
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 SIMONE TEIXEIRA BARRIOS 



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO 

DOUTORADO EM EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS: UMA MULHER ESTUDANTE NEGRA COM 

DEFICIÊNCIA CONTA A SUA HISTÓRIA DE VIDA E ESCOLARIZAÇÃO 

 

 

 

SIMONE TEIXEIRA BARRIOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas 

2024  



 

 

 

SIMONE TEIXEIRA BARRIOS 

 

 

 

 

 

 

ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS: UMA MULHER ESTUDANTE NEGRA COM 

DEFICIÊNCIA CONTA A SUA HISTÓRIA DE VIDA E ESCOLARIZAÇÃO 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Educação, da Universidade Federal de Pelotas, 
como requisito parcial para a obtenção do título de 
Doutora em Educação. 

Orientadora: Profa. Dra Georgina Helena Lima 

Nunes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2024  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas 
Catalogação da Publicação 

 
 
 

B275e Barrios, Simone Teixeira 
 

Entre narrativas e memórias [recurso eletrônico] : uma mulher estudante 
negra com deficiência conta a sua história de vida e escolarização / Simone 
Teixeira Barrios ; Georgina Helena Lima Nunes, orientadora. — Pelotas, 2024. 

193 f. : il. 

 
Tese (Doutorado) — Programa de Pós-Graduação em Educação, 

Faculdade de Educação, Universidade Federal de Pelotas, 2024. 

 
1. Escolarização. 2. Mulher negra. 3. Espaços educativos. 4. 

Interseccionalidade. I. Nunes, Georgina Helena Lima, orient. II. Título. 
 
 
 
 
 
 
 
 

CDD 370 

 
 

Elaborada por Leda Cristina Peres Lopes CRB: 10/2064  



 

 

SIMONE TEIXEIRA BARRIOS 

 

 

 

 

ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS: UMA MULHER ESTUDANTE NEGRA COM 

DEFICIÊNCIA CONTA A SUA HISTÓRIA DE VIDA E ESCOLARIZAÇÃO 

 

A comissão examinadora abaixo assinada aprova 

a tese, apresentada em sessão pública ao 

Programa de Pós-Graduação em Educação da 

Universidade Federal de Pelotas 

 

Data da Defesa: 

Banca Examinadora: 

 

___________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Georgina Helena L. Nunes (Orientadora) – Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 

 

___________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Núbia Regina Moreira – Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia (UESB) 

 

___________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Madalena Klein – Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 

 

___________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Marta Nornberg – Universidade Federal de Pelotas (UFPel) 

 

___________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Zélia Amador de Deus – Universidade Federal do Pará (UFPA)  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esta tese eu dedico em especial aos meus pais e 

à minha filha, por sempre estarem ao meu lado. 

Eles são o motivo de eu enfrentar os meus medos 

e por me fazerem acreditar que sempre vai dar 

certo. Aos meus irmãos, por compartilharem 

meus sonhos. Ao meu parceiro diário, Dirceu, por 

ser paciente e me manter motivada nessa 

jornada. E, à protagonista desta tese, a estudante 

Juliana, por incansavelmente fazer com que este 

trabalho se tornasse realidade. 

A vocês, todo o meu amor!  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Em meio às inseguranças e tropeços deste percurso, houve pessoas que 

sempre se fizeram presença e estavam ali para tornar o caminho mais leve. Jamais 

serão esquecidos. Primeiramente, agradeço a Deus, pela minha vida e me 

proporcionar oportunidades que nem eu mesma poderia um dia sonhar. O Senhor 

meu Deus é a minha fortaleza e a minha fé nos dias difíceis e a paz e a alegria nos 

meus dias felizes! Obrigada, Senhor, por eu ter o privilégio de chegar até aqui com 

meus pais, meus irmãos e a minha filha. Obrigada a todas as pessoas citadas aqui e 

as que não foram citadas, mas que de uma forma ou de outra se fazem presença na 

minha vida!  

Aos meus pais, Manuel e Gregória, que me trouxeram a este mundo e nunca 

deixaram de acreditar nos meus sonhos. Sem eles, nada seria possível. Agradeço a 

minha filha, Monique, que desde pequena me viu em meio aos livros e muitas vezes 

sair de casa pela manhã cedinho e voltar somente à noite. Minha amiga, minha filha, 

parceira de dias difíceis e felizes, mas sempre juntas e unidas para que nossa 

caminhada fosse de esperanças em dias melhores! Ao Dirceu, meu parceiro, pela 

compreensão e paciência diária. Por ter sido aconchego e por me lembrar que a vida 

tem um lugar mais bonito quando se constrói juntos! Ao meu genro, Douglas, por 

compartilhar este momento e acolher a minha filha de forma tão especial e 

respeitosa. Aos meus irmãos, Zimara, Manuel e Marli, que estão nesta vida 

juntamente comigo para torná-la ainda mais especial. Amo tanto vocês! 

Aos meus sobrinhos, Cintia, João, Ana Laura, Eduardo (Duduzinho), Gabriel 

(Gabinho), André (Dézinho), e suas esposas, Di e Lelena, e ao meu enteado, Lucca, 

meus sogros, Deinha e Giovanne, com quem as conversas sempre foram de 

estímulo. Às minhas amigas, em especial a Gil, Maribel e Lisarb, por comemorarem 

sempre as minhas conquistas. Vocês me fazem lembrar que a vida é feita de sentido 

quando encontramos gente bonita e cheia de afetos como vocês. Obrigada por 

tanto! 

Um obrigada cheio de amor, respeito e gratidão profunda à Juliana, estudante 

responsável para que este estudo se concretizasse. Pela sua dedicação e paciência 

e mostrar, pelas suas narrativas, exemplo de luta e justiça social. Contigo, Juliana, 

aprendi a ser uma pessoa melhor e ter a certeza de que tudo na vida é possível. 

Meu agradecimento eterno. 



 

 

Agradeço à minha orientadora, Prof.ª Dr.ª Georgina Nunes, por tantos 

conhecimentos, pelas orientações, trocas e por acreditar na minha capacidade 

discente. Suas sugestões e confiança foram fundamentais nesses quatro anos de 

pesquisa e certamente contribuíram para que outras reflexões e conhecimentos se 

somassem à minha caminhada acadêmica e profissional. Muito Obrigada! 

Agradeço a todos os professores que passaram pela minha vida. Foram 

responsáveis por me tornar a profissional que hoje me dedico a ser e, em especial, à 

minha prima e também minha ex-professora, Marta Mirian, que demonstra uma força 

de vida que se torna exemplo para todos que a cercam.  

Ao Luis Félix, meu colega e agora amigo, que esteve junto nessa jornada de 

troca de conhecimentos e em tornar a caminhada mais alegre e por me fazer 

acreditar que íamos conseguir. Ao Renan, Viviane e a todos os meus colegas de 

grupo e linha de pesquisa, obrigada pelas inúmeras contribuições e amizade. 

Obrigada pela acolhida e trocas constantes.  

Agradeço também às professoras membros da banca: Profa. Dra. Núbia 

Regina Moreira, Profa. Dra. Madalena Klein, Profa. Dra. Marta Nornberg e Profa. 

Dra. Zélia Amador de Deus, pelas contribuições valiosas, comentários e sugestões 

que enriqueceram este trabalho.  

Por fim, e não menos importante, agradeço a todas as pessoas que 

caminham nesta vida junto comigo e me fazem ser melhor e acreditar que esta vida 

é mais leve e tem suas bonitezas quando encontramos pessoas que nos acolhem e 

servem de abrigo. Deus, obrigada por mais uma vez me dizer: “Sim, tu consegues”!  



 

 

RESUMO 
 

BARRIOS, Simone Teixeira. Entre narrativas e memórias: uma mulher estudante 
negra com deficiência conta a sua história de vida e escolarização. Orientadora: 
Georgina Helena Lima Nunes. 2024. 193 f. Tese (Doutorado em Educação) – 
Faculdade de Educação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2024. 
 
Esta tese teve como objetivo geral compreender o processo de escolarização de 
uma mulher, estudante negra com deficiência, tendo como perspectiva um olhar à 
sua história de vida, abordagem que influenciou a metodologia qualitativa escolhida. 
Os dados foram apreendidos especialmente por meio de narrativas orais, escritas, 
registros e imagens das redes sociais da estudante, acervo pessoal da pesquisadora 
e da estudante, além de anotações do diário de campo. Por meio dos percursos de 
vida e escolarização da estudante, foi possível identificar algumas dimensões de 
práticas pedagógicas que já estão estabelecidas dentro das escolas e algumas que 
poderão ser acionadas no combate ao racismo, capacitismo, sexismo e as questões 
relacionadas à classe. Tais demarcadores abrem possibilidades de refletir sobre 
aquilo que a formação não alcança, ainda que não exista espaço formativo que 
possa responder às emergências de um cotidiano escolar extremamente dinâmico. 
Nesse contexto, ao longo da pesquisa, buscou-se, a partir do objetivo geral da 
pesquisa, ampliar o olhar e entender as múltiplas identidades que perpassam as 
experiências escolares da estudante, bem como desafios enfrentados e as 
estratégias mobilizadas. Os resultados da pesquisa revelaram que a intersecção de 
classe, raça, gênero e deficiência se constitui um importante dado. A análise 
interseccional trouxe várias conclusões ante a história de vida e escolarização de 
Juliana, a exemplo do reconhecimento de opressões, dificuldades no desempenho 
escolar, exclusão social, a necessidade de que as intervenções pedagógicas sejam 
constantemente revistas e mobilização de resistências. Também aponta para: a 
criação de espaços alternativos, onde as identidades sejam valorizadas, e 
necessidade de reflexões sobre as práticas educativas e à formação de professores. 
Por fim, entende-se que é essencial visibilizar e legitimar as experiências das 
estudantes mulheres negras com deficiência, que, por inúmeras vezes, são 
marginalizadas ou silenciadas nos ambientes de formação escolar. Essas 
conclusões reconhecem a complexidade das experiências de estudantes mulheres 
negras com deficiência e acionam formas de apoio indispensáveis para a equidade 
educacional. A escola que se requer é aquela que reconheça práticas pedagógicas 
com uma abordagem centrada em uma ecologia de saberes e em uma educação 
emancipatória, voltada a uma formação de professores que efetivamente alie-se no 
combate às múltiplas formas de opressão, no sentido de uma concreta justiça social. 
Apesar das dificuldades enfrentadas e fragilidades inerentes a todo ser humano, a 
estudante buscou estratégias para se fazer ouvir e ver em espaços educativos e 
formativos variados, como o ambiente familiar, escolar, a religião, o carnaval e os 
movimentos sociais, pontuados como formas de resistência, que os converteram em 
“lugares mais seguros” e, como resultado desta tese, “refúgios alternativos”. 
 
Palavras-chave: escolarização; mulher negra; deficiência; espaços educativos; 
interseccionalidade.  



 

 

ABSTRACT 
 

BARRIOS, Simone Teixeira. Between narratives and memories: a black female 
student with a disability tells her life story and schooling. Advisor: Georgina Helena 
Lima Nunes. 2024. 193 f. Thesis (PhD in Education) – School of Education, Federal 
University of Pelotas, Pelotas, 2024. 
 
The general objective of this thesis was to understand the schooling process of a 
black female student with a disability, from the perspective of her life story, an 
approach that influenced the chosen qualitative methodology. The data were 
collected mainly through oral and written narratives, records and images from the 
student's social networks, the researcher's and the student's personal collections, 
and notes from the field diary. Through the student's life and schooling paths, it was 
possible to identify some dimensions of pedagogical practices that are already 
established within schools and some that could be used to combat racism, ableism, 
sexism, and class-related issues. Such demarcations open up possibilities for 
reflecting on what education does not reach, even if there is no educational space 
that can respond to the emergencies of an extremely dynamic school routine. In this 
context, throughout the research, based on the general objective of the research, we 
sought to also look at and understand the multiple identities that permeate the 
student's school experiences, as well as the challenges faced and the strategies 
mobilized. The results of the research revealed that the intersection of class, race, 
gender and disability is a given. The intersectional analysis brought several important 
conclusions regarding Juliana's life story and schooling, such as the recognition of 
oppression, difficulties in academic performance, social exclusion, the need for 
pedagogical interventions to be constantly reviewed and the mobilization of 
resistance. It also points to the creation of alternative spaces, where identities are 
valued, and the need for reflections on educational practices and teacher training. 
Finally, it is understood that it is essential to make visible and legitimize the 
experiences of black female students with disabilities, who are often marginalized or 
silenced in educational environments. These conclusions recognize the complexity of 
the experiences of black female students with disabilities and trigger forms of support 
that are indispensable for educational equity. The school that is required is one that 
recognizes pedagogical practices with an approach centered on an ecology of 
knowledge and an emancipatory education, aimed at training teachers who 
effectively join forces in the fight against multiple forms of oppression, in the sense of 
concrete social justice. Despite the difficulties faced and the weaknesses inherent to 
every human being, the student sought strategies to make herself heard and seen in 
various educational and formative spaces, such as the family environment, school, 
religion, carnival and social movements, highlighted as forms of resistance, which 
converted them into “safer places” and, as a result of this thesis, “alternative 
refuges”. 
 
Keywords: schooling; black women; disability; formative spaces; intersectionality.  



 

 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 – Primeiros trabalhos sobre a importância da temática ............................. 37 

Quadro 2 – Critérios utilizados na preparação e desenvolvimento do estado  

de arte .................................................................................................... 38 

Quadro 3 – Estudos realizados sobre a temática no período de 2012 a 2022 .......... 39 

Quadro 4 – Fontes que compõem o corpus da pesquisa .......................................... 59 

Quadro 5 – Cronograma das entrevistas .................................................................. 61 

Quadro 6 – Etapas da Pesquisa ................................................................................ 71 

Quadro 7 – Codificação das análises ........................................................................ 73 

Quadro 8 – Categorias e subcategorias finalizadas .................................................. 73 

Quadro 9 – Práticas pedagógicas de Juliana .......................................................... 146 

 

  



 

 

LISTA DAS IMAGENS 

 

Imagem 1 – Reflexão de Juliana ............................................................................... 28 

Imagem 2 – Fotografias dos encontros das entrevistas ............................................ 64 

Imagem 3 – Fotografias dos encontros das entrevistas ............................................ 67 

Imagem 4 – Recepção à Juliana (08/03/2024) .......................................................... 68 

Imagem 5 – Fotografias dos encontros das entrevistas ............................................ 68 

Imagem 6 – Finalização do campo ............................................................................ 70 

Imagem 7 – Exploração do material .......................................................................... 72 

Imagem 8 – Mosaico de Juliana nas redes sociais ................................................... 87 

Imagem 9 – Juliana e seu pai biológico .................................................................... 91 

Imagem 10 – Dinda Maria, Dona Lurdes e Juliana ................................................... 92 

Imagem 11 – Juliana e seu namorado ...................................................................... 94 

Imagem 12 – Festa de 15 anos de Juliana ............................................................... 96 

Imagem 13 – Juliana e Dona Lurdes ....................................................................... 100 

Imagem 14 – Dona Dirce, Juliana, Dinda Maria, Dona Lurdes e Juliana ................ 103 

Imagem 15 – Apresentação de Juliana no perfil de sua rede social ....................... 109 

Imagem 16 – Juliana no Congresso da UEE........................................................... 121 

Imagem 17 – Juliana em sala de aula ..................................................................... 123 

Imagem 18 – Mosaico de fotos de Juliana .............................................................. 124 

Imagem 19 – Pórtico CAVG .................................................................................... 134 

Imagem 20 – Juliana nas olimpíadas escolares ...................................................... 135 

Imagem 21 – Espaço Físico da Orientação Educacional IFSUL/CAVG .................. 136 

Imagem 22 – Texto de Juliana em rede social ........................................................ 136 

Imagem 23 – Três momentos de Juliana ................................................................ 137 

Imagem 24 – Formatura CAVG ............................................................................... 137 

Imagem 25 – Juliana no curso de Gastronomia ...................................................... 138 

Imagem 26 – Juliana no trote da Gastronomia........................................................ 138 

Imagem 27 – Formatura Gastronomia UFPEL 2024 ............................................... 139 

Imagem 28 – Formaturas: CAVG e UFPEL............................................................. 140 

Imagem 29 – A luta da classe trabalhadora... ......................................................... 147 

Imagem 30 – Juliana no carnaval ............................................................................ 148 

Imagem 31 – Corpo Todo, Corpo Gordo, Corpo Livre ............................................ 149 

file:///C:/Users/Edson/Downloads/Simone%20Barrios/Tese%20Simone5%20-%20FINAL%20REVISADO.docx%23_Toc184946972


 

 

Imagem 32 – Juliana no carnaval ............................................................................ 151 

Imagem 33 – Sobre ser Porta-Estandarte ............................................................... 152 

Imagem 34 – Juliana na Umbanda .......................................................................... 154 

Imagem 35 – Tatuagem Borboleta .......................................................................... 155 

Imagem 36 – Tatuagem Cigana .............................................................................. 155 

Imagem 37 – Tatuagem Yemanjá ........................................................................... 155 

Imagem 38 – Juliana no terreiro .............................................................................. 157 

Imagem 39 – Ativismo no DCE da UFPEL .............................................................. 158 

Imagem 40 – Tatuagens de Juliana ........................................................................ 159 

Imagem 41 – Respeita as Mina ............................................................................... 160 

Imagem 42 – Reflexão Política de Juliana .............................................................. 161 

Imagem 43 – Mulheres Não Temem #Ele Não ....................................................... 162 

Imagem 44 – De mãos dadas com Juliana ............................................................. 164 

 

  

file:///C:/Users/Edson/Downloads/Simone%20Barrios/Tese%20Simone5%20-%20FINAL%20REVISADO.docx%23_Toc184947003
file:///C:/Users/Edson/Downloads/Simone%20Barrios/Tese%20Simone5%20-%20FINAL%20REVISADO.docx%23_Toc184947004
file:///C:/Users/Edson/Downloads/Simone%20Barrios/Tese%20Simone5%20-%20FINAL%20REVISADO.docx%23_Toc184947005
file:///C:/Users/Edson/Downloads/Simone%20Barrios/Tese%20Simone5%20-%20FINAL%20REVISADO.docx%23_Toc184947006


 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

CAED  Coordenadoria de Ações Educacionais 

CAVG  Campus Pelotas-Visconde da Graça 

CEERT  Centro de Estudos das Relações de Trabalho e Desigualdades 

COE   Coordenadoria de Orientação Educacional 

CTDC  Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES 

DCE   Diretório Central dos Estudantes  

e-SIC   Sistema Eletrônico do Serviço de Informação ao Cidadão 

GA   Google Acadêmico  

IBGE   Instituto Brasileiro de Geografia 

IES   Instituições de Ensino Superior 

IFSUL  Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense  

INEP  Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 

LGBTQIA+  Lésbicas, Gays, Bissexuais, Travestis, Transexuais, Queer, Intersexo, 

Assexuais 

LOAS  Lei Orgânica de Assistência Social 

PPI   Pretos, Pardos, Indígenas  

PSOL  Partido Socialismo e Liberdade 

SPM   Secretaria de Políticas para as Mulheres 

TCC  Trabalho de Conclusão de Curso 

TCLE   Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 

TDAH  Transtorno do Déficit de Atenção e Hiperatividade 

UEE   União Estadual dos Estudantes 

UFPEL  Universidade Federal de Pelotas 

UFSM  Universidade Federal de Santa Maria   

UTI   Unidade de Terapia Intensiva 

 

 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

  

 INTRODUÇÃO ............................................................................................. 16 

 APRESENTAÇÃO DA PESQUISA ............................................................... 19 

1 DECOLONIALIDADE: UM OLHAR PARA A EDUCAÇÃO ESCOLAR ....... 25 

2 ESTADO DA ARTE ...................................................................................... 36 

2.1 APRESENTAÇÃO DOS TRABALHOS SOBRE A TEMÁTICA ..................... 36 

2.2 APONTAMENTOS SOBRE OS ESTUDOS COM DEMARCADORES DE 

GÊNERO, RAÇA E DEFICIÊNCIA ............................................................... 40 

3 DIÁLOGOS EMERGENTES: PESQUISA QUALITATIVA, METODOLOGIA 

E O PENSAMENTO DECOLONIAL ............................................................. 50 

3.1 A HISTÓRIA DE VIDA: UMA FORÇA METODOLÓGICA NA CONSTRUÇÃO 

DA PESQUISA ............................................................................................. 53 

3.2 CONSTRUINDO CONEXÕES: OS MOVIMENTOS METODOLÓGICOS DO 

CAMPO ........................................................................................................ 57 

3.3 A PRODUÇÃO DOS DADOS ....................................................................... 58 

3.4 AS CONVERSAS COMO VOZES EM CONEXÃO ....................................... 59 

3.5 A GRAVAÇÃO E A TRANSCRIÇÃO ............................................................ 60 

3.6 REDES SOCIAIS E FOTOGRAFIAS ............................................................ 62 

3.7  O DIÁRIO DE CAMPO: CONSTRUINDO MEMORIAS, DIÁLOGOS E 

DESCOBERTAS ............................................................................................. 63 

3.7.1 1º Dia - 22 de agosto de 2023 ..................................................................... 64 

3.7.2 2º Dia - 11 de setembro de 2023 ................................................................ 65 

3.7.3 3º Dia - 12 de setembro de 2023 ................................................................ 65 

3.7.4 4º e 5º Dias - 23 de outubro e 24 de outubro de 2023 .............................. 66 

3.7.5 6º Dia - 06 de novembro de 2023 ............................................................... 66 

3.7.6 7º Dia - 07 de novembro de 2023 ............................................................... 68 

3.7.7 8º Dia - 08 de março de 2024 ...................................................................... 69 

3.8 O PROCESSO DA ANÁLISE DOS DADOS ................................................. 70 

3.9 CONFIABILIDADE: TRIANGULAÇÃO DOS DADOS ................................... 74 

3.10 OBJETIVOS, PROBLEMA DE PESQUISA E APOSTA DE TESE ............... 74 

4 RAÍZES E HORIZONTES DE JULIANA ...................................................... 78 

4.1 RELAÇÕES FAMILIARES ............................................................................ 83 

4.2 A SEMENTE E O SOLO ............................................................................... 84 



 

 

4.3 JULIANA E O AMOR .................................................................................... 93 

4.4 AS MULHERES QUE VIVEM EM JULIANA ................................................. 95 

4.4.1 Cátia ............................................................................................................. 95 

4.4.2 Dona Dirce ................................................................................................... 95 

4.4.3 Dona Lurdes ................................................................................................ 99 

4.4.4 Dinda Maria ............................................................................................... 101 

4.5 VIDAS CONECTADAS: UMA FAMÍLIA DE MULHERES NEGRAS ........... 101 

5 IMAGENS IDENTITÁRIAS ......................................................................... 107 

5.1 IMAGENS QUE CONTROLAM .................................................................. 111 

5.2 A AUTODEFINIÇÃO EM JULIANA: A INTERSECCIONALIDADE, A 

CULTURA E AS DUALIDADES DE PENSAMENTO .................................. 115 

6 ESPAÇOS EDUCATIVOS E FORMATIVOS: “ANDANÇAS” DE  

JULIANA .................................................................................................... 123 

6.1 “ESPAÇOS SEGUROS” E OS “REFÚGIOS ALTERNATIVOS” ................. 127 

6.2 A ESCOLARIZAÇÃO DE JULIANA: ENTRE NARRATIVAS E  

MEMÓRIAS ................................................................................................ 131 

6.2.1 O espaço escolar ...................................................................................... 140 

6.2.2 Por mais práticas educativas transgressoras e emancipadoras na 

perspectiva de uma ecologia dos saberes ............................................. 142 

6.3 ESPAÇO CARNAVALESCO: O CORPO DANÇA, O CORPO FALA ......... 147 

6.4 ESPAÇO RELIGIOSO ................................................................................ 153 

6.5 ESPAÇO DOS MOVIMENTOS SOCIAIS: UMA VOZ QUE NÃO SE CALA 158 

7 REFLEXÕES FINAIS E APOSTA DE TESE .............................................. 166 

 REFERÊNCIAS .......................................................................................... 171 

 APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO – 

TCLE .......................................................................................................... 188 

 APÊNDICE B – TERMO DE AUTORIZAÇÃO DE IMAGEM E SOM ......... 190 

 ANEXO A – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP ......................... 191 



15 

 

  

IN
TR

O
D

U
Ç

Ã
O

 
A

P
R

ES
EN

TA
Ç

Ã
O

 

 



16 

INTRODUÇÃO 

 

A pesquisa apresentada é entrecruzada pela minha própria docência, passa 

pelas transformações dos caminhos que vivi e percorri. Portanto, o objetivo torna-se 

um grande desafio sustentado pela opção em uma temática que exige rigor ético, 

compromisso, respeito, vontade política e humana, sentimentos e práticas para a 

construção de uma sociedade que busque continuamente a equidade. Quando 

falamos de escolhas, é porque estamos buscando permanentemente pelas 

transformações que irão colaborar nesse processo de equidade social, assim, 

parafraseando a eterna Elza Soares, digo que: “a minha voz uso para dizer o que se 

cala”. 

Assim, trago minhas vivências de formação profissional e docência, de 28 

anos de trabalho atuando como professora da Educação Básica. Minhas 

experiências profissionais não só tiveram início onde nasci e cresci, na cidade de 

Santa Vitória do Palmar, mas também em minhas vivências de formação escolar, 

experienciadas na escola pública. O meio público é o espaço que ocupei durante 

todo meu percurso de escolarização. Foi nesse contexto, na pacata cidade 

interiorana, onde as pessoas de certa forma se conhecem e reconhecem, na qual as 

ruas eram lembradas não pelos seus referidos nomes, mas pela indicação da 

vizinhança, onde a praça central era o lazer; porém, hoje consigo entender que 

também era um espaço de discriminação, porque evidenciava a situação financeira 

das famílias através das roupas da moda, pelos carros que desfilavam pela avenida 

principal, enfim, pelos costumes etc. 

Santa Vitória do Palmar é um município do extremo sul do Brasil. Conforme o 

censo realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia (IBGE), em 2010, a população 

estimada era de 30.990 habitantes. A cidade é um lugar de profunda relevância em 

termos históricos, pois foi palco de intensas disputas entre Portugal e Espanha até o 

ano de 1777, quando o Tratado de Santo Ildefonso foi assinado entre as duas 

Coroas e a região ficou conhecida como Campos Neutrais. Entretanto, o tratado que 

estabeleceu os limites definitivos entre os dois países, conhecido como Tratado de 

Modificação, ocorreu apenas em 15 de maio de 1852. Em 30 de outubro de 1872, a 

Lei n. 808 elevou à categoria de Vila a povoação de Santa Vitória. Finalmente, em 



17 

24 de dezembro de 1888, por intermédio da Lei n. 1736, a Vila foi elevada à 

categoria de Cidade1. 

Nesse lugar, presenciei, talvez pela primeira vez, os caminhos da 

discriminação racial, quando meu pai, na década de 1970, foi proibido de associar-

se a um clube social onde aconteciam eventos e festas, como forma de recreação 

na cidade, devido à sua cor de pele, herdada da minha avó, restrição comum àquela 

época. Lembro bem de sua chegada em casa, entristecido após tal acontecimento. 

Igualmente, tenho muito forte em mim a presença da minha avó materna, uma 

mulher branca que, após a morte do meu avô, construiu uma nova família com um 

homem negro, ex-escravizado. Hoje consigo compreender que são marcas minhas 

também, ficaram comigo e foram importantes na construção de quem me tornei, são 

caminhos de vida, da menina muito pobre que fui, do exemplo de luta de um pai 

estofador e de uma mãe costureira. Meus estudos têm cheiro de infância, de 

história, de silêncios, mas sobretudo de construção humana. 

Ingressei no magistério público da rede estadual de ensino do Rio Grande do 

Sul, em 1994, ainda muito jovem, como professora do Ensino Básico, lecionando 

Psicologia da Educação para o Curso Normal, exercício que mantive por 28 anos. 

Trabalhávamos sob o entendimento de que não há neutralidade nas práticas de 

ensino, nós, professores(as), ao decidirmos o que vamos ensinar e como vamos 

atuar nesse processo, temos a escolha de nos comprometermos com a legitimação 

ou com a transformação dos nossos currículos, dos livros didáticos, do que constitui 

e de como são organizadas nossas bibliotecas, escolas e universidades. 

Assim, é indispensável efetivar outras perspectivas, construir novas formas de 

olhar, de compreender e de significar a nossa história e as identidades humanas. 

Em 2003, pude trazer para escola, Instituto de Educação Assis Brasil, em 

Pelotas/RS, o debate sobre as relações étnico-raciais, através da implantação, na 

época, da Lei n. 10.639/20032. Tal política educacional é fomentada pela indagação 

acerca de: “quando e onde está a memória africana [...] onde e quando a história da 

                                                           
1  O município de Santa Vitória do Palmar. Tancredo Fernandes de Mello. Porto Alegre 1911. 

Disponível em: https://www.santavitoriadopalmar.rs.gov.br/municipio/cidade/. Acesso em: 10 maio 
2022. 

2  Lei n. 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que 
estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de 
Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 

https://www.santavitoriadopalmar.rs.gov.br/municipio/cidade/


18 

África, o desenvolvimento de suas culturas e civilizações, as características do seu 

povo, foram ensinadas nas escolas brasileiras?” (Nascimento, 2016, p. 113). 

Para concretizar as práticas relacionadas a esse contexto, nesse período, na 

escola Assis Brasil, construímos um grupo3, sob a coordenação da professora Ivete 

da Silva, para um debate de ações de combate ao racismo e promoção da igualdade 

racial a partir da aplicação das Leis Federais n. 10.639/031 e n. 11.645/2008, que 

tratam sobre a obrigatoriedade do estudo, respectivamente, da história e cultura 

africana e afro-brasileira e indígena nas instituições de ensino públicas e privadas, 

nos níveis fundamental e médio. Esses momentos foram essenciais para o 

aprofundamento dos aprendizados, pois tive a possibilidade de conhecer um pouco 

da cultura das mulheres e homens negros, as suas narrativas, as suas histórias, as 

suas dores e amores. Pude, dentre outros conhecimentos, compreender que o 

racismo, as questões de classe e de gênero estão imbricadas dentro de uma 

questão social que deve ser discutida, sempre e urgentemente, por toda a sociedade 

brasileira, especialmente por nós, professores(as), homens e mulheres brancos. 

Por meio de um recorte temporal, reporto-me ao ano de 2000, na cidade de 

Pelotas, quando ingressei no Mestrado em Educação na Universidade Federal de 

Pelotas (UFPel), na Linha de Pesquisa de História da Educação; a pesquisa foi 

realizada com três professoras do Instituto Estadual de Educação Assis Brasil, 

escola que atuava como professora. Nesse estudo, uma delas era uma mulher 

negra, professora desde a década de 1970, e pude conhecer e analisar um pouco 

mais as questões de gênero e de raça que percorreram sua vida. Assim, entendi que 

trabalhar e estudar temas relacionados às questões raciais e de gênero, que são 

contrários, veementemente, a processos que favoreçam a permanência ou 

desenvolvimento de discriminações e preconceitos de qualquer natureza, seria a 

forma de me colocar por inteira, tanto em minha vida pessoal como profissional. 

Em 2010, fui aprovada em um Concurso Público da UFPel-CAVG, para 

exercer a função de Pedagoga Orientadora na instituição. Atualmente, o CAVG faz 

parte do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense 

(IFSul), sendo uma escola de Ensino Médio Profissionalizante, onde atuo até os dias 

                                                           
3  Participei ativamente do Projeto Buscando a Superação das Desigualdades, no período da 

implantação da Lei n. 10639/2003 na Escola Instituto Estadual de Educação Assis Brasil. Pelotas. 
Como resultado desse trabalho, ganhamos o 2º lugar na categoria do Ensino Médio em São 
Paulo, em 2003, evento realizado pelo Centro de Estudos das Relações de Trabalho e 
Desigualdades (CEERT). 3º Prêmio Educar para a Igualdade Racial.  



19 

de hoje. Nesse espaço, no período de 2012 a 2017, conheci e convivi por cinco anos 

com a jovem estudante, sujeita e protagonista deste trabalho. Dessa relação, surgiu, 

então, a possibilidade de que as minhas observações, estudos e convivência com a 

Juliana pudessem ser transformados na tese ora apresentada. Durante esse 

acompanhamento, entendi que o lugar social da diferença, da inclusão, da negritude, 

do outro, ficou nomeado, definitivamente, na minha vida. Essa aluna passou a 

acompanhar-me, não somente como referência de uma aluna específica, mas 

também pelo despertar do compromisso, de resistência e de luta contra os 

processos coloniais de exclusão e violência. 

 

APRESENTAÇÃO DA PESQUISA 

 

Esta tese teve como objetivo geral compreender o processo de escolarização 

de uma mulher estudante negra com deficiência ante os marcadores de raça, gênero 

e deficiência, tendo como perspectiva um olhar à sua história de vida. E, como 

objetivos específicos: a) conhecer a história de vida da estudante, com ênfase em 

sua escolarização, a partir de suas narrativas verbais: fala e escrita, memórias e 

linguagens não verbais, como fotografias, rede social e outros espaços educativos 

que contribuíssem ao estudo; b) verificar como os marcadores de raça, gênero e 

deficiência foram dimensões determinantes no percurso de escolarização da 

estudante; c) apreender estratégias individuais e/ou coletivas desenvolvidas pela 

estudante no enfrentamento às dimensões interseccionadas de classe, de raça, de 

gênero e de deficiência, que constituem a sua história de vida e seu processo de 

escolarização. 

O caminho analítico metodológico escolhido foi a História de Vida, tendo um 

olhar atento aos pressupostos da matriz teórica da interseccionalidade, conceito 

criado pela jurista estadunidense Kimberlé Crenshaw (2004). Essa autora entende 

que a abordagem que prioriza apenas um aspecto das categorias, que produzem 

opressão e excluem os demais, fragiliza experiências concretas e torna tais 

categorias, mutuamente, excludentes. Para ela, essa visão de eixo-único invisibiliza 

mulheres não brancas na conceitualização e na identificação das discriminações 

sofridas, ainda gerando análises distorcidas sobre o racismo e a discriminação de 

gênero. 



20 

A pesquisa foi realizada no município de Pelotas/RS, com uma estudante 

negra com deficiência, de família com baixo poder aquisitivo, natural de Pelotas, 

hoje com 27 anos, e que concluiu, no primeiro semestre de 2024, a graduação em 

Gastronomia, na Universidade Federal de Pelotas (UFPel). A estudante ingressou 

no curso superior por meio das ações afirmativas, sob a forma de cotas para negros. 

Seu diagnóstico clínico médico revela que Juliana4 tem Transtorno do Déficit de 

Atenção e Hiperatividade, Dislexia, Bipolaridade e Deficiência Intelectual5, o que 

ocasiona, entre outros prejuízos, grande dificuldade na sua aprendizagem escolar ou 

acadêmica. Em alguns momentos, a sua fala também é acometida por um distúrbio 

neurobiológico, chamado Disfemia (gagueira). No entanto, Juliana é uma mulher que 

consegue superar de forma única as barreiras que a vida lhe impõe. Apaixonada 

pela vida, pela dança, pela sua religião, fez de seus estudos a possibilidade de dias 

melhores, disponível para participar em várias atividades acadêmicas e pessoais, 

mantendo vivo seu sorriso e alegria, mesmo diante de situações desfavoráveis. 

O recorte e o critério do período escolhido da escolarização da estudante foi até 

o tempo que ela cursou o Ensino Médio Profissionalizante, na área de Alimentos, no 

Instituto Federal Sul-rio-grandense Câmpus Visconde da Graça (IFSUL/CAVG), pois foi 

nessa etapa que tive a oportunidade de conhecê-la e fui privilegiada com o 

compartilhamento de sua história de vida. A partir de então, estabelecemos um vínculo 

muito próximo, quase diário, compreendido entre o período de 2012 a 2017. Devo 

destacar que outros processos escolares, como a universidade, fazem-se aqui também 

presentes, parte importante de sua história de vida, logo, impossível de ser ignorada. 

Enquanto educadora, tenho esperanças de que esta pesquisa seja percebida 

como construtora de reflexões acerca das necessidades de se pensar novas formas 

                                                           
4  Nome fictício dado à sujeita da pesquisa, para preservar a sua identidade. 
5  TDAH é um distúrbio neurobiológico crônico que se caracteriza por desatenção, hiperatividade e 

impulsividade. Esses sinais devem obrigatoriamente manifestar-se na infância, mas podem 
perdurar por toda a vida se não forem devidamente reconhecidos e tratados. Dislexia: Dislexia é 
um transtorno genético e hereditário da linguagem, de origem neurobiológica, que se caracteriza 
pela dificuldade de decodificar o estímulo escrito ou o símbolo gráfico. A dislexia compromete a 
capacidade de aprender a ler e escrever com correção e fluência e de compreender um texto. Em 
diferentes graus, os portadores desse defeito congênito não conseguem estabelecer a memória 
fonêmica, isto é, associar os fonemas às letras. Bipolaridade: é um distúrbio psiquiátrico complexo. 
Sua característica mais marcante é a alternância, às vezes súbita, de episódios de depressão com 
os de euforia (mania e hipomania) e de períodos assintomáticos entre eles. Deficiência Intelectual: 
a pessoa apresenta um atraso no seu desenvolvimento, dificuldades para aprender e realizar 
tarefas do dia a dia e interagir com o meio em que vive. Ou seja, existe um comprometimento 
cognitivo, que acontece antes dos 18 anos, e que prejudica suas habilidades adaptativas. Fonte: 
Dr. Drauzio Varella. Site: https://drauziovarella. Acesso em: 01 ago. 2024. 



21 

de uma educação antirracista e que seja efetiva no acolhimento da diversidade e 

pluralidade de identidades. Que seja, então, combustível para se pensar uma 

formação que possa incentivar a ações que conduzam às práticas de um fazer 

docente voltado ao antirracismo, ao anticapacitismo e ao respeito, na tentativa de 

conjugarem-se ações que se contraponham a qualquer tipo de exclusão. Uma 

educação que diminua a presença dos indivíduos a simples meros espectadores no 

espaço escolar e na sociedade. 

A aposta de tese deu-se por meio da compreensão sobre como a 

sobreposição das identidades impacta nas experiências de vida, educacionais, nas 

oportunidades de aprendizagem e no desenvolvimento emocional e de socialização 

da estudante, ante os ambientes (entre outros) de formação escolar. A 

interseccionalidade de raça, gênero e deficiência gera formas particulares de 

opressão. As discriminações não atuam de forma isolada, mas simultaneamente, 

criando obstáculos mais complexos do que aos(às) demais estudantes, que não são 

negros(as), mulheres e possuem alguma deficiência. Dessa forma, os resultados 

confirmaram que a estudante enfrenta desafios específicos devido a essa 

interseccionalidade, que a mobiliza a empreender estratégias que sejam capazes de 

promover de forma ampla a equidade social. 

Compreender esses elementos, assim considero, é um passo necessário, na 

tentativa de criar-se, sobretudo, uma pesquisa de cunho social, político e acadêmico, 

que instigue múltiplas reflexões às práticas educativas, no exercício da formação de 

professores. Dessa forma, este estudo evidencia outras formas de a Juliana se 

expressar, em meio a outras tantas vozes, que foram historicamente silenciadas. A 

escola que defendo é aquela que seja portadora de consciências emancipatórias, 

entendidas como a conscientização que traz para humanidade e revela a 

incompletude de cada cultura e a racionalidade emocional da importância e da 

necessidade de sempre nos complementarmos com o outro. E isso é, para além de 

ser científico, um ato de humanidade, em meu entender, ato civilizatório. 

Escrever é um ato político de luta contra o que está posto como verdade nos 

discursos e ações que excluem, silenciam, marginalizam, animalizam e embrutecem o 

viver humano. Meu olhar se lança com o propósito de construir espaços que se 

movimentem para um mundo em que as pessoas tenham o direito a viver, a participar 

e multiplicar a polifonia de vozes. Com essa asserção, esta pesquisa adentrou nos 



22 

locais pelos quais Juliana fez suas andanças e foram os seus “refúgios alternativos”, 

para ecoar sua voz: o sagrado, a família, o conhecimento, é ritmo e vida! 

Assim sendo, a escolha metodológica foi pautada na metodologia de História 

de Vida. Essa opção lembra-me do samba enredo da escola de samba Viradouro, 

do Rio de Janeiro, em 2020, que contou a história de mulheres que lutavam pela 

liberdade no Brasil, a partir do testemunho da Maria de Xindó6: “O Brasil de hoje 

revela a voz de outras mulheres que, em consonância, ritmam as suas vidas. Elas 

são de verdade! Sou um pouco de mim, em uma falange de nós [...] de outras 

Marias que contribuíram para a fortificação do povo brasileiro”.  

Diante dessas mulheres, de histórias que não deveriam se perder no tempo, 

trago Beatriz Nascimento (1985), que concebe resistência como uma questão de 

sobrevivência, porque, mediante a vida, nem todo tempo se é forte, mesmo assim, 

as fragilidades podem constituir-se enquanto força e persistência, em um processo 

incessante de recuperação da dignidade e dos direitos refutados historicamente às 

pessoas negras. Portanto, a educação escolar pode ser um dos esteios para romper 

o fluxo das desigualdades, porque “se a educação não pode tudo, alguma coisa 

fundamental a educação pode” (Freire, 1996, p. 112). 

A pesquisa, perante esses contextos, também se torna uma reflexão sobre as 

formas cruéis de olharmos para o outro e construirmos um ser invisível, que habita 

nas escolas e na sala com os demais, onde a “visibilidade e a invisibilidade 

constituem-se como mecanismos de produção da alteridade e agem 

simultaneamente com o nomear e/ou o deixar de nomear” (Skliar, 2003, p. 71). A 

alteridade, nesse sentido, passa a ser compreendida como o reconhecimento da 

diferença, é olhar para a “[...] possibilidade de outras existências diferentes da 

nossa, a fazer uma saudação disponível, a dar as boas-vindas, a perguntar, a dar 

vazão, a permitir, a possibilitar, a deixar fazer, a dar o eu fazer, a sugerir, a 

conversar etc.” (Skliar, 2015, p. 27).  

Portanto, a tese foi pensada da seguinte forma: em um primeiro momento, 

esta Introdução e Apresentação da tese. No Capítulo 1, Decolonialidade: um olhar 

                                                           
6  Uma das matriarcas do grupo musical Ganhadeiras de Itapuã. Viradouro de alma lavada descreve 

a valentia e a bravura das mulheres que fizeram parte do início das páginas da história de 
liberdade do Brasil. As Ganhadeiras de Itapuã são história viva, referência cultural batizada com 
esse nome em homenagem às mulheres que, desde o século XIX e início do século XX, faziam 
“lavagem de ganho” (lavando roupas) ou saiam com seus balaios a pé para vender peixe e 
quitutes pela cidade e assim ganhar o sustento da família. Fonte: 
https://www.revistacarnaval.com.br/. Acesso em: 02 ago. 2024. 

https://www.revistacarnaval.com.br/


23 

para educação escolar, abordo a contextualização, a partir de um breve diálogo com 

o pressuposto decolonial, sendo este o embasamento teórico usado no 

desenvolvimento e escrita desta tese. No Capítulo 2, Estado da Arte, apresento 

algumas pesquisas que se aproximaram e contribuíram com a temática 

desenvolvida.  

No Capítulo 3, Diálogos Emergentes: pesquisa qualitativa, metodologia e o 

pensamento decolonial, registro todo o processo metodológico que foi realizado, 

indispensável no desenvolvimento da pesquisa. No Capítulo 4, Raízes e Horizontes 

de Juliana, revelo a primeira categoria que resultou da análise dos dados – As 

Relações Familiares –, em que evidencio, de modo mais específico, as mulheres 

negras que constituíram a família da estudante, protagonista deste estudo. 

No Capítulo 5, apresento a segunda categoria: As Imagens Identitárias, 

momento no qual alguns conceitos foram explorados, tais como: “imagens de 

controle”, a “autodefiniação”, “cultura” e a “dualidade de pensamento”. No Capítulo 6, 

desenvolvo a terceira categoria, chamada de: Espaços Educativos e Formativos: 

“andanças” de Juliana, em que, a partir do conceito de “espaços seguros”, surgiram 

os “refúgios alternativos”. São espaços não formais, como o carnaval, a religião e os 

movimentos sociais, que foram considerados e acionados como locais que também 

educam e são construtores da escolarização da estudante. No último capítulo, 

apresento as reflexões finais e a discussão sobre a aposta da tese. 

Trata-se, portanto, de ampliar as oportunidades de tantos outros modos de 

ser e estar no mundo, a partir do vivido e do encontro com o outro; de incorporar o 

vivido, que se fará presente como força reveladora e de visibilidade social, abrindo 

espaço para que esta Juliana seja compreendida como um ser ativo, participativo, 

transformador e que ocupe definitivamente um lugar de direitos. Por conseguinte, a 

estudante deu-nos aqui pistas dos contornos pedagógicos que futuramente poderão 

ser interpretados e, somados àqueles que já estão estabelecidos dentro das 

escolas. Abrir-se-ão, assim, condições de se pensar os cursos que formam 

professores(as), ou então aquilo que a formação não alcança, ainda que não exista 

espaço formativo que possa responder às emergências de um cotidiano escolar que 

seja extremamente dinâmico. Tais elementos incitam a pensar uma formação de 

docente que continuamente repense suas práticas e esteja aberto ao diálogo e a 

uma escuta atenta dos seus(suas) alunos(as).  

 



24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C
A

P
ÍT

U
LO

 1
 

D
EC

O
LO

N
IA

LI
D

A
D

E:
 U

M
 O

LH
A

R
 

P
A

R
A

 A
 E

D
U

C
A

Ç
Ã

O
 E

SC
O

LA
R

 
    

   
  

 



25 

1 DECOLONIALIDADE: UM OLHAR PARA A EDUCAÇÃO ESCOLAR 

 

Juliana difere de muitas outras mulheres negras e deficientes, pensando mais 

especificamente quanto ao seu acesso e à sua permanência na escola e na 

universidade pública, até porque, para muitas, a oportunidade de frequentar o 

ambiente escolar não lhes foi concedido. Juliana, nesse aspecto, pode-se dizer que 

foi privilegiada, diante do fato de que, durante o período no Ensino Médio, não 

precisou trabalhar, dedicando-se exclusivamente aos estudos. Hoje em dia poucas 

pessoas conseguem esse intento. 

De acordo com o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), foi 

registrado um total de aproximadamente 190.755.799 habitantes, dos quais cerca de 

51% se autodeclararam negros (com 8% se identificando como preta e 43% como 

parda), e 24% declararam ter alguma deficiência. Nesse contexto, 24,3% dos 

indivíduos com deficiência são negros, e entre estes, 56% se identificam com o sexo 

feminino, segundo a classificação do IBGE (2010). Conforme Tania Portella (2022) 

do Instituto Geledés, a questão da permanência é um desafio, pois, apesar do 

aumento do ingresso no Ensino Superior, as mulheres negras continuam sub-

representadas nas instituições públicas do País. 

Segundo o Censo Escolar, apenas 16% das mulheres negras que 

ingressaram em uma universidade o fizeram em instituições públicas. Portella (2022) 

destaca a importância de reconhecer os avanços sem desconsiderar os desafios 

que persistem. As mulheres negras enfrentam barreiras significativas para se 

manterem na universidade, incluindo questões de alimentação, transporte e acesso 

a materiais necessários para o desenvolvimento acadêmico. A situação se agrava 

quando consideramos a questão da deficiência, pois isso adiciona mais obstáculos 

aos seus percursos educacionais. 

Conforme dados do Boletim sobre Desigualdade de Gênero e Raça na 

Educação Brasileira (Portella, 2022), é no Ensino Superior onde ocorre um 

“afunilamento”, e embora a presença da população negra tenha aumentado, a 

diferença entre negros e brancos nas universidades ainda é marcante. O 

crescimento do número de estudantes negros no ensino superior é atribuído às 

políticas de ações afirmativas. Nesse cenário, observa-se um avanço na 

escolarização das mulheres negras, que, apesar das adversidades enfrentadas 

desde a educação básica, têm acessado as universidades, concentrando-se 



26 

principalmente em cursos relacionados ao cuidado e assistência. Esses temas foram 

e continuam sendo alvo de intensos debates na sociedade. 

 

Algumas vezes este debate foi direto, com um dos interlocutores 
posicionando-se abertamente contra a posição e/ou argumentos de outro 
interlocutor e vice-versa; outras vezes este debate foi indireto, com um dos 
interlocutores contrapondo-se aos argumentos de outro, sem citar o nome 
de quem estava sendo contra-argumentado. Esta última forma de debate foi 
a que prevaleceu, pois raros foram os momentos em que um dos 
interlocutores dirigiu-se diretamente a outro para sustentar ou discordar de 
argumentações acerca das ações afirmativas. Percebe-se também que este 
debate ocorreu entre vários agentes sociais importantes que participam do 
espaço público brasileiro, ou seja, não ficou restrito aos intelectuais e/ou ao 
meio acadêmico (Sales, 2005, p. 25). 

 

Observando esse cenário, o debate racial está posto na sociedade, sobretudo 

quanto ao surgimento das políticas de ação afirmativa, dentre elas, especialmente, 

as cotas para uma possível democratização étnico-racial ao acesso à universidade. 

Juliana entrou na Universidade Federal de Pelotas pelo sistema de cotas racial. 

Desde agosto de 2012, o Brasil conta com o sistema de cotas para negros e 

indígenas (pretos, pardos e indígenas – PPI), regulamentado por meio da Lei n. 

12.711 (com alteração hoje para a Lei 14723/23), cujo principal objetivo é o de 

reparar a desigualdade racial, econômica e educacional na população.  

As cotas sociais destinam no mínimo 50% de suas vagas a estudantes que 

tenham cursado integralmente o ensino médio em escolas públicas. Deste total de 

50%, metade deve ser reservada a estudantes de famílias com renda per capita 

igual ou inferior a um salário mínimo; as cotas PPI reservam 50% das vagas para 

autodeclarados pretos, pardos, quilombolas, indígenas e pessoas com deficiência, 

em conformidade com a legislação vigente. 

As cotas ainda são vistas como um tema de debate político. Sob essa 

perspectiva, as cotas não representam um privilégio ou uma competição parcial; elas 

são uma tentativa e uma forma justa de democratizar oportunidades para aqueles 

que foram marginalizados por longo tempo e que continuamente enfrentam 

discriminação e desigualdade social. 

No contexto dessa discussão, está o cotidiano escolar, que pode ser 

interpretado como “territórios coloniais”. Essa é uma metáfora para descrever a 

percepção daqueles que entendem suas experiências de vida como se estivessem 

do “outro lado da linha” (Santos, 2010, p. 42). A metáfora sugere que o pensamento 

ocidental é abissal, dividindo a realidade social por linhas radicais, visíveis ou 



27 

invisíveis, que separam o mundo em duas realidades distintas: o lado de cá e o lado 

de lá. O autor argumenta que essa divisão é tão significativa que o outro lado da 

linha é reduzido à inexistência ou é representado como irrelevante (Santos, 2010). 

O aspecto central do pensamento abissal é a negação da coexistência dos 

dois lados da linha. Este lado só prevalece quando exclui a realidade além da linha. 

Ao trazermos essa ideia para o contexto deste trabalho, utilizamos essa metáfora 

como uma perspectiva do outro lado da linha, uma abordagem que conecta o 

desafio da luta social à busca por justiça cognitiva e à exploração de novas maneiras 

de conceber a escola e os saberes que a permeiam diariamente. 

Historicamente, a escola tem sido o “lugar determinado do sistema social 

onde se reconstitui o movimento de produção do conhecimento, mas sempre como 

um efeito das relações de classe” (Sodré, 2012, p. 25). Contudo, a escola desejada 

seria aquela capaz de fomentar o diálogo entre todos os saberes presentes nesse 

espaço, promovendo a ecologia dos saberes. Ao valorizar múltiplos saberes – 

sociais, coletivos, culturais e outros –, a escola se distancia das práticas que 

oprimem e geram sofrimento e violência. De acordo com Sodré (2012), o ensino 

almejado é aquele que acolhe a diversidade em uma formação contínua. 

Na mesma linha de raciocínio, a concepção de ecologia de saberes implica o 

“reconhecimento da copresença de diferentes saberes e a necessidade de estudar 

as afinidades, as divergências, as complementaridades e as contradições que 

existem entre eles” (Santos, 2018, p. 8). Sob essa perspectiva, adota-se a produção 

de conhecimento científico centrado na perspectiva de decolonização, buscando 

sempre a pluralidade dos saberes que circulam nos ambientes escolares. Para 

Santos (2010), esses espaços de produção do saber são caracterizados por uma 

especialidade de abordagem e concepções epistemológicas que devem ser 

compreendidas como Ecologias de Saberes.  

Um “processo de aprendizagem conduzido por uma ecologia de saberes, 

perpassa pela compreensão entre o conhecimento que está a ser aprendido e o 

conhecimento que nesse processo é esquecido e desaprendido” (Santos, 2010, p. 

56). Desse modo, a proposta de Santos (2010) conduz à decolonialidade do saber, 

“numa crítica radical da política do possível, sem ceder a uma política impossível” 

(Santos, 2010, p. 64).  

Em vista disso, e para além das cotas e políticas públicas, pode-se 

compreender que é de responsabilidade pessoal, social e profissional dos 



28 

educadores se posicionarem ante as desigualdades humanas. Ademais, tais 

profissionais devem buscar compreensões sobre as questões de cunho racial, de 

gênero e deficiência que geram opressões, relações desiguais diante do acesso e 

da permanência dos estudantes na escola, ou seja, práticas que acabam acionando 

o lado mais desumano e cruel dentro de uma sociedade machista, racista com o 

povo negro e capacitista, resultando em um processo cotidiano de violência. Juliana 

explica de forma contundente esse aspecto. 

 

Imagem 1 – Reflexão de Juliana 

 

 Fonte: Rede social de Juliana (2019). 

 

Não é mais cabível que mulheres brancas, especialmente aquelas na posição 

de professoras, permaneçam em silêncio ou se apoiem na falácia da democracia 

racial. Diante da perspectiva eurocêntrica e orientada pela lógica do privilégio 

branco, perpetua-se uma ideia de igualdade falsa e insustentável, dado que o 

racismo é estrutural e institucional. Portanto, escutar professores(as) e estudantes é 

essencial como parte da construção de um caminho para a decolonização 

epistêmica, o que auxiliaria no rompimento dos nós estruturais e epistemológicos da 

modernidade ocidental, rotineiramente reproduzidos nos espaços escolares e salas 

de aula. Isso implica repensar a produção do conhecimento e abraçar as Ecologias 

dos Saberes (Sodré, 2012; Santos, 2010). 

É reconhecido que o desenvolvimento da sociedade e dos ambientes 

escolares tem sido influenciado pela memória da civilização dos colonizadores, isto 

é, uma história contada sob uma perspectiva eurocêntrica. Consequentemente, as 

escolas frequentemente silenciam e desvalorizam histórias e culturas de outros 

grupos. Em contraposição a esses resquícios excludentes, é importante refletir sobre 



29 

as diferenças entre as pessoas, especialmente quando se trata de pertencimento 

racial e étnico. 

“Conhecer a história e a cultura Afro-Brasileira não é pouco, porque esse 

intento inclui conhecer a história de uma vida, de uma família, de uma cultura, de um 

povo e de uma nação sobre os quais se silencia” (Gomes, 2008, p. 9). Ao mergulhar 

nesse campo de estudo, compreende-se que a luta antirracista pode ser integrada 

como uma prática pedagógica libertadora (Freire, 2014), resultando em um projeto 

de resistência contra qualquer forma de diminuição, desumanização e insistência em 

dividir a sociedade com base em suas diferenças. 

É imprescindível que se atente às práticas pedagógicas, pois elas são o 

resultado do trabalho do professor e da professora, vivenciadas no cotidiano escolar. 

A experiência prática na docência aponta para a necessidade de consolidar “práticas 

pedagógicas que impliquem diretamente na preocupação de questionar as 

parcialidades que reforçam os sistemas de dominação e, ao mesmo tempo 

proporcionem novas maneiras de dar aulas” (hooks, 2013, p. 20). 

A educação é constantemente questionada no espaço escolar, em sua rotina 

diária. Uma reflexão importante sobre a vida escolar é que, quando a humanização e 

a libertação são negligenciadas, as pedagogias inevitavelmente se movimentam em 

direção à exclusão. Nesse contexto, compreende-se que a história colonialista, por 

meio de um discurso que sofre alterações, se manifestará de diversas formas para 

continuar seu projeto colonial, ou seja, uma colonialidade como sinal de 

continuidade (Quijano, 2005). 

Neste estudo, os espaços educacionais, que apontam e sustentam práticas 

educativas coloniais, inserem-se como locais sociais nos quais persevera a 

percepção de que não há espaço para um corpo feminino deficiente, socialmente 

considerado como incapaz de aprender e racialmente negro. O movimento 

pedagógico, em direção a práticas anticoloniais, certamente servirá como ponte para 

dar voz a uma perspectiva que “possibilite estar sempre mudando, em diálogo com 

um mundo fora dela” (hooks, 2013, p. 22). Historicamente, o colonizador tenta inserir 

todos os povos e culturas na lógica da modernidade, do consumo e do progresso, 

promovendo um ideal de felicidade imaginário fundamentado nesse sistema. O 

termo “colonial” refere-se a diversas formas de opressão definidas por estereótipos 

de gênero, étnicos ou raciais. 



30 

Em vista disso, Lugones (2014), ao definir a colonialidade, faz uma relação 

com as questões de gênero, poder e desumanização: 

 

Ao usar o termo colonialidade, minha intenção é nomear não somente uma 
classificação de povos em termos de colonialidade de poder e de gênero, 
mas também o processo de redução ativa das pessoas, a desumanização 
que as torna aptas para a classificação, o processo de sujeitificação e a 
investida de tornar o colonizado menos que seres humanos (Lugones, 2014, 
p. 939). 

 

A autora explica, então, que a colonialidade não se resume somente a uma 

classificação racial, sendo algo muito maior e mais amplo, ou seja, pondera ser um 

dos eixos do sistema de poder e, sendo assim, vai permear a questão do sexo, da 

autoridade coletiva, do trabalho e da subjetividade/intersubjetividade, atravessando 

também a produção do conhecimento a partir do próprio interior dessas reações 

intersubjetivas (Lugones, 2008). Portanto, Lugones (2008) fundamenta suas ideias a 

partir da análise do peruano Aníbal Quijano, que percebe a intersecção de raça e 

gênero em termos estruturais amplos: “[...] para entender essa intersecção através 

de seu olhar, precisamos compreender a análise que ele faz do padrão de poder 

capitalista eurocêntrico e global. Tanto ‘raça’ como ‘gênero’ ganham significados a 

partir desse padrão” (Lugones, 2008, p. 54). Quijano (2005) argumenta que a 

categoria de raça foi usada para justificar a exploração capitalista. No sistema 

colonial, a divisão de classes estava diretamente vinculada à racialização, com 

europeus ocupando posições dominantes e povos indígenas, africanos e outros 

grupos racializados sendo subordinados. A exploração de classes, portanto, é 

mediada e intensificada pela construção de diferenças raciais. 

Quijano (2005) foi o autor que desenvolveu o conceito de colonialidade do 

poder; para esse autor, a colonialidade do poder se expressa nos aspectos político, 

territorial e no controle das matérias-primas, “fazendo a articulação de todas as 

formas históricas de controle do trabalho, de seus recursos e de seus produtos, em 

torno do capital e do mercado mundial” (Quijano, 2005, p. 117). Para além desses 

elementos, a colonialidade também se expressa por meio do controle da economia, 

autoridade, natureza e recursos naturais, gênero e sexualidade, subjetividade e 

conhecimento, reproduzindo-se nas dimensões do poder, saber e ser (Ballestrin, 

2013, p. 100). 



31 

Nessa perspectiva, Lugones (2014) mostra a colonialidade como um 

entendimento histórico da indissociabilidade da exploração do capitalismo e a 

racialização, que vão constituir um sistema de poder que foi desenvolvido na 

colonização das Américas. Nesse caminho, a autora pontua com clareza que o 

“sistema colonial de gênero” é marcado consequentemente pela combinação entre 

raça, gênero, sexualidade e classe, aspectos determinantes, sobretudo à medida 

que diferentes lutas feministas se erguem, mantém-se e consolidam-se dentro de 

suas diferenças e similaridades. 

Para Lugones (2008), é fundamental elucidar as origens do sistema binário de 

gênero, uma área na qual Quijano (2005) não se aprofundou. Ela propõe o conceito 

de sistema moderno/colonial de gênero como uma perspectiva através da qual se 

pode observar a modernidade colonial, abrangendo a extensão e a profundidade 

histórica de seu impacto destrutivo. Lugones (2014) também destaca, nessa 

abordagem de gênero, como o corpo, o sexo e até mesmo o gênero são construídos 

e percebidos de maneira racializada. Mais especificamente, as opressões de 

gênero, racializadas e capitalistas, constituem o que ela denomina “colonialidade de 

gênero”. 

Nesse contexto, Lugones aponta que o sistema moderno/colonial emprega 

estratégias e práticas discursivas colonizadoras sobre homens e mulheres, 

recorrendo a uma dimensão de gênero. Na colonialidade, há uma busca pelo 

controle das condutas e pela imposição de normas para definir claramente como nos 

constituímos enquanto homens e mulheres. Ao relacionar essa visão da autora com 

os marcadores sociais apresentados neste projeto, pode-se perceber como uma 

sociedade ou um espaço escolar de viés colonial pode influenciar a forma como 

Juliana se constrói como mulher, estudante, deficiente e negra, não apenas nos 

processos de exclusão/opressão, mas também em seus movimentos como sujeito 

de sua própria emancipação individual e coletiva. 

A colonialidade é a matriz do eurocentrismo, pois o sistema colonial, do qual é 

herança, estabelece um padrão onde o homem ocidental é considerado superior ao 

não ocidental. Tal sistema opera numa dimensão racial, no qual as mulheres negras 

são invisibilizadas, num âmbito marcado por antagonismos e contradições. No que 

diz respeito às questões de gênero, outra contribuição importante vem de Lélia 

Gonzalez (1988a), que introduz o conceito de Amefricanidade, termo cunhado por 

ela em 1980, inserido numa perspectiva pós-colonial e emergente no contexto da 



32 

diáspora negra e do extermínio da população das Américas. Com isso, resgatam-se 

as histórias de luta e resistência dos povos colonizados contra as opressões 

violentas decorrentes da colonialidade do poder. 

Assim, é possível identificar, nas ideias de Lélia Gonzalez, uma aproximação 

às concepções de Aníbal Quijano, especialmente através da “colonialidade do 

poder”, e com Maria Lugones, pela “colonialidade de gênero”. Gonzalez posiciona as 

mulheres negras da diáspora africana numa trajetória ampliada, que vai além do 

Brasil, englobando o contexto latino-americano. Na verdade, essa proposta é 

epistemológica, pois, do ponto de vista da Amefricanidade, tal conceito é uma 

reação crítica ao racismo, colonialismo e imperialismo, com seus efeitos: 

 

O racismo estabelece uma hierarquia racial e cultural que opõe a 
superioridade branca ocidental à inferioridade negroafricana. A África é o 
continente obscuro, sem uma história própria (Hegel); por isso, a razão é 
branca, enquanto a emoção é negra. Assim, dada a sua natureza sub-
humana, a exploração sócio-econômica dos amefricanos por todo o 
continente, é considerada ‘natura’ (Gonzalez, 1988a, p. 77). 

 

A autora enfatiza a importância de se compreenderem as consequências da 

interação das estruturas de poder e seus efeitos, pois isso define o lugar dos 

indivíduos na sociedade, especialmente das mulheres negras, que são “as mais 

oprimidas e exploradas em uma região de capitalismo patriarcal-racista dependente” 

(Gonzalez, 1988b, p. 137). Ao adotar-se o pensamento decolonial como base 

epistemológica para conceber diferentes modos de ser e viver, recontextualizam-se 

as categorias de gênero, raça e deficiência sob a perspectiva da decolonialidade. 

Essa perspectiva surge com o objetivo de romper com a uniformização dos saberes 

e promover uma reflexão sobre a condição humana. 

Diante desses apontamentos, o pensamento decolonial tem se destacado por 

buscar conhecimentos que considerem a colonização como um fator histórico 

determinante na organização das sociedades globalmente. A decolonialidade 

emerge como uma exigência tanto epistemológica quanto política. 

Consequentemente, esse quadro político-teórico altera os eixos persistentes que 

dominam o pensamento europeu hegemônico. 

A decolonialidade apresenta-se como uma ontologia que visa defender a vida 

em todas as suas formas, incentivando relações fundamentadas na diversidade e na 

multiplicidade das existências. Dessa forma, a decolonialidade integra diversas 



33 

perspectivas subjetivas sobre a cultura, o gênero e as raças/etnias. A decolonização, 

portanto, é “ideia do ativo abandono das formas de conhecer que nos sujeitam e 

modelam, sendo um modelo de contraposição ao modelo colonizador de pensar e 

agir no mundo” (Mignolo, 2014, p. 07). 

Os pressupostos coloniais operam em três níveis distintos: colonialidade do 

saber epistêmico (filosófico, científico); colonialidade do poder (político, econômico); 

e colonialidade do ser (subjetividade, controle da sexualidade e dos papéis de 

gênero) (Mignolo, 2014). A Colonialidade configurou-se como o lado obscuro e 

necessário da Modernidade (Ballestrin, 2013), sendo a forma predominante de 

regulação de recursos, trabalho, capital e conhecimento, vinculada a uma relação de 

poder ditada pelo mercado capitalista. Embora o colonialismo possa ter sido 

superado, a colonialidade persiste de diversas formas, sobretudo nos discursos 

reproduzidos cotidianamente em nossa sociedade. 

Segundo Ballestrin (2013), a colonialidade é a continuidade da mentalidade 

colonial, uma matriz que se expressa fundamentalmente em relações de poder, 

saber e ser dominantes. Mignolo (2014) associa a colonialidade à modernidade, 

destacando a criação de classificações e a ideia de raça como meios para produzir 

diferenciação social e compreender que o colonialismo não existiria sem opressões 

e explorações. A colonialidade do poder, conforme Quijano (2005), refere-se à 

constituição de um poder mundial capitalista, moderno/colonial e eurocentrado, 

fundamentado na ideia de raça – biologicamente imaginada para naturalizar os 

colonizados como inferiores aos colonizadores. A colonialidade do ser, por sua vez, 

reflete como a modernidade colonial inferioriza pessoas, apresentando-se como uma 

forma de negar a existência humana (Mignolo, 2017). 

Também relevante é a colonialidade do saber, que corresponde à imposição 

dos pensamentos e ideias europeus sobre as mentalidades dos países dominados, 

construindo a noção de ciência como o ápice do desenvolvimento do conhecimento. 

Essa ideia está vinculada à questão epistemológica – a produção do conhecimento 

científico. A colonialidade do saber é a apropriação cultural que visa impor um 

conhecimento universalizante. 

Neste estudo, a decolonialidade é vista como uma opção teórica necessária, 

pois ela nos permite reconsiderar a sociedade humana como capaz de narrar as 

histórias das pessoas comuns, que produzem não apenas teoria, mas modos 

práticos de representação – é a emergência da práxis (Freire, 2014; Fanon, 1968). A 



34 

proposta da decolonialidade é descontruir ideias homogeneizantes e totalizantes, 

promovendo uma decolonização epistêmica que questiona as noções geopolíticas 

que posicionam os saberes ocidentais como modernos e culturalmente superiores, 

enquanto desqualifica outros conhecimentos como tradicionais e limitados pela 

natureza (Mignolo, 2014, p. 174). 

É importante ressaltar que, ao abordar a decolonialidade, não pretendo 

apresentá-la como detentora de uma verdade absoluta ou como uma substituição 

aos modelos existentes. A intenção foi assumir a decolonialidade como uma 

proposição de diretrizes que (re) organizem outras formas de vida, orientem nossos 

processos cognitivos e sociais e ofereçam uma alternativa às perspectivas 

homogeneizantes.  

 



35 

 

  

C
A

P
ÍT

U
LO

 2
 

ES
TA

D
O

 D
A

 A
R

TE
 

    
   

  

 



36 

2 ESTADO DA ARTE 

 

Inicialmente, enfatizo que, em 2024 ao atualizar a busca por trabalhos 

acadêmicos para compor o Estado da Arte, não identifiquei, ao menos neste 

momento, nos estudos lidos, que as docências e a formação de professores(as) 

estariam sendo pensadas a partir das narrativas das estudantes, mulheres, negras e 

deficientes, e aqui refiro-me, em específico, àqueles trabalhos cuja 

interseccionalidade desafia o leitor a se debruçar sobre simultâneos campos 

teóricos. O que encontrei foram pesquisas que avançam em seus achados a partir 

de entrevistas realizadas com os próprios docentes ou estudantes, mas em que a 

análise da docência não se concretiza, especificamente, por intermédio de 

alunos(as) que sejam: mulheres negras deficientes. 

 

2.1 APRESENTAÇÃO DOS TRABALHOS SOBRE A TEMÁTICA 

 

Desde a etapa do projeto da pesquisa, já havia buscado por estudos que 

pudessem contribuir com a temática mirada, isso me auxiliou bastante para pontuar 

algumas problematizações que permeiam o tema escolhido. Busquei por trabalhos, 

artigos, monografias, dissertações e teses, detendo-me no Google Acadêmico (GA), 

por considerá-lo uma fonte que contribui de forma bem pontual para que se consiga 

ter uma visão mais geral e ampla sobre os estudos dessa temática. 

Nesse primeiro momento, ao lançar a busca pelas categorias de mulher, 

estudante, negra, deficiente, uma quantidade considerável de trabalhos surgiu. 

Como minha proposta sempre foi buscar aqueles trabalhos cujo teor estivessem o 

mais próximo possível ao tema de pesquisa, foi preciso escolher alguns critérios 

para conseguir dar conta e deter-me em meu objetivo. Algumas pesquisas 

orientaram-me, inicialmente sobre a relevância dos trabalhos que consideram 

importante o assunto abordado. Listo no Quadro 1 os primeiros estudos sobre a 

temática: 

 

  



37 

Quadro 1 – Primeiros trabalhos sobre a importância da temática 

Título Autor Ano Instituição Lugar 

A (In)visibilidade das 
Mulheres negras 

deficientes no Brasil 

Edivânia Floro Nicácio 
Ivonildes da Silva 

Fonseca 
2007 

UEPB/CH/DE 
UEPB/CH 

Paraíba 

Educação formal, 
mulheres e gênero no 
Brasil contemporâneo 

Fúlvia Rosemberg 
Nina Madsen 

2011 Cepia 

Rio de janeiro 
 

Brasília ONU 
mulheres 

Fonte: Autoria própria.  

 

Nicácio e Fonseca (2007) registram a importância de pesquisas com as 

mulheres negras e com algum tipo de deficiência no Brasil, pois historicamente são 

consideradas invisíveis e tratadas como incapazes de praticar qualquer tipo de 

atividade, seja nas instituições de ensino ou no mercado de trabalho. A sociedade 

ocidental faz da deficiência um estigma, um motivo sutil de avaliação negativa da 

pessoa. “Fala-se então de deficiente como se em sua essência o homem fosse um 

ser deficiente ao invés de ter uma deficiência” (Le Breton, 2007, p. 73-74). 

Contribuindo para essa perspectiva, Rosemberg e Madsen (2011) abordam 

as desigualdades raciais e de gênero no contexto educacional. Elas argumentam 

que é essencial estudar as diversas formas de desigualdade com precisão, levando 

em conta as peculiaridades de cada identidade social. As hierarquias de gênero e 

raça se entrelaçam de maneira complexa e não podem ser reduzidas uma à outra. 

Observa-se que a população negra enfrenta significativas dificuldades relacionadas 

ao acesso, à permanência e ao desempenho escolar, desde a educação infantil. 

Muitos indivíduos se deparam com barreiras que impedem uma parcela considerável 

da população de alcançar o ensino superior ou mesmo de almejar tal possibilidade 

(Reys, 2009). 

Após estas considerações iniciais, avancei para a etapa seguinte, que 

consistiu em buscar trabalhos que tenham maior afinidade com o objeto de pesquisa 

proposto. Para tal, opto por realizar um Estado da Arte. Este método envolve uma 

revisão bibliográfica sistemática sobre a produção acadêmica de um tema específico 

em uma área de conhecimento. A revisão tem como objetivo identificar as teorias 

vigentes, os métodos de pesquisa utilizados, as lacunas existentes e os referenciais 

teóricos que fundamentam os estudos, bem como avaliar suas contribuições 

científicas e sociais (Specht, 2019). 



38 

Utilizar esse método significa proceder a um levantamento, mapeamento e 

análise do que já foi produzido, considerando áreas de conhecimento, períodos 

específicos, locais e condições de produção (Ferreira, 2002; Romanowski; Ens, 

2006). Ao realizar a busca para o Estado da Arte, é crucial observar aspectos como 

o período e o contexto em que os estudos foram realizados, pois as análises estão 

intrinsecamente ligadas a determinados cenários sociais, econômicos, entre outros. 

Um ponto importante é a seleção da temática, momento em que se consegue 

identificar trabalhos alinhados aos interesses de pesquisa pretendidos. Em meu 

caso, a busca no Google Acadêmico foi realizada com os seguintes termos-chave: 

estudante mulher negra deficiente, o que resultou em 26.800 trabalhos. Diante 

desse volume, foi necessário estabelecer critérios rigorosos para a seleção dos 

trabalhos a serem analisados. Estou ciente da responsabilidade e do dever de 

fidelidade na análise dos dados para evitar distorções que possam servir a 

interesses particulares. Por isso, tratei-os com seriedade e rigor, assegurando a 

integridade e a ética na condução do estudo. Para alcançar os objetivos 

apresentados, no Quadro 2 aponto os critérios usados: 

 

Quadro 2 – Critérios utilizados na preparação e desenvolvimento do estado de arte 

Período Trabalhos Escolhidos Dispositivo Usado Critério de Escolha 

2012 a 2022 
Teses, Dissertações, 

TCC e Artigos 
Científicos 

Google Acadêmico 
Os primeiros 10 

resultados de acordo 
com a temática. 

Fonte: Autoria própria. 

 

Sabe-se que, para a busca de determinado conhecimento e resultados, pode-

se procurar, em ferramentas eficientes e automatizadas, que forneçam informações 

desejadas pelo pesquisador/a, entre outros dispositivos para consulta, que auxiliem 

na construção de trabalhos científicos. Cito, por exemplo, o SciELO, entretanto, a 

minha escolha, neste momento, deteve-se ao Google Acadêmico (GA). Vejamos os 

trabalhos escolhidos no Quadro 3: 

 

  



39 

Quadro 3 – Estudos realizados sobre a temática no período de 2012 a 2022 

Autor Título Instituição Ano 
Tipo de 

Trabalho 
Palavras-chave 

Katiuscia 
Cristina Vargas 

Antunes 

História de Vida de 
alunos com deficiência 

intelectual: percurso 
escolar e a constituição 

do sujeito 

UERJ 2012 Tese 

História de vida. 
Deficiência 

intelectual. Inclusão 
escolar. 

Anahi Guedes 
de Mello; 
Adriano 

Henrique 
Nuernberg 

Gênero e deficiência: 
interseções e 
perspectivas 

UFSC 2012 Artigo 
Gênero. Deficiência. 
Políticas Públicas. 

Anahí Guedes 
de Mello 

Gênero, deficiência, 
cuidado e capacitismo: 

uma análise 
antropológica de 

experiências, narrativas e 
observações sobre 
violências contra 

mulheres com deficiência 

UFSC 2014 Dissertação 
Deficiência. Gênero. 

Violência. 

Carlos Vinicius 
Gomes Melo 

Estratégias de 
enfrentamento de 

pessoas negras e com 
deficiência frente 
ao duplo estigma 

UFBA 2014 Dissertação 

Estratégias de 
enfrentamento. 

Coping. Estigma. 
Raça/cor. 

Deficiência. 

Aline Barbosa 
de Matos 

Mulheres deficientes e a 
abjeção dos corpos: um 

estudo do Programa Pró-
Equidade de Gênero e 

Raça 

UnB 2015 Dissertação 

Gênero. Mulheres. 
Deficiência. 

Equidade. Políticas 
Públicas. 

Conceição de 
Maria Ferreira 

Silva 

Mulheres negras e (in) 
visibilidade: imaginários 
sobre a intersecção de 

raça e gênero no cinema 
brasileiro (1999-2009) 

UnB 2016 Tese 

Mulheres negras. 
Cinema brasileiro. 

Imaginário. 
Raça e Gênero. 

Recepção 
fílmica. 

João Paulo 
Lopes dos 

Santos; Núbia 
Regina Moreira 

Mulher negra e educação 
superior: impasses 
históricos e atuais 

UESB 2017 
Anais de 

Congresso 

Educação Superior. 
História. Mulher 

Negra. 

Vanessa 
Carolina Silva; 
Wilker Solidade 

Silva 

Marcado 
Res sociais da diferença: 

uma perspectiva 
interseccional sobre ser 

estudante negro e 
deficiente no ensino 
superior brasileiro 

UFSM 2018 
Artigo 

Científico 

Interseccional; Raça; 
Deficiência; Ensino 

Superior. 

Caroline Delfino 
dos Santos; 

Jacqueline de 
Cassia Pinheiro 
Lima; Rosane 

Cristina de 
Oliveira 

O uso da história oral no 
processo de escuta às 

mulheres, mães de 
alunos com deficiência: 

“pode a mulher 
subalterna falar”? 

UFF 2019 
Artigo 

Científico 

Subalternidade; 
Silenciamento; Vozes 

femininas. 



40 

Fonte: Autoria própria7. 

 

2.2 APONTAMENTOS SOBRE OS ESTUDOS COM DEMARCADORES DE 

GÊNERO, RAÇA E DEFICIÊNCIA 

 
O primeiro trabalho escolhido foi o de autoria de Carlos Vinicius Gomes Melo, 

chamado de: Estratégias de Enfrentamento de Pessoas Negras e com Deficiência 

Frente ao Duplo Estigma, publicado pela Universidade Federal da Bahia, em 2016. 

O autor explicita, como objetivo principal, identificar as estratégias de enfrentamento 

utilizadas por pessoas negras e com deficiência diante da dupla estigmatização, 

bem como propõe identificar como esse público acredita ser percebido pela 

sociedade, descrevendo, dessa forma, os efeitos e as consequências dessa 

estigmatização. 

Ao comparar a pesquisa que realizo com esse trabalho, quanto à questão dos 

demarcadores sociais de raça negra, gênero feminino e deficiência, observo que são 

estudos próximos, mas que partem de objetivos diferentes, porque o autor não 

trouxe a categoria de gênero, direcionando-se à dupla estigmatização: a racial, 

relacionada às pessoas negras, e a deficiência. De qualquer forma, compreendo que 

o autor traz a questão da interseccionalidade quando aborda a dupla estigmatização. 

Nesse sentido, é um trabalho relevante para dialogar com este estudo, 

porque, de acordo com a Collins e Bilge (2020, p. 16), a interseccionalidade não vai 

se resumir em definir e segregar, ou seja, dividir as pessoas em categorias, muito 

                                                           
7   Houve em 2013 um número expressivo de estudos, porém, mediante o critério de maior 

proximidade, e entre os dez primeiros, não encontrei trabalhos que se relacionassem efetivamente 
com a questão aqui abordada. 

Ingrid Kertelen 
Franco Medina 

A invisibilidade da mulher 
com deficiência no 

movimento feminista 
UFSC 2020 TCC 

Invisibilidade. Mulher 
com deficiência. 

Feminismo. 

Andréa das 
Graças Souza 

Camacho 
Gimenez 

Garcia; Rhaissa 
Lobato de Lima 
Muniz; César 

Augusto Zacheo 

A interseccionalidade da 
mulher negra e a sua 

(in)visibilidade no ensino 
superior brasileiro 

FDF 2021 
Artigo 

Científico 

Mulheres negras. 
Interseccionalidade. 

Cultura do poder. 
Acesso à educação. 

Raicha Figueira 
de Oliveira 

Mulheres negras com 
deficiência na educação 
superior: o processo de 
inserção e permanência 

na UFSM 

UFSM 2022 TCC 

Mulheres negras com 
deficiência. Inclusão 

educacional. 
Educação 
Superior. 

Ações afirmativas 



41 

pelo contrário, interseccionalidade é entender-se como sujeito(a) construído em 

vários sentidos, “interseccionalidade é uma forma de entender e explicar a 

complexidade do mundo, das pessoas e das experiências humanas”. 

Nesse estudo, o autor, quanto aos recursos metodológicos, optou por realizar 

seis entrevistas com participantes negros e com deficiência, com o recorte de 

deficiência motora/física, sendo três participantes pertencentes a entidades de 

pessoas negras e três participantes de entidades de pessoas com deficiência. Esse 

trabalho foi realizado na área da Psicologia, assim, além do roteiro de entrevista, 

foram utilizados recursos avaliativos, como a Escala de Autoestima Pessoal, a 

Escala de Autoestima Coletiva de Pessoas Negra e a Escala de Autoestima Coletiva 

de Pessoa com Deficiência. Nessa dimensão metodológica, o estudo mostra certo 

distanciamento da presente investigação, que atribuiu ao método da História de Vida 

a possibilidade de efetivação da pesquisa. Na conclusão do trabalho, o autor registra 

que os participantes acreditam ser vistos pelos outros através de representações 

coletivas negativas, aspecto que se assemelha ao encontrado nos registros dos 

diferentes e demais campos de conhecimentos.  

Nesse contexto, e ante as representações identificadas, das situações de 

discriminação/estigmatização descritas e das características pessoais desses 

participantes (sobre critérios de nível de autoestima e afirmação identitária), foi 

elaborada uma descrição da avaliação de ameaça à sua identidade estigmatizada e, 

posteriormente, os tipos de respostas (coping/enfrentamento) por eles. O autor deixa 

explícito que, independentemente dos tipos de respostas, voluntárias ou 

involuntárias, foi observado que, ser alvo de estigmatização e discriminação, 

interferiu, entre as pessoas negras e deficientes, enquanto consequências e efeitos, 

diretamente na sua autoestima, desempenho educacional e saúde física e mental. 

Compreendo que esse tipo de estudo serve como alerta para que se observe e se 

fique atento para a questão do adoecimento dessa população e a importância de 

que mais estudos e aprofundamentos sobre o assunto se desenvolvam. 

O segundo trabalho é uma tese: Mulheres negras e (in)visibilidade: 

imaginários sobre a intersecção de raça e gênero no cinema brasileiro (1999-2009), 

de Conceição de Maria Ferreira Silva, da Universidade Federal de Brasília, da 

Faculdade de Comunicação no Programa de Pós-Graduação em Comunicação. 

Esse trabalho vai contemplar a interseccionalidade com os recortes de raça e 

gênero, relacionando-se com minha proposta, mas sem apresentar a categoria 



42 

deficiência como condição e escolha, na pesquisa. A autora se propôs a investigar 

as inter-relações entre a cultura e o cinema brasileiro na construção e veiculação de 

imaginários sobre as mulheres negras, considerando a experiência histórica 

diferenciada e as estratégias de resistência feminina negra como possíveis 

elementos de mediação desses repertórios audiovisuais e seus regimes de 

visibilidade. Para isso, essa pesquisa, a partir das contribuições dos estudos 

culturais, da crítica feminista, da teoria do cinema e do feminismo negro acerca da 

intersecção de gênero e raça, desenvolve a análise fílmica de três longa-metragens 

de ficção: Orfeu, de Cacá Diegues (1999), Bendito fruto, de Sérgio Goldenberg 

(2004) e Besouro, de João Daniel Tikhomiroff (2009).  

Esse estudo traz os demarcadores sociais de raça e gênero, apontando 

também para uma análise interseccional como proposta metodológica, ou seja, traz 

os recortes de gênero e raça como categorias de análise interseccionadas, porque é 

compreendido que esse olhar viabiliza a reflexão sobre o reconhecimento das 

mulheres negras no cinema e na convivência inter-racial brasileira. A autora, na 

tentativa de conclusão, verifica que, na análise fílmica, fica evidente a predominância 

de imagens pré-estabelecidas sobre as mulheres negras, no que se refere ao corpo 

e à sexualidade, aos trânsitos e deslocamentos espaciais, sociais e simbólicos, 

sobre os quais incidem o entrecruzamento do racismo, do sexismo e da 

desigualdade social. Embora também emerjam estratégias criativas na construção 

das personagens femininas negras, quanto às relações de afeto e pertencimento, e 

sua capacidade de agência, exploradas no espaço fílmico, na construção narrativa e 

nos elementos da linguagem audiovisual.  

Um outro trabalho, que possui relação com o estudo aqui apresentado, é um 

artigo, publicado pela Universidade Federal de Santa Catarina, no ano de 2012, com 

o título de: Gênero e Deficiência: interseções e perspectivas, de autoria de Anahi 

Guedes de Mello e Adriano Henrique Nuernberg. Os autores pontuam, no decorrer 

de suas ideias, que o campo de estudos feministas e de gênero tem avançado à 

medida que se articula com outras categorias de análise, tais como geração, classe, 

raça/etnia, orientação sexual, região e religião, isto é, trazem a interseccionalidade 

como importante fonte de análise, mas chamam atenção ao fato de que uma 

questão ainda termina por ficar à margem, e permanece à revelia no processo 

interseccional de análise dessas categorias, a saber, a deficiência.  



43 

O próximo estudo: Mulheres negras com deficiência na educação superior: o 

processo de inserção e permanência na UFSM, de autoria de Raicha Figueira de 

Oliveira, realizado na Universidade Federal de Santa Maria, é um trabalho de 

conclusão de curso apresentado ao curso de Licenciatura Plena em Educação 

Especial e concluído recentemente, ou seja, em 2022. Penso que, com esse 

trabalho, a contribuição se dá pelo fato de a autora trazer dados relevantes quanto 

aos demarcadores sociais de gênero, de raça e deficiência, por meio da legislação 

vigente, analisando os documentos normativos referentes aos Direitos de Pessoas 

com Deficiência previstos na Constituição Federal de 1988 e demais legislações 

sobre o tema, como meio de analisar a inclusão e a permanência de mulheres 

negras deficientes na Universidade Federal de Santa Maria/RS. 

Na mesma linha de investigação, a pesquisa enfoca categorias que movem 

igualmente este estudo: raça, gênero e deficiência. Tal estudo impulsiona analisar a 

inserção e, principalmente, a permanência de mulheres negras com deficiência nas 

universidades. Para o desenvolvimento dessa pesquisa, a autora adotou métodos 

qualitativos e descritivos, conforme proposto por Creswell (2014), empregando a 

análise de documentos normativos e a técnica de pesquisa bibliográfica, que 

consistiu em uma revisão de literatura. Nesse contexto, merecem destaque as 

Resoluções n. 002/2018 e n. 064/2021, aprovadas pela Universidade Federal de 

Santa Maria (UFSM). Em suma, a autora conclui que, segundo a Subdivisão de 

Acessibilidade da CAEd, a pesquisa provocou mudanças significativas, evidenciando 

a necessidade de atenção especial ao público de mulheres negras com deficiência 

na universidade mencionada. Além disso, apontou para a necessidade de melhorar 

e aprimorar os processos inclusivos na instituição. A partir do primeiro semestre de 

2022, o banco de dados do perfil do estudante da UFSM passou a incluir 

informações sobre etnia e raça, complementando os registros já existentes sobre 

deficiência. 

Outro estudo é uma tese sobre a História de Vida de alunos com deficiência 

intelectual: percurso escolar e a constituição do sujeito, de Katiuscia Cristina Vargas 

Antunes, apresentado à Universidade do Estado do Rio de Janeiro, em 2012. A tese 

buscou entender o processo de inclusão escolar de alunos(as) com deficiência 

intelectual a partir de suas histórias de vida e da visão que eles(elas) têm da escola, 

analisando a interação entre deficiência, escola e construção do conhecimento. A 



44 

pesquisa foi conduzida em uma escola rural da rede pública estadual em 

Teresópolis/RJ.  

O objetivo principal foi compreender o processo de inclusão das pessoas com 

deficiência intelectual na escola regular a partir das histórias de cinco jovens 

inseridos na rede regular de ensino. Tratou-se de uma pesquisa qualitativa, 

orientada pelo método da História de Vida, segundo os pressupostos de Glat (2009), 

Augras (2009), Ferrarotti (1993) e outros. O referencial teórico adotado no estudo 

pautou-se na abordagem psicossocial da deficiência, ressaltando a relação que a 

pessoa com deficiência estabelece com o meio social e cultural do qual faz parte.  

A partir das histórias de vida dos(as) sujeitos(as), a autora revela que foi 

possível compreender como os(as) jovens narram a sua trajetória escolar, e 

destacou as seguintes categorias: 1) trajetória escolar; 2) o papel da escola; 3) 

relação com os(as) professores(as) e as disciplinas; 4) relação com os(as) colegas 

dentro e fora da escola; 5) perspectivas de futuro e transição para a vida adulta. O 

estudo vai revelar as contradições e a complexidade do processo de inclusão de 

alunos(as)com deficiência intelectual em escolas comuns, particularmente quando 

se trata da inserção de jovens no segundo segmento do Ensino Fundamental e no 

Ensino Médio. 

Nessa perspectiva, concordo com a autora quando afirma que, apesar de 

anos de debate e pesquisa sobre inclusão escolar de alunos com deficiência 

intelectual, suas trajetórias ainda são marcadas por uma cultura de incapacidade e 

descrédito nas suas capacidades. Embora esse trabalho não se detenha 

especificamente sobre gênero feminino ou raça negra, como é o caso do estudo que 

aqui desenvolvo, a metodologia da História de Vida foi por mim adotada, dada sua 

relevância. No que tange ao diagnóstico, a autora delimita a deficiência intelectual 

como foco. Em sua conclusão, ela alerta que, embora as políticas públicas estejam 

avançadas teoricamente, na prática, não conseguem superar práticas de ensino 

homogeneizadoras e a organização uniforme do espaço escolar. 

Gênero, Deficiência, Cuidado e Capacitismo: uma análise antropológica de 

experiências, narrativas e observações sobre violência contra as mulheres com 

deficiência, que tem como autoria Anahí Guedes de Mello, trata-se de uma 

dissertação submetida ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social da 

Universidade Federal de Santa Catarina. A autora observa que estudos sobre 

violência contra mulheres com deficiência tendem a ser limitados, pois exigem uma 



45 

abordagem integrada de gênero, deficiência e violência. Ela também destaca que há 

pouca produção acadêmica no campo dos Estudos sobre Deficiência que aborde o 

tema e que as interpretações atuais sobre violência de gênero e deficiência são 

insuficientes para avaliar as diversas circunstâncias que levam mulheres com 

deficiência a sofrerem violência. 

Esse trabalho, quanto aos demarcadores que me propus a observar, 

contempla a questão de gênero feminino e a categoria deficiência, mas optou por 

não trabalhar com o recorte racial relacionado à raça negra, porque, segundo a 

autora, o objetivo geral da pesquisa foi fazer uma análise antropológica de 

experiências, narrativas e observações sobre violências contra mulheres com 

deficiência. Nesse sentido, a abordagem vai se dar com ênfase no campo das 

mulheres deficientes, analisando as narrativas de três mulheres com deficiência 

física na cidade de Belo Horizonte/MG. 

O estudo destacou como eixo central uma articulação teórica entre feminismo, 

teorias queer e crip, e o campo das violências contra mulheres com deficiência, 

considerando o potencial de categorias de análise interseccionais, como gênero, 

deficiência, capacitismo, violência e cuidado. A análise interseccional revelou que, 

dependendo do contexto social, as violências contra mulheres com deficiência 

podem ser uma expressão das relações de gênero, motivadas pela condição de 

deficiência, ou um produto da interação entre essas categorias. 

O seguinte trabalho é: Mulheres Deficientes e a Abjeção dos Corpos: um 

estudo do programa pró equidade de gênero e raça, de Aline Barbosa de Matos. 

Primeiramente, a autora conceitua o Programa Pró-Equidade de Gênero e Raça 

como sendo uma política governamental voltada para a igualdade entre homens e 

mulheres no mundo do trabalho. No entanto, ela alerta para a necessidade de 

atenção diferenciada às mulheres com deficiência, que enfrentam pelo menos dois 

regimes de opressão: o patriarcado e a normatividade corporal. O objetivo da 

dissertação foi identificar ações focadas em mulheres com deficiência adotadas 

pelas empresas participantes desde a primeira edição do programa.  

Para atingir o seu objetivo, a autora aponta que a metodologia se dividiu em 

dois momentos: uma pesquisa documental, com a busca de todos os documentos e 

publicações do programa disponíveis para acesso público; e pesquisa de campo, 

com o preenchimento voluntário de questionário eletrônico pelas empresas e 

entrevista com a Secretaria de Políticas para as Mulheres (SPM) pelo Sistema 



46 

Eletrônico do Serviço de Informação ao Cidadão (e-SIC). A pesquisa evidencia, em 

termos provisórios, que as trabalhadoras deficientes são abjetas, pois não houve 

nenhuma ação direcionada a esse grupo em nenhum dos documentos analisados. 

A análise subsequente versa sobre Mulher Negra e Educação Superior: 

impasses históricos e atuais, de João Paulo Lopes dos Santos e Núbia Regina Moreira. 

O foco central desse estudo é a mulher negra no contexto universitário, apresentando o 

histórico no qual se constrói sua trajetória educacional. Os autores objetivam provocar 

um debate sobre o processo histórico de escolarização no Ensino Superior da mulher 

negra no Brasil, um dos poucos trabalhos encontrados que abordam escolarização sob 

a perspectiva dos marcadores de raça, gênero e deficiência. 

O estudo partiu da premissa de que a inferiorização do negro e de sua cultura 

ainda imprime marcas expressivas em diversos microcosmos sociais, particularmente 

na escola, em que as práticas educativas tendem a destacar a cultura europeia, em 

detrimento das culturas indígena e negra. Enfim, a pesquisa sugere que, para ser 

democrática e cidadã, a instituição escolar deveria inserir, no bojo de suas discussões, 

como também nas suas práticas e no currículo, as questões de raça e gênero.  

Em termos de conclusão, esse estudo, conforme a autora, diz que a educação 

para a mulher negra aconteceu de modo limitado em comparação àquela dispensada 

aos homens. A inserção da mulher negra na universidade contemporânea, quase 

sempre indica a ocupação, no mercado de trabalho, de cargos com menor prestígio e 

remuneração. Por fim, a autora chama a atenção que seria importante e pertinente 

questionarmos sobre: será que as ações políticas e sociais são preponderantes para 

que as mulheres negras ultrapassem as barreiras que enfrentam no ingresso e 

permanência no Ensino Superior? Nesse contexto, a autora defende a equidade 

mediante políticas públicas que desenvolvam ações direcionadas à valorização das 

qualificações distintas adquiridas pelas mulheres negras no seu processo de 

escolarização, na forma de prestígio e remuneração de suas carreiras. 

Marcadores sociais da diferença: uma perspectiva interseccional sobre ser 

estudante negro e deficiente no Ensino Superior brasileiro, de Vanessa Carolina 

Silva e Wilker Solidade Silva, é um artigo que discute marcadores sociais da 

diferença nas Instituições de Ensino Superior (IES) no Brasil. Os autores defendem 

a autoidentificação de negros e deficientes como uma forma positiva de investigar as 

características que definem o espaço social e acadêmico em termos de 

reconhecimento e valorização de sujeitos de direito. Utilizando a interseccionalidade 



47 

como ferramenta analítica, os autores realizaram uma revisão exploratória da 

produção científica atual e análise qualitativa de dados estatísticos oficiais.  

A metodologia aplicada foi a revisão exploratória da produção científica do 

momento, utilizando-se do Catálogo de Teses e Dissertações da CAPES (CTDC) e 

análise qualitativa de dados estatísticos oficiais, a partir do Censo da Educação 

Superior do INEP. De acordo com os autores, o estudo evidenciou um crescimento 

no número de pesquisas que adotam a temática como eixo de referência, com uso 

majoritário dos marcadores raça/cor e gênero para a base crítica de análise. 

Como reflexo das políticas afirmativas, foi constatado um expressivo aumento 

no número de matrículas de pessoas negras e deficientes nos últimos sete anos nas 

IES brasileiras, o que expõe a mudança no perfil dos corpos que passaram a ocupar 

esses espaços. Defendendo o entrecruzar desses dados, evidenciaram-se as 

possibilidades para a produção de pesquisas com eixo nessa temática, 

principalmente no que se refere ao reconhecer em números os estudantes negros, 

deficientes, quilombolas etc. em suas particularidades e oportunizando a construção 

de espaços de formação realmente inclusivos. 

Caroline Delfino dos Santos, Jacqueline de Cassia Pinheiro Lima e Rosane 

Cristina de Oliveira são autoras do artigo: O uso da história oral no processo de 

escuta às mulheres, mães de alunos com deficiência: pode a mulher subalterna 

falar? O artigo analisa o conceito de subalternidade por meio das contribuições de 

Spivak (2010). O objetivo das autoras foi identificar traços de subalternização no 

diálogo entre a escola e as mães de crianças com deficiência. No estudo, fica 

evidenciado que a escola fala dos sujeitos(as), e não com eles mesmos ou seus 

responsáveis, representados na maioria das vezes pelas mães. O estudo em 

questão apontou que, apesar de a escola ser um espaço regido por mulheres, segue 

reproduzindo marcas históricas de silenciamento das vozes femininas.  

Portanto, as autoras destacam a contribuição da história oral nos 

esclarecimentos das experiências de tais mulheres no processo de acompanhamento 

do cotidiano dos filhos com deficiência e os conhecimentos advindos de suas táticas. O 

olhar desse estudo difere desta pesquisa, na questão dos objetivos aqui propostos, mas 

se torna importante fonte de conhecimento para ampliar o olhar sobre os trabalhos que 

mostram a interseccionalidade dos demarcadores de gênero, raça e deficiência. 

O último trabalho escolhido, mas de igual importância, para costurar outras 

problematizações e abordagens, é o Trabalho de conclusão de Curso apresentado à 



48 

Universidade Federal de Santa Catarina: A invisibilidade da mulher com deficiência 

no movimento feminista, de autoria de Ingrid Kertelen Franco Medina. A autora 

objetivou explicitar a insuficiência da presença das pautas sobre deficiência no 

movimento feminista. A pesquisa foi feita de forma exploratória e qualitativa, a partir 

de um levantamento bibliográfico sobre o tema. Como resultados, o estudo revelou 

que a forma como são tratadas as pessoas com deficiência está diretamente ligada 

ao próprio conceito de deficiência, que tem sido alvo de disputas ao longo do tempo, 

passando por vários tipos de modelos, evidenciando o biopsicossocial, porquanto a 

deficiência aparece apenas em interação com o ambiente e não é algo particular ou 

responsabilidade do indivíduo.  

O feminismo, mesmo entendido como sendo um movimento político de luta 

por todas as mulheres, constata-se nesse trabalho e no referido momento realizado, 

que as mulheres com deficiência ainda não são consideradas parte do movimento, 

ou têm suas pautas realmente incluídas. Além disso, não são feitas discussões que 

considerem a dupla vulnerabilidade e opressão experimentada pelas mulheres com 

deficiência, ao mesmo tempo alvos de machismo e capacitismo (modo como se 

denomina a discriminação em razão de deficiência). Devido ao conjunto 

apresentado, as autoras revelam e sugerem que essas mulheres têm se organizado 

em coletivos próprios, que levam em conta as intersecções entre capacitismo e 

misoginia, como é o caso do Coletivo Feminista Hellen Keller, formado apenas por 

mulheres com deficiência e visto como uma das soluções para essa problemática. 

Como conclusão momentânea, pode-se compreender que não se encontrou 

nas amostras analisadas um trabalho que analisasse, de forma literal, sob a 

perspectiva por mim adotada neste estudo, ou seja, de trazer a escolarização de 

uma estudante mulher negra com deficiência, a partir de sua história de vida e como 

protagonista de uma tese na perspectiva da interseccionalidade de raça, gênero e 

deficiência. Essa forma de análise, realmente, de acordo Crenshaw (2004), trata 

especificamente sobre a forma pela qual o racismo, o patriarcalismo, a opressão de 

classe e outros sistemas discriminatórios criam desigualdades básicas que 

estruturam as posições relativas de mulheres, raças, etnias e outras. Além disso, a 

interseccionalidade vai demonstrar como as ações e políticas específicas geram 

opressões que transcorrem ao longo de tais eixos, constituindo aspectos dinâmicos 

ou ativos do desempoderamento. 



49 

 

  

C
A

P
ÍT

U
LO

 3
 

D
IÁ

LO
G

O
S 

EM
ER

G
EN

TE
S:

 P
ES

Q
U

IS
A

 

Q
U

A
LI

TA
TI

V
A

, M
ET

O
D

O
LO

G
IA

 E
 O

 

P
EN

SA
M

EN
TO

 D
EC

O
LO

N
IA

L 

 



50 

3 DIÁLOGOS EMERGENTES: PESQUISA QUALITATIVA, METODOLOGIA E 

O PENSAMENTO DECOLONIAL  

 

Durante o século XX, a ciência foi orientada quase que exclusivamente de 

forma objetiva e neutra, porém atualmente o que se busca é o reconhecimento da 

impossibilidade dessa neutralidade, à medida que o compromisso com a sociedade 

vai sendo reafirmado e, suas estratégias, reinventadas e estabelecidas (Silva et al. 

2007). Nesse contexto, apareceram os estudos qualitativos, como um movimento de 

mudança na comunidade cientifica. Segundo Bueno (2002), os estudos qualitativos 

referem-se não somente à busca de novos métodos de investigação, mas, de modo 

especial, a uma maneira diferente de conceber a própria ciência. Essa perspectiva 

auxilia a entender a importância das vidas humanas como “fontes na construção das 

sociedades em que a história vai ser dada a partir de uma reflexão sobre o passado 

e o presente preparando os caminhos do futuro” (Bueno, 2002, p. 16). A pesquisa 

qualitativa preocupa-se com os indivíduos e os seus ambientes nas suas 

complexidades, não havendo limites ou controles impostos pelo pesquisador 

(Spindola; Santos, 2003). Nesse sentido, um aspecto importante da metodologia 

qualitativa é a relação estabelecida entre sujeito(a) pesquisador(a) e sujeito(a) 

pesquisado(a), que, embora esteja permeada por relações de poder, constitui 

momentos de construção, diálogo de um universo de experiências humanas (Silva et 

al. 2007). 

A relevância da pesquisa qualitativa acontece desde as fronteiras da 

Antropologia e da etnografia, passando pela etnometodologia, a hermenêutica e 

diferentes modalidades de estruturalismo, até as análises históricas comparadas, 

relatos orais, método biográfico e outras técnicas da história oral ou história de vida 

(Gonçalves; Lisboa, 2007). Nesse mesmo horizonte, pode-se destacar que uma 

metodologia que traz uma perspectiva decolonial8 se funda na história dos povos e 

culturas subalternizadas por meio das relações de poder, contrariando os princípios 

                                                           
8  O decolonial surgiu com um grupo de pensadores latino-americanos e caribenhos articulados ao 

projeto Modernidade/Colonialidade, onde estão Walter Mignolo, Ramón Grosfoguel, Catherine 
Walsh, Arturo Escobar e vários e várias, que começaram a fazer uma releitura da historiografia a 
partir de um ponto de vista crítico. Retomam algumas teorias muito importantes, como a teoria da 
dependência da América Latina e do Caribe, a educação popular, a teologia da libertação. “[...] Na 
América Latina, há tempos viemos conformando, mesmo desde o tempo da escravidão, 
pensamentos outros. Essas autoras e autores retomam tudo isso e começam a armar um 
pensamento muito mais complexo a partir do entendimento de como funciona o sistema mundo 
colonial, construído desde o colonialismo e que se mantém ainda hoje” (Curiel, 2017, p. 119). 



51 

epistemológicos e científicos fortemente identificados com a modernidade europeia. 

A concepção epistêmica decolonizadora e metodológica emergiu pelo movimento de 

investigadores, ativistas e intelectuais, especialmente latino-americanos, que 

constituíram o Grupo Modernidade/Colonialidade no começo do século XXI 

(Ballestrin, 2013). Esse grupo propôs um giro decolonial, afastando-se da ciência 

colonial, que segue uma superioridade racial europeia, disseminada pelos 

portugueses e espanhóis no século XVI.  

A decolonialidade está relacionada à crítica histórica de um sistema de 

opressão colonial contra os(as) sujeitos(as) racializados(as) ao longo da história da 

América Latina. Aponta-se um caminho de superação de um modelo de poder 

epistêmico, político e subjetivo, que nasceu de um sistema capitalista, eurocêntrico, 

patriarcal e violentamente preconceituoso, sob os seguintes aspectos: a racialização 

como padrão de classificação universal, o eurocentrismo enquanto modelo de 

produzir o conhecimento e de formar as subjetividades, o patriarcalismo como uma 

construção social baseada no masculino, além de uma discriminação baseada na 

completa intolerância.  

A decolonialidade aparece revestida de um esforço por “transgredir, deslocar 

e incidir na negação ontológica, epistêmica e cosmogônico- espiritual que foi, e é, 

estratégia, fim e resultado do poder da colonialidade” (Walsh, 2009, p. 27). De 

acordo com Quijano (2002), a ciência colonial hegemônica é pensada a partir das 

ideias econômicas que seguem a um conhecimento científico, universal e objetivo. É 

com base na qualidade do ser branco, civilizado, cristão e heterossexual (Silva, 

2015) que se funda uma epistemologia que sustenta o paradigma do método da 

ciência moderna, consequentemente, os conhecimentos locais são anulados por 

conteúdos que, de forma violenta, assepsiam toda a epistemologia e cultura das 

sociedades, nas quais o eixo epistemológico das ciências e das ideias dos(as) 

sujeitos(as) fica estremecido.  

A ciência que abraço sustenta-se nos princípios da incompletude, do 

movimento do ser e não ser, daquilo que sugere o diálogo e muito da perspectiva 

acerca da complementaridade. Neste estudo, busca-se uma trilha epistemológica 

entremeada por ações que se contraponham ao paradigma colonial, que tem sido 

usado por muito tempo para sustentar e preservar o estado acadêmico e da 

sociedade em geral. O caminho contrário vai ao encontro do que é chamado de 

decolonização, sem se relacionar com o que vem de cima, mas com as margens e 



52 

as fronteiras, as pessoas, as comunidades, os movimentos, os coletivos que 

desafiam, interrompem e transgridem as matrizes do poder colonial em suas práticas 

de ser, atuação, existência, criação e pensamento (Walsh, 2016).  

O pensamento decolonial é, ao mesmo tempo, um planejamento que envolve 

uma proposta de vida e de ciência. Vinculado às sociologias das ausências e das 

emergências, do sociólogo português Boaventura de Sousa Santos (2010), intui e dá 

atenção à existência e às vivências que foram invisibilizadas, e, de modo igual, 

impulsiona resistências em oposição ao tripé: capitalismo, colonialismo e 

patriarcalismo. Uma metodologia decolonial traduz uma ruptura com o modelo 

científico moderno, organizado e baseado no conhecimento colonial, posto que 

“todas as relações de poder estão implicadas na cultura, no conhecimento, na 

educação, nas mentalidades e na organização socioeconômica” (Mota Neto, 2015, 

p. 55).  

Nesse horizonte, minha intenção sempre foi a de trazer, para meus estudos, 

experiências e ações que se relacionassem com um pensamento decolonial, porque, 

compreendo, elas surgem “do desafio ao poder e as estruturas vigentes, 

questionando as matrizes do poder colonial em todas as suas expressões” (Walsh, 

2016, p. 72). As ideias decoloniais sustentam um pensamento de não neutralidade 

do pensamento científico, orientadas por uma “desobediência epistêmica” e 

fundamentadas no “sentipensar” e “corazonar” (Fals Borda, 2015a). Essa ideia 

sugeriu e justificou a possibilidade de se estabelecer uma metodologia por meio da 

qual as escutas e escritas não fossem “sobre”, mas sim “com” a sujeita da pesquisa.  

As minhas palavras buscam preconizar um movimento, uma dialética da 

relação sujeito-objeto e do “sentipensar” e “corazonar”, produzindo “uma 

descentralização epistemológica, visto que um paradigma emergente produziria uma 

articulação da ciência com a consciência e do coração ao ritmo com a razão” (Fals 

Borda, 2015b, p. 336). A metodologia escolhida dialoga com uma dimensão social e 

compartilha, com Freitas (2002), a justificativa de que a pesquisa qualitativa não 

pode ser reduzida a um movimento de perguntas e respostas, antecipadamente 

planejadas, mas sim deve ser representada como uma produção de linguagem 

dialógica. 

 



53 

3.1 A HISTÓRIA DE VIDA: UMA FORÇA METODOLÓGICA NA CONSTRUÇÃO 

DA PESQUISA  

 

Ki-Zerbo (2010) defendeu a importância da história oral como uma fonte vital 

de conhecimento histórico. Ele acreditava que as tradições orais continham uma 

riqueza de informações sobre os eventos passados, as práticas culturais e a visão 

de mundo das comunidades africanas. Baseio-me nessa ideia para escrever sobre a 

história de vida e escolarização de uma mulher negra com deficiência, porque 

acredito que seja um meio de compartilhar experiências únicas e compreender os 

desafios intrínsecos às suas perspectivas e identidades. 

Assim, usando a oralidade para relatar a sua vida, nesta tese, Juliana 

conseguiu estabelecer importantes conexões. Ela apresentou uma visão de que a 

educação pode ser uma grande aliada para as pessoas obterem uma vida melhor e 

a buscar o empoderamento, especialmente as mulheres. Por meio da educação, as 

suas identidades conectam-se a espaços considerados, neste estudo, de 

resistência, como a religião, o carnaval e os movimentos sociais, dando visibilidade 

e voz às suas experiências. Esse pensamento ancora-se em Hampatê Bâ (2010), 

que afirma ser a educação ação fundamental para a realização de mudanças sociais 

mais justas e equitativas. 

Diante desse cenário, creio ser fundamental distinguir a História do Relato de 

vida. Moriña (2017) esclarece que o Relato de Vida (Life Story) é uma narrativa 

biográfica, ou seja, vai ser contada do jeito que a pessoa se propõe e o papel do 

pesquisador será apenas o de incentivar as histórias e ouvi-las. A única fonte será a 

narrativa do participante, mantendo-se na transcrição, de forma literal, as 

características linguísticas do narrador. Em sentido singular, a História de Vida (Life 

History) é percebida como um dos (não o único) elementos que vai ajudar na 

(re)construção de uma história. Trata-se de refazer uma história do jeito como ela é 

vivenciada, sendo que a narrativa do(a) participante também se constitui como fonte 

primordial das informações, porém sem a necessidade de ser apresentada 

literalmente conforme a transcrição, embora deva estar presente o cuidado para não 

se alterar o sentido das falas contidas nos relatos narrados. Como já demonstrado, 

segui os princípios metodológicos da pesquisa qualitativa sobre a História de Vida 

(Life History). Segundo Fals Borda (1987), esse gênero de pesquisa acontece 

mediante o diálogo entre pesquisador e participantes, a reflexão, a consciência 



54 

coletiva e a práxis transformadora. Acredito que a metodologia de história de vida 

seja confluente com as ideias de base decolonial, porque segue a perspectiva de 

reunir o conhecimento e as experiências da pessoa, levando em consideração que, 

ao falar sobre suas dores e alegrias, abraçam a tarefa de contar suas próprias 

experiências cruzadas com outros destinos em comum, fortalecendo assim a voz 

daqueles que se querem fazer ouvir. 

Os estudos clássicos relacionados à metodologia de história de vida 

defendem que, ao reconstituir a história de indivíduos por meio dos depoimentos 

orais e/ou narrativas, o pesquisador também busca evidenciar a ação de grupos 

socialmente desprivilegiados (Meihy, 2007). Nesse sentido, a história de vida 

possibilita acesso às falas e às práticas engendradas pelos discursos e, por 

intermédio das experiências dos próprios sujeitos(as), pode-se rever conceitos 

historicamente produzidos e universalizados em torno de concepções colocadas 

como certas e insubstituíveis. 

Ao empregar a metodologia história de vida (Life History), mobilizo uma 

tentativa de repensar sobre a existência das verdades históricas e descobrir o 

movimento que se revela na dinâmica dos testemunhos em relação à incompletude 

do cotidiano efêmero. “O cotidiano humano é, sobremaneira, marcado pela troca de 

experiências, pelas narrativas que ouvimos, o que falamos, pelas formas como 

contamos as histórias vividas” (Souza, 2007). É uma metodologia que apresenta 

igualmente um comprometimento com a história enquanto processo de lembranças, 

na qual se revisita, através da memória, algumas lembranças que estavam 

dispersas, mas não esquecidas: “[...] contar a própria vida é também contar uma 

época histórica, um momento específico, um lugar, uma cultura formada de um 

coletivo de histórias” (Vasconcelos, 2006, p. 63).  

Em vista disso, a metodologia empregada nesta pesquisa está de acordo com 

uma concepção de mundo favorável à ideia de uma identidade como um ser da 

práxis e, portanto, da transformação. Este projeto se “contrapõe ao olhar frio, à 

maneira burocrática e formalista, e, por isso, exige um comprometimento teórico e 

uma atitude prática, eminentemente dialógica” (Bosco Pinto et al., 2014, p. 128). As 

pessoas vivem histórias e, ao contar essas histórias, reafirmam-se, modificam-se e 

criam novas histórias. “As histórias vividas e contadas educam a nós mesmos e aos 

outros” (Clandinin; Connelly, 2011, p. 27). Narrar a vida é dela se re-apropriar, 

refazendo os caminhos percorridos, o que é mais do que “revivê-los”, a história 



55 

narrada “não é feita para ser arquivada ou guardada numa gaveta como coisa, mas 

existe para transformar a cidade onde ela floresceu” (Bosi, 2003, p. 69). Trata-se, 

portanto, de ampliar a possibilidade de inventar novos modos de ser e existir no 

mundo, a partir do vivido e do encontro com o outro; de incorporar o vivido e o 

passado que se fará presente.  

Neste trabalho, as narrativas de vida e escolarização de Juliana apoiaram-se 

no entendimento de que “a história oral de mulheres não apenas traz de volta à 

superfície parcelas da experiência histórica feminina, além disso, contribui para 

enfocar os mecanismos de inclusão e exclusão” (Salvatici, 2005, p. 36). Nessa 

perspectiva, a estudante não só me contemplou com suas experiências individuais, 

como também me levou a reflexões sobre mulheres negras, histórias coletivas e 

narrativas potencializadoras de análises das relações entre sujeito(a), sociedade e 

historicidade. Uma história de vida, da forma como concebo, alicerçada em 

pressupostos decoloniais, utilizando-se de narrativas: orais, escritas e as demais 

fontes. Esta investigação deu-se para além de uma simples escuta, porque, no 

decorrer do percurso, surgiram aspectos potentes da formação familiar, da 

constituição identitária e subjetiva de Juliana, das suas relações tecidas com as 

pessoas, lugares, cultura, família, escola e a sociedade.  

Nesse sentido, a escolha para a efetivação da tese deu-se a partir das suas 

narrativas, ela foi/é a protagonista de toda a sua caminhada, porque compreendo 

que a pesquisa sobre a história de vida é justamente apreender e compreender a 

vida do sujeito(a) conforme ela é relatada e interpretada pela própria pessoa. Assim 

sendo, por opção, na condição de pesquisadora e ancorada nos pressupostos 

teóricos e metodológicos, não entrevistei outros membros da sua família, por 

entender que as narrativas da estudante se projetam como saberes que ensejam 

caracterizar, compreender e representar a experiência humana. O contar histórias 

introduz e determina significados, criando circunstâncias de um falar intersubjetivo 

(do(a) entrevistado(a) com ele(ela) mesmo(a) e do(a) entrevistado(a) com o(a) 

pesquisador(a)), concedendo aos(às) sujeitos(as) estabelecerem significados em 

comum (Vaz; Mendes; Maués, 2001).  

A busca pela compreensão de trajetórias mais pessoais não significa que seja 

uma abordagem individualizadora, muito pelo contrário, a preferência por essa 

metodologia reside no fato de que seus pressupostos fornecem elementos que 

colaboram à compreensão da cultura de indivíduos e grupos que agem em 



56 

determinado tempo e espaço da sociedade. Em vista disso, tal exercício pode ser 

considerado um instrumento privilegiado para análise e interpretação, na medida em 

que incorpora experiências subjetivas mescladas a contextos sociais, servindo de 

base consistente para “a compreensão do componente individual dos fenômenos 

históricos” (Paulilo, 1999, p. 05). A apropriação de dados relacionados à vida de um 

indivíduo oferece luzes para se analisar a história e a cultura de grupos, ação que, 

por vezes, pode ser bem-sucedida, e, noutros momentos, não.  

Ao trabalhar-se com histórias de vida, as memórias devem ser consideradas, 

porque emergem como basilares na (re)construção das narrativas coletivas e 

individuais, haja vista que a “[...] memória é um elemento essencial do que se 

costuma chamar identidade, individual ou coletiva, cuja busca é uma das atividades 

fundamentais dos indivíduos e das sociedades de hoje” (Le Goff, 1996, p. 476). 

Benjamin (2009) destaca o quanto as memórias ajudam as pessoas a construir seu 

passado e a sua própria identidade. O autor fala sobre a relação entre memória e 

história e enfatiza como as lembranças dos indivíduos podem fornecer informações 

importantes sobre o mundo e as existências humanas. Suas ideias sugerem que as 

lembranças individuais podem extrair informações da memória coletiva em diferentes 

momentos da história. 

Assim, este estudo é uma tentativa para que os(as) sujeitos(as) 

invisibilizados(as) possam, por meio de suas narrativas, comunicar e denunciar as 

desigualdades coloniais, e, sobretudo, romper com a posição subalterna e/ou de 

lugar de vitimização. Esse tipo de metodologia apresenta condições para a 

elaboração de uma pesquisa distinta daquelas que se sustentam em uma prescrição 

do comportamento humano. Dominicé (1988, p. 140), em suas reflexões, reforça 

essa importância e defende a relevância de trabalhos acadêmicos que contemplem 

esse tipo de metodologia: “a educação é assim feita de momentos que só adquirem 

o seu sentido na história de uma vida”. Minha perspectiva se pauta em outra 

maneira de concepção da educação, logo, não se trata de aproximar a educação da 

vida, mas sim de considerar a vida como um espaço de formação. Esta tese 

possibilita mostrar que a história de vida da Juliana passa pela sua família, mas 

também pelo seu percurso de escolarização. 

 



57 

3.2 CONSTRUINDO CONEXÕES: OS MOVIMENTOS METODOLÓGICOS DO 

CAMPO 

 

Depois de concluir a qualificação do projeto, fui confrontada com as emoções 

e expectativas que certamente surgiriam durante o trabalho de imersão no campo. 

Foram momentos de decisões e incertezas, entretanto precisava encontrar e definir, 

dentre as demais demandas, as minhas funções de pesquisadora, professora e 

pedagoga. Compreendo, desde sempre, que uma pesquisa acadêmica demanda 

rigor nas análises, engajamento, com dedicação e respeito pela ética, ao adentrar 

nesse campo de experimentação. Todavia, eu precisava vivenciar essa jornada para 

explorar esse processo complexo da investigação e colocar-me nele, sem medo. 

Tentar não ter medo me fez lembrar de bell hooks (2013), que mostra como a 

liberação do medo pode nos permitir estabelecer uma conexão com as pessoas, a 

natureza e as criaturas celestiais e humanas que nos cercam. 

Relembro que busquei, no silêncio de uma oração, o pedido de licença, 

agradecimento e proteção a Deus, para iniciar o processo de imersão no campo. 

Juntamente, pedi, em uma prece, que Deus e os orixás protegessem a aluna 

Juliana, que não mediu esforços para que a sua história fosse escrita e contada, 

enquanto expressava meu apreço pela dedicação dela ao narrar a sua vida. Eu tinha 

uma enorme responsabilidade nas mãos, o que me colocava em um lugar de escuta 

e conexão com o sagrado. Ao mesmo tempo, eu estava na esteira singular da 

credibilidade científica, decorrente dos estudos acadêmicos que escolhem histórias 

de vida como percurso metodológico.  

E, foi com esse sentimento, em uma manhã de sol, que parecia aquecer 

nossos pensamentos e as memórias da Juliana, que ocorreu nosso primeiro contato 

oficial e a primeira entrevista. Foi um momento de aproximação e conexão, visto que 

compreendi que, enquanto pesquisadora em campo, não estaria somente com a 

mente focada registrando as experiências alheias. Pelo contrário, estaria vivenciando 

essa experiência e me integrando ao lugar e contexto estudados. É importante 

registrar que a metodologia utilizada manteve rigor científico e passou por extenso 

estudo teórico ao longo de horas, dias e meses. Como abordagem narrativa, “[...] os 

pesquisadores demonstram seus compromissos epistemológicos por meio da 

explicitação de seus paradigmas e tradições de pesquisa, o que é fundamental para o 



58 

rigor da pesquisa qualitativa” (Mainardes, 2017, p. 3). Além disso, enfatizei um 

relacionamento ético baseado no respeito e total apoio à aluna Juliana. 

Esclareço que os depoimentos foram realizados em uma sala (nº 228), 

destinada aos alunos do Campus Anglo, da Universidade Federal de Pelotas, exceto 

o último encontro, quando a sala estava indisponível no momento que 

precisávamos. Quanto ao lugar, Juliana o achou conveniente, porque já frequentava 

as aulas do curso de Gastronomia nesse espaço. Dentre outras, uma das opções 

que tivemos de fazer foi sobre o período escolar de Juliana no qual nos 

concentraríamos. A opção deu-se pelo período do seu Ensino Médio Técnico 

Profissional, de 2012 a 2017, época na qual nossas interações diárias 

desempenham um papel importante em nosso desenvolvimento pessoal. Dessa 

forma, esse período de formação escolar da estudante converteu-se em um dos 

elementos que considerei potente para se transformar em um campo de 

investigação científica. 

 

3.3 A PRODUÇÃO DOS DADOS 

 

A “coleta de dados”, nesta tese, alinha-se a uma perspectiva decolonial, que 

se aproxima metodologicamente da História de Vida, dessa maneira entendemos 

que não há uma coleta, mas uma produção de dados compartilhada. Portanto, a 

produção de dados é uma das etapas fundamentais no processo investigativo, por 

se tratar do momento de obtenção das informações que sustentam a análise e a 

interpretação daquilo a que me propus estudar. Nessa fase, busca-se capturar toda 

e qualquer informação que possa responder às questões de pesquisa, validando ou 

refutando as hipóteses sugeridas. Bosi (2003) compartilha etapas comuns na 

pesquisa que escolhe a metodologia de história de vida, isso inclui o 

estabelecimento de contatos e relações de confiança com os(as) participantes, a 

coleta de dados por meio de entrevistas em profundidade e o uso de fontes 

complementares, como fotografias, documentos pessoais e diários. A pesquisa teve 

como fontes: narrativas orais e escritas resultado das entrevistas realizadas; 

registros do nosso diário de campo, as postagens e as fotografias publicadas nas 

redes sociais da estudante. No Quadro 4, essas fontes apresentam-se de forma 

mais objetiva: 

 



59 

Quadro 4 – Fontes que compõem o corpus da pesquisa 

Instrumentos Descrição 

Registros escritos   
 
 
Registro Oral   
 
 
Registro das fotografias  
 
 
Registro redes sociais  

Recolhidos das entrevistas, fotos e do diário 
de campo 
 
Recolhido das entrevistas 
 
Recolhido das redes sociais e também 
algumas enviadas pela estudante 
 
Recolhido das escritas do Facebook e 
Instagram da estudante 

Fonte: Elaborada pela autora. 

 

3.4 AS CONVERSAS COMO VOZES EM CONEXÃO 

 

A entrevista, na modalidade de história de vida, ou seja, as narrativas 

biográficas foram chamadas, observando uma perspectiva de História de Vida, de 

“conversas”, porque são um momento solene, uma vez que o(a) entrevistado(a) 

concorda em revelar a sua história, momento que deve trazer ainda à tona reflexões 

por parte do(a) entrevistado(a), o que o(a) permite, e em certa medida o(a) 

impulsiona, a tecer sua rede de relações e experiências do vivido (Leven; Faria; 

Motta, 1997). Portanto, as conversas não seguiram um roteiro fixo, porque são mais 

apropriadas para captar histórias detalhadas, experiências de vida de um(a) 

sujeito(a) ou de poucos(as) sujeitos(as). Para atingir os objetivos pretendidos, 

dediquei um tempo específico às entrevistas para coletar o maior número possível 

de informações, por meio dos referidos instrumentos, todos com origens pessoais, 

familiares ou sociais.  

Uma das obras de referência sobre as narrativas é a de Benjamin (1994a), 

que as refere como formas artesanais de comunicação, utilizadas pelos seres 

humanos para contar histórias, e por meio das quais é possível lembrar de nossas 

experiências, observando as possíveis explicações, ou seja, a base central está na 

experiência humana. A narrativa, então, “conserva suas forças e depois de muito 

tempo ainda é capaz de se desenvolver” (Benjamin, 1994b, p. 204). A entrevista, 

sob a ótica do(a) entrevistado(a), permite uma reformulação de sua identidade, à 

medida que ele(a) se vê perante o outro, ou seja, o(a) entrevistado(a) torna-se capaz 



60 

de se ver como o criador da história, por meio da maneira como transformou e 

transforma o mundo em sua vivência, questionando elementos da sua vida. Assim, 

“essas pessoas, de objetos de pesquisa, se tornam sujeitos(as), pois percebem não 

só sua história de vida, mas seu projeto de vida nesse processo de auto-análise” (Le 

Ven; Faria; Motta, 1997, p. 220). Portanto, sob a ótica do(a) pesquisador(a), mesmo 

sob a orientação do rigor científico, aciona-se a noção de afeto, no sentido de nos 

deixar afetar pelo campo, onde foi possível sentir as suas intensidades (Favret-

Saada, 2005).  

 

3.5 A GRAVAÇÃO E A TRANSCRIÇÃO  

 

Decidi usar o gravador do celular para registrar as entrevistas orais, devido à 

sua praticidade e ausência da necessidade de me preocupar com o tempo decorrido 

durante o processo. Em relação à transcrição, constatei que é um processo 

demorado e complexo, demandando várias horas/dias para converter as falas em 

texto escrito. Perdi a noção em horas exatas do tempo despendido nesse 

procedimento, longo e complicado, porque foram mais de trinta dias dedicados 

exclusivamente a essa árdua e trabalhosa tarefa.  

Todos os encontros foram marcados pela interação entre as palavras e os 

espaços vazios, bem como pelos silêncios – que por várias vezes revelaram mais do 

que qualquer resposta verbal. Também houve momentos de pausa para respirar, nó 

na garganta, choro, lágrimas contidas e coisas não-ditas. Esses aspectos fizeram 

parte dos momentos compartilhados: intangíveis e inaudíveis aos registros formais 

da pesquisa; ainda assim, entendidos como essenciais na produção de outros 

movimentos reflexivos, que trouxeram à pesquisa elementos inéditos, sobre os quais 

debrucei-me. Cada transcrição foi entregue a Juliana para que ela fizesse a sua 

leitura e, em caso de dúvidas, ficasse à disposição para os devidos esclarecimentos. 

Esse retorno é relevante e necessário, porque é um direito da estudante revisitar as 

suas informações. Essa perspectiva é embasada pelo fato de que “até mesmo uma 

pessoa simples merece esse direito – sem ele, a narrativa pareceria roubada” (Bosi, 

2003, p. 66). As histórias de vida, com os depoimentos pessoais, estão entre as 

técnicas da Sociologia mais fascinantes, conforme ponta Queiroz (1983, p. 94).  

 



61 

[...] A combinação das duas atitudes, A e B contida em C, é a que permite a 
leitura mais rica do documento, de tal forma que se extraia dele o máximo 
de informações, tanto a respeito das questões já formuladas pelo 
pesquisador no seu projeto, quanto no tocante às informações imprevistas, 
que o texto pode veicular. 

 

Por fim, as entrevistas atingiram o ponto de saturação quando as respostas 

começaram a se repetir. Esse discernimento é crucial para se evitar redundância e 

exige uma avaliação minuciosa e cuidadosa das informações já encontradas. Para 

obter mais informações, o Quadro 2 apresenta uma organização dos encontros que 

foram necessários para a realização das entrevistas. Nesta demonstração, não 

constam os outros dias, que se antecederam ao primeiro encontro, aos quais optei 

por classificar como ‘não oficial’. Além disso, devido ao fato de que foram cinco anos 

de convivência quase diária no IF-Sul, não detalho a seguir o registro cotidiano dos 

momentos anteriores à pesquisa. No entanto, é importante destacar que todas as 

circunstâncias e elementos possíveis foram indispensáveis para a criação, 

desenvolvimento e concretização da pesquisa. Veja-se o cronograma: 

 

Quadro 5 – Cronograma das entrevistas 

Momentos Data do encontro Pauta 

Encontros virtuais 
Durante os meses de  
março, maio, junho e julho 
de 2023 

Aproximações e conversas informais 
como exercícios para o 
desenvolvimento do campo. 

22 de agosto/23 Início das entrevistas 
Seu nascimento e trajetória até o 4º 
ano escolar. 

11 e 12 de setembro/23 Continuação das entrevistas Até o 5º e 6º ano escolar. 

23 e 24 de outubro/23 Continuação das entrevistas 7º e 8º ano escolar. 

06 e 07 de novembro/23 Continuação das entrevistas 

Tempo escolar da pesquisa - 
tratamos do Ensino Médio (espaço 
objeto de nosso estudo) e a sua 
entrada por cotas na UFPEL. 

08 de março/24 
 
Total de: 
8 encontros e 
aproximadamente mais de 
40 horas de entrevistas 
 

Retorno ao campo  
 
Local das entrevistas: 
7 encontros no Campus 
Anglo - R. Gomes 
Carneiro, 01 - Balsa, 
Pelotas- sala 228. 
1 encontro na rua Santa 
Tecla, 619. 

Optamos por retornar ao campo para 
obtermos mais dados sobre os 
aspectos voltados para as “relações 
familiares”. Um melhor entendimento 
sobre uma família constituída de 
mulheres negras. 

Fonte: Elaborado pela autora. 

 



62 

3.6 REDES SOCIAIS E FOTOGRAFIAS 

 

Dentre outras fontes complementares, escolhi as redes sociais de Juliana: 

Facebook e Instagram, bem como as fotografias que estavam em algumas de suas 

postagens. Considero que essas informações foram extremamente valiosas, pois 

forneceram insights sobre as interações, comportamentos, opiniões e outros temas 

selecionados, como: religião, carnaval, movimentos sociais, conquistas pessoais e 

aspectos relevantes da vida pessoal e escolar da estudante. Na análise realizada, por 

meio das opiniões expressas, evidenciou-se que Juliana utiliza as suas redes sociais 

como meio de resistência ao racismo, capacitismo e sexismo. Esse fato mereceu 

destaque, porque entendo que ser “[...] sujeito nas mídias móveis reflete um processo 

de comunicação, de relacionamentos, mas também um processo político” (Coelho, 

2016, p. 219). Para Miskolci (2015a), isso significa que não projetamos mais nas 

redes sociais; em vez disso, atuamos como protagonistas de nossa própria vida na 

interface digital. Esse panorama surgiu como uma indicação de que todos(as) nós 

podemos ter voz e lugar nas redes sociais para expressar nosso ponto de vista. Do 

mesmo modo, outra fonte que amplifica e corrobora essa intenção são as fotografias 

que usamos, também como fontes de análise e contribuição investigativa: “[...] a 

fotografia revoluciona a memória, multiplicando-a e democratizando-a, dando uma 

precisão e uma verdade que permite guardar a memória do tempo e da evolução da 

sociedade” (Le Goff, 2003, p. 460). 

As fotografias das redes sociais e aquelas cedidas e escolhidas pela própria 

Juliana revelaram que a estudante seleciona e posta aquelas que objetivam contar a 

sua história, as emoções contidas no momento, as suas escolhas, o seu modo de 

viver e de compreender a vida humana, como se fossem “um registro de si mesma, 

marcando lugares e não lugares nos espaços de sua própria vida” (Leite, 2001, p. 

100). As fotos certamente colaboraram e intencionaram contar a história de Juliana, 

de forma ambiciosa, revelando as suas emoções, suscitando reflexões sobre a sua 

maneira de viver e a sua compreensão da existência humana, porque “tudo que o 

homem diz ou escreve, tudo que fabrica, tudo que toca pode e deve informar sobre 

ele” (Bloch, 2001, p. 79). 

Nessa direção, para levantamento das informações, tanto dos registros 

escritos das redes sociais como também das fotos, adotei alguns critérios, tais como: 



63 

1. Considerei o período de 2012, ano que conheci a Juliana, até o ano de 

2023 como forma de acompanhamento e atualização das informações para 

a pesquisa; 

2. A escolha dos temas, registros e fotos nas redes sociais deu-se a partir dos 

marcadores de raça, gênero e deficiência, que vão ao encontro de nossos 

objetivos, problema de pesquisa e aposta de tese. A partir das narrativas 

da estudante, e desses marcadores, as fontes, redes sociais, fotografias e 

diário de campo, foram analisadas; 

3. Juntamente com as entrevistas orais e registros escritos, essas fontes 

fizeram parte da triangulação dos dados, porque compreendo que, assim, 

obtém-se maior compreensão e amplitude no momento das análises.  

Para analisar as fotografias, optei por algumas orientações. Portanto, a 

apreciação das fotografias, dispostas nas redes sociais pela estudante, deu-se a 

partir dos seguintes critérios e do pensamento de Souza (2008):  

1. O conteúdo expresso na imagem, isto é, quem ou o que está contido na 

foto e qual seria a intenção da Juliana (com o auxílio dos teóricos usados) 

ao disponibilizar determinada foto em detrimento de outra.  

2. Cada fotografia e registro escolhidos foram anteriormente discutidos e 

explicados pela estudante. Para Souza (2008), a fotografia registra um 

momento específico e fornece “provas” como testemunho de um fato ou 

acontecimento, sendo que também pode se apresentar como uma narrativa 

de determinadas realidades. 

 

3.7 O DIÁRIO DE CAMPO: CONSTRUINDO MEMORIAS, DIÁLOGOS E DESCOBERTAS  

 

Segundo Lüdke e André (1986), o diário de campo é essencialmente prático e 

teve papel fundamental nesta investigação, porque serviu para registrar detalhes 

mais específicos, bem como alguns aspectos imediatos ocorridos durante a coleta 

de dados. Como pesquisadora, ofereceu-me um espaço seguro para anotar 

informações relevantes que mais tarde contribuíram significativamente para o 

estabelecimento de análises e interpretações mais profundas dos dados. Por isso, o 

diário de campo foi considerado um instrumento de utilização potencialmente 

significativo, juntamente com as narrativas de Juliana, para registrar as informações 



64 

que escaparam da gravação da entrevista, fato esse que levou à realização de uma 

investigação ainda mais rigorosa e maior profundidade cientifica. 

A seguir, compartilho, ainda que de forma breve, o que vivi na ida ao campo:  

 
3.7.1 1º Dia - 22 de agosto de 2023 

  

Com um misto de insegurança, porém com muito entusiasmo, embarco para o 

campo de estudo, no dia 22 de agosto de 2023, às 9 horas, na sala 228 do Diretório 

Acadêmico da Gastronomia no Campus Anglo, da Universidade Federal de Pelotas 

(UFPEL), conforme previamente combinado com Juliana. Nesse dia, ela contou a sua 

história – desde o nascimento, o ingresso na escola até o quarto ano do seu Ensino 

Fundamental. A entrevista durou quatro horas e meia, com intervalos necessários 

para que a estudante pudesse reorganizar seus sentimentos e as suas memórias, 

antes de darmos continuidade, porque sabemos que relembrar as dores e as lutas, 

passadas e presentes, nunca é uma tarefa fácil. A memória atua como um caminho 

que coloca em movimento nossas emoções e traz acontecimentos que nem sempre 

gostaríamos de lembrar, logo, coloca-nos diante do que realmente vivemos, sem 

romantizar a vida, sendo um processo de profundo mergulho nas sensações e 

vivências experimentadas nos diferentes momentos de nossa existência. 

 

Imagem 2 – Fotografias dos encontros das entrevistas 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 



65 

3.7.2 2º Dia - 11 de setembro de 2023  

 

Em nosso segundo dia de entrevista, discutimos a infância de Juliana e seu 

caminho até chegar ao quinto ano escolar. Ao longo desse encontro, conversamos 

sobre as memórias e vivências que permearam essas etapas específicas da vida da 

estudante. Os sentimentos e o interesse de Juliana guiaram minhas ações nesse 

dia. A conversa começou com Juliana livremente falando sobre suas experiências, 

interações com colegas, professores e familiares e a sua própria relação e 

aprendizado sobre os conteúdos que lhe eram ensinados. Nesse dia, pude perceber, 

dentre outros aspectos, ressaltados pelas suas palavras, os problemas e as 

dificuldades estruturais das desigualdades raciais e sociais presentes no sistema 

educacional, que incontestavelmente repercutem na vida de Juliana. Quando ouvi 

atentamente os seus relatos, reconheci as possíveis relações entre as perspectivas 

interseccionadas de raça, gênero e deficiência, justificando, dessa maneira, que as 

histórias pessoais, como as de Juliana, apresentam-se como uma temática 

necessária a serem desenvolvidas nas pesquisas. 

 

3.7.3 3º Dia - 12 de setembro de 2023 

 

Em nosso terceiro dia de entrevista, demos continuidade à sua história escolar, 

até o sexto ano do Ensino Fundamental. Dediquei esse dia para entender melhor 

as variações e as dificuldades enfrentadas por Juliana durante essa fase de sua 

formação. Procuramos aprofundar a compreensão de suas interações interpessoais, 

as suas oportunidades de aprendizado, as dinâmicas escolares e os seus desafios, 

especificamente relacionados a esse tempo de vida pessoal e escolar. Tratamos da 

relação que ela desenvolve com seus colegas, professores e familiares, as 

dificuldades encontradas e as estratégias que Juliana propôs e propõe para lidar com 

os problemas e dificuldades que se fizeram e fazem presentes em sua vida.  

Aprendi mais sobre a força e a determinação de Juliana para superar os 

desafios, preconceitos, o racismo, o sexismo e as expectativas, frequentemente 

impostas às estudantes mulheres negras desafios sistêmicos que ela enfrenta 

diariamente e sobre a necessidade de garantir uma educação escolar para além dos 

conteúdos transmitidos por cada professor(a). Nessa semana, consegui revisitar os 

apontamentos teóricos que se debruçam sobre as relações entre educação, raça e 



66 

identidades, e contribuem para que tenhamos uma ampla visão no aprofundamento 

dos conhecimentos que são o motivo desta investigação.  

 

3.7.4 4º e 5º Dias - 23 de outubro e 24 de outubro de 2023  

 

No quarto e quinto dia, dedicados às entrevistas, avançamos um pouco mais 

sobre as experiências e dinâmicas correspondentes ao sétimo e oitavo ano escolar 

de Juliana. De acordo e da mesma forma como nos dias anteriores, tentei 

estabelecer um diálogo acolhedor e seguro para que a aluna compartilhasse suas 

memórias. As falas de Juliana, nesses dias, foram relacionadas às dinâmicas 

escolares vividas e às interações sociais permeadas por conflitos e as suas (e da 

sua família) condições financeiras e emocionais. Nessa fase, a estudante registrou 

as transformações e as mudanças que aconteceram nesse período da sua vida. 

Conversamos sobre os conteúdos, as práticas docentes, a sua relação com os 

colegas e professores – fato esse que me deu pistas do impacto dessas relações em 

sua vida, os desafios enfrentados e as conquistas possíveis. Nesses dias, Juliana 

esclareceu as adversidades enfrentadas acerca dos preconceitos, estereótipos e 

discrepâncias estruturais que afetaram/afetam a sua vida.  

 

3.7.5 6º Dia - 06 de novembro de 2023 

 

Como mencionado anteriormente, escolhemos esse período do Ensino Médio 

para ser o foco central da pesquisa. Ao longo desse tempo, a aluna relatou-me os 

momentos marcados pelo racismo, capacitismo e sexismo que enfrentou/a 

diariamente. Juliana evidenciou como e quais estratégias desenvolveu/e para 

conseguir cotidianamente dar continuidade aos seus projetos de vida. Nesse 

período, Juliana perdeu a sua bisavó, que era, para ela, a base afetiva e a fonte de 

renda da família. Essa morte trouxe uma época de fome, violências físicas e 

emocionais para a estudante, registradas e aprofundadas nesta tese.  

 

  



67 

Imagem 3 – Fotografias dos encontros das entrevistas 

 
 

 
 
 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 



68 

 
 

3.7.6 7º Dia - 07 de novembro de 2023   

 

Nesse dia, a princípio seria o término de nossas entrevistas, conversamos sobre 

a entrada de Juliana na universidade por meio do sistema de cotas. As cotas, segundo 

Juliana, seriam um exemplo de políticas de ação afirmativa com o potencial de 

promover acesso ao Ensino Superior. Essa oportunidade, Juliana considera que 

impactou de forma muito positiva a sua vida. Tratamos da necessidade de não nos 

afastarmos dos desafios diários que as mulheres negras com deficiência enfrentam, 

diante de uma sociedade na qual (ainda), para algumas pessoas, essas políticas 

representam um contexto de privilégios de determinados grupos em prejuízo de outros. 

 

Imagem 5 – Fotografias dos encontros das entrevistas 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 

O orgulho estava em não faltar comida à mesa [...] 

Sueli Crneiro (2016) 

 

 

Imagem 4 – Recepção à Juliana (08/03/2024) 

O orgulho estava em não faltar comida à mesa 

(Sueli Carneiro, 2016).  

Fonte: Acervo da Pesquisadora. 

 

Sueli Carneiro (2016) 

 



69 

3.7.7 8º Dia - 08 de março de 2024 

 

No dia 8 de março de 2024, dia Internacional da Mulher, optei por retornar ao 

campo com as entrevistas, porque fiquei interessada em discutir e obter maior 

aprofundamento sobre algumas questões que contribuíram significativamente para o 

desenvolvimento da pesquisa. Voltamos a dialogar sobre: a composição familiar de 

Juliana, que é formada por cinco mulheres negras (a própria Juliana, a mãe biológica, 

a bisavó, a avó [que ela chama de mãe] e a sua dinda), e a sua relação com os 

espaços: religioso, carnaval e de participação nos movimentos sociais. Saliento que 

esses tópicos se tornaram inéditos e potentes no desenvolvimento da tese.  

Nessa ocasião, comemoramos juntas o dia das Mulheres, celebramos e 

brindamos com um cafezinho a oportunidade de estarmos juntas mais uma vez, 

unidas pela busca do conhecimento, pelo desejo de compreender as complexas 

experiências interconectadas acerca da mulher negra e o seu modo de ser e estar 

no mundo. Foi um dia especial, porque estávamos concluindo as entrevistas, que, 

por sua vez, colocaram Juliana como o epicentro desta pesquisa. Juntas, 

percorremos a história, sempre narrada por Juliana, sobre sua construção familiar, 

composta por mulheres negras, e busquei compreender melhor os espaços de 

resistência, escolhidos por Juliana, como uma forma de enfrentamento e de luta.  

Espaços que denominamos de “espaços seguros” e/ou “espaços protegidos” 

(Collins, 1990), tais como: o religioso, que na vida de Juliana desempenha uma fonte 

de identidade cultural e espiritual, a sua conexão com o carnaval enquanto lugar de 

aprendizado cultural, pertencimento, resistência e de voz para a estudante. E, por 

fim, voltamos a rever alguns pontos sobre as suas expectativas e aspirações 

relacionadas ao contexto educacional. Esses espaços foram indispensáveis para a 

estudante, porque, para ela, tornaram-se uma possibilidade de enfrentamento ante 

uma sociedade e um espaço escolar que historicamente mostra-se racista, 

capacitista e sexista. Nesta pesquisa, trato esses espaços como resistência, mas 

eles também podem se transformar em redutos de violência. Ao finalizar o campo, 

nesse dia, senti que o havia concluído da melhor forma possível e que, a partir 

dessa conclusão, teria então um imenso trabalho de construção escrita.  

 

  



70 

Imagem 6 – Finalização do campo 

 

Fonte: Acervo da pesquisadora. 

 

3.8 O PROCESSO DA ANÁLISE DOS DADOS 

 

Quanto à relação ética na pesquisa, no início do processo de pesquisa, 

juntamente com a estudante, dialogamos e acertamos todo o processo que teríamos 

pela frente. Foi o momento da assinatura do Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido (TCLE) e também de imagem. Foi quando fizemos o cronograma e 

estabelecemos nossos encontros e a escolha do material que seria usado, como 

imagens, fotografias e o lugar em que as entrevistas seriam realizadas. Esse 

período também foi a etapa que enviamos nosso projeto ao comitê de Ética em 

Pesquisa da UFPel, para o qual obtemos a aprovação. Em todo o período de 

pesquisa, estive preocupada em manter e ser o mais fiel possível a todo material 

utilizado, assim como o máximo e profundo respeito à sujeita protagonista do 

estudo.  

Como referência, escolhi a sugestão de análise de conteúdo de Bardin 

(2016), por sua contribuição para as metodologias baseadas em histórias de vida e 

biografias. Essa perspectiva infere sobre conceitos relacionados à temática 

apresentada, constituindo-se como uma abordagem metodológica, amplamente 

utilizada, cujo objetivo é analisar e interpretar o conteúdo de diferentes tipos de 

materiais, como textos, imagens, vídeos e áudios. Para isso, desenvolvi um sistema 



71 

de categorização que captura as ideias centrais veiculadas nas fontes analisadas: 

entrevistas orais e escritas, diário de campo, redes sociais e as fotografias 

selecionadas. 

Tal processo foi desenvolvido selecionando-se unidades contextuais 

relevantes, com base no tema de pesquisa, por meio do qual se traça uma 

triangulação com palavras-chave: raça, gênero e deficiência. A análise de conteúdo 

permitiu o exame dos diferentes aspectos das experiências de Juliana, incluindo os 

eventos históricos e sociais que influenciaram as suas experiências, sentimentos, 

pensamentos e reflexões ao longo da vida. A análise de conteúdo oportuniza um 

grupo de técnicas e segue a orientação de três fases: “pré-análise, exploração do 

material e tratamento dos resultados” (Bardin, 2016 p. 31). Seguindo os pressupostos 

de Bardin (2016), destacam-se, no Quadro 6, as etapas desenvolvidas: 

 

Quadro 6 – Etapas da Pesquisa 

 

DESENVOLVIMENTO DA PESQUISA 

 

A- PRÉ-ANÁLISE 

LEITURA FLUTUANTE 

ESCOLHA DOS DOCUMENTOS 

O CORPUS DA PESQUISA   REGISTROS ESCRITOS E ORAIS, REDES 

SOCIAIS, FOTOS E IMAGENS DAS REDES SOCIAIS 

 

PREPARAÇÃO DO MATERIAL 

 

B- EXPLORAÇÃO DO MATERIAL- UNIDADES DE REGISTRO E EIXOS TEMÁTICOS 

 

C- TRATAMENTO DOS RESULTADOS – ANÁLISE ↔ INFERÊNCIAS E INTERPRETAÇÕES 

 

 

Fonte: Elaborado pela autora. 

  

Segundo Bardin (2016), vários princípios sustentam a criação dessas 

categorias. Esses princípios incluem a exclusão entre categorias, a homogeneidade 

dentro de cada categoria, a relevância da mensagem transmitida, a capacidade de 

fazer inferências e a objetividade para melhorar a compreensão. O próximo passo 

seria reunir unidades em categorias comuns, agrupando-as progressivamente como 

iniciais, intermediárias e finais. Esclareço a seguir, de forma mais pontual, as etapas. 



72 

Na fase de pré-análise, defini o objetivo, selecionei o material relevante para 

ser analisado e identifiquei as categorias e as unidades de análise. Neste estudo, 

essas categorias compreenderam as experiências vivenciadas pela estudante com o 

cruzamento de situações de discriminação ou opressão enfrentadas; suas relações 

familiares; conquistas escolares e desafios vivenciados; autoimagens, identidades 

projetadas, incluindo como ela se percebe em relação à sociedade/mundo para além 

de suas deficiências. Essa etapa “não é mais do que a administração sistemática 

das decisões tomadas” (Bardin, 2016, p. 101). A segunda etapa é a exploração do 

material, na qual o pesquisador lê, ouve, analisa de forma cuidadosa e organizada, 

identificando os momentos relevantes que serão aproveitados na análise. Esse 

momento, seguindo Bardin (2016), escolhi sistematizar por cores (Imagem 6): 

 

Imagem 7 – Exploração do material 

 

Fonte: Elaborado pela autora. 

 

A codificação é a terceira fase, momento em que se atribuem códigos aos 

trechos anteriormente identificados. Como exemplo quanto à abordagem familiar da 

estudante, codifiquei “família” e, após, agrupei-a na categoria final “relações 

familiares”, e assim foi feito sucessivamente com todas as falas e material coletado. 

Abaixo, apresento apenas um exemplo de como foi realizado o desenvolvimento da 

categorização (Quadro 7), a partir das análises, porque, ao final do trabalho 

desenvolvido, resultaram mais de 40 quadros de análise.  

 

  



73 

Quadro 7 – Codificação das análises  

PALAVRAS, FRASES, PARÁGRAFOS REGISTRADOS JULIANA 
CODIFICAÇÃO 
CATEGORIAS 

UNIDADES DE 
REGISTROS 

CATEGORIAS 
FINAIS 

“BOM ESSA HISTÓRIA DE VIDA MINHA 
QUE COMEÇA [...] EU FALO SOB AOS OLHOS DA MINHA 

BISAVÓ DONA D.” 

FAMÍLIA- BISAVÓ-ORIGEM-
CARÊNCIA MATERNA E 

PATERNA 

FAMÍLIA 
 

RELAÇÕES 
FAMILIARES 

 
“[...] A MINHA DESCRIÇÃO É BAIXINHA, GORDA E UMA MULHER 
NEGRA E AS PESSOAS ME VEEM COMO UMA MULHER NEGRA 

BRIGONA” 
 

MULHER, NEGRA, 
DEFICIÊNCIA 

FILHA, RELAÇÕES 
INTERPESSOAIS 

IMAGENS 

IDENTIDADES 
 

IMAGENS 
IDENTITÁRIAS 

“OBRIGADO A TODOS QUE ME AJUDARAM NESTA CAMINHADA 
DESDE OS PROFESSORES, PROFESSORAS, 

OS FUNCIONÁRIOS DE CADA SETOR DO CAVG [...]”. 
 

“O QUE OXUM CONSTRÓI, NINGUÉM DESTRÓI. O QUE OXUM 
ABRE, NINGUÉM FECHA. O QUE OXUM LEVANTA, NINGUÉM 

DERRUBA”. 
 

“TODO MUNDO SABE O AMOR QUE TENHO DO CARNAVAL [...]”. 

ESCOLA 
 
 

 
RELIGIÃO 

 
 
 

CARNAVAL 

ESPAÇOS SOCIAIS 
 

ESPAÇOS 
EDUCATIVOS E 
FORMATIVOS 

Fonte: Elaborado pela autora. 

  

Após essa etapa, reagrupei as falas da estudante em categorias iniciais, 

intermediárias e finais: 

 

Quadro 8 – Categorias e subcategorias finalizadas  

Fonte: Elaborado pela autora. 

 

  

CATEGORIAS INICIAIS  INTERMEDIÁRIAS CATEGORIAS FINAIS 

RAÇA NEGRA  FAMÍLIA FAMÍLIA  

FAMÍLIA 
 ESPAÇOS 

EDUCATIVOS 
AS MULHERES NEGRAS DA 

FAMÍLIA 
RELAÇÕES FAMILIARES 

GÊNERO  RESISTÊNCIA IDENTIDADES  

DEFICIÊNCIA 
 ESTRATÉGIAS DE 

SOBREVIVÊNCIA 
INTERSECCIONALIDADE IMAGENS IDENTITÁRIAS 

ESCOLARIZAÇÃO 
VIOLÊNCIA FÍSICA E 

EMOCIONAL 

 

CULTURA 

ESCOLARIZAÇÃO 
 

“ ESPAÇOS SEGUROS” 
“ESPAÇOS PROTEGIDOS” 

ESPAÇOS EDUCATIVOS E 
FORMATIVOS 

 

IDENTIDADES  SOCIEDADE   

INTERSECCIONALIDADE  CARNAVAL   



74 

3.9 CONFIABILIDADE: TRIANGULAÇÃO DOS DADOS  

 

Triangulação é o uso de múltiplas fontes de dados para se obter uma 

compreensão mais abrangente e precisa dos aspectos principais em uma pesquisa. 

Cada uma das várias fontes utilizadas revelou informações, que incluíram observações 

minuciosamente documentadas sobre os tópicos essenciais de nossa análise. Isso 

garantiu que os dados coletados fossem válidos e confiáveis, ao reduziram as 

imprecisões que, de certa forma, são inerentes dentro de um processo de pesquisa 

científica. 

Dessa maneira, assumindo o processo de construção de uma rede de 

significados, desenvolvi o sumário, estruturei as categorias e produzi a escrita. Ao 

chegar no processo de escrita, sempre tive o cuidado de ir dialogando com os dados e 

os relacionar aos pressupostos teóricos que serviram para atender aos objetivos 

pretendidos, dando suporte a cada uma das categorias anunciadas: RELAÇÕES 

FAMILIARES, IMAGENS IDENTITÁRIAS E ESPAÇOS EDUCATIVOS E 

FORMATIVOS. 

 

3.10 OBJETIVOS, PROBLEMA DE PESQUISA E APOSTA DE TESE 

 

A aluna, protagonista desta tese, será aqui chamada de Juliana, conforme já 

mencionado. É importante relembrar que Juliana foi uma estudante que tive a 

oportunidade de conhecer quando frequentou o IFSUL/CAVG, no período de 2012 a 

2017. Hoje Juliana tem 27 anos e formou-se em 2024 no Curso de Gastronomia da 

UFPEL. A aluna tem diagnóstico de TDAH, Dislexia, Bipolaridade e Deficiência 

Intelectual. A proposta era compreender o processo de escolarização dessa 

estudante a partir de sua história de vida. A fim de responder a essa questão, outras 

problematizações surgiram para ampliar as reflexões, tais como: será que os 

marcadores de raça, gênero e deficiência foram dimensões consideradas na 

trajetória de escolarização de Juliana? Quais as estratégias usadas por Juliana no 

cotidiano escolar diante das opressões sofridas? Como a família de Juliana 

acompanhou/vivenciou a sua trajetória escolar? Quais são as memórias 

prevalecentes e persistentes, quando a estudante vivencia a sua escolarização, bem 

como os demais espaços educativos?  



75 

O seguinte problema foi, então, formulado: como se efetivou o processo de 

escolarização da estudante ante os demarcadores sociais de raça, gênero e 

deficiência, tendo como perspectiva a sua história de vida? 

Diante dessas considerações, os objetivos apresentados são os seguintes: 

Objetivo geral: Compreender o processo de escolarização de uma mulher 

estudante negra com deficiência diante dos marcadores de raça, gênero e 

deficiência, tendo como perspectiva um olhar à sua história de vida. 

Dentre os objetivos específicos:  

 Conhecer a história de vida da estudante, com ênfase em sua 

escolarização. 

 Verificar como os marcadores de raça, gênero e deficiência foram 

dimensões determinantes no percurso de escolarização da estudante. 

 Apreender estratégias individuais e/ou coletivas desenvolvidas pela 

estudante no enfrentamento às dimensões interseccionadas de raça, de 

gênero e de deficiência que constituem a sua história de vida e seu 

processo de escolarização. 

Algumas hipóteses foram apontadas, com o objetivo de responder as 

questões iniciais: 

 A interseccionalidade dos marcadores de raça, gênero e deficiência no 

processo de escolarização da estudante – sujeita desta pesquisa – 

influenciam significativamente as suas experiências pessoais e escolares, 

perpetuando muitas vezes o racismo, capacitismo e sexismo; 

 Os espaços educativos e formativos que a estudante frequenta ou 

frequentou podem ser espaços de acolhimento, mas também de exclusão; 

 A estudante poderá usar estratégias para combater o racismo, capacitismo 

e sexismo. Quais seriam? 

 As escolas não estão, ainda, preparadas para as adaptações que podem 

surgir no desenvolvimento do processo de ensino-aprendizagem; 

 A formação de professores e as práticas pedagógicas precisam estar 

atentas para efetivas formas de inclusão, dirigidas para, dentre outros, esse 

grupo de alunos(as); 



76 

 As múltiplas identidades da estudante atuam de forma complexa, muitas 

vezes amplificando as barreiras e desigualdades enfrentadas no ambiente 

escolar. 

A aposta de tese deu-se a partir do entendimento de que os marcadores de 

raça, gênero e deficiência poderiam resultar em uma interseccionalidade de 

opressões na escolarização da estudante. Compreender esses elementos tornou-se 

um passo necessário, na tentativa de criar espaços de presença e expressão de 

Juliana, como também apresentar reflexões sobre os espaços para que se 

relacionem, em uma perspectiva emancipatória, voltada para uma pedagogia que 

encontre nas diferenças a possiblidade da igualdade.  

 



77 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C
A

P
ÍT

U
LO

 4
 

R
A

ÍZ
ES

 E
 H

O
R

IZ
O

N
TE

S 
 

D
E 

JU
LI

A
N

A
 

 

          

Dororidade, o que é? Ou o que 

pretende ser? Entendo como a 

Dor e a nem sempre delícia de 

se saber ou de não se saber 

quem é... quem somos numa 

sociedade mascarada pelo mito 

da democracia racial...  

Nossa História Importa!  

Nosso Turbante Importa!  

Nossa Vida Importa!  

     Vilma Piedade 

 

 

 

 



78 

4 RAÍZES E HORIZONTES DE JULIANA 

 

[...] Dororidade quer falar dessas sombras. Dessa fala 
silenciada, dentro e fora de nós. Da Dor causada pelo 
Racismo. E, essa Dor é Preta (Vilma Piedade)9. 

 

Peço licença a todas as mulheres negras com deficiência, e em especial à 

protagonista deste estudo, Juliana. Meu desejo é de que esta tese, sobre uma 

História de Vida, revele-se um tributo à Juliana. Sua história se desenvolveu como 

um desafio destinado a confrontar nossas instituições escolares e a sociedade, 

continuamente caracterizadas pelo racismo, machismo e capacitismo. Seu percurso 

escolar e sua história de vida merecem ser relatados. Esta tese buscou relacionar os 

contornos de sua vida, junto ao comprometimento das questões atreladas à temática 

desenvolvida, aos objetivos propostos neste trabalho. Que sua história persista no 

tempo, inspirando outras mulheres a seguirem seus próprios caminhos e consigam 

se reinventar toda vez que for preciso. Que tal desejo se materialize e seja uma 

consagração à sua jornada de vida, bem como um reflexo da pluralidade humana. 

Ao escrever as andanças de Juliana, ressalto a riqueza de sua história, como 

força, como fragilidade e impulso para que outras vozes e narrativas sejam 

escutadas. A vida de Juliana não se resume a um relato; é o espelhamento de 

tantas outras estudantes negras em condições plurais e semelhantes, como 

decorrência das leituras sociais que são feitas de seus corpos.  

Sua história oferece uma lente através da qual é possível observar as 

nuances de uma realidade marcada, cujo feminino, por vezes, é irrefletido quanto 

aos seus discursos, ora de subalternização, ora de exaltação. Ao pensar nas 

mulheres, sabe-se que não somos fortes o tempo inteiro, nossas fragilidades nos 

arrebatam, mobilizam feridas e cicatrizes, e, na vida de Juliana, não é diferente. 

Mesmo assim, pode-se perceber que Juliana é uma manifestação notável de tudo 

que nos humaniza: fragilidade e força; resistência e coragem, bem como medo, 

potencializado em ousadia.  

Ela enfrentou uma simultaneidade de desafios ao longo de sua trajetória 

nesta sociedade, que frequentemente subestima suas capacidades, ignora a sua 

voz e subleva seus “defeitos”. Um defeito de cor, obra literária de Ana Maria 

Gonçalves, relata a história de uma mulher chamada Kehinde, já idosa, que nasceu 

                                                           
9  PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 



79 

em Savalu, capturada e traficada, foi escravizada no Brasil junto com a sua irmã e a 

sua avó, sendo que a autora usa de uma das reproduções ficcionais, denominada 

Luísa Mahin, heroína do levante dos Malês, que aconteceu em 1835, em Salvador. 

Na obra, percebem-se as nuances do que era ser mulher negra em uma sociedade 

escravocrata. Para Barrios e Nunes (2023), a história literária nos proporciona uma 

melhor compreensão das conexões opressivas vivenciadas por Juliana em pleno 

século XXI; não iguais, demasiadamente diferentes, entretanto com resquícios de 

um tempo presente nas condições objetivas e subjetivas dos remanescentes de 

colonizadores(as) e colonizadas(os). 

São histórias de vida que se entrelaçam no tempo; Juliana e Kehinde nos 

mostram a forma como acessar os lugares de força e de resistência que as 

identifica, uma vez que, por meio da contextualização da obra, vê-se que as lições 

de sofrimento do passado conectam-se com as lutas atuais por igualdade e direitos 

humanos, principalmente em uma perspectiva antirracista. 

Quando Juliana (2023) afirmou, “eu quero ser alguém na vida”, logo conectei 

essa fala à existência de um padrão instituído, que revela uma crença internalizada 

de que a pessoa ainda não é “alguém”, um princípio impulsionado por narrativas 

sociais que desvalorizam a identidade e as experiências – neste caso de mulheres 

negras –, e por meio do qual irrompem falas recorrentes, tais como das 

manifestações excludentes na escola. Ao adotar essa frase, penso que a estudante, 

involuntariamente, acabe validando e reproduzindo uma educação escolar 

redentora, que muitas vezes é cúmplice dos modelos pré-estabelecidos. De modo 

semelhante, Kehinde, na referida obra, sugere um pouco dessa ideia ao pronunciar: 

“[...] pensei também que poderia arrumar emprego no comércio, já que sabia ler e 

escrever, o que era uma grande vantagem em relação aos outros pretos” 

(Gonçalves, 2006, p. 242). 

Esse breve diálogo com o romance referido, junto ao respeito pelos princípios 

éticos inerentes à pesquisa, faz-me observar que cada palavra escrita é fruto da 

legitimidade conferida pela leitura prévia e do consentimento da autora dessa escrita, 

Juliana. Dessa forma, respeitosamente, as revelações de Juliana são o coração 

pulsante desta tese, permitindo-nos adentrar de forma mais profunda e sensível às 

situações que definem certas vivências de mulheres negras com deficiência por ela 

retratada. Sua voz é, portanto, anunciação de outras vozes negras cujo silêncio, a 

invisibilidade, o indizível ou a busca de esconderijos para fugir das suas violências 



80 

físicas e emocionais são negociações possíveis (Bhabha, 2011) no interior de 

sociedades classificatórias quanto aos demarcadores das diferenças.  

Sendo assim, suas memórias, nesta pesquisa convertidas em relatos escritos, 

foram os pilares condutores, e, as suas “andanças”, diretrizes para cada parágrafo 

desenvolvido nesta pesquisa. Esperançamos, na expectativa que não é espera, mas 

uma esperança sob a forma de ato-luta, que Juliana não ande sozinha nesta 

narrativa pessoal, temos certeza que outras e tantas mulheres negras e não negras 

a acompanharão, porque, como revela hooks (2019c, p. 125-126): “eu preciso não 

me sentir isolada e saber que existem outras companheiras com experiências 

semelhantes”. 

Agora é o momento de se expressar! Uma expressão mesmo quando 

acompanhada de lágrimas e sofrimentos é transformadora, porque se desdobra em 

reflexões sobre a resistência, legitimidade do sofrimento humano, desde que a sua 

incidência não decorra de processos desumanizadores, tais como racismo, sexismo 

e capacitismos; não se está na vida para guerrear na condição de outro(a), mas a 

partir do lugar de gente que ama, que sofre e que, acima de tudo, sente. Sueli 

Carneiro (2017) declarou, para a sua filha, que esse negócio de mulher negra pronta 

para a guerra, que aguenta tudo, acaba aqui, na medida em que as mulheres negras 

mais velhas se colocam à disposição para trabalhar para que gerações futuras 

reivindiquem meio às suas lutas, o direito à fragilidade e ao cuidado. 

Ao reconhecer meu lugar de privilégio como mulher branca, sinto o dever 

ético de abordar esta pesquisa com o máximo de respeito e sensibilidade. Sei da 

marginalização histórica sobre as vozes negras, frequentemente narradas através 

de uma visão externa e, muitas vezes, distorcidas. Meu comprometimento e dever 

intenciona que, de alguma forma, possa aqui contribuir para a ampliação de um 

conhecimento acadêmico e científico, que se contraponha ao racismo, capacitismo e 

sexismo. Para tanto, busquei a compreensão das vivências de uma mulher negra 

com deficiência, no intuito de demonstrar a importância central das vozes negras na 

conjuntura e representação educacional, social e cultural do Brasil.  

Relações familiares, abandono, vontade de vencer na vida, preconceitos, 

racismo, formação escolar, capacitismo e sexismo são pautas que me aproximaram 

definitivamente de Juliana, e, a partir de sua concepção de mundo, os Orixás 

abençoarão esta escrita. Dessa maneira, com a proteção dos seus Orixás e a minha 



81 

eterna gratidão, convidamos para que todos e todas, incluindo mulheres negras e 

não negras, leiam e considerem os resultados possíveis desta tese.  

Reforço que esta tese foi narrada e escrita comprometida com a linguagem 

acadêmica, porém assume expressões literárias e poéticas, porque foi idealizada 

com a seriedade que a pesquisa exige, mas também com emoção, memórias, 

cansaços, alegrias, sofrimentos e lágrimas, pois, ao contar-se a história de alguém, 

desvenda-se a essência de uma vida, e isso foi por demais complexo e 

transformador. Narrar e escutar Juliana, provavelmente foi falar também de 

experiências coletivas de outras mulheres negras com deficiência, por isso entendo 

que a fala e a escrita são atos de libertação e emancipação, logo, de 

descolonização.  

Juliana, em nenhum momento foi/é coadjuvante nesta tese; neste texto, não 

houve brechas para que Juliana fosse objeto de estudo, mas que de pronto 

exercesse a função e o papel principal (Kilomba, 2019). Esta pesquisa contraria as 

bases metodológicas positivistas, em que o pesquisador se distancia do sujeito 

investigado, no qual as emoções inexistem no processo, “[...] a ética e os valores 

são considerados inadequados no processo de pesquisa, seja como motivo da 

investigação científica, seja como parte do próprio processo de pesquisa” (Collins, 

2019, p. 408). Penso que existe, na fala oral ou escrita, uma potência que pode 

trazer reflexões indispensáveis nas histórias de vida. Dessa maneira, “[...] os 

debates formados por ideias contrárias, escritos ou orais, são o método preferido de 

averiguação da verdade: argumentos capazes de resistir aos ataques e sobreviver 

intactos se tornam as verdades mais fortes” (Collins, 2019, p. 409). 

Após o exercício analítico, emergiram categorias que mereceram 

aprofundamento, como aspectos fundamentais da jornada de vida de Juliana, são 

elas: relações familiares, imagens identitárias e espaços educativos e 

formativos. Essas categorias apontaram muitas das complexidades e nuances que 

permeiam sua existência, oferecendo insights importantes para pensarmos a 

educação diante do racismo, capacitismo e sexismo.  

O espaço familiar foi o primeiro núcleo social no qual Juliana se desenvolveu 

e onde ela começou a formar a sua compreensão de quem é e de onde ela vem. As 

dinâmicas e interações, dentro da família de Juliana, foram marcadas por suas 

origens étnicas-raciais e influenciaram significativamente a maneira como ela se vê 

e se posiciona no mundo. Sua narrativa é entremeada por laços profundos e 



82 

desafios vividos. As vozes femininas negras de sua família registram os valores, as 

tradições e a força com a qual Juliana enfrentou as adversidades.  

As histórias compartilhadas na família, as tradições culturais preservadas e 

transmitidas certamente contribuíram na criação de Juliana, e para que construísse 

uma imagem fortalecida de si mesma. Ao mesmo tempo, com a existência de 

diversos conflitos, pode-se verificar que as famílias são estruturas complexas, onde 

as questões de gênero, raça e poder se entrecruzam. Também ficaram visíveis os 

sofrimentos que atravessaram seu espaço doméstico. Portanto, todas as condições 

que ela viveu/vive são unidades que a constituem e afetam a maneira como vem 

construindo suas imagens identitárias e como transita pelos espaços educativos e 

formativos percorridos. 

A identidade foi um forte elemento, por meio do qual se pode perceber, por 

intermédio de suas falas, espécies de fios que se unem em múltiplas camadas de 

pertencimento, resistência e negociação incessante com as construções sociais de 

raça, gênero e com as suas capacidades cognitivas e mentais. As imagens 

identitárias que surgem, da história de vida e de escolarização de Juliana, vão 

mostrando e afirmando o reconhecimento de sua negritude, bem como se unem à 

resistência e à luta contra os estereótipos e preconceitos radicados na sociedade. 

Ao desenvolver a categoria imagens identitárias, foi-me possível acessar as 

estratégias de enfrentamento e de como Juliana vai se (re)construindo a cada dia. 

Juliana percorre e adquire experiências em ambientes formais e não-formais 

de aprendizagem, nos quais o conhecimento adquirido tanto pode ser algo 

compartilhado por ela como também inúmeras vezes é contestado. Seguindo esse 

entendimento, surgiu a categoria: os espaços educativos e formativos. Esses 

espaços foram/são palco de descobertas, desafios e transformações, que se 

constituem como aspecto basilar na trajetória da estudante. Nela, exploramos 

espaços como a escola, o carnaval, os movimentos sociais e a religião, percebidos a 

partir do olhar da estudante em suas redes sociais e suas narrativas.  

E foi assim que, juntas, construímos e vamos contar uma história com muitos 

recortes, porque seria impossível narrar e escrever todas as questões que se 

fizeram e se fazem presentes na vida da estudante, no entanto Juliana contou o que 

realmente, para ela, foi e é possível.  

 



83 

4.1 RELAÇÕES FAMILIARES  

 

Nesse contexto, as relações familiares emergem como um eixo central na 

narrativa de Juliana, ecos de tradições ancestrais, que desafiam as construções 

sociais que cotidianamente lhe são impostas. hooks (2019a) evidencia que a família 

negra é um espaço de resistência e empoderamento, onde as mulheres 

desempenham um papel fundamental na transmissão de valores, saberes e 

histórias. Nas entrelinhas da narrativa de Juliana, percebo a presença dessa 

herança matriarcal, em que as figuras femininas exerceram/exercem uma influência 

profunda. Da mesma forma, hooks (2019a, 2019b, 2019c) alerta para as tensões e 

contradições presentes nas relações no âmbito das famílias negras, moldadas por 

séculos de opressão e traumas. As cicatrizes deixadas pela escravização e pelo 

racismo reverberam nas dinâmicas familiares, desse núcleo doméstico, exigindo um 

constante processo de cura e reconciliação.  

Nas falas de Juliana, vislumbram-se as complexidades que são inerentes às 

relações familiares, onde os laços de amor, pertencimento e ancestralidade 

coexistem com as feridas abertas pelo peso das experiências vividas nesse núcleo 

familiar e também historicamente reveladas. Sueli Carneiro (2020) me instiga a 

compreender as relações familiares como espaços de construção identitária e 

resistência cultural. Sua teorização sobre a “mulher negra brasileira” ressoa nas 

nuances desta narrativa, onde a afirmação da negritude e a luta contra o racismo e o 

sexismo se entrelaçam com as experiências familiares. 

Diante dessa ideia, as relações familiares emergem, então, como espaços de 

negociação constante, onde a identidade negra é afirmada, celebrada e, por vezes, 

contestada. As vozes femininas da família de Juliana constituíram-se como um 

alerta e ajuda para que ela perceba as suas raízes ancestrais. No contexto 

registrado por Juliana, as relações familiares se revelam também como uma potente 

possibilidade para construir resistências. Nas famílias, as tradições podem ser 

reinventadas, as histórias podem ser recontadas. A força coletiva da família negra é 

construtora de uma base indispensável para uma transformação social. Prazer, dor, 

doença, cura, amor e raiva se mesclam nos percursos estudantis de Juliana.  

Com Juliana, foi possível (re)ver alguns conceitos como o amor ou o não 

amor. Compreendo que o amor também pode ser auxílio, preocupação e proteção: 

“quando eu passei na UFPEL a mãe Lurdes é internada dentro da UTI por embolia 



84 

pulmonar e a partir daí a minha vida simplesmente ficou em surto porque a única 

pessoa sempre que fica comigo é ela” (Juliana, 2024). O amor de Juliana também é 

um amor político, antissexista, feminista, que nos mobiliza a desmistificar o conceito 

de amor. Para Nascimento (2021), no cenário em que a mulher negra se encontra, 

cabe-lhe a desmistificação do conceito de amor, transformando-o em dinamizador 

cultural e social, para assim, buscar mais igualdade entre os sexos. 

Um tipo de sentimento que parece ter sido impulsionador para a construção 

de uma Juliana participante nos movimentos sociais e outros espaços, inclusive em 

uma tentativa de não reproduzir os mesmos comportamentos violentos e autoritários 

masculinos, por ela revelados quando profere: “meu pai biológico quando me batia 

claro que eu sentia raiva [...]”. Portanto, as suas relações familiares são permeadas 

por uma complexidade que ultrapassa as fronteiras do individual, refletem as 

relações da organização de uma família negra, mas que também pode ser uma 

possibilidade de mostrar uma luta coletiva de um povo que sempre buscou a 

afirmação de sua humanidade. 

 

4.2 A SEMENTE E O SOLO 

 

Tenho vontade de falar muita coisa, acho que vou 
fazer uma biografia (Juliana, 2023). 

 

Agosto de 2023, inverno na cidade de Pelotas. Amanhecia. O céu estava 

limpo e havia sol para aquecer nossos dias frios. Juliana se preparava, pois chegara 

o momento de contar a sua história, para que pudéssemos entender como a sua 

vida foi marcada pela conexão da colonialidade, desafios, sofrimentos, mas também 

por experiências que alegraram/alegram seu corpo feminino negro. De acordo com 

Quijano (2005), a colonialidade do poder é definida como a formação de um poder 

global capitalista, moderno, colonial e eurocentrado, por meio do desenvolvimento 

da noção de raça, concebida biologicamente para naturalizar que os colonizados 

eram inferiores aos colonizadores. Tal armadilha constitui-se por vários tentáculos, 

dentre eles: o racismo; o capitalismo; o trabalho; a sexualidade; a política e o Estado 

(Quijano, 2005). Assim, a colonialidade funciona em proporções materiais e 

subjetivas, como também vai conceber uma inferiorização nas outras formas de 

conhecimento existentes.  



85 

Nesse sentido, Juliana, para além dela, consegue explicitar o peso da 

colonialidade no corpo e na presença da Dona Dirce (bisavó) e da Dona Lurdes 

(avó-mãe), perante uma sociedade que perpetua desigualdades e marginaliza 

identidades e culturas não hegemônicas, classificando e inferiorizando os indivíduos, 

em especial as mulheres negras. Por isso, ao narrar-me a sua vida, fez-me um 

pedido: que a sua história fosse contada a partir do registro especial de que a 

bisavó, a avó (chamada de mãe) e a ancestralidade nunca a abandonaram, sempre 

estiveram por perto, protegendo-a: “bom, eu falo aos olhos da minha bisavó, da 

minha mãe Dona Lurdes e da minha ancestralidade por isso sempre falo que tudo 

começa por aí” (Juliana, 2023).     
Para Amador (2022), as mulheres negras não podem traçar as suas lutas sem 

a ancestralidade. Logo, pode-se interpretar que a Juliana nunca esteve sozinha. 

Uma ancestralidade que se junta à ideia de que “não é apenas uma ligação com o 

passado, mas uma força viva e contínua que influencia e molda a identidade e a 

resistência das pessoas” (Conceição, 2006, p. 45). Para a autora, a ancestralidade 

vem a ser como um elo que conecta as gerações e vai fortalecer as lutas contra as 

opressões. E esse pensamento fica muito evidente na fala de Juliana, no momento 

que celebra seu encontro com o curso de Gastronomia, neste momento concluído, 

na Universidade Federal de Pelotas: 

 

A Gastronomia vem cada vez mais me mostrando como estou certa em defender a bandeira 
ancestral, negra e cozinha de santo. Hoje fizemos a famosa feijoada cultuada pelos Orixás e pelos 
escravos quando chegaram no Brasil e esta relação com todos os ingredientes tem seu significado e 
isto é muito importante. ‘Um eterno obrigada à banca por embarcar neste mundo mágico da nossa 
cultura afro-brasileira e passando dos terreiros ao samba’10 (Juliana, Rede social, 30/11/21). 

 

Juliana busca memórias afetivas de uma ancestralidade que se faz presente 

no saber fazer gastronômico, anunciado pelo cheiro da comida da mãe Lurdes, 

sensação sensorial olfativa, que faz com que lembre, até os dias de hoje, da 

presença da Dona Dirce, sua bisavó, que há muitos anos não se encontra mais 

neste plano. São encontros de vida, encontros ancestrais que fortalecem e dão 

sentido à sua jornada, muitas vezes cansada, mas reiteradamente vigilante.  

                                                           
10  Juliana apresentou um trabalho no 4º Encontro Gastronomia, Cultura e Memória, na Universidade 

Federal de Pelotas, com o título: FARINHA DE MILHO, UM ELEMENTO DE REPRESENTATIVIDADE 
PARA COZINHA DE AXÉ. 



86 

Juliana narra a sua vida de um lugar racializado, as suas falas vão ao 

encontro dos momentos que, durante a sua vida escolar e pessoal, sempre foram 

atravessados por preconceitos, contradições, discussões, violências familiares e 

com outras pessoas, dificuldades financeiras, tentativas frustradas de agradar as 

pessoas, como condição de aceitação, sentimentos de inferioridade e autoestima 

baixa. Da mesma forma, posso enfatizar a sua força, as resistências empreendidas, 

a sua participação em movimentos sociais, em eventos, a sua paixão declarada pelo 

carnaval, a sua religiosidade, perceptível em suas postagens nas redes sociais e as 

evidências de declarações por vezes romantizadas de quando anuncia uma 

educação redentora, que a conduza a “vitórias na vida”. Essa é Juliana, como ela 

própria se diz ser: 

 

[...] o carnaval é tudo porque eu extravaso, me conecto com as minhas entidades. Dizem por aí que 
carnaval e religião não se misturam. Eu digo que se misturam, sim!  Com o carnaval eu me identifico 
com a função dos orixás, da dança, amadurecimento. Eu amo (Juliana, 2023). 

 

Nada foi/é fácil para Juliana, ainda assim aparecem sorrisos que limpam suas 

lágrimas e a impulsionam a mover-se até onde ela própria não acreditou que 

conseguiria chegar. É a vida. É a existência. É o agradecimento por estar viva, 

porque, quando Juliana requer a sua história a partir dessas mulheres, em um 

mundo onde a luta pela sobrevivência é mais importante do que o amor (hooks, 

2020), é notável a demonstração de gratidão, de sua parte, com Dona Dirce e Dona 

Lurdes. E isso é amar, é “aquele amor que cura: Nossa recuperação está no ato e 

na arte de amar” (hooks, 2020, s/p), “eu agradeço a minha bisavó e a minha mãe 

Lurdes, sem elas eu nem sei o que seria de mim” (Juliana, 2023). 

Juliana se descreve como: “uma mulher negra, gorda, estatura baixa e 

brigona”. Nascida na cidade de Pelotas, no dia 27 de janeiro de 1997, hoje tem 27 

anos de idade, tendo como pais biológicos Fabrício e Cátia11, descritos por Juliana 

como: “meus pais biológicos, ele é negro e careca, ela também é negra. Eu digo 

negros puxados pra escuro e eu sou uma negra mais clara, eles são bem mais 

escuros” (Juliana, 22 ago. 2023). 

 

  

                                                           
11  Os nomes usados nesta tese, sem exceção, são fictícios, a fim de preservar a privacidade de 

todas as pessoas citadas. 



87 

Imagem 8 – Mosaico de Juliana nas redes sociais 

 

Fonte: Rede social Facebook (2021). 

 

A sua apresentação é representativa e fala por si sobre a proposta e os 

objetivos empreendidos neste estudo. A relação de Juliana com a sua mãe biológica 

foi breve, pois a adoção por membros da família aconteceu logo após o seu 

nascimento: “Ela não sabia com quem me deixar, aí ela me deixou com a minha 

bisavó que era avó do meu pai biológico. O que ela falava era que eu estava 

desnutrida, que eu tinha questões de saúde. E, aí a minha avó disse: – ‘não, traz ela 

pra cá’” (Juliana, 2023).  

Foi então que a sua mãe biológica, por necessidade, deixou Juliana sob os 

cuidados da bisavó, Dona Dirce, e seu esposo, Seu José – chamado de pai por 

Juliana – e da avó Dona Lurdes, filha da Dona Dirce. Morava também nessa família 

a dinda Maria, que de certa maneira também auxiliou na criação de Juliana. Reflito 

sobre como a vida de Juliana poderia ter sido diferente se ela não tivesse vivenciado 

o abandono por parte de sua mãe biológica: “a mãe sempre diz que eu sempre 

procurei nos meus namoros a falta da mãe biológica, sei lá” (Juliana, 2023).  

Entretanto, compreendo que não é possível tratar, um fato tão complexo e 

causador de extremo sofrimento, de forma reducionista e valorativa. Cátia (mãe 

biológica), ao optar que a sua filha ficasse sob os cuidados da bisavó e da avó, assim 

como outras mulheres negras (e não negras), aparentemente reagiu a seus 

 



88 

ferimentos e aflições, ocultas e talvez nunca reveladas, mas supostamente violentas, 

na construção e como parte de sua vida.  

Relembre-se que as mulheres negras sofreram violências durante o processo 

colonial, processo que ainda se faz presente nas mulheres que sofrem racismo, fome, 

miséria e outras formas de opressão, exclusão social e econômica. O processo de 

violência, por exemplo, confirma-se nos dados estatísticos sobre o feminicídio de 

mulheres negras no Brasil: 

 

A nova edição do Atlas da Violência, publicação anual do Instituto de 
Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea), aponta que a taxa de homicídios para 
mulheres negras cresceu no país 0,5% entre 2020 e 2021. No mesmo 
período, houve redução de 2,8% para as mulheres não negras, que incluem 
brancas, amarelas e indígenas. Em 2021, 2.601 mulheres negras foram 
vítimas de homicídio no Brasil. Esse número representa 67,4% do total de 
mulheres assassinadas. Também corresponde a uma taxa de 4,3 vítimas 
para cada população de 100 mil. Trata-se de um índice 79% superior ao das 
mulheres não negras (Rodrigues, 2023, s/p). 

 
O abandono materno pode não ser uma justificativa razoável, em específico 

para Juliana, mas quem sabe, por suposição, seja uma evidência do que Cátia 

entenda sobre o que seja o amor. Talvez um amor em conexão com a sobrevivência, 

com o alimento e com a cura, em que o “abandonar”, por consequência, seja uma 

forma de amparo e/ou repressão emocional para enfrentar e suportar suas dores. bell 

hooks (2010) consegue justificar-nos quando declara que: 

 

O sistema escravocrata e as divisões raciais criaram condições muito 
difíceis para que os negros nutrissem seu crescimento espiritual. Falo de 
condições difíceis, não impossíveis. Mas precisamos reconhecer que a 
opressão e a exploração distorcem e impedem nossa capacidade de amar. 

 

Dentro de um contexto histórico, Juliana, conforme anunciado antes, fala a 

partir de Dona Dirce e Dona Lurdes e afasta um conceito único de família, sobretudo 

quando diz: “parente não é família, família é quem te procura, quem te liga, quem te 

visita, quem te apoia. Laços sanguíneos não significam família” (Rede social, 

18/10/22). Essas duas mulheres, em particular Dona Lurdes, que Juliana chama de 

mãe, são consideradas seus maiores “amores”, como ela mesma as define: 

 

A mãe Lurdes eu tenho vínculo forte, sei lá o que é. A razão de toda a minha existência vem dessa 
mulher, que me dá dor de cabeça todos os dias (risos), mas está junto comigo, lutando sempre como 
forma de resistência. Chefe da família. Essa é a minha gorda que amo e apresento a vocês: Dona 
Lurdes, então o dia de hoje: o dia das mães é dia de resistência! Feliz dia das mães! (Juliana, Rede 
social, 14/05/2020). 



89 

Juliana, ao considerar seu afastamento da mãe biológica, também ponderou, 

como uma das razões: “a Cátia (mãe biológica) falava, quando ela veio pra cá, que 

avó (Dona Dirce) não deixava ela me ver muito pela questão de ela ter me 

abandonado. Daí isso, avó terminava não deixando a Cátia me ver” (Juliana, 2023). 

Diante de tais circunstâncias, Juliana e Cátia conseguiram ter algum tipo de elo 

mediante os raros momentos vividos: um deles foi quando a mãe passou uma 

semana com ela, mas optou por sair todas as noites para “balada”, como 

evidenciado por Juliana. 

Cabe ressaltar que, diante de tantos desencontros, a estudante estabeleceu 

alguns momentos de sociabilidade que revelam várias coisas, em especial algumas 

possibilidades de “festa”, que, em situações consideradas caóticas, são momentos 

de um respirar, abrir parêntese àquilo que parece condenado pelas dificuldades 

materiais e relacionais: “[...] minha relação com a minha mãe biológica, foram 

somente de passar uma semana indo às festas, tipo o Degraus, íamos eu, ela e meu 

irmão. Eu ficava cansada na época, porque eu ia de virada pro IFSUL. Nesse tempo 

eu já estava lá” (Juliana, 2023). 

Assim sendo, não se tratava apenas de um vivenciar o abandono materno, 

ainda assim, em meio a esse sofrimento, emergiram relatos do auxílio prestado pela 

mãe biológica, ao mencionar a capacidade de zelo empenhada por Cátia no cuidado 

do seu avô: “mas olha só, o que a mãe (Dona Lurdes) fala é que a Cátia, quando o 

meu bisavô teve mal, ela cuidou do meu avô na época. Ele foi para o hospital e ela 

cuidou dele. Dizem que ela sempre cuidou dele” (Juliana, 2023).  

Após esses encontros, até os dias atuais, a separação se efetivou; a 

estudante não teve mais contato algum com a mãe, sequer alguma fotografia. Cátia, 

ao se mudar há muitos anos para a cidade do Rio de Janeiro, teve outro filho, 

chamado Lucio, que, por divergências políticas, foi o motivo do afastamento total de 

Juliana também do irmão: 

 

A vó (bisavó Dirce) morreu dois meses depois dos meus 15 anos e até hoje eu não falo com ela 
(Cátia), porque eu tenho uma relação muito conturbada com meu irmão, porque ele é Bolsonaro. 
Esse meu irmão mora com ela no Rio de Janeiro. Ela tinha 15 anos de vida pra me cuidar. 
Dificuldades. Mas ele mora junto com ela e nós brigamos pela internet, e daí nunca mais eu falei com 
ele. Simplesmente ele me procurava, tudo, e eu o mandava à ‘merda’ (Juliana, 2024). 

 

E ela continuou falando sobre o que a impede de encontrar Cátia como uma 

oportunidade de estreitar relações: "[...] não tenho vontade de ir porque não faço 



90 

questão; ela nunca me ajudou, nunca fez nada por mim. Ela só apareceu depois de 

não sei quantos anos para assinar um documento de compra de um terreno deles" 

(Juliana, 2023). Essas afirmações evidenciam a forma como o “abandono” foi e é 

experimentado. São falas permeadas pelos afetos presentes nas relações familiares, 

nos lugares que frequentou, nos espaços onde vivenciou alegrias e tristezas. Os 

afetos também trazem informações culturais dos atores, como observa Rosaldo 

(2019). O que se sente não faz parte unicamente do mundo social, mas sim da 

experiência de viver em um lugar repleto de significados, imagens e laços sociais 

com os quais as pessoas estão envolvidas; são culturas familiares singulares, que 

resistem à homogeneização precipitada.  

No caso específico, as vivências que se conectam com os (des)afetos de 

Juliana refletem a concepção de que “a cultura faz a diferença e diz respeito não 

apenas ao que pensamos, mas também como nos sentimos e sobre o viver nossas 

vidas” (Rosaldo, 2019, p. 36). A partir desse pensamento, torna-se crível a 

compreensão de que as emoções podem ser também corporificadas, no caso tratado, 

em um corpo e mente femininos, negros e com deficiência, o que sugere que os 

afetos estejam presentes em certas sensações, sejam elas registradas e vividas de 

forma positiva ou negativa. De maneira semelhante, o vínculo afetivo com o pai 

biológico foi mais próximo quando Juliana era criança, e sua avó o chamava para 

repreendê-la. Assim, a figura paterna muitas vezes estava associada à violência física, 

que, nos moldes das composições familiares, constituía a função (masculina de pai): 

punir e prover, como pode ser analisado a partir da afirmação abaixo:  

 

Do meu pai, hoje ele está bem afastado, mas tenho uma lembrança ruim da minha infância, porque o 
meu pai era e é o demônio até hoje (silêncio). A avó o chamava quando eu queria só rua e ele me 
batia. Também gostava de se aparecer, por exemplo, eu tive um celular que estragou e o meu pai, só 
pra se aparecer, pagou o conserto. Mas, eu sei, era pra falar que algum dia tinha dado alguma coisa 
pra mim (Juliana, 2023). 

 

Atualmente o convívio entre eles é meramente protocolar, pelo WhatsApp. É 

perceptível que, no meio de suas dores, Juliana tenta justificar os abandonos sofridos 

e, mais uma vez com a intenção de tentar uma justificativa para isso, revelou que esse 

distanciamento com o pai biológico supostamente se dá em reflexo do que o próprio 

pai viveu na sua infância: “o que a mãe fala é que ele não foi criado pela mãe dele, 

porque ela morreu quando ele tinha nove anos de idade e daí ele foi criado pelo avô 

paterno que bebia muito na época” (Juliana, 08/03/2024). bell hooks (2020) 



91 

potencializa a compreensão, nesse sentido, lembrando que os(as) negros(as) sempre 

tiveram que lidar com níveis insalubres de ansiedade: quando escravizados(as), pelo 

trauma da separação, por serem vítimas de violência opressiva brutal ou 

testemunharem atos de desumanidade contra sua família ou amigos(as).  

Esses abusos resultaram em um distúrbio psicológico pós-traumático, não 

exatamente sob a perspectiva clínica e psicologizante, mas na dimensão social. Isso 

está alinhado com o que Guerreiro Ramos (1955) menciona sobre a patologia social 

do branco, que, de certo modo, se dissemina e se autoconstitui social e 

identitariamente a partir das repercussões do racismo. 

 

Imagem 9 – Juliana e seu pai biológico 

 
Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

Como salientado, afetos e sentimentos podem ter uma dimensão cultural e 

corporificada. O pai de Juliana, um homem negro de 42 anos, concluiu o Ensino 

Médio e atualmente trabalha como motorista autônomo em uma lavanderia. O 

distanciamento dele em relação à filha, talvez até de modo inconsciente, pode ser 

visto como um reflexo dos traumas profundos gerados pelo racismo experimentado 

pelos negros, entre outros fatores e explicações. Esse afastamento paterno na vida 

de Juliana reflete tanto as mudanças nos arranjos familiares quanto as 

desigualdades estruturais. De acordo com o Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE), em 2022, cerca de 55% das famílias eram chefiadas por 

mulheres negras. 



92 

O racismo, como um fio condutor, conecta-se a outros traumas, criando uma 

interseccionalidade de impactos que nos ajuda a entender de forma mais clara a 

maneira como as pessoas expressam seus afetos. Na formação familiar de Juliana, 

a presença de sua dinda, Maria, também foi significativa. Contudo, essa convivência 

foi marcada por diversas situações conflituosas que persistem até hoje, muitas 

vezes resultando em violência física. A própria Juliana menciona que: 

 
Depois que o meu primo nasceu, como já falei, senti ciúmes, mas ela também mudou [...] daí tudo 
começou a ficar ruim com a dinda Maria. Briga e briga sempre. Até briga feia de se dar uma na outra 
já teve. Muitas brigas, até um BO eu descobri que ela tinha feito contra mim, numa das brigas. Mas, 
minha avó sempre me acobertava das minhas tretas (Juliana, 2023). 

 

Mesmo diante desses episódios, foi possível deduzir que a dinda Maria 

contribuiu com a criação da Juliana. Esses laços entre madrinhas ou padrinhos com 

seus/suas afilhados(as), ou seja de compadrio12, foram recorrentemente reiterados 

ao longo do ciclo de vida dos indivíduos e suas famílias, indicando que 

desempenharam funções sociais nas comunidades em que se deram (Andrade, 

2015, p. 143-157). Esse tipo de vínculo familiar pode ser identificado nas fotografias 

e nas próprias narrativas de Juliana, que revelam momentos de alegrias e de 

celebração com a dinda Maria. 

 

Imagem 10 – Dinda Maria, Dona Lurdes e Juliana 

 
Fonte: Rede Social Facebook (20/04/2020). 

                                                           
12  O ritual do batismo era entendido pela Igreja como o momento de purificação do pecado original. 

Por volta do século IX, passou-se a exigir a presença de padrinhos e madrinhas. Estes seriam os 
protetores de seus afilhados, uma espécie de pais espirituais, com vínculo superior ao dos pais 
carnais, e, com esse sacramento, o batizando adquiria igualdade como cristão e passaria a ter 
acesso às cerimônias da Igreja (Vasconcellos, 2002, p. 150). 



93 

São divergências que parecem servir de aprendizados e repercutem no modo 

como ela foi construindo as suas relações familiares e sua maneira de viver e se 

expressar. 

 

4.3 JULIANA E O AMOR 

 

Nesse cenário familiar, Juliana revelou que, por gostar de “namorar” e “sair 

para a rua”, sofreu violências físicas e emocionais: 

 

Até hoje eu sempre preciso de alguém pra complementar o que falta em mim sobre a questão 
materna. Até a mãe diz isso sempre. Então, eu acho que trocava de namorado a cada dia. Por ser 
isso. Hoje já faz anos que namoro o Roberto. O Roberto sempre me ajudou (Juliana, 2023).  

 

Beatriz Nascimento, em A mulher negra e o amor, aborda as dificuldades das 

mulheres negras de se relacionarem. Fato esse que se diferencia na vida de Juliana, 

que sempre, segundo o que ela narrou, teve facilidade em namorar. De acordo com 

Nascimento (1990), há um padrão a ser seguido e construído em cima da imagem 

do branco e voltado para sua supremacia. O branco é o tipo do bom e do belo, tido 

como ser universal e símbolo de status social. As mulheres negras saem em 

desvantagem na competição dos relacionamentos afetivos, em comparação às 

mulheres brancas ou próximas ao fenótipo branco, como Juliana se autodefine de 

parda, pois possuem mais sucesso na procura por um parceiro. 

Juliana, ao lembrar-se dos seus relacionamentos, desde pequena já os 

estabelecia com meninos, registra que a sua mãe sempre falou que ela tentava 

encontrar, neles, proteção e amparo. Juliana alega que a recorrente troca de 

namorados pode ser indicativo de uma maneira de minimizar as suas carências: 

“Meu primeiro relacionamento foi com 12 anos e antes eu tinha ‘peguetes’. Aí vem 

aquela teoria que a minha mãe até hoje diz que eu sempre precisava de alguém pra 

complementar o que faltava em mim sobre a questão materna. Eu trocava de 

namorado a cada dia” (Juliana, 2023). 

Lélia Gonzalez (1991) é outra autora que destaca as questões enfrentadas 

pela mulher negra, enfatizando o viés da racialidade e a necessidade de enfrentar 

esses problemas a partir dessa perspectiva. Assim, a solidão da mulher negra é 

muito mais que uma questão de preferência; é uma questão racial. Como hooks 



94 

(2010, p. 9) nos lembra: “vejo uma pessoa tão ferida, que é pura dor, e não quero 

nem olhar para ela porque não sei o que fazer com essa dor”. 

Atualmente, Juliana mantém um relacionamento de longa data com Roberto, 

um jovem homem branco. A partir dos diálogos com Juliana, entende-se que seu 

relacionamento inter-racial se desenvolveu por várias razões, como parceria, 

companheirismo e compatibilidade de valores. 

  

Imagem 11 – Juliana e seu namorado 

 

Fonte: Rede Social Instagram (2020). 

Esse relacionamento desafia estereótipos e normas sociais restritivas. Para 

Juliana, é uma forma de expressar sua rejeição às barreiras raciais e a qualquer tipo 

de preconceito: “A gente namora faz anos, ele é parceiro em tudo, daí não importa a 

cor. Eu já namorei negro também, a cor não me importa” (Juliana, 2023). Para ela, 

essa experiência não foi definida apenas pela dor e pelas dificuldades. Isso leva a 

refletir sobre a questão do pardo e a fronteira que se estabelece com certos 

privilégios dentro das hierarquias raciais determinadas pela branquitude, o que às 

vezes a faz sentir-se menos negra ou não preta. No entanto, Fanon (2008) nos 

lembra que, mesmo com algumas características fenotípicas e o domínio da língua 

francesa, ele continuava sendo considerado negro pela avaliação branca. Esse 

“entre-lugar” de cor de pele e cabelo, mesmo em um corpo com deficiência, é o que 

motiva a declaração de Juliana. 

Juliana pode ter encontrado no amor uma cura para certas dores, muitas das 

quais talvez ela nem tenha conseguido expressar plenamente, mas que enfrenta 



95 

com esse sentimento: “Quando conhecemos o amor, quando amamos, é possível 

enxergar o passado com outros olhos; é possível transformar o presente e sonhar o 

futuro. Esse é o poder do amor. O amor cura” (hooks, 2010, p. 12). 

 

4.4 AS MULHERES QUE VIVEM EM JULIANA 

 

Sou, portanto, todas aquelas que passaram por 
minha vida (Evaristo Conceição, 1980).  

 

4.4.1 Cátia 

 

Mulher negra, mãe biológica de Juliana, 42 anos, trabalhou como camareira 

e atualmente é assessora de um deputado Bolsonarista. Aos 16 anos, engravidou de 

Juliana. Devido à sua precária situação financeira, inclusive de fome, deixou Juliana 

aos cuidados de Dona Dirce e Dona Lurdes. Hoje mora no Rio de Janeiro, com seu 

filho Lúcio, irmão de Juliana. Juliana não tem mais contato com seu irmão devido às 

questões políticas colocadas entre os dois.  

O contato com a mãe resume-se nas próprias falas de Juliana: “Foi assim, só 

uma semana indo para as festas na noite. Nesse encontro, me deu de presente um 

óculos e uma carteira de camelô. E, por esse fato, de ir pras noites e festas, eu ia 

cansada para as aulas do IFSUL. Na verdade, porque eu ia de virada” (Juliana, 

2023). Reiteradamente, ao falar da mãe biológica, Juliana sempre mencionou uma 

relação tão distante que evocava uma quase inexistência: “Eu não sei nada dela, 

não lembro nada, porque somente o que eu lembre foram esses contatos que já 

falei. Ah, e teve uma vez pelo Orkut, que ela me chamou, mas não deu em nada. 

Com isso, não tenho nenhum tipo de sentimento, sabe” (Juliana, 2023). 

 

4.4.2 Dona Dirce  

 

Mulher negra, bisavó de Juliana, não alfabetizada. Morreu aos 83 anos de 

idade, em 2012. Trabalhou como lavadeira e costureira de roupas. Segundo a 

narrativa de Juliana, foi uma mulher forte, que passou fome e era umbandista. 

Juliana enaltece que recebeu dela o seu amor pela religião e pelo carnaval: “a vida 

dela, foi uma mulher negra que passou fome, frio, chuva. Ela, a princípio, passava 



96 

muito trabalho, porque ela era lavadeira e costurava também e daí sustentava a 

família” (Juliana, 2024).  

Dona Dirce representou o alicerce da família e o meio de sustento, trazendo, 

para Juliana, sentimentos fortes sobre tais momentos, de modo que, após a morte 

da bisavó, ela buscou alternativas de sobrevivência: “quando ela morreu nós 

passamos fome até conseguirmos o LOAS. Ela era o sustento da casa. Era ditadora, 

mas era uma base da família. Foi muito difícil depois (silêncio). Eu lá no CAVG às 

vezes nem tinha o que comer” (Juliana, 2023).  

Ao continuar suas falas sobre Dona Dirce, Juliana acionou mais memórias e 

vivências. Juliana registrou que a sua relação com a Dona Dirce era boa e, ao 

mesmo tempo, conturbada, porque a bisavó impunha suas ideias e usava, algumas 

vezes, de violência física como condição para que Juliana se mantivesse em casa e 

a obedecesse: “[...] até era uma relação boa, mas também havia brigas porque ela 

era muito de impor as coisas como se fosse uma ditadura. Batia-me porque eu 

queria sempre andar na rua. ‘E’, depois de grande andava namorando, trocando de 

namorado” (Juliana, 2023). 

Em sua memória, Juliana traz também as lembranças da bisavó, nos seus 15 

anos, que era mais um sonho de Dona Dirce do que propriamente dela: “a minha 

festa de 15 anos foi na garagem de casa e até ficar doente ela ficou porque eu não 

queria essa festa. Mas depois terminou saindo, era um sonho dela” (Juliana, 2024). 

 

Imagem 12 – Festa de 15 anos de Juliana 

 
Fonte: Acervo de Juliana. 



97 

A conexão com Dona Dirce sempre foi de muita cumplicidade. Mesmo tendo 

essa conexão, nada impediu que Juliana, na época, ao dispor de uma vida razoável, 

furtasse dinheiro de Dona Dirce. Esse fato gerou e mantém até hoje um sofrimento e 

um arrependimento muito forte por parte de Juliana:  

 

Fui criada em berço de ouro, ela que passava a mão, ela que me tirava das minhas encrencas, que 
me dava dinheiro pra comer. Mas nessa época eu cometi alguns delitos como roubar dinheiro, daí eu 
comprava maquiagem, comprava lanche e pegava muito dinheiro pra comprar bobagem e avó 
sempre passava pano pra não contar pro meu pai. Então, assim, tudo que eu queria eu tinha. A 
relação com a minha avó sempre foi boa, mas também era conturbada porque ela era muito ditatorial 
devido a sua criação ter sido muito em cima de ditadura. Ela me puxava pelos cabelos e não sei mais 
[...] tipo uma coisa que eu sempre levo na minha vida é isso aí, e depois vem a questão que, depois 
da morte dela, eu passei fome, porque ela que me dava tudo (Juliana, 2023).  

 

Juliana, nesse momento da entrevista chorou bastante, respirou fundo e 

manteve-se em silêncio por um tempo. Paramos a entrevista para tomar um bom 

café e recuperar o fôlego. Momentos em que a pesquisa mostra uma jornada de 

descoberta não apenas com rigor científico, mas também uma profunda 

humanidade. Juliana comparou a presença de Dona Dirce em sua vida à força, 

resistência e sobrevivência. 

Juliana seguiu narrando as suas experiências e fez questão de salientar que a 

bisavó, em sua opinião era racista, pois não desejava que as suas filhas casassem 

com homens negros e o filho com mulher negra:  

 

A avó era racista, ela nem sabia que estava sendo racista, mas eu acho que era porque com o 
negócio de ir aos clubes ela sempre dizia para não namorar pessoas negras porque existia 
preconceito nesses lugares. Então, a minha avó sempre falava que não era pra namorar com negros 
porque lá no clube que a gente frequentava para o carnaval iriam ficar falando. Então, claro que ela 
era racista. Acho que ela nem se dava conta disso, mas era porque falava isso pra nós (Juliana, 
2024). 

 

Compreendemos que as colocações de Dona Dirce não se estabeleciam de 

forma consciente e supõe-se que sejam oriundas de um pensamento influenciado 

por experiências passadas e até mesmo expectativas familiares, bem como podem 

ser o reflexo de ideias internalizadas de inferioridade racial ou tentativas de buscar 

aceitação em uma sociedade que historicamente privilegia a branquitude. Trago 

essa justificativa ao pensar que Dona Dirce, por ter crescido em um país altamente 

racista, deve haver internalizado o raciocínio racista, com seus estereótipos, de 

perseguir um mundo ideal imposto pela “tal” branquitude. Dessa maneira, a 

população negra, assim como Dona Dirce, que supostamente não tem consciência 



98 

de seu pertencimento racial, colocam-se no limite da reprodução da ideologia 

racista. Esse aspecto pode-se compreender melhor por meio da teoria de Silvio de 

Almeida (2020), quando apresenta que “[...] o racismo fornece sentido, a lógica e a 

tecnologia para a reprodução das formas de desigualdade e violência que moldam a 

vida social contemporânea” (Almeida, 2020, p. 21). O autor traz conceitos 

esclarecedores sobre o racismo e explica de forma pontual as três perspectivas de 

um racismo: individual, institucional e estrutural.  

O racismo individual é aquele que acontece através da relação do racismo 

com a subjetividade, surgindo como algo anormal ou patológico. Por meio dessa 

concepção “não haveria sociedades ou instituições racistas, mas indivíduos racistas, 

que agem individualmente ou em grupo” (Almeida, 2019, p. 36). Na definição 

estrutural, o racismo aparece como sendo parte da estrutura que aparece como 

centro para a subjetividade e também as instituições, ou seja, é “[...] uma 

decorrência da própria estrutura social, ou seja, do modo ‘normal’ com que se 

constituem as relações políticas, econômicas jurídicas e até familiares, não sendo 

uma patologia social e nem um desarranjo institucional” (Almeida, 2019, p. 50). E, o 

racismo institucional, vai acontecer a partir da relação com o Estado, resultado do 

funcionamento das instituições.  

A fala da Dona Dirce, é possível analisar, representa uma possibilidade da 

influência de uma série de fatores, como internalizações de estereótipos prejudiciais, 

pressão social e histórica bem como suas próprias experiências pessoais. Segundo 

Juliana, entre as exceções, o filho de Dona Dirce e ela própria não conseguiram, em 

alguns momentos de suas vidas, atender ao apelo da Dona Dirce: “eu tive meu 

primeiro namorado mesmo aos 14 anos de idade e era branco, mas o meu bisavô 

liberou o namoro” (Juliana, 2024). O ponto central da análise de Juliana sobre a 

preocupação racial de sua bisavó passa pela justificativa de que Dona Dirce temia 

que seus filhos sofressem preconceito, principalmente nos clubes sociais que a 

família frequentava naquela época: 

 

Toda minha família é ligada ao carnaval, daí a minha bisavó (que eu chamo de vó) não queria que a 
gente casasse ou namorasse com pessoas negras, porque a gente frequentava os clubes e lá ela 
dizia que as pessoas tinham preconceito. O clube Ficai não aceitava negros (as) (Juliana, 2023). 

 

Dona Dirce, por meio dessa preocupação racial, faz-nos avistar o ônus da 

colonialidade em seu corpo e em sua vida enquanto reprodução do legado colonial, 



99 

instaurado em toda sociedade brasileira, em uma compreensão de que ser branco 

pode ser identificado como uma “não raça” (Almeida, 2019). Para o autor, ser branco 

é uma construção social, mas, claro, com características físicas combinadas com 

benefícios sociais e privilégios.  

 

4.4.3 Dona Lurdes 

 

Mulher negra e avó de Juliana (chamada de mãe), hoje tem 72 anos de idade, 

espírita, trabalhou em um engenho de arroz como empacotadora e, devido a um 

problema de saúde grave nos olhos, aposentou-se. Dona Lurdes teve descolamento 

da retina e problemas de coração. Juliana (2023), com os olhos marejados e sem 

conter o choro, esclareceu: “isso é complicado, mexe no meu emocional”. Juliana 

ficou nesse momento profundamente emocionada, pelo fato de trazer essa questão 

da deficiência, que sempre resultou em preconceito e tristeza para a família:  

 

Chegamos à gordinha Lurdes. Com a mãe Lurdes eu tenho vínculo forte, sei lá. A mãe era 
empacotadora e teve um problema de saúde nos olhos e se aposentou. Ela é quieta. Ela não é 
racista. Eu sou mais parecida de personalidade com a avó Dirce e meu pai. Era submissa a avó 
Dirce. A mãe, ela sofreu bullyng a vida inteira por essa deficiência e a chamavam na escola de 
‘caolha’, ‘zouda’. Terminou que ela só estudou até o 5º ano (Juliana, 2024).  

  

Hoje em dia, moram juntas somente Dona Lurdes e Juliana, antes a dinda 

Maria morava com elas, atualmente, como diz Juliana (2023), “aparece só pra fazer 

bonito”. As palavras de Juliana deixam clara a relação conturbada com a dinda e o 

seu descontentamento com a mãe, Dona Lurdes, por não se posicionar frente à 

relação dela com a dinda, como também de se colocar contrária aos planos e 

possibilidades de futuro da Juliana: 

 

A mãe fica em cima do muro sobre a minha relação com a dinda Maria. Não apoia os meus planos, 
por exemplo, de morar em outra cidade: ‘quer que eu viva a depressão dela’. Eu fiz três processos 
seletivos de pós e comentei que se eu passasse na UFRGS eu teria que ir embora e a mãe ficou 
apavorada. Eu fico chateada com essa falta de apoio dela comigo, sobre as minhas decisões, sobre 
as coisas da minha vida. E, outra, ela quer que eu fique dentro de casa cuidando dela, sendo que ela 
está num processo de depressão. E ela não assume essa depressão. E ela quer que eu viva essa 
depressão dela, só que eu não sou dessa forma, eu vivo a vida rodando, eu não paro em nenhum 
lugar (Juliana, 2023). 

 

Embora sob momentos de conflitos, há entre elas uma relação de amor, 

porque, segundo hooks (2020, p. 5) “o amor precisa estar presente na vida de todas 

as mulheres negras, em todas as nossas casas”. 



100 

Imagem 13 – Juliana e Dona Lurdes 

 
Fonte: Rede Social Facebook (2022). 

 

Desse modo, pode-se dizer que é uma relação de cuidado e proteção de 

ambas as partes. Em 2019, Juliana ainda festiva pela sua aprovação para ingresso 

no Curso de Gastronomia na UFPEL, Dona Lurdes teve uma embolia pulmonar, 

sendo necessário que se internasse no hospital. Esse momento foi explicado, por 

Juliana, como desesperador:  

 

Eu surtei (silenciou e chorou). A mãe mesmo doente dizia: ‘eu não sei o que vai ser de ti quando eu 
morrer’. A mãe sempre tem essa preocupação, até porque ela acha que sou uma pessoa difícil de 
lidar, louca e brigona. E como sou assim complicada de lidar, ela acha que vou ficar sozinha, que o 
meu pai também vai sumir de vez. Ela sempre ouviu as pessoas dizendo e perguntando do porque 
ela me criar se nem filha dela eu era e também por eu ser assim, ‘pirada da cabeça’. Sou mesmo, 
então, porque eu chego à cara da pessoa e falo o que penso (Juliana, 2023). 

 

Juliana traz sentido de vida e existência através dessas mulheres: Dona Dirce 

e Dona Lurdes, como ela mesma proclama: “cada uma com seu jeitinho, são os 

amores da minha vida” (Juliana, 2024). 

 

  



101 

4.4.4 Dinda Maria 

 

Mulher negra e dinda de Juliana, Maria tem atualmente 52 anos, antes 

comerciária, hoje trabalha na escola Mario Quintana, na cidade de Pelotas. 

Conforme Juliana, com a dinda Maria, até 2012 havia uma relação tranquila, mas 

mudou quando ela teve seu filho, Fabio: “minha Dinda me comprava fraldas, me 

dava presente. A nossa relação ficou mais complicada depois de 2012, quando 

nasceu meu primo” (Juliana, 2023). Juliana admite que sentia ciúmes e, a partir daí, 

começaram os conflitos, inclusive com agressões físicas e psicológicas, de ambas 

as partes: 

 

Eu comecei com ciúmes e começou as brigas. Então, assim, eu não levo desaforo pra casa, e daí, 
esse meu jeito de gritar, ela nunca vai entender, só que eu concordo com a mãe, eu sou assim e não 
vou mudar. Se uma coisa está errada, está errada e daí eu falo. 

 

Esse tipo de relação, estabelecida com a dinda, teve como consequência um 

boletim de ocorrência policial por parte de Maria, em um dos momentos em que as 

duas agrediram-se fisicamente. No presente momento, como já referido, Maria não 

mora com Juliana e Dona Lurdes. Até hoje perdura esse tipo de relação entre elas, e 

Juliana justificava-se, ao dizer que ela não a aceita como é: “eu grito, eu falo mal, eu 

não fico quieta. A mãe diz: – A Juliana é assim” (Juliana, 2023).  

Por fim, as relações familiares não são somente um suporte emocional para 

Juliana, mas também uma base de suas identidades. Elas oferecem o suporte por 

meio do qual Juliana se relaciona com o meio e a posição que ocupa nele. Juliana, 

nesse movimento de interações familiares e de ocupar outros espaços formativos, 

apresenta imagens identitárias que podem ser olhadas como janelas, que refletem e 

mostram as suas experiências de vida e de escolarização. 

 

4.5 VIDAS CONECTADAS: UMA FAMÍLIA DE MULHERES NEGRAS 

 

A base familiar da Juliana foi/é edificada pelo cuidado dessas mulheres 

negras: “então, na verdade fui criada pelas três, mas quem mandava mesmo era 

minha bisavó quando era viva” (Juliana, 2023). Portanto, um movimento negro 

feminino, vidas interseccionadas pelo racismo e sexismo, porque “ser negra e 

mulher no Brasil, repetimos, é ser objeto de dupla discriminação, uma vez que os 



102 

estereótipos gerados pelo racismo e pelo sexismo a colocam no nível mais alto de 

opressão” (González, 1982, p. 97). No espaço doméstico de Juliana, esses 

marcadores transmitiram, para ela própria e para essas mulheres negras, matrizes 

de dominação que resultaram em opressões, como a pobreza, a fome e as 

violências que sofreram.  

Collins (2019) foi quem criou o conceito de matriz de dominação para justificar 

sobre como as opressões se desenvolvem e se articulam entre si, formando uma 

organização social que vai fortalecer os sistemas de dominação que constroem o 

poder hegemônico. No desenvolvimento da tese, esse conceito será melhor 

trabalhado, importante e necessário para se entender o resultado interseccional das 

opressões sofridas por Juliana. Também entendo que esse conceito oportunizou-me 

visualizar as estratégias empreendidas pela estudante no enfrentamento das 

intolerâncias sofridas durante seu percurso escolar e na sua vida. Ao destacar as 

interconexões entre raça, gênero e deficiência no contexto da vida de Juliana, 

consegue-se perceber que as opressões certamente colocaram um peso adicional 

sobre Juliana e nas mulheres de sua família. 

 As experiências dessas mulheres negras, que cuidaram e cuidam de Juliana, 

influenciaram a maneira como ela foi criada e revelam a dinâmica de como a sua 

família foi estabelecida. Em vista disso, Juliana, como parte dessa dinâmica familiar, 

foi afetada pelo entrecruzamento das tensões familiares, gerando conflitos e 

desentendimentos, dentro e fora de seu ambiente domiciliar. 

A dinâmica de uma família composta por mulheres negras é complexa, com 

variados fatores que certamente vão contribuir na sua construção e de como se 

movem ante os conflitos e desafios que acontecem dentro de casa. Nesse contexto, 

compreende-se que as relações familiares de Juliana têm um pressuposto 

matriarcal, porque está associada a uma estrutura de organização social onde a 

mulher é a unidade central, ou seja, as mulheres têm um papel predominante na 

família e na comunidade. 

 

  



103 

Imagem 14 – Dona Dirce, Juliana, Dinda Maria, Dona Lurdes e Juliana 

 

Fonte: Rede social Facebook. 

 

Oyewùmí (2019) intercede que o matriarcado seja visto como poder de 

continuidade da família, o poder de decidir estaria sob o controle das mulheres. E, 

nesse viés, deve-se levar em conta os interesses comuns nascidos de uma 

experiência compartilhada e não apenas de laços consanguíneos. A função e 

atuação das mulheres aconteceriam diante da presença ou não do marido e/ou pai. 

Lélia Gonzalez, em sua obra Lugar de Negro, publicado em 1982, em colaboração 

com Carlos Hasenbalg, aponta a discussão do papel central das mulheres negras 

nas comunidades afro-brasileiras, como também a responsabilidade familiar 

assumida por elas, desafiando, desse modo, as estruturas patriarcais. Ampliando 

esse pensamento, conforme Gonzalez (2020), foram as mulheres negras que 

educaram, sociabilizaram e localizaram socialmente toda uma nação. 

Ante o exposto até aqui, aponta-se que, como uma das possíveis razões 

pelas quais essa família de mulheres negras experimenta e lida com os conflitos, 

passa pelo aprofundamento e conhecimento do conceito de interseccionalidade, que 

significa uma conexão de expressões, sentimentos, preconceitos e opressões.  

 

O pensamento interseccional nos leva a reconhecer a possibilidade de 
sermos oprimidas e de corroborarmos com as violências. Segundo o 
professor Cristiano Rodrigues, além disso, a interseccionalidade estimula o 
pensamento complexo, a criatividade e evita a produção de novos 
essencialismos (Akotirene, 2019, p. 45). 

 



104 

Isso ficou evidente nas narrativas de Juliana, quando sugere que cada uma 

dessas mulheres tem a sua própria história, personalidade e experiências de vida. 

Quando Juliana diz que: “a mãe (Dona Lurdes) sempre quer mandar em mim. Eu 

falei de morar em outra cidade caso eu aprovasse em alguma pós e ela já ficou 

contrariada, achando que não daria”. As discordâncias familiares muitas vezes são 

resultado de indícios que revelam uma disputa de poder, autoridade, de 

inconscientemente colaborar com a permanência de preconceitos, como também a 

luta pelos recursos, como o alimento, a saúde e a educação, que se constituem 

fatores de sobrevivência em determinado espaço familiar.  

O entrecruzamento, que nasce dos marcadores de raça, gênero e deficiência, 

sugere as tensões mais profundas que decorrem das pressões e das injustiças 

enfrentadas por elas enquanto mulheres negras, tais como: o analfabetismo da 

bisavó Dirce, a preocupação constante da Dona Dirce quanto à família sofrer 

racismo, na busca pelo alimento, pelo sustento familiar, nas dificuldades ante a 

deficiência de Juliana e a discriminação social e escolar gerada, do abandono 

materno, do distanciamento paterno, das violências físicas e emocionais, das 

dificuldades de aprendizagem e da discriminação racial, que se constituíram 

presenças na vida de Juliana.  

Nota-se que a presença dessas mulheres em sua vida também lhe trouxe 

uma riqueza de experiências e possibilidades. Foram mulheres construtoras de um 

espaço familiar engendrado da forma como foi possível ser organizado. Nessa 

dinâmica familiar, elas foram criando senso de identidade e pertencimento que se 

mostraram fundamentais para a que a família tivesse condições em face das 

múltiplas adversidades que tiveram/tem que enfrentar.  

Em vista disso, reforçam-se as reflexões que apontam que as pressões 

externas e as expectativas sociais impostas pelo cotidiano nascem como um dos 

fatores que favorecem para um ambiente emocionalmente prejudicado dentro de 

casa. Desse modo, Juliana, pertencente a um ambiente familiar nessas condições, 

sugere em uma das suas falas: “Lá em casa sempre teve briga e briga. A mãe diz 

que tenho gênio forte e brigona, mas também não é só eu. Eu acho que às vezes 

não é somente eu, é todo mundo se metendo e brigando” (Juliana, 2024). A 

perspectiva de ser brigona, ter gênio forte e demais afirmações também deve ser 

encarada não como uma herança familiar, na genética do grupo, mas como 

socialmente construída, a partir do enfrentamento interior e exterior, cujo cotidiano 



105 

das relações está conjugado a enfrentamentos que são históricos e, ainda, 

permanentes. 

Lélia Gonzalez (2020) direciona, no sentido de não se esquecer a questão 

racial, existente dentro de um sistema ideológico de dominação, que tenta apagar e 

aniquilar a condição de humanidade. Fanon (2008) contribui também para que se 

possa compreender as violências e os enfrentamentos através de um olhar na 

perspectiva dos mecanismos psíquicos inconscientes que sugerem uma explicação 

pela superioridade atribuída ao colonizador pelo colonizado. Diante da conexão dos 

referidos pensamentos, pode-se capturar uma justificativa de que a ideia de 

mulheres negras brigonas pode se dar como resultado empreendido continuamente 

no combate à opressão racial e de gênero, porque são mulheres que, apesar das 

adversidades impostas pelo racismo estrutural e o patriarcado, afirmam-se como 

protagonistas na sociedade e desafiam a invisibilidade social. 

Por fim, faz-se importante destacar que, mesmo diante das opressões vividas, 

Juliana não se retrata como vítima, ao contrário, coloca-se combativa diante das 

violências sofridas: “eu não me entrego, eu vou e luto sempre. Eu sou uma mulher 

negra, mas não tenho medo de ir à luta” (Rede social Instagram, 21/03/2022). Nesse 

sentido, Sueli Carneiro (2018), em suas obras, sustenta a ideia de Juliana, quando 

refuta a narrativa de vitimização, argumentando que esse aspecto pode ser algo 

reducionista e até mesmo pode ajudar a perpetuar estereótipos negativos sobre 

mulheres negras. Em vez disso, a escritora propõe um pensamento que reconheça a 

autonomia das mulheres negras e o quanto elas fazem e representam para a 

sociedade. 



106 

 

  

C
A

P
ÍT

U
LO

 5
 

IM
A

G
EN

S 
ID

EN
TI

TÁ
R

IA
S 

 



107 

5 IMAGENS IDENTITÁRIAS 

 

Os percursos de Juliana encontram-se como um mosaico de influências, que 

vão desde o orgulho de sua capacidade de superação até a força das mulheres 

negras que vieram antes dela. A construção das suas imagens identitárias é um 

processo dinâmico e complexo, que envolve a interação de várias forças sociais, 

históricas, culturais e pessoais. Quando se dialoga com as questões das identidades 

de Juliana, pensa-se na necessidade de caracterizar o que seria o “outro”. Embora, 

neste estudo, o objetivo não seja fazer uma discussão específica, acho importante 

explicitar o que penso sobre essa questão. Nesse sentido, segundo Skliar (2003), o 

outro pode ser pensado sempre como exterioridade, como alguma coisa que não 

somos. Mas há também a mesma dualidade apontada em termos de interioridade, 

quer dizer, que esses outros também podem ser nós. Ao situarmos, nesta tese, o 

outro em Juliana, podemos dizer que: 

 

O outro já foi suficientemente massacrado. Ignorado. Silenciado. 
Assimilado. Industrializado. Globalizado. Cibernetizado. Protegido. Envolto. 
Excluído. Expulso. Incluído. Integrado. E novamente assassinado. 
Violentado. Obscurecido. Branqueado. Anormalizado. Excessivamente 
normalizado. E voltou a estar fora e a estar dentro. A viver em uma porta 
giratória. O outro já foi medido demais para que tornemos a calibrá-lo em 
um laboratório desapaixonado e sepulcral (Skliar, 2003, p. 29). 

 

Portanto, as identidades de Juliana partem da forma como ela se vê, mas ao 

mesmo tempo ficamos atentas à maneira como ela transita pelos caminhos de como 

os “outros” tentam defini-la. Esse olhar mais amplo, concebido através da estudante, 

explica-se, até porque, para Skliar (2003), esses “outros” também podem ser a 

própria Juliana. A estudante, quando aponta uma imagem interiorizada e definida 

através do externo, aquilo que vem dos “outros”, sinaliza para que se criem 

estereótipos que acabam por ser instituídos como verdades da sua subjetividade e 

da sua dinâmica plural de identidades.  

Em agosto de 2023, em um dos nossos encontros, Juliana deixou explícito 

que, por muito tempo, não se deu conta de qual espaço ocupava na sociedade, 

sobre como a questão racial e de outros marcadores sociais lhe pareciam, em 

diferentes momentos, distantes de sua própria percepção, do seu lugar de mulher e 

da sua condição de se mobilizar para desenvolver suas capacidades cognitivas e 

emocionais: “fui me dar conta dessas coisas de raça e gênero só depois, na 



108 

faculdade” (Juliana, 2023). Essas questões “esconderam-se” de Juliana, 

contribuindo para que ela não identificasse as dimensões que a 

construíram/constroem. 

Com isso, Juliana, para “perceber-se negra”, como ela mesma afirmou, 

precisou de um tempo de compreensão da sua invisibilidade de pertencimento, 

afinal os marcadores sociais de raça, gênero e deficiência estiveram presentes 

nesse seu processo de construção identitária, e, interconectados, produziram 

opressões, como o racismo, o capacitismo e o sexismo na sua vida pessoal e 

escolar, conforme é explicitado durante toda a tese. Por conseguinte, neste estudo, 

raça, gênero e deficiência são conceitos que se afirmam como construção social, 

histórica e política. Sem a intenção de hierarquizar esses determinantes, Nunes 

(2023, p. 343) afirma que:  

 

[...] no bojo da luta por uma sociedade mais justa, os determinantes da 
classe social tornaram-se insuficientes para compreender que, talvez, os 
níveis de opressão diferenciam-se pela tenacidade como corpos são 
classificados pela violenta métrica das diferenças, em especial da raça. 

 

Juliana explica essa questão racial quando diz: 

 

[...] sou negra clara, como já te falei os meus pais biológicos são negros mais escuros. Fenótipo que 
gente chama não é? E, também eu nem me dava conta dessas coisas de raça e gênero. Essas 
coisas sabe, nem era comentado naquela época que eu fui me criando, a não ser pela minha bisavó, 
que te falei que só chamava nossa atenção pra que nós não namorássemos ou casássemos com 
gente preta. Na escola e tudo mais não ouvia falar e até eu nem sabia dessas coisas. 

 

Juliana aproxima-se de Simone de Beauvoir, quando afirmou que a “gente 

não nasce mulher”, mas que a gente se torna. Gonzalez (1988d, p. 2) retomou essa 

linha de pensamento, no sentido da questão racial, anunciando: “a gente nasce 

preta, mulata, parda, marrom, roxinha, etc., mas tornar-se negra é uma conquista”. 

Para Juliana, o tempo de vida escolar e acadêmica trouxeram-lhe conhecimentos 

necessários para voltar-se às suas condições de mulher negra com deficiência. 

Aspectos esses que estão completamente vinculados à construção de sua 

identidade: “na faculdade agora é que eu comecei entender melhor sobre ser negra 

e tudo mais. Por isso estou dizendo que fui saber faz pouco essas coisas de raça, 

sobre inclusão, essas coisas sabe?” (Juliana, 2023).  

Quando Juliana se diz brigona, conforme evidenciado anteriormente, traduzo 

esse comportamento por uma briga pelo seu espaço, por uma briga para nunca se 



109 

deixar definir pelos outros, por uma briga por ser ela mesma e ter seu lugar em uma 

sociedade que sistematicamente a silenciou: “as pessoas tem mania de dizer que eu 

sou geniosa e que falo pelos cotovelos mas se eu não falo por mim quem vai falar 

não é?” (Juliana, 2023). Essa briga sugere-se ser uma boa briga de luta e de se 

posicionar enquanto protagonista de um devir que, histórica e socialmente, anuncie 

liberdades.  

De um modo geral, a ideia de identidade vai se referir à forma como os 

indivíduos e grupos se percebem, e, ao considerarmos a visão de como 

somos concebidos pelos outros, as imagens de controle vão se fazer presentes. 

Portanto, as imagens externas na vida de Juliana, segundo Collins (2019), 

posicionam-se como imagens de controle, que em conexão produziram/produzem as 

opressões vividas pela estudante. Juliana (2023) se autodefine como:  

 

Então, a minha descrição é baixinha, gorda, uma mulher negra, mas eu sou forte, vou atrás do que eu 
quero, mas as pessoas me veem como uma mulher negra brigona como eu sou de bater-boca daí 
acham que sou também agressiva. Então é isso, sempre me viram como uma negra brigona e louca. 

 

Imagem 15 – Apresentação de Juliana no perfil de sua rede social 

 

Fonte: Rede social Facebook. 

 

Essa fala da Juliana fez-se indispensável para eu apontar aqui a possibilidade 

de uma reflexão mais profunda sobre o processo identitário, que se encontra no 

âmbito do debate das pesquisas que escolhem a História de Vida como pressuposto 

metodológico. Juliana, como visto acima, autodefine-se na rede social trazendo 

várias de suas características, embora, nesse momento, não deixe explícito a 

questão da identidade racial, mas, como ela mesma afirmou: “antes eu nem sabia 

dessas coisas de raça [...]” (Juliana, 2023). Assim, as imagens identitárias que 

             

 

 

 



110 

emergem da narrativa de Juliana: “eu sou uma mulher negra e sempre busco 

novidade. Eu sou participativa nos lugares. Eu tenho vontade de ir atrás do que eu 

quero só que é difícil sabe, eu tenho as minhas dificuldades e defeitos também”, vão 

desafiar as noções fixas e monolíticas de uma única identidade.  

Nesse contexto, Stuart Hall (2006) e Patrícia Hill Collins (2019) permitem-me 

adentrar nas nuances dessa construção identitária, iluminando as intersecções de 

raça, gênero e o modo de ser e estar no mundo de Juliana. Em tais circunstâncias, 

a identidade aparece como um fenômeno fluido e em constante transformação. Ela 

se afasta das noções essencialistas e imutáveis até porque vai se “situar em um 

lugar de contínua construção considerando as representações culturais, os 

discursos e as ações, as práticas sociais” (Hall, 2006, p. 7). O autor argumenta sobre 

isso ao dizer: 

 

[...] O que denominamos ‘nossas identidades’ poderia provavelmente ser 
melhor conceituado como as sedimentações através do tempo daquelas 
diferentes identificações ou posições que adotamos e procuramos ‘viver’, 
como se viessem de dentro, mas que, sem dúvida, são ocasionadas por um 
conjunto especial de circunstâncias, sentimentos, histórias e experiências 
única e peculiarmente nossas, como sujeitos individuais. Nossas 
identidades são, em resumo, formadas culturalmente (Hall, 2000).  

 

Quando Juliana afirma que sempre “me viram como uma negra brigona e 

louca” (Juliana, 2023), Hall (2000, p. 111-112) amplia nosso olhar nessa direção: 

 

[...] o ponto de encontro, o ponto de sutura, entre, por um lado, os discursos 
e as práticas que nos tentam ‘interpelar’, nos falar ou nos convocar para que 
assumamos nossos lugares como os sujeitos sociais de discursos 
particulares e, por outro lado, os processos que produzem subjetividades 
que nos constroem como sujeitos aos quais se pode ‘falar’. 

 

Com Juliana, vislumbra-se o movimento de uma identidade que a todo tempo 

é negociada, contestada e reinventada: 

 

Eu sou assim posso até estar bem em um dia, mas em outro ruim. Posso ser negra, gorda e com os 
meus defeitos e meus limites, mas mesmo assim procuro ir atrás do que eu quero porque ninguém 
me vê como eu sendo capaz, e eu mostro sempre que sou, tanto é verdade isso que eu consegui a 
duras penas me formar no IFSUL e agora vou me formar na UFPEL. Ninguém, nem lá em casa eu 
acho acreditavam que ia ser capaz. Então, pra mim isso mostra a minha luta e coloca por terra o que 
eles dizem (Juliana, 2023). 

 

Juliana também menciona os estereótipos que lhe são impostos. De acordo 

com Collins (2019, p. 136), os estereótipos servem como uma forma de fazer com 



111 

que as injustiças sociais que recaem sobre determinado grupo pareçam “naturais, 

normais e inevitáveis na vida cotidiana” (Collins, 2019, p. 136). Esses estereótipos 

são combatidos e contestados por Juliana por meio de afirmações de suas 

identidades plurais (mulher, negra, deficiente, carnavalesca, religiosa, ativista, filha, 

aluna etc.) e suas inserções em refúgios alternativos. Dessa maneira, quando 

Juliana afirma-se em suas identidades, vai sinalizar também as contradições e as 

complexidades inerentes à sua existência. 

 

5.1 IMAGENS QUE CONTROLAM 

 

Em consenso com a concepção de que a interseccionalidade é observada e 

entendida a partir de relações de poder, faz-se necessário e importante relacionar as 

imagens identitárias de Juliana, sob a luz do conceito de “imagens de controle” 

desenvolvido pela autora Patrícia Collins (2019). Essa ideia conceitual foi resultado 

do Feminismo Negro, usado também por bell hooks (2017). Collins, na obra Black 

Feminista Thought (Pensamento Feminista Negro: Conhecimento, Consciência e a 

Política do Empoderamento), abordou os processos de construção dos estereótipos, 

das imagens e dos espaços de que as mulheres negras (ou outros grupos 

subalternizados) naturalmente fazem parte.  

Nessa mesma perspectiva, Lélia Gonzalez (1984) também fala sobre as 

opressões múltiplas de gênero, raça e classe que incidem na vida das mulheres 

negras. Assim, para essa autora, três noções de mulheres negras foram constituídas 

na sociedade brasileira: a mãe preta, a empregada doméstica e a mulata. Lélia 

Gonzalez (1984) pondera que essas e outras imagens de controle são 

constantemente atualizadas e vão ser responsáveis em propiciar inúmeras 

violências sobre corpos negros, com a intenção de manter a subalternidade das 

mulheres negras, desde a época colonial. 

Patrícia Hill Collins (2019), ao considerar as opressões vivenciadas pelas 

mulheres negras, apresentou as seguintes imagens de controle: a mammy, que 

seriam aquelas mulheres que se dedicam a cuidar dos outros, a matriarca negra, a 

mãe dependente do Estado (welfare mother), mulheres que, por exemplo, recebem 

benefícios sociais e jezebel/prostituta/hoochie (Collins, 2019). Para a autora, essas 

imagens é que vão buscar não só regular o comportamento dessas mesmas 

mulheres, mas a forma como a sociedade vai fazer a sua leitura sobre elas. 



112 

Segundo Collins (2019), as imagens de controle incidem sobre todos os 

grupos sociais, mas são sempre nocivas às mulheres negras, visto que esse grupo 

social está exposto a múltiplas opressões. As imagens de controle evidenciam a 

importância das ideias representativas e mostram o seu poder de funcionamento. 

Nesse sistema, a vigilância aparece como sinônimo de controle e vai transitar de 

modo externo e interno. Externamente, anuncia-se quando as pessoas percebem as 

mulheres negras a partir de “imagens de controle” (Collins, 2019).  

O lugar estigmatizado e alocado a Juliana foi/é marcado pelas imagens de 

controle: “negra louca brigona”. Essas imagens, quando passam a fazer parte do 

repertório identitário de Juliana, acionam imagens externas, que se transformam em 

estereótipos. Os estereótipos estarão disponíveis para dar continuidade a um 

sistema social e político de racismo, violências e discriminações, na sua existência. 

Por conseguinte, as imagens de controle acima citadas, na vida de Juliana, vão 

surgir como uma dimensão ideológica das estruturas dominantes, compreendidos 

sempre de forma interconectadas (Collins, 2019). 

Nas sucessivas conversas que tivemos, ficou-me evidente o quanto Juliana 

internalizou imagens externas, quando diz: “eu digo mesmo na cara. Eu sou assim 

não adianta, até a mãe sempre diz que sou assim brigona, que sou geniosa” 

(Juliana, 2023). Essas Imagens de controle certamente contribuíram para que, 

muitas vezes, Juliana se sentisse inferiorizada diante das outras pessoas: “por isso 

que eu falo sempre, eu sou da luta, porque, se eu vou depender dos outros, eu 

estou ralada. Então, eu fico triste, mas depois já me levanto” (Juliana, 2023).  

Para Bueno (2020), as imagens de controle estão integradas em uma 

ideologia de dominação baseada em uma lógica de poder que manipula, nomeia e 

caracteriza significados às vidas das mulheres negras. No momento em que Juliana 

diz: “vivem me chamando disto e daquilo, em casa também, a mãe mesmo fala” 

(Juliana, 2023), compreende-se que essas imagens estereotipadas que os “outros” 

pensam e impõem a Juliana vão movimentar um sistema opressivo. Sistema esse 

que vai ser a garantia na continuidade dos processos de exclusão e silenciamento 

histórico e social. Um sistema de opressão, que vai “extrair muito de sua força da 

aquiescência de suas vítimas, que aceitaram a imagem dominante de si mesmas e 

são paralisadas por um sentimento de desamparo” (Murray, 1987, p. 106). 

A objetificação é um conceito que se relaciona a essa ideia de como a mulher 

negra é vista como o outro ou pelo outro. Essa visão é tão “eficiente” no processo 



113 

propulsor de estigmas que a estudante parece participante das próprias opressões 

que lhe são impostas: “a mãe diz sempre que eu gosto de uma briga e pior que eu 

brigo mesmo” (Juliana, 2023), ou seja, a estudante de certa maneira acaba se 

colocando dentro das afirmações externas. A objetificação, então, articulada ao 

processo das diferenças (que nos constituem em nossas individualidades como 

humanos), cria uma organização hierárquica binária, informando o que chamamos 

de matriz de dominação (Collins, 2019).  

Para Collins e Bilge (2021), a matriz de dominação relaciona-se aos níveis de 

poder, controle, opressão. É a maneira como essas imagens operam no interior dos 

sistemas interligados. Então, a matriz de dominação vai ser a forma como as 

imagens de controle vão transitar por dentro dos sistemas de raça e gênero (Collins, 

2019), bem como das capacidades individuais que nos diferenciam ante 

(des)igualdades sociais. Nesse sistema social hierárquico de exclusão, essas 

imagens tendem a ser mantidas enquanto pretexto ideológico organizados e criados 

para preservar, nos percursos de vida e escolar de Juliana, uma dinâmica 

interseccionada de opressões. Fanon (2008), com olhar análogo, formulou a 

dimensão ontológica da linha abissal, a zona do não ser que ela cria, ou seja, a 

coisa em que o colonizado é transformado. A zona do ser e a zona do não ser. 

hooks (2019a), em Olhares Negros, chama a atenção para que se questionem 

padrões, representações de imagens, para que se busque modificá-las.  

A autora mostra que, no momento que essas imagens são modificadas, o 

corpo negro vai conseguir modificar o jeito como ele mesmo se vê, bem como é 

percebido. As imagens de Juliana como “louca” e “brigona” tensionam, em meu 

entendimento, para que ela, enquanto mulher negra com deficiência, seja mantida 

sob forma de objetificação, resultando no “outro” da sociedade. Fato esse mostrado 

em muitas de suas narrativas: “eu falo mesmo e brigo, esse é o meu jeito. As 

pessoas quando me tiram do sério eu devolvo o desaforo daí ficam dizendo que sou 

tampinha e agressiva” (Juliana, 2023). Momentaneamente, uma das explicações, a 

ser considerada, sobre esse tipo de comportamento, é que se trata de um 

mecanismo de afirmação, que se estabelece como uma resposta àqueles(as) que a 

desafiam ou não a respeitam.  

Quando Juliana diz que “a mãe disse sempre que eu sou assim mesmo, que 

eu falo alto, grito e falo mesmo, eu me defendo ora, sou gente não é?”. Esta 

afirmação, “sou gente não é?”, é a máxima entre processos refletidos e irrefletidos 



114 

de que os preconceitos e discriminações são desumanizadores. Se afirmar e 

reafirmar como gente é lutar, brigar, tornar-se rotulada por denominações que 

invertem a lógica da violência. Césaire (2020), categoricamente, afirma que não 

existe violência maior que a colonial, aquela que produz uma humanidade universal 

e reduz outras pessoas a sub-humanidades ou humanidade alguma.  

Conforme Audre Lorde (2007), a raiva pode ser considerada uma reação ao 

racismo e vai se dar como uma força motriz para apagar o passado. A autora só faz 

um alerta, para que essa raiva não seja mostrada apenas de uma maneira 

destrutiva. No caso de Juliana, essa questão está presente em suas falas no 

momento que ela percebe os limites de ser humano e de como o desenvolvimento 

de si nunca estará pronto e perfeito: “eu tenho orgulho da mulher que eu me tornei, 

mesmo não sendo perfeita. Ninguém é perfeito mesmo” (Juliana, 2023). A raiva, 

para Lourde (2007, n. p.), pode ser:  

 

[...] uma fonte termal fervente que pode entrar em erupção a qualquer 
momento, saindo da minha consciência como um incêndio na paisagem. 
Como treinar essa raiva com precisão, em vez de negar, tem sido uma das 
principais tarefas da minha vida. 

 

Este exercício de Lourde (2007), de “treinar” os sentimentos que se mostram 

destrutivos, tem sido um desafio permanente para Juliana. Diante dessa mesma 

ideia, Chimamanda Adichie (2015) faz uma advertência para lembrarmos que, ao 

rotular uma mulher negra pelas suas falas de “agressiva”, nós a estaríamos 

desumanizando. Para a autora, descrever uma mulher dessa forma colabora para 

uma abordagem de cunho discriminatório:  

 

Não faz muito tempo, escrevi um artigo sobre o que significa ser uma jovem 
mulher em Lagos. Um conhecido disse que havia muita raiva no texto, que 
eu não deveria ter me expressado com tanta raiva. Mas eu não via razão 
para me desculpar. É claro que eu estava com raiva. A questão de gênero, 
como está estabelecida hoje em dia, é uma grande injustiça. Estou com 
raiva. Devemos ter raiva. Ao longo da história, muitas mudanças positivas 
só aconteceram por causa da raiva. [...] Percebi cautela no tom do sujeito, e 
sabia que seu comentário sobre a minha raiva tinha a ver não só com o 
artigo, mas também com minha personalidade. A raiva, o tom dele dizia, 
não cai bem em mulheres. Uma mulher não deve expressar raiva, porque a 
raiva ameaça (Adichie, 2015, p. 23).   

As mulheres devem ter raiva, diz Adichie (2015, p. 15).  

 



115 

Eu estou com raiva. A construção de gênero do modo como funciona 
atualmente é uma grave injustiça. Todos nós deveríamos estar com raiva. Esse 
sentimento, a raiva, é importante historicamente para as transformações sociais 
positivas. 

 

Ancoro-me nessa autora para compreender que os momentos de sofrimento, 

de raiva, e aqueles em que Juliana se protege, fazem parte do seu processo 

identitário. Segundo Bueno (2017), a raiva e a agressividade encontram-se de mãos 

dadas com o olhar do outro. A autora coloca em conexão a raiva e o medo: 

 

Temos raiva do número de mulheres negras que morrem em razão do 
racismo, temos raiva da falta de acesso à educação para o povo negro, temos 
raiva dos estereótipos violentos sobre os nossos corpos, temos raiva de ter 
nossas potencialidades limitadas por construções sociais excludentes. 
Nossas raivas são genuínas e catalisadoras de mudanças tamanhas que são 
capazes de alterar profundamente a ordem das coisas. Portanto, são 
deslegitimadas por essa imagem tacanha de uma agressividade sem razão 
(Bueno, 2017, s/p). 

 

Em uma sociedade que a todo instante diz quais mulheres necessitam ser 

mais controladas, não se deve reduzir os sentimentos de Juliana a uma raiva 

agressiva. A raiva de Juliana não se conecta a um lugar pejorativo, mas se encontra 

no âmbito do que Paulo Freire (1970), no livro Pedagogia do Oprimido, fala sobre a 

“justa raiva”: uma resposta legítima dos oprimidos ante as injustiças sofridas ao 

longo da vida. Para o autor, então, a “raiva” que Juliana aciona em sua defesa não 

vai ser percebida como algo irracional ou negativo, mas sim como uma força 

transformadora, capaz de impulsionar as suas lutas. Essa “raiva” de Juliana, quando 

canalizada de maneira consciente e crítica, pode se tornar uma potente ferramenta 

de emancipação, unindo-a às demais pessoas que são colocadas à margem 

socialmente, isto é, uma raiva nesse sentido “permite que os oprimidos não apenas 

reconheçam sua condição, mas também atuem para transformá-la radicalmente 

(Freire, 1970, p. 44). 

 

5.2 A AUTODEFINIÇÃO EM JULIANA: A INTERSECCIONALIDADE, A 

CULTURA E AS DUALIDADES DE PENSAMENTO  
 

Nesse movimento existencial, Juliana se constitui, porque a sua presença se 

dá em uma sociedade que a todo instante classifica, nomeia e coloca, numa 

dualidade do que é certo ou errado, branco ou negro, bom ou ruim, louco ou normal. 



116 

A própria Juliana, talvez imersa nas intencionalidades da branquitude, nomeia-se 

como “clara”, em uma tentativa de se reposicionar em sistemas classificatórios. 

Assim, adentra em um pensamento binário quando diz “eu sou negra mais clara e a 

Cátia e o meu pai biológico são mais escuros” (Juliana, 2023). 

Esses elementos, em dicotomia, vão ao encontro do que Collins (2019) e 

Bueno (2020) nomeiam como pensamento binário. Esse pensamento dual, então, 

vai se estabelecer como base da manutenção e da organização das imagens de 

controle. Sendo assim, o principal mecanismo de resistência às imagens de controle 

seria a autodefinição (Collins, 2019, p. 151) e a autoavaliação. Esses conceitos 

definem-se como: 

 
Autodefinição envolve desafiar o processo de validação do conhecimento 
político que resultou em imagens estereotipadas externamente definidas da 
condição feminina afro-americana. Em contrapartida, a autoavaliação 
enfatiza o conteúdo específico das auto-definições das mulheres negras, 
substituindo imagens externamente definidas com imagens autênticas de 
mulheres negras (Collins, 2016, p. 102). 

 

Para autora, nesse processo, a mulher negra se torna sujeito de sua própria 

narrativa, rejeitando as imagens distorcidas e reivindicando o direito de se 

autodefinir e se representar em toda sua plenitude: “eu sempre procuro participar de 

tudo porque daí é um jeito de aprender e sempre eu que vou atrás porque as 

pessoas quase sempre nem convidam a gente” (Juliana, 2023). Ao longo da história, 

“as mulheres negras têm desafiado o complexo de opressões que articula o controle 

de seus corpos e de suas vidas para produzir uma percepção autônoma e política a 

respeito de si mesmas” (Bueno, 2019, p. 124).  

Através das lentes de Hall (2000) e Collins (2019), temos o indicativo de que 

as contradições fazem parte do percurso identitário, até Juliana se autodefinir. 

Juliana, ao se colocar como: “sou negra e lá em casa foi sempre uma casa de 

mulheres pretas. Mulheres fortes, a gente não se abala por qualquer coisa”, 

reivindica e celebra a sua negritude, confrontando os sistemas de opressão racial 

que historicamente buscaram/buscam apagar, inferiorizar e marginalizar as 

identidades negras. 

De acordo com Collins (2019), compreende-se que a constante busca de 

Juliana por se autodefinir apresenta-se como uma prioridade para que as imagens 

de controle sejam alteradas. Juliana, quando toma a iniciativa de se autodefinir e se 

apresentar de forma autêntica: “eu sou assim [...]”, caracteriza uma tentativa de 



117 

confrontar as imagens negativas que lhe são impostas pelos sistemas de poder. 

Algumas dessas imagens são resultados do seu próprio sistema de poder familiar. 

Por isso, a autodefinição é um mecanismo fundamental no combate às percepções 

externas de uma identidade que resultaria como fixa e absoluta.  

Logo, o dinamismo identitário de autodefinição de Juliana vai se relacionar 

profundamente com a multiplicidade de imagens: “eu sou uma pessoa participativa, 

eu amo o carnaval, as coisas da minha religião, eu sempre estou em bastantes 

coisas e nem me canso” (Juliana, 2023).  

Juliana busca sua forma de ser e estar no mundo e, enquanto mulher negra 

deficiente, respalda e justifica alguns conceitos, como o de raça, apropriadamente 

tratado por Munanga (1999) como uma construção social, política e histórica. Tal 

autor reforça a ideia de que raça é utilizada para justificar desigualdades e 

hierarquias sociais, já o conceito de gênero, explorado por bell hooks, no livro 

Feminist Theory: From Margin to Center (1984), também é uma construção social 

que define e limita o papel das mulheres na sociedade. A autora argumenta que o 

patriarcado e a dominação masculina são mantidos por meio dessas construções de 

gênero, que perpetuam a opressão das mulheres.  

E, interconectado a esses marcadores, tem-se a deficiência. Débora Diniz 

(2012) a apresenta igualmente como uma construção social que vai além das 

limitações físicas ou intelectuais de um indivíduo. Com Juliana, o conceito de 

deficiência se apresenta como um aspecto sociológico. Aproximamo-nos do modelo 

social que é aquele que vai definir “a deficiência não como uma desigualdade natural, 

mas como uma opressão exercida sobre o corpo deficiente” (Diniz, 2012, p. 19). Isto 

é, a deficiência “não deveria ser matéria exclusiva dos saberes biomédicos, mas 

principalmente de ações políticas e de intervenção do Estado” (Diniz, 2012, p. 19).  

Olhar de forma conectada para esses marcadores sociais é trazer um 

movimento que se contrapõe aos processos de exclusão. São “fronteiras da exclusão 

que aparecem, desaparecem e voltam a aparecer se multiplicam; se disfarçam; os 

seus limites se ampliam, mudam de cor, de corpo, de nome e de linguagem” (Skliar, 

2012), mas estão sempre por aí. Desse modo, Juliana está inserida num contexto em 

que se presencia a combinação entre o que é semelhante e o que é diferente, 

favorecendo um olhar sobre as culturas negras(s) ou a sua negação. 

Juliana propicia um entendimento de que “foi necessário ultrapassar o senso 

comum para uma interpretação do significante negro e as suas tradições e 



118 

expressões culturais” (Hall, 2003, p. 317-330). O resultado desse pensamento foi a 

evidência de uma Juliana multifacetada. A sua presença no mundo é entrecortada 

pelas culturas e pelas identidades que perpassam por quem ela é, de onde ela vem 

e como ela é vista. Essa dinâmica é uma conjugação entre o que está previamente 

determinado e as suas práticas cotidianas, bem como possíveis insurgências 

identitárias e emancipatórias. Nesse sentido, Juliana inspira para que se defendam 

as culturas negras deficientes femininas dentro de uma perspectiva decolonial, que 

são aquelas que conseguem mexer com a cultura epistêmica dos conceitos e da 

sociedade, levando a um embate ante a ideia de estratificação, colonização e 

dominação de um padrão de cultura e do protótipo conceitual.  

Logo, ao compreender os espaços identitários e culturais nessa perspectiva, 

consegue-se dar luz a uma identidade política de Juliana. A participação de Juliana 

em movimentos sociais, grupo religioso e grupo político possibilita e dá sentido à 

concepção de coletividade. Um coletivo que é perpassado por culturas 

afrodiaspóricas que trazem em si a possibilidade de a própria Juliana empreender 

resistências, inclusive aquelas que não são capturáveis pela lógica do racismo e das 

epistemologias mestras do modelo moderno-ocidental. Por isso, Juliana corrobora 

uma cultura presente nas suas experiências, através da “tecnologia do povo ‒ 

corporeidade, artesania, saberes ‒ de dentro para fora, constituindo uma voz 

autônoma, política e simbolicamente diversa” (Sodré, 2017, p. 20).  

Cada uma das identidades de Juliana tem suas próprias características e 

problemas, mas, quando essas identidades se unem, as dificuldades se fortalecem. 

A possibilidade de entender como essas interseccionalidades afetaram e afetam a 

vida de Juliana permite compreender os vários tipos de discriminação e 

exclusão que enfrenta, bem como as táticas usadas por ela. São técnicas com as 

quais que Juliana se ampara, resiste e se recupera.  

Por isso, trouxe para o corpo deste texto a discussão sobre a 

interseccionalidade das estruturas de raça, gênero e deficiência, na perspectiva da 

cultura negra, declarada por Juliana. Em tudo e em todos existe cultura. Ao não 

pensar dessa forma e ao “não politizarmos a raça e a cultura negra fatalmente 

cairíamos nas malhas do racismo e também do mito da democracia racial” (Gomes, 

2003b, p. 78). O termo “interseccionalidade” foi atribuído a Kimberlé Crenshaw, 

como já foi mencionado. A ideia de interseccionalidade se refere a formas 

particulares de opressão, que vão agir em conjunto na produção de injustiças. 



119 

Independentemente das intersecções específicas, os domínios de poder estruturais, 

disciplinares, hegemônicos e interpessoais reaparecem em formas muito diferentes 

de opressão (Collins, 2019). 

Isto posto, foi possível constatar que os marcadores de raça, gênero e 

deficiência foram dimensões determinantes no percurso de vida e de escolarização 

de Juliana. Nessa acepção, a interseccionalidade [...] “demarca o paradigma teórico 

e metodológico da tradição feminista negra, sobre quais condições estruturais: o 

racismo, o sexismo e as violências correlatas se sobrepõem, discrimina e cria 

encargos singulares às mulheres negras” (Crenshaw, 1991, p.54). Assertivamente, 

essa autora registra que:  

 

A interseccionalidade é uma conceituação do problema que busca capturar 
as consequências estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou mais 
eixos da subordinação. Ela trata especificamente da forma pela qual o 
racismo, o patriarcalismo, a opressão de classe e outros sistemas 
discriminatórios criam desigualdades básicas que estruturam as posições 
relativas de mulheres, raças, etnias, classes e outras. Além disso, a 
interseccionalidade trata da forma como ações e políticas específicas geram 
opressões que fluem ao longo de tais eixos, constituindo aspectos 
dinâmicos ou ativos do desempoderamento (Crenshaw, 2002, p. 177). 

 

“As mulheres negras usam a interseccionalidade em resposta a esses 

desafios” (Collins, 2021, p.17). Para Gonzalez (2018), a intersecção de gênero e 

raça produz lugares para mulheres e homens negros em sociedade. Da mesma 

maneira, a deficiência sob o horizonte do marcador de gênero revela-se como 

sinônimo de desigualdade dentro de uma hierarquia imposta pela dominação 

masculina. A subalternidade e a marginalização dos corpos negros têm como um 

dos principiais aspectos fundantes e determinantes o racismo.  

Essas estruturas opressivas foram declaradamente justificadas e 

apresentadas quando, certa vez, Juliana foi confrontada por um colega, sendo ele 

um homem negro. Juliana lembra do episódio: “lembra Simone do Lúcio? Aquele da 

minha turma? Era negro e me chamou de negra macaca. Foi horrível. Te lembras 

que deu aquela confusão toda? Ainda bem que vocês resolveram”. Para a mulher 

negra, de acordo com Gonzalez (1984), o lugar que lhe é reservado é o menor, é um 

lugar da marginalização e do desrespeito em relação às suas capacidades 

profissionais e pessoais.  

Nesse sentido, emerge o racismo enquanto construção ideológica e um 

conjunto de práticas, que se perpetua e está violentamente presente em todos os 



120 

lugares. Às vezes surge sem fazer “barulho” e, em outras, é escancarado. De 

qualquer maneira, é brutal, porque sempre vai surgir como força extremamente 

violenta na vida de Juliana, em particular, e, de um modo geral, do povo negro. 

Diante dessas justificativas, é possível saber que a interseccionalidade cria desafios 

complexos, uma vez que as opressões não podem ser tratadas de forma isolada, 

exigindo uma abordagem interconectada.  

Sendo assim, a interseccionalidade foi, neste estudo, percebida como meio 

de “[...] capturar as consequências estruturais e dinâmicas da interação entre dois ou 

mais eixos da subordinação” (Crenshaw, 2002, p. 177). Lugones (2008) justifica 

essa questão quando afirma que o sistema colonial de gênero é marcado pela 

combinação entre raça, gênero, sexualidade e classe. Tal combinação é o que vai 

considerar a ocorrência da interseccionalidade. 

Juliana em nenhum momento das inúmeras horas de conversa deixou de 

pontuar sobre o racismo, o sexismo e o capacitismo presentes em sua vida. 

Evidencia como essas estruturas se manifestaram de diversas formas, desde a 

tentativa de momentos de silenciamento, dificuldades importantes nas relações 

interpessoais e familiares, violências físicas e emocionais, discriminações em forma 

de apelidos pejorativos; acesso e permanência escolar prejudicado (várias 

reprovações escolares e troca de escolas); dificuldades financeiras, sentimento de 

abandono, falta de programas inclusivos voltados para assegurar seus direitos; 

impactos negativos na sua saúde mental e bem-estar  e na constante dúvida quanto 

à sua capacidade de conseguir realizar seus objetivos e projetos.   

A vivência das opressões vividas por Juliana refletiu negativamente: na sua 

saúde mental, desenvolvendo estresse, ansiedade e depressão em vários 

momentos de sua vida; na sensação de não pertencimento e na constante 

necessidade de ter que lidar e enfrentar barreiras e discriminações. Esse cenário 

sempre determina barreiras que dificultam o pleno desenvolvimento e o senso de 

pertencimento das estudantes negras (hooks, 2001; Gonzalez, 1988c). 

Diante das dificuldades que a vida lhe impôs e impõe, Juliana foi aprendendo 

a desenvolver e criar estratégias, para identificar as situações em que precisava se 

proteger, seja física ou emocionalmente, dentre elas, como anteriormente abordado, 

a autodefinição (Collins, 2019). Podemos dizer que a autodefinição pode ser uma 

fonte que a impulsionou a desenvolver estratégias. Juliana deixa tais mecanismos 

disponíveis para que possamos apreendê-los. São  estratégias e também um legado 



121 

de Juliana a sua forte capacidade de luta, resistência e empoderamento; a sua 

vontade ímpar de ir atrás e participar de diferentes espaços, tais como: a  escola, a 

universidade, pesquisa e extensão, o espaço religioso e o carnaval; a sua  presença 

ativista em movimentos sociais e de participação política; a sua vigilante e 

estratégica presença nas redes sociais, para se fazer ver e ouvir e a sua capacidade 

de construir alianças interseccionais com outros grupos, como movimentos 

LGBTQIA+ e feministas.  

 
Imagem 16 – Juliana no Congresso da UEE 

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

Como se pode ver na foto, a sua participação, em diferentes dinâmicas, é 

acionada também como uma possibilidade de fortalecer as resistências coletivas 

contra as opressões sistêmicas. Juliana, quando traz suas memórias para um lugar 

de presença no mundo, afasta-se de ideias que a coloquem como incapaz e em um 

lugar de vitimização, e, muito pelo contrário, autodefine-se e mobiliza resistências 

em espaços educativos e de formação, que, a partir do conceito “espaços seguros” 

de Collins (2019), foram concebidos nesta tese como REFÚGIOS  ALTERNATIVOS, 

desenvolvidos e explicados em seguida. 



122 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

8. AS “ANDANÇAS” DE JULIANA 

8.1 ESPAÇOS EDUCATIVOS E FORMATIVOS: 

Para nós, mulheres pretas, o chão que pisamos nunca é apenas asfalto: é sempre memória, 

sabedoria, terra e pertença, pois as experiências individuais e coletivas que nos movem são derivadas 

do enfrentamento diário pela sobrevivência em um ambiente estruturalmente racista. Gonçalves ( 

2020,p.51). 

 

C
A

P
ÍT

U
LO

 6
 

ES
P

A
Ç

O
S 

ED
U

C
A

TI
V

O
S 

E 
FO

R
M

A
TI

V
O

S 
 

 



123 

6 ESPAÇOS EDUCATIVOS E FORMATIVOS: “ANDANÇAS” DE JULIANA 

 
Para nós, mulheres pretas, o chão que pisamos nunca é 
apenas asfalto: é sempre memória, sabedoria, terra e 
pertença, pois as experiências individuais e coletivas 
que nos movem são derivadas do enfrentamento diário 
pela sobrevivência em um ambiente estruturalmente 
racista (Gonçalves, 2020, p. 51). 

 

Aqui, andarei com Juliana pelos espaços escolhidos por ela, acolhendo os seus 

sentimentos e a sua luta por dias melhores. É apenas um convite para que as 

andanças de Juliana sejam um caminhar também coletivo. Como referido, as imagens 

de controle (Collins, 2019) são preconceitos e discriminações que reforçam 

estereótipos racistas e sexistas, contribuindo para a marginalização das mulheres 

negras na sociedade. No entanto, Juliana, ao se fazer presente 

em espaços alternativos, consegue mobilizar resistências contra as imagens 

prejudiciais e limitantes que se (re)afirmam em constante vigilância na manutenção 

dos domínios de poder que controlam a sociedade. 

As mulheres negras “se fazem centro da história, descobrindo, por meio de 

intervenções, o inconformismo com as injustiças como uma ação de esperança” 

(Rufino, 2019, p. 12). Usar da fala para se fazer ouvir é uma forma de resistência. Ki-

zerbo (2010) destaca que, nas sociedades orais, não é apenas a função da 

memória, que é mais desenvolvida, mas também a ligação entre o homem e a 

palavra é mais forte. “Lá, onde não existe a escrita, o homem está ligado à palavra 

que profere. Está comprometido por ela. Ele é a palavra e a palavra encerra um 

testemunho daquilo que ele é. A própria coesão da sociedade repousa no valor e no 

respeito pela palavra” (Ki-zerbo, 2010, p. 168). 

 
Imagem 17 – Juliana em sala de aula 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Rede social Facebook (2023). 

 



124 

Juliana nos leva a revisitar os diferentes espaços que fizeram parte das suas 

dimensões de luta. Paulino (2021) pondera que imagens curam imagens. As 

pessoas, para a autora, mostram-se com certa ingenuidade em relação ao poder da 

imagem. Paulino (2021) coloca em dúvida que a maioria do que é afirmado como 

discriminação, especificamente racial, na maioria das vezes não é registrada em 

palavras. Coloca-se em imagens ou na sua ausência, porque vai se formando um 

imaginário em que, não obstante haver imagens negativas, é a inexistência delas 

que vão traçar algum tipo de referencial positivo. 

 

Imagem 18 – Mosaico de fotos de Juliana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

No pensamento de hooks (2013), esses espaços se tornam “lugares de cura”, 

onde as mulheres negras, assim como Juliana, podem se (re)conectar com suas 

raízes ancestrais, compartilhar suas histórias e encontrar a força necessária para 

enfrentar as adversidades impostas por uma sociedade constantemente opressora. 

Os espaços educativos e formativos desempenharam um papel fundamental na 

jornada de Juliana: “eu me viro nos trinta, vou na minha religião para me proteger e 

jamais vou deixar de participar do carnaval, que são coisas que não abro mão na 

 

 

 

 

 

 



125 

minha vida” (Juliana, 2023). Como se percebe, suas narrativas são permeadas por 

experiências em ambientes formais e informais de aprendizagem. O conhecimento 

adquirido é compartilhado, assim como é também continuamente atualizado. 

Esses espaços foram palco de descobertas, desafios e transformações, moldando 

sua trajetória de maneira profunda e significativa.  

Quanto aos espaços que foram trilhados nas andanças de Juliana, vão desde 

as instituições de ensino até espaços de música, artes, religião e movimentos 

sociais. Compreender essas experiências permitiu-me acessar as oportunidades, os 

obstáculos e as estratégias de enfrentamento que moldaram seu desenvolvimento 

pessoal, escolar e político. 

Pela leitura de alguns teóricos, pode-se entender que os espaços foram/são 

importantes na construção identitária de Juliana. Dentre eles, Homi Bhabha (2007) 

apresenta um conceito do terceiro espaço como forma de compreender as 

complexidades da identidade, porque “psicanaliticamente, continuamos buscando 

nossa identidade e construindo biografias que tecem diferentes partes de nossos 

‘eus’ divididos numa unidade porque procuramos recapturar esse prazer fantasiado 

pela plenitude” (Hall, 2006, p. 25).  

Esse terceiro espaço constitui-se como um lugar de intersecção e hibridismo, 

onde as diversas identidades e culturas vão se mesclar e transformar. Para Bhabha 

(2007), o terceiro espaço é um local de possibilidades de novas formas surgirem. O 

terceiro espaço também é um local de contestação e negociação sistemática, onde 

os domínios do colonizador e colonizado se manifestam de um jeito fluido e ao 

mesmo tempo podem ser contestados. No terceiro espaço, as formas de resistência, 

assim como de subversão, vão ser a todo tempo atualizadas, desafiando as 

estruturas de poder dominante.  

“Esses ‘entre - lugares’ [...] dão início a novos signos de identidade e postos 

inovadores de colaboração e contestação, no ato de definir a própria ideia de 

sociedade” (Bhabha, 2007, p. 20). Esses locais são onde os elementos da 

identidade de uma nação, de uma comunidade e de uma cultura vão ser discutidos.  

Santos (1978) desenvolveu o conceito de “espaço” como uma entidade 

dinâmica e socialmente construída, onde ocorrem interações humanas, culturais e 

econômicas. Ele enfatizou a importância de se compreender o espaço não apenas 

em termos físicos, mas também em sua dimensão social e simbólica, através das 

interações e relações entre as pessoas que os habitam. Eles podem existir em 



126 

diferentes escalas, desde comunidades locais até virtualmente, em rede. O espaço 

virtual é utilizado por Juliana como forma de colocar as suas ideias e 

posicionamentos. Nessa direção, Miskolci (2015b), referência na Teoria Queer no 

Brasil, posiciona-se afirmando que vivemos sob um novo regime de visibilidade. De 

uma época de visibilidade digital: “lá nas minhas redes eu vou dizendo as coisas que 

eu gosto, quem não quer ler que me exclua, né?” (Juliana, 2024). São argumentos 

dos quais Juliana se utiliza fortemente para dar voz, dentre outros, aos seus 

pensamentos e posicionamentos religiosos, políticos, educacionais e de inclusão.  

Para Santos (1978, p. 171), o espaço, por suas características e 

funcionamento, pelo que oferece a alguns e recusa a outros, pela seleção de 

localização entre atividades e pessoas, “é o resultado de uma práxis coletiva que 

reproduz as relações sociais, […] o espaço evolui pelo movimento da sociedade 

total”. Ao discutir a dimensão espacial do cotidiano, o autor afirma que a informação 

e a comunicação no mundo atual alcançam todos os aspectos da vida social, 

enriquecendo o cotidiano com novas dimensões. 

Segundo Santos (2002, p. 107-109), o espaço é um sumário, sempre 

provisório, entre as formas e o conteúdo social. Para ele, o espaço é a matéria 

trabalhada por excelência, pois nenhum outro objeto social se impõe tanto sobre o 

ser humano e suas ações. O espaço está intrinsecamente ligado ao cotidiano, onde 

“a casa, o lugar de trabalho, os pontos de encontro, os caminhos que unem esses 

pontos, são igualmente elementos passivos que condicionam a atividade – dos 

homens e das mulheres – e comandam a prática social” (Santos, 2002, p. 107-109). 

Embora esses teóricos abordem o conceito de espaço sob diferentes 

perspectivas, ambos ressaltam a necessidade e a importância de criar espaços de 

resistência. Para Juliana, esses espaços se configuraram como fontes para 

confrontar obstáculos e compartilhar seus desejos: “eu mesmo já rodei várias vezes 

na escola, mas nunca pensei em desistir. Eu continuo sempre” (Juliana, 2024). Os 

espaços nos quais Juliana se insere foram e são determinantes para que ela 

compreenda que seus sofrimentos podem se transformar em alicerces na busca por 

proteção e “cura” das feridas adquiridas ao longo de sua vida. 

Nesse sentido, os “espaços seguros” de Collins (2019) são, para Juliana, 

refúgios contra as formas de opressão e marginalização. A ideia de Milton Santos 

(2002) enfatiza a capacidade das comunidades de reivindicação, oferecendo a 



127 

Juliana uma perspectiva de refúgio que a conduz à transformação de seus próprios 

espaços, para atender suas necessidades e desejos. 

Consequentemente, Juliana se posiciona no “entre-lugar” (Bhabha, 2007), 

entendido aqui como um refúgio onde ela ressignifica e cria novas formas de ser e 

de pertencer. O “entre-lugar” se refere a um espaço híbrido e liminar, onde as 

identidades culturais se encontram, se sobrepõem e se transformam. Na vida de 

Juliana, esse entre-lugar pode ser compreendido como um espaço complexo onde 

ela negocia sua identidade em meio a várias influências sociais e culturais, 

resultando em um híbrido de espaço, relações e disputas. 

Independentemente da abordagem, todas defendem a dimensão social e política 

dos espaços. As ideias dos autores(as) podem servir de suporte para destacar a 

importância desses lugares como “refúgios alternativos” na construção de identidades e 

na resistência contra as formas de exclusão socialmente impostas a Juliana. 

 

6.1 “ESPAÇOS SEGUROS” E OS “REFÚGIOS ALTERNATIVOS” 

 

Os espaços seguros (Collins, 2019) sugerem ambientes onde os indivíduos 

se sintam protegidos, aceitos e capazes de expressar sua verdadeira essência, sem 

medo de julgamentos. A importância dos espaços seguros vai se dar no momento 

em que as mulheres negras podem compartilhar suas experiências, perspectivas e 

lutas em ambientes acolhedores e solidários (Collins, 2019). Esses espaços 

oferecem um local para a expressão de identidades multifacetadas e a criação de 

laços de apoio entre as mulheres negras. Os espaços que Juliana frequenta tornam-

se pilares para que a estudante confronte tudo que possa ser determinante e resulte 

em sua objetificação como o outro. 

Nas obras dos(as) referidos(as) autores(as), os espaços seguros não são 

apenas locais físicos, mas também conceituais e emocionais, representando locais 

de transformação. Eles oferecem um contraponto aos espaços dominados por 

estruturas de poder opressivas. É importante registrar que os espaços seguros não 

são estáticos, são dinâmicos e fluidos, porque refletem as necessidades e as 

demandas das comunidades marginalizadas. Eles podem surgir em diferentes 

contextos e formas, desde grupos de apoio e organizações comunitárias até 

plataformas online e espaços físicos dedicados à promoção de justiça social.  



128 

Por outro lado, muitos desses locais também são fonte de perpetuação 

ideológica racista, sexista e discriminatória. Nessa concepção, deve-se reconhecer 

que esses espaços podem ser alvo de controvérsias, especificamente quando se 

trata de aspectos relacionados aos processos de exclusão. Portanto, embora os 

espaços seguros sejam concebidos para serem locais de apoio, eles também podem 

ser suscetíveis a preconceitos e violências. Para construir espaços que se 

constituam como verdadeiros locais de pertencimento plural, a sensibilidade de 

acolhimento às diferentes experiências torna-se pressuposto fundamental. 

Para Juliana, os lugares escolhidos por ela, como espaços seguros, são 

locais que lhe proporcionam alegrias, conhecimentos, conexão com o sagrado e o 

desenvolvimento da sua capacidade de luta. Por essa razão, apesar das 

complexidades e desafios, ainda assim podem ser considerados como refúgios 

alternativos. São espaços que se abrem para a autodefinição de Juliana, sendo esta 

uma condição de validação das mulheres negras como sujeitos humanos (Collins, 

2019). Na verdade, as mulheres negras com deficiência, assim como Juliana, 

precisam ocupar esses espaços.  

Em face dessas considerações, entende-se que os conceitos estão inseridos 

em uma dialética do movimento, logo, eles não têm caráter e sentido fixo. Da 

mesma forma, uma definição de “segurança” evolui com o passar do tempo e de 

acordo com o contexto em que é aplicada, podendo inclusive incorporar a noção de 

“insegurança”. A ideia de “espaços seguros” como locais isentos de conflitos é um 

conceito que se desvanece quando consideramos a fluidez dos conceitos e sua 

capacidade de adquirir novos significados.  

Conforme Collins (2019), os espaços são considerados seguros para 

mulheres negras quando estas podem expressar-se livremente. No entanto, esses 

espaços tornam-se menos seguros quando compartilhados com indivíduos que não 

compartilham das mesmas identidades de gênero e raça. Para as mulheres negras, 

esses espaços não representam um estilo de vida, mas uma estrutura essencial 

para a promoção de emancipação e direitos sociais. Collins (2019) descreve os 

espaços seguros como ambientes onde mulheres negras se reúnem, compartilham 

experiências e desenvolvem pensamentos críticos.  

Os “REFÚGIOS ALTERNATIVOS” têm origem no conceito de “espaços 

seguros” proposto por Patrícia Collins (2019) e visam criar redes de solidariedade, 

fortalecer identidades e desenvolver resistência ao enfrentamento das opressões. A 



129 

análise dos conceitos de “espaços seguros” e “refúgios alternativos” destaca a 

complexidade das estratégias de resistência de grupos marginalizados contra 

estruturas opressoras. 

Numa sociedade marcada por desigualdades, onde comunidades 

marginalizadas enfrentam múltiplos desafios, os “REFÚGIOS ALTERNATIVOS” 

emergem como espaços de transformação e empoderamento, especialmente para 

mulheres negras. Estas mulheres enfrentam uma intersecção de opressões 

baseadas em raça, gênero e classe social, carregando um legado de violência e 

trauma, mas também se ancoram numa força e resiliência ancestral.  

Nesse contexto, Juliana, em todos os momentos que falou sobre suas 

vivências, evidenciou os desafios que todo tempo precisa enfrentar. Assim, os 

“refúgios alternativos” se configuram como locais fundamentais para a reconstrução 

de sua vida, a cura de suas feridas, o fortalecimento de suas identidades e a 

promoção de seu protagonismo. Esses espaços, então, erguem-se como 

verdadeiros locais de resistência, onde Juliana consegue expandir seus horizontes. 

Nos “refúgios alternativos”, Juliana, e em extensivo as mulheres negras, podem 

encontrar o acolhimento e o suporte necessários para resgatar sua dignidade e 

construir suas trajetórias.  

Os “refúgios alternativos” são uma rejeição à visão romântica de espaços 

isentos de contradição. Eles surgem da experiência de Juliana em ambientes que a 

desafiaram a enfrentar discriminações, muitas vezes de maneira solitária. Para 

Juliana, esses espaços são fundamentais, pois serviram como apoio em vários 

momentos de sua vida.  

Dessa forma, os espaços seguros para Collins (2019), concentram-se na 

validação das identidades e no fortalecimento coletivo. Como contribuição desta 

tese, os “refúgios alternativos” combinam os aspectos defendidos por Collins (2019), 

entretanto teriam como proposta também oferecer um suporte inclusivo, de forma 

mais especifica, para as mulheres negras com deficiência. Eles apresentam algumas 

dimensões que viabilizam sua efetividade. Em uma dimensão socioeconômica, os 

“refúgios alternativos” atuam como pistas de princípios para uma autonomia 

financeira, oferecendo oportunidades de capacitação profissional. Sobre isso, os 

refúgios vêm com a ideia de romper com os ciclos de pobreza e exclusão, 

proporcionando caminhos concretos para a mobilidade social e a construção de uma 

base material mais sólida. 



130 

Já em uma dimensão psicossocial e de bem-estar, esses espaços colocam-

se como lugares de autocuidado e cura. Através de ações que mobilizem práticas 

terapêuticas comunitárias, artístico-culturais e estratégias de fortalecimento da 

autoestima. Portanto, Juliana e as mulheres negras podem encontrar condições para 

processar traumas, lidar com as dificuldades, bem como se conectar com sua 

ancestralidade. 

Em uma perspectiva educacional e de conhecimento, os “refúgios 

alternativos” favorecem a criação de currículos e espaços de ensino que valorizem a 

história, a cultura negra feminina, construindo narrativas emancipatórias e ampliando 

o seu acesso e a sua permanência escolar.  

Em sua dimensão política, esses espaços se convertem em locais de 

mobilização. Eles são lugares nos quais, Juliana e outras mulheres negras, 

desenvolvem engajamento de direitos e mobilização política, como reivindicação para 

abrir alguns caminhos para ser voz ativa nas mudanças sociais. Por fim, os “refúgios 

alternativos” possibilitam a conexão, a troca de experiências, consolidando um 

movimento de resistência coletiva. Nesse contexto, os “refúgios alternativos” se revelam 

não apenas como espaços físicos, mas como reais ambientes de renovações. Longe de 

serem considerados “templos sagrados”, esses refúgios são verdadeiros campos de 

batalha, onde se travam combates cotidianos contra as estruturas de intolerâncias e 

dominação, ao movimentarem afetos e produzirem efetividades. 

Sobre “os espaços seguros” (Collins, 2019), compreendo que tendem a ser 

iniciativas de longo prazo, capazes de promover mudanças sociais continuadas, 

enquanto os “refúgios alternativos” seriam os espaços que ofereceriam estratégias e 

suporte em curto prazo. Os refúgios alternativos apresentam a importância de ações 

que reconheçam e abordem as complexas intersecções das discriminações. É 

importante lembrar que muitos espaços já disponibilizam diversas estratégias 

inclusivas, entretanto defendo como precípuo que essas informações sejam 

sistematicamente divulgadas e compartilhadas, para que mais pessoas possam 

obter conhecimento e acesso. 

Por fim, neste estudo, o ato de “se refugiar” é percebido como um projeto de 

resistência e de afirmação da própria existência em lugares que, embora possam se 

mostrar inúmeras vezes violentos, ainda assim funcionam como refúgios na 

concretude de espaços onde Juliana e outras tantas mulheres conseguem, 

minimamente, sentirem-se livres e apoiadas. Portanto, os “refúgios alternativos” 



131 

relacionam-se com uma diversidade de iniciativas que, reunidas, não se restringem 

somente aos espaços como lugares físicos, mas exibem e se juntam, dentre outras, 

às dimensões apresentadas. 

Os “refúgios alternativos” defendem o acolhimento dessas dimensões para 

atender e valorizar a pluralidade humana, criando pontes entre as diversas esferas 

das identidades que se cruzam. Juliana encontrou um terreno fecundo para 

movimentar estratégias como tentativas de reivindicar seus desejos e projetos. 

Juliana vem se conectando com suas raízes nos espaços seguros e de “refúgios 

alternativos”, celebrando sua negritude, reconhecendo suas deficiências e 

encontrando a força necessária para continuar a sua jornada de autodefinição e 

ajuda coletiva. Dentre os espaços educativos e formativos, Juliana indicou, como 

estratégia de resistências, aqueles que podem potencializar ações favoráveis e 

formas legítimas de acolhimento. São eles: 

a) Espaço escolar; 

b) Espaço Religioso;  

c) Espaço carnavalesco; 

d) Espaço dos movimentos sociais. 

Juliana, diante de tais propostas, lembra que a educação, em seu sentido 

mais amplo, diante da diversidade de espaços existentes, não se limita à 

escolarização. “Ela é um amplo processo, constituinte da nossa humanização, que 

se realiza em diversos espaços sociais: na família, na comunidade, no trabalho, nas 

ações coletivas, nos grupos culturais, nos movimentos sociais, na escola, entre 

outros” (Gomes, 2003a, p. 170).  

 

6.2 A ESCOLARIZAÇÃO DE JULIANA: ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS 

 

Nascida em um cenário de peleja pessoal e social, Juliana sempre acreditou 

no poder do estudo e do conhecimento como ferramentas capazes de abrir portas e 

garantir seu futuro. Nas falas de Juliana, a educação transparece como uma 

ferramenta poderosa para desafiar as narrativas dominantes e delinear seu próprio 

destino. Quando ela diz: “eu quero ser alguém na vida” (Juliana, 2023), a 

escolarização se torna a conexão para esse projeto, permitindo que ela reescreva 

sua história e influencie a trajetória de outras que virão depois dela, é uma 

manifestação que pode servir de eco em outras e tantas vivências que buscam a 



132 

educação como meio de transformação pessoal e social. Com essa narrativa 

laudatória à educação, de um futuro próspero, Juliana começou a contar a sua 

formação escolar. Esta tese, como já referido, compreende um período específico de 

sua escolarização. 

Juliana começa a sua vida escolar frequentando o Pré-escolar: “a primeira 

escola eu fiz tudo certinho. Fiz o pré numa escolinha lá do meu bairro, que até da tia 

Carmem eu lembro”. Ao entrar no primeiro ano do Ensino Fundamental, a estudante 

anuncia que foi a partir desse momento que as primeiras dificuldades apareceram: 

“eu entrei com seis anos na primeira série. Imagina e a mãe fala que eu já era 

brigona, já tinha reclamação das professoras”. 

 

[...] a mãe disse que foi um inferno porque eu era preguiçosa pra ler, eu não queria ler, eu enrolava, 
eu fazia bagunça na sala. E, aí o que aconteceu: a professora Marlene chegou à mãe e disse: – Olha, 
a senhora vai ter que ver a sua filha porque ela está com dificuldade pra ler, está com dificuldade pra 
escrever, se eu fosse a senhora levava ela em um médico, psicólogo ou psiquiatra, pra ver o que ela 
tem. Foi a partir daí que descobrimos o que eu tinha, já no primeiro ano e em seguida já me 
encaminharam (Juliana, 2023). 

 

Compreende-se que a formação escolar de Juliana deve apresentar várias 

frentes de reflexões, desde o seu primeiro contato com o ambiente escolar. Os 

desafios que já se mostravam nessa época não eram poucos e já anunciavam o que 

viria pela frente. No quarto ano escolar, Juliana já enfrentava algumas imagens de 

controle (Collins, 2019), como: 

 

Lá pelo quarto ano, juntaram as turmas e o meu próprio primo se juntou com a turma e eu era 
chamada de barraqueira, brigona. Diziam pra dinda Maria, que nessa época teve que ir lá, que eu era 
louca, isso, aquilo. Chamavam-me de tampinha, de ‘jupiara’ que era um apelido tipo louca, sabe? 
‘Chamavam-me de louca do bairro, diziam um monte de coisas, mas mais era de ‘jupiara’’. E, nesse 
ano foi também, hoje me dou conta, o ápice quanto a questão racial. Eu falo me dou conta hoje 
porque não era tão claro e comentado naquela época. 

 

A partir desse momento, percebe-se que o racismo, o capacitismo e o 

sexismo se fizeram presentes em todas as demais etapas de sua formação escolar. 

Juliana sempre foi aluna de escola pública. No quinto ano, vieram os registros das 

suas dificuldades de aprendizagem: “nesse quinto ano eu tive o meu primeiro 

exame. Na época é o que chamam hoje de provão e aí começaram as dificuldades 

mesmo”. Desse período, Juliana relata um episódio que a marcou profundamente, 

lembrado com muita dor por ela até os dias de hoje: 

 



133 

Na quinta série foi a questão de que eu comecei a pegar dinheiro da minha avó, porque me falavam 
assim: – Se tu não me deres tanto de dinheiro nós não vamos andar contigo. Daí eu dava dinheiro, 
dava merenda. Roubava da avó pra dar pra eles. Aí teve um dia que avó chegou de manhã cedo, 
nunca vou esquecer, falando desesperada porque eu tinha pego R$ 180,00 que era pro cartão dela. 
Eu fazia isso praticamente pra comprar amizades, na época tinha os tazos, eu comprava os tazos 
com o dinheiro da minha avó. Era só assim que eles andavam comigo. Faziam ‘chantagens e eu 
entrava nessa’ (Juliana, 2023). 

 

Do quarto ano escolar até o oitavo ano, Juliana confirma que sua vida foi 

baseada em conflitos, dificuldades nos conteúdos, experiências sexuais precoces, 

violências físicas e emocionais:  

 

[...] até o 8º ano, todos os dias tinha reclamações de mim, porque eu não aprendia direito, daí rodei no 
quinto e no sexto ano. Eu sempre tive dificuldade em Português, tudo que era relacionado com a leitura. 
As notas eram horríveis, sempre foram, eu era de seis pra baixo. Eu estava sempre envolvida em brigas, 
me agarrava no ‘pau’ com as colegas. No sexto ano foi pior ainda, aí eu reprovei duas vezes porque eu 
andava na rua, não queria estudar. Nesse tempo eu já estava de namorado. E, no sexto ano, foi pior, eu 
andava na rua e com gente, como a mãe falava: ‘chinela’, ‘rafua’. Eu só queria rua.  

 

Foram momentos que sugerem e refletem uma tensão entre as gerações, em 

que as expectativas familiares de Juliana colidiam com os seus desejos. Os atos de 

violência física ou emocional nunca são justificáveis, mas, nesse caso, podem ser 

um sinal de preocupação e afeto, manifestados, de forma extremada, pela bisavó de 

Juliana, do pai e da dinda, na tentativa de protegê-la dos perigos do mundo exterior. 

hooks (2001), na sua obra Salvation: Black People and Love, aborda como as 

dinâmicas de poder, de controle e amor se manifestam nas famílias negras. A autora 

nos leva a refletir que, no caso de Juliana, o amor e a disciplina se entrelaçavam de 

maneira complexa e dolorosa, refletindo tanto a opressão externa quanto a vontade 

e o esforço interno para superá-la. 

 

A minha avó me botava na rédea nessa época do sexto ano. Ela me encontrava na rua ‘ficando’ com 
os guris e me batia. Uma vez me deu com um guarda-chuva, com uma cadeira. Eu também 
apanhava da minha dinda, era o mesmo nível da minha avó, ela me jogava cadeira, coisa e tal e até 
hoje eu não falo com ela. Nesse tempo também a minha avó chamou o meu pai, porque eu não 
queria estudar e só namorar. Daí o meu pai foi e me deu uma ‘porrada’ (Juliana, 2023). 

 

Nessa direção, a experiência de Juliana, relatada sob forma de violências 

físicas e também emocionais, é um exemplo de como os sentimentos podem ser 

manifestados. Nesse caso, mobilizados dentro do espaço familiar, de um jeito 

distorcido, pela dor histórica e pelo desejo de proteção. Nesse momento da nossa 

pesquisa, houve silêncio e as lágrimas mais uma vez surgiram como uma maneira 



134 

de Juliana mostrar concretamente as dores que carrega dentro de si. Então, nesse 

instante, precisamos dar aquela pausa para o cafezinho. Momento de acolhimento e 

de refazer outras memórias que se tornaram possíveis após esse desaguar. 

Estranho e contraditório dizer: algumas lágrimas choram mais que outras, 

dependendo das fontes interiores que as produzem.  

De volta ao oitavo ano de Juliana, que culminou com a sua formatura. Após isso, 

Juliana teve uma breve trajetória, na Escola Estadual de Ensino Médio Monsenhor 

Queiroz, escola pública estadual, no município de Pelotas. Como almejava entrar no 

IFSUL, saiu dessa escola, porque para isso necessitava se preparar para a prova de 

seleção exigida pela instituição. Memórias. Sonhos. Após fazer o cursinho, conseguiu 

ser aprovada e entrar para o curso Técnico em Alimentos - IFSUL/CAVG13. Parece que 

foi ontem, era o ano de 2012, quando Juliana apareceu na sala da Orientação 

Educacional, para falar sobre seus diagnósticos, o desejo de se formar e as dificuldades 

que poderiam surgir diante de um currículo com uma demanda grande de disciplinas e 

de conteúdos. E foi assim que tudo começou entre Juliana e o IFSUL/CAVG.  

 
Imagem 19 – Pórtico CAVG 

 

Fonte: Guia Florístico CAVG. 

 

Passaram-se, então, cinco anos. Juliana reprovou duas vezes no segundo ano. 

Essas reprovações marcaram a virada de chave para que a escola mudasse as 

práticas que até então estavam sendo propostas. As práticas educativas, tanto dos 

setores como a dos docentes, voltaram-se para um atendimento mais individualizado, 

                                                           
13  O Câmpus Pelotas-Visconde da Graça (CaVG) é um dos câmpus vinculados ao Instituto Federal 

de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense (IFSul), instituição de educação profissional 
técnica de nível médio e superior de graduação e pós-graduação, tendo como origem o Conjunto 
Agrotécnico Visconde da Graça - CaVG. Fonte: https://guiafloristicocavg.wixsite.com/guia-
floristico-cavg. Acesso em: 02 ago. 2024. 

 

https://guiafloristicocavg.wixsite.com/guia-floristico-cavg
https://guiafloristicocavg.wixsite.com/guia-floristico-cavg


135 

com o objetivo de atender as demandas inclusivas necessitadas por Juliana. Cabe 

também salientar que, nesse período, Juliana era a única aluna que tinha levado para 

a instituição seu laudo com seus diagnósticos e por livre vontade o revelou aos 

setores e aos(às) professores(as). 

Durante o tempo que cursou o Ensino Médio, Juliana teve momentos difíceis, 

como discussões acaloradas com os colegas e alguns(mas) professores(as), sofreu 

racismo, bullyng, capacitismo e sexismo, que a colocavam em um lugar de 

autodefesa constante: “lembra do colega aquele que me chamou de macaca e deu 

aquela confusão. As gurias que não gostavam de mim, ainda bem que eu ia lá em 

vocês e a gente ia resolvendo, não era fácil” (Juliana, 2023).  

Diante de tudo isso, a escola se manteve atenta. Foram inúmeras reuniões 

com os(as) colegas, com Juliana, com as famílias, com a turma, com os(as) 

professores(as). Atas, comprometimentos, pedidos de retratação por parte dos 

colegas, enfim, encaminhamentos possíveis como apoio, respeito e cumprimento 

legal contra o racismo, capacitismo e outras formas de violências. Mesmo diante 

desse contexto, Juliana teve momentos de pertencimento, alegrias e de dias felizes 

nesse espaço escolar. Ela mesma conta. Sempre participava e se fazia presente nas 

atividades realizadas na escola, como jogos, Olimpíadas etc. 

 

Imagem 20 – Juliana nas olimpíadas escolares 

 
Fonte: Rede social Facebook (2017). 

 

As orientações, o choro, os sorrisos, os debates acalorados, aquela hora do 

chimarrão e do cafezinho na sala da Coordenadoria de Orientação Educacional 

(COE). E dá uma saudade. Um tempo de encontro de vidas. Transformador.  



136 

Imagem 21 – Espaço Físico da Orientação Educacional IFSUL/CAVG 

 

Fonte: Acervo pessoal da autora (2018). 

 
Alguns acolhimentos e desafios, enfrentados por Juliana, foram exibidos, por 

ela própria, em sua rede social. Vale a pena trazer o registro de forma literal: 

 
Imagem 22 – Texto de Juliana em rede social 

 
Fonte: Rede social Facebook (2019). 

  



137 

Imagem 23 – Três momentos de Juliana 

 

Legenda: primeira foto: com o diploma de conclusão do Curso de Alimentos IFSUL/CAVG; segunda 
foto: para a formatura, 2018; terceira foto: Defesa do trabalho de conclusão IFSUL/CAVG com seu 

namorado, a mãe Lurdes e o primo. Fonte: Rede social Facebook. 

 
A conquista da formatura por parte de Juliana foi um momento de grande 

orgulho e celebração para ela e sua família. Sua formatura foi um testemunho não 

apenas de sua incansável dedicação e busca árdua, mas também do apoio e 

incentivo daqueles ao seu redor, que acreditaram em seu potencial e a encorajaram 

a seguir em frente, mesmo quando as coisas pareciam difíceis. 

 

Imagem 24 – Formatura CAVG 

 

Fonte: Rede social Facebook (2019). 



138 

No entanto, a jornada escolar de Juliana não terminou com sua formatura no 

Ensino Médio, embora esse tenha sido um marco importante em sua vida. Ela queria 

mais. E conseguiu entrar na faculdade, por meio do sistema de cotas. O curso 

escolhido foi de Gastronomia, na UFPEL. 

 
Imagem 25 – Juliana no curso de Gastronomia 

 

Fonte: Rede social Facebook (2019). 

 
Imagem 26 – Juliana no trote da Gastronomia 

 

Fonte: Rede social Facebook (2019). 

 
 



139 

Imagem 27 – Formatura Gastronomia UFPEL 2024 

 

Fonte: Rede social Instagram (2024). 

 

A realidade da faculdade, porém, provou-se mais desafiadora do que Juliana 

esperava. Ela se viu lutando para se adaptar ao ambiente acadêmico e enfrentando 

uma série de obstáculos que dificultavam sua participação plena e igualitária na vida 

universitária. Desde questões pedagógicas até discriminação racial e falta de apoio: 

“na faculdade eu passei por poucas e boas, ia dar outra pesquisa [...]” (Juliana, 

2023). Uma das principais lutas de Juliana na faculdade foi garantir seus direitos 

como estudante com deficiência. Não será possível, nesta tese, aprofundar as suas 

questões universitárias, portanto registro mais uma vez que Juliana foi vencedora e, 

em julho de 2024, teve sua formatura na universidade. Neste momento, prepara-se 

para fazer a seleção de mestrado em algumas universidades públicas. 

 

  

 
 



140 

Imagem 28 – Formaturas: CAVG e UFPEL 

 

Fonte: Rede social Facebook (2019 e 2024). 

 

6.2.1 O espaço escolar  

 

Beatriz Nascimento (1985), ao conceber a resistência como um processo de 

sobrevivência, persistência e recuperação constante da dignidade e direitos que 

foram negados às pessoas negras ao longo da história, assume um ponto de vista 

com o qual concordo. Mia Couto (1998), escritor moçambicano, ao narrar histórias 

tecidas com uma mistura de realidade e magia, leva-nos a assimilar a ideia de que o 

conhecimento produzido no espaço escolar, no qual resulta o processo de 

escolarização da estudante, pode ser um ato profundamente revolucionário. 

Segundo o mesmo autor, a educação tem o poder de romper o fluxo das 

desigualdades, como também faz relembrar como a falta de acesso à educação 

perpetuou períodos de pobreza e exclusão, mas também pode conduzir, assim 



141 

como a Juliana, a um entendimento de que o conhecimento pode ser uma força 

potencialmente transformadora. 

Na história de Juliana, percebem-se experiências que surgem e se 

manifestam como desafios que impulsionam para uma escola que se sustente em 

princípios epistemológicos não hegemônicos e em ações educativas que atuem no 

combate das discriminações interseccionadas advindas dos marcadores de raça, 

gênero e deficiência, concebidos por Collins (2020) como sistemas interligados de 

opressão. Juliana (2023), ao se fazer presente na escola, argumenta nesse sentido, 

ao dizer que: “a mãe diz que sou metida, que sempre participo e me meto nas 

atividades na escola. Lá no CAVG mesmo eu quando dava participava de tudo e 

agora na faculdade eu vou atrás mesmo” (Juliana, 2023).  

Nessa direção, defendo um processo escolar não apenas como um desafio 

acadêmico, mas um empreendimento que se una a uma luta constante contra o 

racismo, o sexismo e o capacitismo. Esse cruzamento de desafios faz com que o 

simples ato de permanecer na escola e persistir em seus estudos seja uma forma de 

resistência de Juliana (2023): “lá em casa sempre disseram que o estudo era 

importante, e daí eu sempre pensei em nunca desistir pra um dia chegar lá e ser 

alguém na vida, não é?”. Em meu ponto de vista, a fala de Juliana, ao dizer que, por 

meio de sua formação escolar, vai vencer na vida, merece uma releitura, expressão 

de uma mulher que resiste e movimenta-se na direção e na busca por brechas para 

uma concepção de resistência, como uma potência na perspectiva plural de 

identidades, porque “[...] somos confrontados por uma multiplicidade desconcertante e 

cambiante de identidades possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos 

identificar – ao menos temporariamente” (Hall, 2006, p. 13). 

Por isso, sempre aposto em uma escola que insista e invista em produzir 

conhecimentos que se traduzam em uma escolarização como reparação de justiça 

epistêmica e fundamentada em direitos baseados nas diferentes e múltiplas formas 

de ser e estar no mundo. A ideia de que um outro mundo é possível, “da existência 

de uma constelação de conhecimentos e práticas é uma tentativa de criar uma nova 

razoabilidade, novos argumentos para a produção de um conhecimento prudente” 

(Gomes, 2017, p. 56). Juliana sempre teve a concepção de uma relação entre 

estudo e futuro próspero: “eu estudo, porque senão vou ser quem na vida? 

Estudando já duvidam de mim, então tem que baixar a cabeça e estudar” (Juliana, 

2023). Através de sua trajetória educacional, ela não busca apenas a realização 



142 

pessoal, mas igualmente redefine o que significa ser uma mulher negra deficiente 

em um mundo em constantes transformações. 

Entendo a ideia de que, “ser alguém na vida”, pode ser um sentimento e 

aspiração universal. Mas, para Juliana, esse pensamento é carregado de lutas e 

combates que vão para além de qualquer conceito que se caracterize como senso 

comum. A estudante desafia a estrutura hegemônica dos poderes epistêmicos 

instituídos e advindos de uma sociedade que historicamente manifesta-se por 

pensamentos eurocêntricos e de saberes inseridos socialmente como discursos 

universais. O espaço escolar, embora idealizado como um ambiente de aprendizagem 

e desenvolvimento sempre representou para Juliana um terreno complexo, no qual 

coexistem tanto possibilidades positivas quanto obstáculos a serem enfrentados.  

Por um lado, a escola pode se configurar como um espaço seguro, um refúgio 

onde ela encontra acolhimento, representatividade e a oportunidade de construir 

conhecimentos. Nesse ambiente, ela pode se engajar em discussões críticas, ter 

acesso a perspectivas teóricas e meios de estabelecer conexões com educadores e 

colegas. No entanto, é fundamental reconhecer que o espaço escolar também pode 

ser palco de violências estruturais. Nesse cenário, Juliana enfrentou discriminações 

interseccionais, como o racismo institucional, o capacitismo e o sexismo, que se 

manifestaram por meio de estereótipos, comentários depreciativos e tratamentos 

diferenciados por parte de alguns de seus colegas.  

A escola, como instituição inserida em uma sociedade permeada por 

desigualdades e sistema de opressão, não está isenta das contradições e tensões 

que refletem essas estruturas de poder. Mesmo sendo um espaço supostamente 

“seguro”, na escola Juliana foi confrontada com microagressões e violências. Diante 

dessa complexidade de enfrentamentos, ela foi construindo estratégias por meio da 

sua presença e participação em espaços que, de certa forma, contribuíram para que 

ela pudesse explorar e evidenciar a sua existência no mundo. 

 

6.2.2 Por mais práticas educativas transgressoras e emancipadoras na 

perspectiva de uma ecologia dos saberes 

 

No Ensino Fundamental, Juliana registrou que passou por várias situações 

que envolveram práticas docentes, dentre as quais citou: “professores que 

mostraram apoio, outros mais leves, outros mais rígidos, outros cobravam demais, 



143 

outros que nem tinham interesse em me ajudar e outros neutros” (Juliana, 2023). As 

próprias falas de Juliana dão significado da necessidade constante e vigilante de o 

espaço escolar buscar por mudanças que acionem propostas pedagógicas que se 

voltem para uma efetiva justiça social e se mobilizem no acolhimento de saberes 

provenientes das experiências dos(as) alunos(as):  

 

Nem entendiam acho sobre como lidar com as minhas dificuldades. Eu sempre tive muitas 
dificuldades. Depois eu sempre trocava letras, erro palavras, mas eu nem sabia que era Dislexia, eu 
só fiquei sabendo depois de ‘veia’ (risos). E, também, nem tinham as leis de hoje. Mas, mesmo assim 
eu tenho lembranças de uns professores que me dou até hoje. No CAVG eu tenho vários que viraram 
meus amigos. Eu, apesar de algumas ruins que passei, como aquele do meu colega que me chamou 
de macaca e outras brigas lá, eu levo pra sempre no coração o CAVG (Juliana, 2023). 

 

Nessa direção, é necessário questionar e descolonizar os currículos, 

capacitar educadores para uma prática pedagógica inclusiva. Descolonizar a mente 

é exercitar e transpor os desafios da nossa formação, que dificultam a inclusão das 

reflexões críticas que contribuem no enfrentamento da cultura da dominação 

estabelecida na sociedade e manifestadas em todos os espaços de socialização 

humana. A partir da história de vida e escolarização de Juliana, é possível entender 

que se torna prioridade pensar em uma escola como “espaço seguro” e “refúgio 

alternativo” tendo em vista a defesa de uma educação que seja a mais próxima 

possível da ideia de uma educação baseada em pressupostos tais como 

apregoados por pensadores como Paulo Freire (2019), bell hooks (2019a; 2010) e 

Boaventura Santos (2006). 

Segundo Paulo Freire (2019), o processo educacional deve ser um caminho 

para a conscientização e a emancipação dos oprimidos. No contexto da formação 

escolar de Juliana, essa perspectiva é particularmente relevante, dado o histórico de 

exclusão enfrentado por ela: “eu sempre brigava na escola porque as pessoas 

sempre riam de mim, achavam que eu era louca e tal” (Juliana, 2023). Por isso, as 

palavras de Freire (2019) são contundentes no sentido de apresentar justificativas 

de uma escola que pense o educador e o educando como agentes ativos no 

processo de construção do conhecimento. hooks (2020, p. 83) amplifica tais ideias: 

 

Em uma conversa com Paulo Freire, há mais de trinta anos, eu o ouvi 
afirmar enfaticamente que ‘não podemos entrar na luta como objetos para 
depois nos tornamos sujeitos’. Essa afirmação ressoou em mim. Ele afirmou 
a importância de eu me encontrar e ter uma voz. Falar, ser capaz de 
nomear, era uma forma de reclamar para si a posição de sujeito. 

 



144 

Para os(as) autores(as), e neste trabalho, a educação vai ser vista como um 

processo pelo qual podem surgir muitas transformações sociais. Essas mudanças 

podem modificar a relação opressor-oprimido, dando a todos(as) os(as) 

envolvidos(as) a liberdade e a responsabilidade como conquistas essenciais. O 

conceito de liberdade, tal como proposto por Paulo Freire (2019), deve se dar por 

meio da capacidade de reconhecimento das inúmeras opressões bem como da força 

e da luta pela libertação do sistema existente. hooks (2020, p. 28), então, propõe a 

[...] “pedagogia engajada”, e destaca que ela seria “mais exigente que a pedagogia 

crítica ou feminista convencional”. Pois, ao contrário destas duas, ela dá ênfase ao 

bem-estar. 

Desse jeito, somente assim pode-se ensinar de modo a fortalecer e capacitar 

os alunos. A centralidade e o “foco central da pedagogia engajada é capacitar 

estudantes para pensar criticamente” (hooks, 2020, p. 33). Juntos, estudantes e 

educadores dinamizam o processo de ensino-aprendizagem, através do diálogo 

permanente e dos afetos que resultam desse vínculo. Esse pensamento, atualizado 

continuamente, enfatiza a pensar o trabalho na educação de forma crítica e 

favorável a mudanças necessárias: 

 

[...] É por isso que transformar a experiência educativa em puro treinamento 
técnico é amesquinhar o que há de fundamentalmente humano no exercício 
educativo, o seu caráter formador. Respeita-se a natureza do ser humano, o 
ensino dos conteúdos não pode dar-se alheio à formação moral do 
educando. Educar é substantivamente formar (Freire, 2019, p. 34-35). 

 

Certamente, Freire (2019) nos leva a pensar na proposta de uma pedagogia 

transformadora. O espaço escolar só vai ser pensado dessa forma se realmente for 

um local de efetiva participação dos(as) alunos(as), no combate aos desafios e 

dificuldades a partir do: grupo racial, de gênero e suas particularidades. Os(as) 

docentes e profissionais, que ofereceram alternativas de um currículo que considere 

as diferenças e a diversidade que estão nas escolas, vão ao encontro da proposta 

de Freire (2019), de uma educação que se envolva em ações que reconheçam e 

valorizem as experiências dos alunos, em que suas vozes sejam ouvidas e 

respeitadas. Isso inclui trazer, para dentro da escola, as suas histórias, culturas e 

saberes.  

Quanto às reflexões sobre os saberes, na perspectiva de Juliana e das 

mulheres negras com deficiência, Santos (2006) pode contribuir para olharmos para 



145 

a sua proposição de uma Ecologia dos Saberes. O autor sugere uma formação 

escolar que desafie a predominância do conhecimento eurocêntrico e se abra para 

incluir uma diversidade de saberes e culturas, entre eles do povo negro. A Ecologia 

dos Saberes, de Santos (2006), contraria a monocultura do conhecimento, que 

sistematicamente marginaliza ou subordina saberes não ocidentais. Nesse sentido, 

ele aponta que o conhecimento é diverso e é necessário que assim seja, por isso:  

 

[...] a ecologia de saberes é um conjunto de epistemologias que partem da 
possibilidade da diversidade e da globalização contra-hegemônicas e 
pretendem contribuir para as credibilizar e fortalecer. Assentam em dois 
pressupostos: 1) não há epistemologias neutras e as que clama sê-lo são 
as menos neutras; 2) a reflexão epistemológica deve incidir não nos 
conhecimentos em abstrato, mas nas práticas de conhecimento e seus 
impactos noutras práticas sociais (Santos, 2006, p. 154). 

 

Minha defesa é que a ecologia dos saberes possa ser implementada nas 

escolas, por intermédio de currículos que incluam de forma efetiva a história e a 

cultura africana e afro-brasileira, considerando que essa legislação já é obrigatória 

no Brasil, sob a Lei 10.639/2003. A partir da inserção de múltiplos saberes, as 

práticas pedagógicas manifestam-se, envolvendo a participação das comunidades 

negras, a utilização de metodologias diferenciadas e a motivação pelo pensamento 

crítico, em relação às formas tradicionais de conhecimento que insistem em se 

manter nas escolas: 

 

Minhas práticas pedagógicas nasceram da interação entre as pedagogias 
anticolonialistas, crítica e feminista, cada uma das quais ilumina as outras. 
Essa mistura complexa e única de múltiplas perspectivas tem sido um ponto 
de vista envolvente e poderoso a partir do qual trabalhar. Transpondo 
fronteiras, ele possibilitou que eu imaginasse e efetivasse práticas 
pedagógicas que implicam diretamente a preocupação de questionar as 
parcialidades que reforçam os sistemas de dominação (como o racismo e o 
sexismo) e ao mesmo tempo proporcionam novas maneiras de dar aula a 
grupos diversificados de alunos (hooks, 2020, p. 20). 

 

Na escolarização de mulheres negras com deficiência, essa abordagem se 

traduz em práticas de uma formação docente que promova a autorreflexão. A sala 

de aula deve ser um espaço no qual as alunas se sintam seguras para expressar 

suas identidades, compartilhar suas histórias e questionar as narrativas dominantes 

que frequentemente as exclui ou distorcem suas realidades. A própria Juliana 

percebe e solicita mudanças nesse sentido, quando diz:  

 



146 

Se tivesse que arrumar alguma prática dos professores que já passaram na minha vida, eu ia dizer 
para voltar atrás com o conteúdo. Reprovei duas vezes no sexto ano porque não entendia nada, 
reprovei duas vezes também no segundo do Ensino Médio. Acho que o método pedagógico, tipo a 
questão de poder dar mais atenção, dar mais auxílio. Ter outros modos avaliativos. As escolas 
deviam ter mais preparo para ajudar gente assim como eu, com dificuldades, e tentar entender 
melhor os alunos. Quando a gente chega à escola, vem com toda a vida nos ombros. Até o jeito de a 
gente ser, uns são diferentes dos outros. Mas, como diz aquela frase: acho que as escolas não estão 
preparadas para falar sobre isso (Juliana, 2023). 

 

Juliana destacou algumas práticas pedagógicas que a escola ofereceu e que 

se fizeram presentes durante o seu Ensino Médio no IFSUL/CAVG, como: 

 

Quadro 9 – Práticas pedagógicas de Juliana 

 provas adaptadas; 

 acompanhamento individualizado no momento do estágio; 

 acompanhamento diário ou semanal com o setor de orientação; 

 diálogo permanente; 

 adaptação curricular: ao reprovar duas vezes, a escola no ano seguinte aproveitou as 

disciplinas nas quais ela havia sido aprovada. Nesse processo, Juliana cursou somente as 

disciplinas nas quais não obtivera aprovação. Foi uma mudança essencial, tanto para o 

aprendizado da Juliana quanto um avanço no debate sobre inclusão escolar; 

 sentimento de pertencimento, através da participação em jogos e atividades extraclasse, 

como as Olimpíadas escolares; 

 participação em projetos com determinados professores; 

 reuniões com os professores e setores para estudar e propor estratégias e formas de lidar 

com as dificuldades apresentadas no decorrer do curso pela Juliana. 

Fonte: Quadro desenvolvido pela autora. 

 

Ao adotar práticas educativas que promovem a consciência crítica, a 

valorização dos saberes marginalizados e a resistência às estruturas opressivas, as 

escolas podem contribuir para a formação de mulheres negras empoderadas e 

capacitadas para atuar como protagonistas de suas próprias histórias e agentes de 

transformação social. A educação, assim concebida, não é apenas um meio de 

adquirir conhecimento, mas uma prática de liberdade e justiça.  

Apesar dos muitos desafios e confrontos, Juliana consegue perceber e 

valorizar o trabalho dos(as) professores(as), mas sem deixar de dizer que sempre foi 

necessária a busca por apoio, a defesa por seus direitos e a procura por se engajar 

em atividades educacionais e extracurriculares.  

 

  



147 

Imagem 29 – A luta da classe trabalhadora... 

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

A análise interseccional também enfatiza a importância de envolver as 

estudantes mulheres negras com deficiência no processo decisório e na formulação 

de políticas educacionais, garantindo que suas vozes sejam ouvidas, suas 

necessidades sejam atendidas e suas experiências sejam valorizadas, promovendo 

assim uma cultura de respeito mútuo e colaboração. Também chama a atenção para 

a necessidade de se combater o racismo estrutural presente no sistema 

educacional, que perpetua desigualdades e injustiças baseadas em demarcadores 

sociais, comprometendo assim o acesso e a permanência escolar das estudantes 

mulheres negras com deficiência.  

 

6.3 ESPAÇO CARNAVALESCO: O CORPO DANÇA, O CORPO FALA 

 

A cor do meu batuque tem o toque, tem o som da 
minha voz [...] (Fafá de Belém). 

 

Cada passo de dança, cada batida de tambor, para Juliana é um ato de 

resistência contra as estruturas de poder que buscam limitá-la. O carnaval se tornou 

um espaço de celebração da sua negritude, em que as tradições ancestrais são 

honradas e as narrativas dominantes são subvertidas através da sua expressão 

corporal. O carnaval, para Juliana, é um campo onde ela pode celebrar a paz, trazer 

seu sorriso de volta, como ela mesmo fala “quando eu entro na passarela eu me 

esqueço de todos os problemas, ali eu vejo a vida diferente e me sinto alegre e feliz” 

(Juliana, 2023). Para Juliana, é a possibilidade de trazer para sua vida os 



148 

sentimentos bons, como proferido por Conceição (2016, p. 23) na obra Olhos d’ 

água: “O toque prenúncio de samba ou de macumba estava a dizer que tudo estava 

bem. Tudo em paz, na medida do possível”. 

 

Imagem 30 – Juliana no carnaval 

 

Fonte: Rede social Facebook (2019). 

 

O carnaval, para Juliana, é uma proposta de refúgio alternativo. É um lugar 

que, para ela, traz a possibilidade da diversidade e da inclusão, onde pessoas de 

todas as origens e habilidades se reúnem para celebrar. O carnaval pode ser 

realmente uma oportunidade para celebrar e expressar a cultura afro-brasileira de 

maneira autêntica e significativa, mas também pode ser um local de discriminações. 

O racismo, como outras estruturas, pode se manifestar em diferentes contextos 

sociais, incluindo a festa carnavalesca. Damatta (1997) corrobora, nesse sentido, 

como o carnaval, apesar de ser um momento de aparente igualdade e celebração, 

pode reproduzir e até exacerbar desigualdades raciais.  

Para Damatta (1997), o carnaval tem muito a falar sobre o Brasil, porque 

nesse espaço o mundo particular e o universo da rua se relacionam de forma 



149 

própria. “No carnaval, vai estar presente o entrelaçamento entre os dois espaços, 

público e privado” (Damatta, 1997, p. 108-116). A partir das considerações e 

escolhas de Juliana, o espaço carnavalesco torna-se um lugar onde ela se conecta 

com suas raízes culturais e ancestrais.  

 

O carnaval é tudo porque eu extravaso me conecto com as minhas entidades. Dizem por aí que 
carnaval e religião não se misturam. Eu digo que se misturam, sim! Com o carnaval eu me identifico 
com a função dos orixás, da dança, amadurecimento. Eu amo! (Juliana, 2023). 

 

As palavras de Juliana encontram justificativa em Simas (2024, s/p), quando 

diz que:  

 

Na minha percepção, o terreiro não é um espaço de fixidez religiosa. Tento 
entender o terreiro como um território praticado na dimensão de 
encantamento do mundo. Então, a tua esquina, a praça podem virar terreiro, 
porque podem ser praticadas na dimensão do encanto. Ali se consolidou a 
terreirização da Sapucaí de uma maneira muito forte. 

 

Juliana, dessa maneira, apresenta o carnaval como uma celebração, onde as 

barreiras sociais podem ser temporariamente suspensas, permitindo que as pessoas 

se conectem umas com as outras de maneira genuína. Nessa perspectiva, o 

carnaval celebra o corpo em todas as suas formas e tamanhos, promovendo a 

aceitação e a autoestima. Pensamento por meio do qual Juliana explora o sentido da 

liberdade, ao dizer que: “corpo todo, corpo gordo, corpo livre. Uma conquista nossa! 

Nosso corpo nossa regra” (Juliana, 2022).  

 
Imagem 31 – Corpo Todo, Corpo Gordo, Corpo Livre 

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 



150 

O carnaval, para Juliana, pode ser um catalisador para a transformação social 

e a promoção da inclusão. É uma festa que pode contribuir para reduzir o estigma e 

o preconceito em relação às pessoas com deficiência, desafiando noções 

tradicionais de capacidade e normalidade. Com raízes profundas na história e na 

tradição afro-brasileira, participar da celebração pode ser uma forma de se conectar 

com essa herança cultural. Juliana, em todas as suas narrativas, quando fala da 

paixão pelo carnaval, traduz esse sentimento como uma experiência libertadora, 

permitindo-lhe desafiar limites e expectativas sobre o que ela é capaz de realizar. 

Desde muito pequena, Dona Dirce levava Juliana para participar das festas 

carnavalescas. Uma paixão que mais uma vez une Juliana à Dona Dirce: 

 

Graças a minha bisavó eu podia participar do carnaval desde de um ano de idade, porque ela era 
costureira do bloco. A gente vivia nos clubes graças a ela. Ela era costureira do bloco do tio Mira, do 
Garoto Lindóia. Daí, assim, como eu era muito pequena, eu ia pra cá, eu ia pra lá. Então, era uma 
vida normal (Juliana, 2023). 

 

Desde sua infância, então, Juliana participa do carnaval na cidade de Pelotas, 

“[...] eu sempre tive essa relação com o carnaval porque desde um aninho de idade 

eu já estava desfilando. E, a avó sempre dizia que a irmã dela, que mora aqui hoje, 

tirava foto pra mandar pra ela” (Juliana, 2024). Assim, Juliana movimenta-se nesse 

lugar com sentimento de orgulho, apreço e com vaidade, por poder fazer parte 

desses momentos. Celebra a vida ao som dos tambores e dos acordes, que se 

lançam na tentativa de trazer momentos em que um corpo feminino negro com 

deficiência se faça jubiloso (Santos 2020). Um corpo jubiloso é aquele que se 

manifesta do prazer, da música, da dança, da alegria. De acordo com Santos (2020), 

o corpo moribundo é aquele que é provisório da luta, mas que pode permanecer em 

luta em outro corpo vivo, o corpo do martírio.  

Quando Juliana se mobiliza pela dança, pela participação ativa e se refugia 

no carnaval como alternativa para amenizar seus sofrimentos, mostra uma dinâmica 

que merece certa vigilância, porque o corpo sofredor é aquele que [...] “requer maior 

atenção, uma vez que se trata do corpo que sobrevive e persevera na luta apesar do 

sofrimento” (Santos, 2020, p. 140). Desse modo, Juliana se junta ao carnaval como 

forma de continuar inserida nas lutas às quais se propõe: antirracista, anticapacitista 

e antissexista. Lutas que se conectam com as suas dores, mas do mesmo jeito são 



151 

alternativas de prazer e motivos para Juliana sorrir, porque as “[...] lutas sociais não 

são morte e sofrimento, são também alegria e jubilo” (Santos, 2020, p. 142).  

 

Imagem 32 – Juliana no carnaval 

 

Fonte: Rede social Facebok (2023). 

 

“Eu participei e participo de vários blocos, bandas e escolas de samba, 

sempre foi assim” (Juliana, 2023). Essa participação pode ser vista como potência 

que desafia a estudante a refugiar-se em espaços que sejam condutores de uma 

luta a favor da vida: 

 

A morte da qual eu falo é uma morte cotidiana, na produção do 
aniquilamento do ser, do desencanto, de corpos que são aniquilados, 
coordenados ou disciplinados dentro de uma lógica determinada pela força 
do capital, do relógio. Nós estamos lutando, o tempo todo, contra essas 
mortes que são parte da experiência cotidiana. Isso é crucial. A afirmação 
da vida opera nessa dimensão (Simas, 2024, s/p). 

 

Listarei alguns espaços nos quais Juliana se fez presente ou ainda participa, 

apresentando seu corpo dançante e festivo. Os dados a seguir são genéricos, 

trazidos para visualizar-se a variedade de espaços e refúgios nos quais Juliana se 

insere:  

 



152 

ACADEMIA DO SAMBA: é uma escola de samba de Pelotas, uma das mais antigas 

entidades carnavalescas do Rio Grande do Sul. Foi fundada em 03 de fevereiro de 

1942, tendo como suas cores o azul e o branco. 

RAMIRINHO: nasceu da Escola de Samba e Cultural Ramiro Barcelos, foi fundada 

em 29 de março de 1962, em Pelotas, Rio Grande do Sul. A escola tem como cores 

o verde e o rosa. 

BLOCO SAÚDE E EDUCAÇÃO: Banda Carnavalesca Integração Saúde e 

Educação, popularmente conhecido como bloco Integração, cujo objetivo é brincar o 

carnaval, principalmente com a participação de trabalhadores/as destas duas áreas. 

Juliana não pôde mais participar desta escola, sem condições financeiras para arcar 

com a confecção das roupas necessárias, e o bloco não disponibilizava recursos 

para tal.  

BANDA CARNAVALESCA E CULTURAL LEOCÁDIA: Juliana hoje participa como 

porta-estandarte dessa banda, fundada em 14 de março de 2003, na cidade de 

Pelotas. A banda foi constituída sob forma de associação, com fins não econômicos, 

de caráter beneficente.  

 

Imagem 33 – Sobre ser Porta-Estandarte 

 
 

Fonte: Rede social Facebook (2020). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Escola_de_samba
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pelotas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rio_Grande_do_Sul


153 

Tais espaços, isto deve ser dito, são locais de luta e também de omissões e 

exclusão social. As escolas de samba são literalmente escolas! Mas, para Juliana, ser 

porta-estandarte é um orgulho carregado de simbolismo. Juliana, ao desfilar à frente da 

escola de samba, concretiza um ato de celebração e de afirmação, que vem a desafiar 

séculos de opressão e invisibilidade. Ao dançar com o estandarte, ela encarna o espírito 

carnavalesco, mas também reivindica um lugar de protagonismo. Cada movimento seu 

reverbera orgulho e luta, e indica a possibilidade de esse lugar ser um “refúgio 

alternativo” de reconhecimento e pertencimento. 

Nesse sentido, Juliana busca refúgio nesse espaço artístico e cultural pela 

corporeidade, conceito que se afasta de um corpo vazio e desvitalizado. A 

corporeidade busca as várias dimensões da experiência, quando aciona uma 

dinâmica inovadora de si mesmo, isto é, a compreensão de que as pessoas se 

constituem na relação e no compartilhamento com o mundo (Najmanovich, 2001). É 

na dimensão da corporeidade que Juliana se manifesta por inteiro, por intermédio da 

sua paixão pelo carnaval: “eu não vivo sem o carnaval, nem consigo imaginar um dia 

não poder dançar e girar como porta estandarte” (Juliana, 2023). Diante disso, a 

corporeidade nos aproxima da noção de um “sujeito encarnado”, porque o ser 

humano emerge da multidimensionalidade da experiência (Najmanovich, 2001).  

 

6.4 ESPAÇO RELIGIOSO 

 

Para o projeto colonial, o cristianismo legitimou a desigualdade entre os povos 

que se encontravam fora da Europa. A colonialidade, dessa forma, acionou um 

binarismo entre homens e mulheres, brancos e negros, o humano e o não o humano 

e, nesse contexto, os negros e os indígenas foram vistos como infiéis e bárbaros e 

precisavam ser salvos e purificados de seus pecados, mesmo que isso significasse 

o genocídio desses povos e/ou de suas manifestações sociais, políticas e religiosas 

(Lugones, 2009; Quijano, 2005).  

Por conseguinte, entendo que a escolha pelas religiões de matriz africana, 

historicamente criminalizadas, também é uma forma de resistência de Juliana. Sua 

presença nesse lugar é um ato de se refugiar para manter a conexão com o sagrado. É 

também uma maneira de colocar em evidência a expressão religiosa do povo negro no 

Brasil. Juliana é umbandista. Foi apresentada a essa religião pela bisavó, Dirce. 

Contudo, Juliana falou que até hoje não entendeu essa atitude de Dona Dirce, 



154 

contraditória em sua leitura. Ao mesmo tempo que Dona Dirce levou Juliana até a 

Umbanda, sugeriu também a Igreja Evangélica: “não entendi até hoje porque a avó me 

levou na Umbanda e falou também para eu ir na Igreja Evangélica” (Juliana, 2024).  

Nesse sentido, talvez Dona Dirce buscasse de todas as formas proteção para 

a vida de Juliana. Para Collins (2016), as mulheres negras em espaços sagrados 

constroem um contraponto de resistência às várias opressões que sofreram. Elas 

rejeitam e interpelam os lugares sociais que lhes foram destinados, recusando ser 

apenas a outra, criada e objetificada pelos padrões hegemônicos e religiosos dos 

espaços em que vivem. 

 

Imagem 34 – Juliana na Umbanda 

 

Fonte: Rede social Facebook (2023). 

 

As tradições religiosas afro-brasileiras se tornaram um espaço de mobilização 

cultural, onde os saberes ancestrais são preservados e transmitidos. Juliana 

começou a frequentar o espaço religioso da Umbanda quando tinha oito anos de 

idade, com o Pai Paulinho de Xangô. Juliana mostrou-se autodidata ao registrar que 

aprendeu a doutrina religiosa por conta própria, em alguns livros: ”eu aprendi tudo 

sozinha, lendo alguns livros. Alguns livros doados ou emprestados. Eu fui 

aprendendo” (Juliana, 2023).  



155 

Imagem 37 – Tatuagem Yemanjá  

Significado para a Juliana: a mãe, Lurdes, que é 
filha de Yemanjá.  

Fonte: Arquivo da autora. 

Depois que passou o período da pandemia14 (2019/2020), Juliana intensificou 

a sua presença nesse espaço religioso, quando começou a fazer parte da corrente: 

“eu me sinto muito bem quando eu vou lá” (Juliana, 2023). Diz Juliana, “se não fosse 

a religião minha vida seria um fracasso. E, sabe, eu sinto que avó Rita e o avô Chico 

me protegem através da bisa Dirce”. Como forma de mostrar essa conexão com o 

sagrado, Juliana fez três tatuagens, que para ela tem significados especiais: 

  

  

  

                                                           
14  Em 11 de março de 2020, a Covid-19 foi caracterizada pela OMS como uma pandemia. O termo 

“pandemia” se refere à distribuição geográfica de uma doença e não à sua gravidade. Fonte: 
https://www.paho.org/pt/covid19/historico-da-pandemia-covid-19. Acesso em: 11 ago. 2024. 

Imagem 35 – Tatuagem Borboleta 

Significado para Juliana: YÃNSA- CUIDA DOS 
ESTUDOS E DO TRABALHO 

Fonte: Arquivo da autora. 

Imagem 36 – Tatuagem Cigana 

Significado para Juliana: SONHOS 

Fonte: Arquivo da autora. 

 

https://www.paho.org/pt/covid19/historico-da-pandemia-covid-19


156 

Conversando com Juliana, tento me aproximar, brevemente, do contexto 

histórico da Umbanda, que surgiu no Brasil no início do século XX, como resultado 

da união de crenças de origens africanas, indígenas e europeias. A palavra 

Umbanda vem do quimbundo, angolano, e incorpora uma definição de “arte de 

curar”. A Umbanda ancora-se em sentimentos como: luz, caridade e amor. É uma 

religião afro-brasileira, entrecortada com aspectos de religiões cristãs, africanas e 

também indígenas, centrada em um único Deus, chamado Olorum. Os umbandistas 

creem na reencarnação, imortalidade da alma e no carma. “A umbanda é a religião 

dos caboclos, preto-velhos, exus e crianças” (Barros, 2012, p. 301-303). Mais 

importante, ainda, é destacar que, ante as inúmeras pedagogias das religiões de 

matriz africana, esse espaço religioso é um espaço educativo e formativo, ou seja, é 

um “refúgio alternativo” que também pode ser olhado como uma escola de 

aprendizagens significativas, em paralelo às oficiais. A educação dos terreiros da 

afrodiáspora pode ser evocada como um conhecimento para além do mundo da 

concretude, que continuamente despotencializa os espaços sagrados de matriz 

africana. 

Para Juliana, se a educação é a promessa de dias melhores, a religiosidade 

surge como uma pedagogia da encruzilhada (Rufino, 2018). Esse autor explora o 

conceito como uma metáfora para ressaltar a pluralidade de saberes das vivências 

culturais, no contexto das religiões de matriz africanas. Se, para Rufino (2018), as 

encruzilhadas representam lugares de encontro, o espaço religioso encontra-se 

como “refúgio alternativo” de encontro com o sagrado. Desse modo, Juliana (2023) 

explicita as aprendizagens desenvolvidas nesse local, em que escolhe refugiar-se: 

“a religião pra mim é onde eu me sinto protegida e também aprendo a ser melhor”. 

Assim, a pedagogia das encruzilhadas vai ser aquela que acolhe a 

diversidade e valoriza os múltiplos saberes, espaço que Juliana encontrou para a 

sua espiritualidade, um lugar onde sua fé pode ser abraçada sem julgamentos e 

preconceitos: “a umbanda pra mim é tudo porque eu me sinto mais forte mais 

protegida e com fé na vida” (Juliana, 2023). Nesse refúgio espiritual, Juliana exercita 

e potencializa liberdades, porque “a Religião – religare – que encarna este sentido 

transcendental das relações do homem, jamais vai ser um instrumento de sua 

alienação” (Freire, 1983, p. 40). 

Por conseguinte, Juliana pôde encontrar uma comunidade que valorizava 

suas experiências como mulher negra com deficiência: “na religião eu tenho uma 



157 

rede de apoio espiritual muito forte”. É como se Juliana sempre estivesse nesse 

local cercada de amparo, e é nesse movimento com o sagrado que se alia às 

palavras proferidas por hooks (2021, p. 242), quando diz que “[...] poderia me elevar 

mais alto, que poderia me proporcionar momentos de êxtase transcendente durante 

os quais eu conseguiria renunciar a todos os pensamentos sobre o mundo e 

conhecer a paz profunda”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Juliana hoje se sustenta por meio de recursos oriundos da Lei Orgânica De 

Assistência Social (LOAS), repassados à Dona Luiza e à dinda Maria, para ajudar 

nas despesas da casa. Antes, ela dava 30% do que recebia, por meio da bolsa de 

um projeto chamado de Batucando Pró Cultura, para a terreira, como forma de 

agradecimento e pedir proteção divina. Desde maio de 2024, no entanto, ela não 

recebe mais o valor, tendo encerrado sua participação nesse projeto.  

Para Juliana, além desses aspectos, a Umbanda contribui para que ela 

consiga lidar melhor com as suas dificuldades e traumas: “nada é fácil na vida, daí a 

gente tem que ter uma fé” (Juliana, 2023). No terreiro de Umbanda, Juliana 

consegue expressar a sua relação com o sagrado pelo canto e pelos rituais, 

acionando sintonia, energia, conexão, caridade, o axé. Um movimento religioso na 

vida de Juliana que segue as batidas dos tambores e os cantos dos pontos, em 

conexão com o divino. 

 

  

 

Fonte: Rede Social de Facebook. 

Imagem 38 – Juliana no terreiro 



158 

6.5 ESPAÇO DOS MOVIMENTOS SOCIAIS: UMA VOZ QUE NÃO SE CALA 

 

Na luta que a gente se encontra! Nesta data que tanto 
lutamos nos nossos espaços (trabalho, política, nossos 
lares), hoje erguemos nossos punhos cerrados com 
força para acabar com todo o preconceito e exaltar 
nossos ancestrais que passaram anos e anos sofrendo. 
Lutaremos por respeito e por uma revolução que vamos 
construir pelas bases e fortalecer nossa gente. Tereza 
de Benguela foi uma líder quilombola que revolucionou 
e mostrou resistência contra um governo escravista e 
coordenou as atividades econômicas e políticas do seu 
quilombo. Dia internacional da mulher negro latino 
americano e caribenha (Rede social Facebook, 
25/07/23). 

 

Imagem 39 – Ativismo no DCE da UFPEL 

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

Os movimentos sociais desempenham um papel fundamental 

como espaços seguros e refúgios alternativos às mulheres negras, proporcionando 

um ambiente de solidariedade e luta por direitos e igualdade. Juliana começou a sua 

participação nos movimentos sociais a partir da sua entrada na Universidade Federal 

de Pelotas. Nessa mesma direção, dentro da universidade conheceu o Diretório 

Central dos Estudantes (DCE) e prontamente já participou como mesária e, daí em 

diante, das atividades provenientes desses movimentos. 

Em 2019, nas eleições municipais de Pelotas, filiou-se ao Partido Socialismo 

e Liberdade (PSOL), por influência de seu namorado. A partir daí, começou a 

participar ativamente no JUNTOS, que é um movimento feminista do PSOL: “minha 

construção política vem lá em 2019 nas eleições municipais em Pelotas dentro do 

PSOL. Vem sim da base [...] do coletivo, do movimento, onde passamos e levamos 

 



159 

o povo para sacudir” (Rede social Facebook, 2021). Dessas participações, e como 

demonstração e pertencimento dos movimentos de luta, fez mais duas tatuagens: 

 

Imagem 40 – Tatuagens de Juliana 

 

Fonte: Arquivo pessoal da autora. 

 

As tatuagens, para Juliana, funcionam como uma forma de expressão visual 

das suas crenças e identidades. Juliana parece afirmar o seu compromisso, com as 

causas que acredita, transformando seu corpo em um manifesto visível de suas 

resistências. Juliana registrou que, ao participar dos movimentos sociais, consegue 

discutir questões importantes, propor soluções e expressar-se sem o medo da 

rejeição. Isso é particularmente significativo, considerando que, em outros ambientes, 

muitas vezes não consegue expressar as suas opiniões e se fazer ouvir. Juliana, em 

todas as lutas em que se coloca, concebe-as como uma oportunidade de mostrar os 

desafios pelos quais passa e também revela a sua capacidade de mudar os caminhos 

que insistem em colocá-la na invisibilidade. Como diz hooks (2019c, p. 55): “encontrar 

uma voz é parte essencial da luta libertadora – um ponto de partida necessário para o 

oprimido, o explorado –, uma mudança em direção à liberdade”. 

  

         

Relacionada ao símbolo do feminismo                       Respeito à luta das mulheres  

 



160 

Imagem 41 – Respeita as Mina 

 

Fonte: Rede social Facebook (2020). 

 

Atualmente, ela participa do setorial Negros e Negras do JUNTOS, como 

Coordenadora Geral – PSOL juventude. Ao analisar a imagem escolhida por Juliana, 

percebe-se o quanto ela consegue acionar a sua capacidade de buscar contornos 

pedagógicos ao refugiar-se em espaços que se traduzem em escolas de sua 

formação política e crítica. A frase escolhida por Juliana: “Quando a mulher negra se 

movimenta, toda a estrutura da sociedade se movimenta com ela”, foi dita em 2017, 

por Angela Davis, em uma conferência na Bahia. Davis (2017) explicou, por meio 

desses dizeres, a necessidade de as mulheres negras criarem espaços que se 

movimentem, para elas deixarem de ocupar a base da pirâmide social capitalista.  

Com esses posicionamentos e tentativas constantes de dar voz aos seus 

pensamentos, Juliana foi se construindo feminista e com intensa participação nesses 



161 

movimentos sociais. Nos dias 6 e 7 de abril de 2024, houve um acampamento cuja pauta 

foi: a política, questões raciais, a violência contra os motoboys e o feminismo negro. 

 
Imagem 42 – Reflexão Política de Juliana 

 

Fonte: Rede social Facebook (2022). 

 

Acima, Juliana, mais uma vez nas redes sociais, amplia seus espaços 

políticos e de fala, opinando sobre temas relevantes numa demonstração das lutas e 

resistências das mulheres. Os movimentos sociais são “os produtores e 

articuladores dos saberes construídos pelos grupos não hegemônicos e contra 

hegemônicos da nossa sociedade” (Gomes, 2017, p. 16). Em sentido específico, a 

autora destaca o papel do movimento negro na construção de práticas educativas no 

Brasil. Esse movimento, registra Gomes (2017), não vai ser visto somente como 

reivindicador político, mas também enquanto potente educador coletivo, que, através 

da educação popular, pode criar formas de emancipação e resistência, em particular 

para as mulheres negras com deficiência. 

Esse olhar de Gomes (2017), ao destacar essas práticas, amplia a educação 

para além dos muros de uma escola formal, abrangendo, dessa maneira, outros 

espaços, como os do movimento negro, onde Juliana vai construindo consciência 

crítica sobre as questões raciais, bem como quando participa e/ou evidencia outros 

movimentos, como os de combate à violência das mulheres e aqueles que se ligam 

 



162 

ao movimento estudantil. Os movimentos sociais, nessa direção, podem ser 

considerados locais de formação escolar, porque também educam, constroem 

conhecimentos e, portanto, podem ser alternativas comprometidas, assim como o 

movimento negro, na formação de uma educação que se estabeleça como base 

efetiva para a promoção da justiça racial e igualdade no País. 

Os movimentos sociais ampliam a visibilidade e representatividade das 

mulheres negras na esfera pública. São espaços nos quais é possível se organizar e 

mobilizar para combater o racismo e o sexismo sistêmicos que perpetuam a 

desigualdade e a discriminação em diferentes esferas da sociedade. Os movimentos 

sociais também são espaços de lideranças femininas negras, com o potencial de 

catalisar a transformação social e política, porque pressionam por mudanças em 

políticas públicas, práticas institucionais e normas sociais que perpetuam a 

desigualdade e a injustiça. Juliana assume seu posicionamento: 

 

Somos a resistência de um País que a cada 10 minutos somos estupradas, a cada 2 horas somos 
violentadas dentro de casa, no trabalho em lugares que achamos que estamos confortáveis. Quando 
uma mulher se movimenta a sociedade se movimenta, gira e é construída. Neste oito de Março é um 
dia marcado por uma luta que não se calou que se resistiu e resisti se constrói a passos largos e não 
largos. Vivemos em uma democracia que foi estabelecida por regras e é machista, mas não somos 
de seguir regras não é? Tomamos o lugar que tinha que ser nosso. A luta de mulheres ninguém pode 
deixar uma a outra. Uma segurando a mão da outra. A luta continua e é longa (Rede social 
Facebook, 08/03/22). 

 
Imagem 43 – Mulheres Não Temem #Ele Não 

 
Fonte: Rede social Facebook (2022). 



163 

Juliana na foto acima mostra a sua participação quando, no Brasil, em 2022, 

parte das mulheres brasileiras saíram às ruas e se uniram para impedir que Jair 

Bolsonaro, na época presidente do Brasil, ganhasse as eleições novamente. Para 

hooks (2019c), o movimento social feminista, pode proporcionar um olhar mais 

aguçado para se pensar além dos movimentos sociais de gênero ou essencialismo 

identitário. Para a autora, o objetivo dos movimentos seria se debruçarem 

politicamente a favor de uma solidariedade que desconstitua as mais diversas 

opressões, bem como os diferentes modos de dominação. Assim, compreender os 

movimentos sociais, como um espaço indispensável para trocas e partilhas, 

converte-se em um modo de luta contra a disparidade em que a mulher se 

posiciona, no andar inferior de uma estrutura patriarcal. 

Os movimentos sociais são espaços que amplificam as vozes das mulheres 

negras, e revelam-se lugares de visibilidade para que, assim como Juliana, mais 

mulheres negras com deficiência possam compartilhar suas experiências, 

perspectivas e demandas. Enfim, os movimentos sociais podem ser fontes 

importantes e são necessários para desafiar e desconstruir estereótipos e 

representações negativas das mulheres negras na mídia, na cultura e na sociedade 

em geral, promovendo uma visão mais positiva, complexa e diversificada de suas 

identidades e trajetórias. 

Ao chegar até aqui, certamente aprendi muito com Juliana, como avistei que a 

luta se faz pela dor, mas também na busca por corpos femininos se fazerem alegres 

em um mundo que teima ser ofensivo, discriminatório e desumano, um mundo onde 

o racismo escancarado ou até disfarçado teima em sustentar, conforme Mbembe 

(2016), uma necropolítica, enquanto decide quem pode viver e quem deve morrer. 

Um morrer que não é aceito por todos os corpos. Aqueles que podem morrer são os 

corpos definidos primordialmente pela raça. A cor da pele, já sabemos muito bem 

que interfere nos processos de humanização, portanto é preciso reivindicar o lugar 

pedagógico de escola nos espaços não formais. São espaços educativos 

alternativos, onde a escola tradicional muitas vezes não alcança, e é nesse 

momento que eles vão ser acionados como estratégias que colaboram para ampliar 

o conceito de educação, ao demonstrar, através da história de vida e escolarização 

de uma mulher estudante negra com deficiência, que o aprendizado pode e deve 

ocorrer em todos os momentos da vida.            



164 

A forma como Juliana consegue navegar pelas adversidades é um 

testemunho potente do que significa persistir e conseguir chegar lá em meio a 

estruturas que muitas vezes tentaram silenciá-la. Que Juliana, por meio do seu 

testemunho, possa impactar a vida de outras mulheres negras, que vieram e que 

ainda virão. Esta história não acaba por aqui, mas vislumbro que, diante de tantos 

aprendizados, “podemos ser irmãs unidas pelo compartilhamento de interesses e 

crenças, unidas em nosso apreço pela diversidade, unidas em nossa luta para 

acabar com a opressão sexista, racista e capacitista, unidas na solidariedade 

política” (hooks, 2019c, p. 174). 

 

Imagem 44 – De mãos dadas com Juliana 

 

   Fonte: Arquivo pessoal da autora. 

 

Tem dias que nós seres humanos, principalmente as mulheres negras, somos testadas na sociedade 
e não é a primeira, segunda, nem a terceira. Foram várias vezes. E, fico pensando se tudo isso é 
para me tornar mais forte. Sim mais forte, com armadura e resistente a tudo que vem em minha 
direção. As batalhas que venci não foram por um acaso e não foram por coincidência e sim por eu 
não ficar calada e sempre bater de frente pra saber onde estou chegando. Agradeço aqueles que 
rezam por mim todos os dias, meus guias nunca me deixaram desistir de nada. Embora sozinha e 
mesmo que o caminho seja longo eu vou seguir e chegar onde eu tenho que chegar (Juliana, Rede 
social Facebook, 2022). 



165 

 

  

C
A

P
ÍT

U
LO

 7
 

R
EF

LE
X

Õ
ES

 F
IN

A
IS

 

E 
A

P
O

ST
A

 D
E 

TE
SE

 

 



166 

7 REFLEXÕES FINAIS E APOSTA DE TESE 

 
Este estudo buscou compreender o processo de escolarização de uma 

mulher estudante negra com deficiência, analisando como os marcadores de raça, 

gênero e deficiência interagem e influenciam suas experiências educacionais. Por 

meio de uma abordagem interseccional, foi possível evidenciar como essas múltiplas 

identidades atuam de forma complexa, muitas vezes amplificando as barreiras e 

desigualdades no ambiente escolar e demais lugares que Juliana, protagonista do 

estudo, percorre. Os resultados desta pesquisa demonstraram que a intersecção 

entre racismo, sexismo e capacitismo gera uma realidade educacional desafiadora 

para mulheres negras com deficiência. As dificuldades enfrentadas pela estudante 

não se restringem aos aspectos pessoais, mas sim incluem práticas institucionais, 

culturais e pedagógicas que perpetuam a exclusão e a marginalização.  

A presença de estereótipos e preconceitos raciais, aliados à desvalorização 

de suas capacidades devido à deficiência e ao gênero, contribui para um ambiente 

escolar que insiste, por inúmeras vezes, em desconsiderar as necessidades e 

potencialidades de cada pessoa. A pesquisa também revelou muitas dores da 

estudante, mas também a força e as resistências construídas por Juliana para 

enfrentar seus desafios, bem como a construção de uma identidade fortalecida e o 

desenvolvimento de estratégias, aspectos centrais para seu acesso e permanência 

na escola. Essas estratégias incluíram, desde o estabelecimento de redes de apoio, 

tanto dentro quanto fora da escola, até a reivindicação de seus direitos quando a 

estudante buscou outros espaços de afirmação e acolhimento. Como resultado, 

posso ressaltar a urgência de uma abordagem educacional que se volte para 

práticas pedagógicas que integrem efetivamente a interseccionalidade nos 

ambientes de escolarização de mulheres negras com deficiência. 

Com isso, a partir da análise dos dados, surgiram três categorias específicas:  

1- Relações Familiares, na qual se identificou uma família constituída por cinco 

mulheres negras. Pôde-se transitar nesse espaço, que se mostra para Juliana como 

seu refúgio e apoio familiar, mas também estabeleceu para ela muitos conflitos 

emocionais, a dor do abandono materno e, em muitos momentos, inclusive, de 

violência física. A família de Juliana, sob o olhar da sua avó Dona Dirce e sua mãe 

Lurdes, exerceu um papel fundamental no processo de sua escolarização, atuando 

como uma fonte de suporte financeiro e de base para o futuro de Juliana. As relações 



167 

familiares também funcionam para Juliana como um contraponto às barreiras 

externas, proporcionando, por intermédio da figura da avó (e mãe), um ambiente de 

encorajamento. Ao mesmo tempo, as relações familiares também revelam os conflitos 

e as negociações que ocorrem na tentativa de conciliar as expectativas educacionais 

de Juliana e de sua família com demandas sociais e culturais específicas. 

2- Imagens Identitárias: são imagens que emergem como um aspecto central 

na construção da identidade de Juliana ao longo de sua vida e escolarização. Essas 

imagens são moldadas por uma inter-relação de demarcadores, incluindo raça, 

gênero e deficiência, e vão refletir, tanto as concepções externas quanto as próprias 

percepções que a estudante vai desenvolvendo ao longo da vida. A pesquisa 

mostrou que o processo identitário da estudante é a todo tempo negociado, na 

tentativa de responder aos obstáculos enfrentados no ambiente escolar e nos 

demais espaços educativos e de formação por ela escolhidos. 

As identidades de classe, raça e gênero, em específico, foram profundamente 

influenciadas pelo racismo e sexismo presentes na sociedade e nos espaços 

percorridos pela Juliana. A questão da deficiência, interseccionada aos demais 

demarcadores citados, de acordo com Carlos Skliar (2003), ofereceu para nosso 

trabalho uma base crítica para repensar as formas como a sociedade compreende, 

trata e exclui corpos e subjetividades marcadas pela diferença. O autor propõe uma 

mudança de paradigma, questionando o modelo normativo que reduz a deficiência a 

uma questão biológica ou médica, para então situá-la como uma construção 

sociocultural, atravessada por práticas, discursos e relações de poder. Essa 

perspectiva nos convida a desnaturalizar as exclusões que frequentemente relegam 

pessoas com deficiência à margem da sociedade.  

Ao longo deste trabalho, buscou-se dialogar com essa visão em que se 

compreende a deficiência como um marcador social que se entrelaça com outras 

categorias, como raça, classe e gênero, potencializando desigualdades e reforçando 

dinâmicas de exclusão. Nesse sentido, a abordagem proposta pelo autor de 

entender a diferença como potência e não como desvio ou limitação foi central para 

fundamentar esta pesquisa. A deficiência, nesse olhar, não é apenas uma 

característica intrínseca do indivíduo, mas um reflexo das estruturas sociais que 

determinam quem é valorizado e quem é excluído. 

 Skliar (2003) também nos faz repensar sobre a educação, não apenas como 

um espaço de inserção, mas como um local de transformação, onde as práticas 



168 

pedagógicas devem ser moldadas para acolher a diferença de maneira genuína. 

Sua crítica ao processo de normalização nos alerta para os riscos de perpetuar 

exclusões ao tentar adequar sujeitos com deficiência a padrões preestabelecidos, 

em vez de adaptar os sistemas para reconhecer e valorizar a diversidade. Essa 

visão encontra ressonância em perspectivas contemporâneas que articulam a 

deficiência com outros marcadores sociais, mostrando que a luta por inclusão deve 

ser interseccional e comprometida com a justiça social. Portanto, a pesquisa 

ancorou-se em uma perspectiva interseccional, bem como reafirmou que a 

deficiência não deve ser vista como um “problema” do indivíduo, mas como um 

desafio ético e político para toda a sociedade. Por conseguinte, Juliana consegue ir 

construindo uma imagem identitária positiva e de resistência, em grande parte 

devido à criação de suas estratégias e pela sua busca por pertencimento nesses 

espaços construtores de sua afirmação identitária. 

3- Espaços Educativos e Formativos: foram observados e analisados como 

contextos que tanto auxiliaram quanto dificultaram muitas vezes a escolarização de 

Juliana. Esses espaços, neste trabalho, incluem tanto ambientes formais, como a 

escola, quanto os ambientes informais de aprendizado e socialização, como o 

carnaval, a religião e os movimentos sociais que Juliana frequenta. São locais que 

podem acolher, mas também frequentemente são permeados por práticas de 

exclusão. Além disso, os espaços educativos são marcados por uma falta de 

sensibilidade pedagógica, cultural e pela ausência de políticas que promovam a 

verdadeira inclusão. Nesse sentido, a pesquisa revelou que, embora exista esforços 

de inclusão, muitas vezes as escolas falham em oferecer um ambiente e ações que 

realmente atendam às necessidades específicas de estudantes como Juliana, que 

acionam interseções de múltiplas identidades.  

Esses locais foram chamados de “espaços seguros” (Collins, 2019) e, como 

resultado desta pesquisa, concebidos como “refúgios alternativos”. Os refúgios são 

ancorados no pensamento de Collins (2019), autora que traz elementos de longo 

prazo, que servem de suporte à inclusão, diante de uma interseccionalidade de 

opressões dos grupos marginalizados, especialmente de mulheres negras. Portanto, 

surgem os refúgios alternativos, para oferecer a curto prazo suporte e construírem-

se como espaços de possibilidades, de modo que Juliana se faça presente e desafie 

os sistemas de opressão instituídos em uma sociedade que continuamente se 

apresenta capacitista, machista e racista. 



169 

As práticas pedagógicas que esta pesquisa almeja que sejam desenvolvidas 

aproximam-se dos pressupostos de uma “ecologia dos saberes”, e as estratégias 

construídas pela própria estudante apontam para que se desenvolvam nas escolas e 

para além dela, no intuito de olharmos para outros modos de ser e estar no mundo, a 

partir do vivido e do encontro com o outro; de incorporar o vivido, que possa se fazer 

presente como força reveladora e de visibilidade social, abrindo espaço para que, 

assim como Juliana, outras mulheres negras com deficiência sejam compreendidas 

como seres ativos, participativos, transformadores e ocupem definitivamente um lugar 

de direitos.  

Este trabalho reafirma que a deficiência não deve ser vista como um 

“problema” do indivíduo, mas como um desafio ético e político para toda a sociedade. 

Portanto, destacamos a urgência de se romper com práticas capacitistas, sexistas e 

racistas, com a efetiva intenção de se construir espaços em que as múltiplas formas 

de ser e existir sejam reconhecidas, respeitadas e valorizadas. A diferença, como 

mostramos no desenvolvimento da tese, não foi concebida como o oposto da 

convivência, mas sim como a sua condição mais rica e essencial. Por conseguinte, a 

estudante deu-nos pistas dos contornos pedagógicos que futuramente poderão ser 

interpretados e somados àqueles que já estão estabelecidos dentro das escolas.  

Considerando o que foi apresentado, surgem, portanto, oportunidades para 

refletir sobre os cursos destinados à formação de professores, bem como sobre 

aquilo que a formação não abrange, mesmo que não haja espaços de formação 

capazes de atender às demandas de um cotidiano escolar que se caracteriza por 

sua grande dinâmica. Esses fatores estimulam a reflexão sobre uma formação 

docente que constantemente avalie suas práticas e que esteja disposta ao diálogo e 

à escuta atenta de seus alunos 

Portanto, confirmo a aposta de tese, de que os marcadores de raça, gênero e 

deficiência resultam em uma interseccionalidade de opressões na escolarização de 

Juliana. Suas vivências interagem e moldam tanto a sua vida pessoal quanto 

escolar. Desse modo, visualizo que a escolarização de Juliana consegue trazer 

elementos significativos de luta por justiça, mas também evidencia os obstáculos por 

ela enfrentados. Assim, concluo que a compreensão do processo de escolarização 

de uma mulher negra com deficiência deve necessariamente passar por uma análise 

que considere a intersecção de marcadores, seja de raça, gênero e deficiência, 

como os aqui apresentados. As relações familiares, as imagens identitárias e os 



170 

espaços educativos e formativos, na vida de Juliana, conectam-se e interagem de 

maneira complexa, influenciando suas experiências de vida e de escolarização. 

Este trabalho, portanto, pretendeu reforçar e acionar práticas educacionais que 

reconheçam e valorizem as singularidades das trajetórias escolares de mulheres 

negras com deficiência, porque entendo que estas podem ser instrumentos 

metodológicos que trazem base cientifica, mas não descartam as emoções, fato que 

se fez presente, neste trabalho, desde a primeira narrativa de Juliana. 

Por fim, espero que este trabalho possa ampliar o debate sobre as 

intersecções entre raça, gênero e deficiência no campo da escolarização. Que ele 

seja a motivação para outras pesquisas, que aprofundem o conhecimento e a 

temática proposta nesta tese, para que sempre esteja presente em nossas vidas o 

verdadeiro sentido de pedagogias que vislumbrem uma escola de e para todos. Ao 

finalizar este estudo, portanto, não esgoto o assunto, pois entendo e defendo que as 

histórias e vivências de mulheres negras com deficiência precisam ser mais 

visibilizadas, como também ser percebidas em sua singularidade. Vislumbro que 

esta tese revele que as histórias de vida podem ser um caminho importante na 

mobilização de “refúgios alternativos”, que se constituam como instrumentos 

educacionais de luta contra o racismo, sexismo e capacitismo.  



171 

REFERÊNCIAS 

 

ABRAMOWICZ, Anete; OLIVEIRA, F. de; RODRIGUES, Tatiane Cosentino. A 
criança negra, uma criança negra. Educação e raça: perspectivas políticas, 
pedagógicas e estéticas. Belo Horizonte: Autêntica, 2010. 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. Sejamos todos feministas. Tradução Christina 
Baum. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 

AKOTIRENE, Karla. Interseccionalidade. São Paulo: Polén, 2019. 150 p. 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Editora Jandaíra, 2020. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural. Belo Horizonte: Letramento, 
2018. 204 p. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Ed. Jandaíra, 2020. 
(Coleção Feminismo Plurais, Selo Sueli Carneiro). 

ANDRADE, Mateus R. Casamento e compadrio: registros paroquiais e inventários 
post-mortem na freguesia de Guarapiranga, séculos XVIII e XIX. In: LIBBY, D. C. et 
al. História da família no Brasil (séculos XVIII, XIX e XX): novas abordagens e 
perspectivas. Belo Horizonte: Fino Traço, 2015. p. 129-162. 

ANTUNES, Katiuscia C. Vargas. História de Vida de alunos com deficiência 
intelectual: percurso escolar e a constituição do sujeito, 2012. 154 f. Tese 
(Doutorado em Educação) – Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2012. 

BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política, n. 11, p. 89-117, ago. 2013. 

BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016. 

BARRIOS, Simone Teixeira; NUNES, Georgina Helena. Um defeito de cor: a 
literatura nas trilhas interseccionais de uma estudante negra com deficiência. In: 
ENPOS - ENCONTRO DE PÓS-GRADUAÇÃO, 25., 2023, Pelotas. Anais [...]. 
Pelotas: UFPEL, 2023. 

BARROS, Sulivam Charles. As Entidades “Brasileiras” da Umbanda. In: ISAIA, Artur 
Cesar; MANOEL, Ivan Aparecido. Espiritismo & religiões afro-brasileiras: história 
e ciências sociais. São Paulo: Ed. UNESP, 2012. 



172 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil. São Paulo: EDUSP, 1971. 

BENJAMIN, Walter. Infância em Berlim por volta de 1900. In: BENJAMIN, Walter. 
Rua de Mão Única. São Paulo: Brasiliense, 1987. p. 71-142. (Obras escolhidas, v. 
2).  

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. 6 ed. 
São Paulo: Brasiliense, 1994a. 

BENJAMIN, Walter. A crise do romance. In: BENJAMIN, Walter (Ed.). Magia e 
técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. 7. ed. Trad. 
Sérgio P. Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994b. p. 54-60. 

BENJAMIN, Walter. Reflexões: a criança, o brinquedo e a educação. São Paulo: 
Duas Cidades, 2009. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. de Myriam Ávila, Eliana Lourenço de 
Lima Reis e Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Ed. da UFMG, 1998. 

BHABHA, Homi K. Ética e estética do globalismo: uma perspectiva pós-colonial. In: 
BHABHA, Homi K. et al. (Org.). A urgência da teoria. Lisboa: Tinta-da-China, 2007. 
p. 21-44.  

BHABHA, Homi K. O entrelugar das culturas. In: BHABHA, Homi K. O bazar global 
e o clube dos cavalheiros ingleses: textos seletos. Org. de Eduardo F. Coutinho. 
Rio de Janeiro: Rocco, 2011. p. 80-94. 

BLOCH, Marc. Apologia da história ou o ofício do historiador. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2001. 

BOSCO PINTO, João et al. Da investigação temática à pesquisa-ação. In: 
DUQUEARRAZOLA, Laura Susana; THIOLLENT, Michel Jean Marie. Metodologia, 
teoria do conhecimento e pesquisa-ação: textos selecionados e apresentados. 
Belém: Instituto de Ciências Sociais e Aplicada da UFPA, 2014. p. 94-105. 

BOSI, Ecléa. O tempo vivo da memória: ensaios de psicologia social. São Paulo: 
Ateliê editorial, 2003. 

BUENO, Belmira Oliveira. O método autobiográfico e os estudos com histórias de 
vida de professores: a questão da subjetividade. Educação e Pesquisa, São Paulo, 
v. 28, n. 1, p. 11-30, jan./jun. 2002. 

BUENO, Winnie de Campos. Processos de resistência e construção de 
subjetividades no pensamento feminista negro: uma possibilidade de leitura da 
obra Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of of 
Empowerment (2009) a partir do conceito de imagens de controle. 2019. Dissertação 



173 

(Mestrado em Direito) – Universidade do Vale do Rio dos Sinos, UNISINOS, São 
Leopoldo, 2019. 

BUENO, Winnie. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patricia Hill. 
Porto Alegre: Editora Zouk, 2020. 

BUTLER, Judith. Quadros de guerra: Quando a vida é passível de luto? Tradução 
de Sérgio Tadeu de Niemeyer Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. 1. ed. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2015.  

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução de Renato Aguiar. 13. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2017. 

CARNEIRO, Sueli. Entrevista. In: REVISTA DA BOITEMPO. Margem Esquerda 27. 
São Paulo: Boitempo, 2016. 

CARNEIRO, Sueli. Sobrevivente, testemunha e porta-voz. Entrevista dada para 
Bianca Santana. Cult, 9 de maio de 2017. Disponível em: https://revistacult.uol. 
com.br/home/sueli-carneiro-sobrevivente-testemunha-e-porta-voz/. Acesso em: 14 
abr. 2014. 

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não-ser 
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2020. 136 p. 

CINTRA, Éllen Daiane. Jovens negras no ensino médio público e privado no DF: 
um estudo comparado e interseccional sobre suas vivências e percepções do 
racismo. 2018. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade de Brasília, 
Brasília, 2018. 

CLANDININ, D. Jean; CONNELLY, F. Michael. Pesquisa Narrativa: experiência e 
história de pesquisa qualitativa. Tradução: Grupo de Pesquisa Narrativa e Educação 
de Professores ILEEL/UFU. Uberlândia: Ed. UFU, 2011. 

COELHO, Mayara Pacheco. Vozes que ecoam: Feminismo e Mídias Sociais. Pesquisas 
e Práticas Psicossociais, São João del Rei, v. 11, n. 1, p. 214-224, jan./jun. 2016. 
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-
89082016000100017. Acesso em: 04 abr. 2024. 

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Epistemology. In: COLLINS, Patricia Hill. 
Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of 
Empowerment. Abingdon: Routledge, 1990. p. 251-271. 

COLLINS, Patrícia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica 
do pensamento feminista negro. Revista Sociedade e Estado, v. 31, n.1, 
janeiro/abril, 2016.  



174 

COLLINS, Patricia Hill. Se perdeu na tradução? Feminismo negro, 
interseccionalidade e política emancipatória. Parágrafo, v. 5, n. 1, jan./jun. 2017. 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento Feminista Negro: conhecimento, consciência 
e a política do empoderamento. Tradução Jamille Pinheiro Dias. São Paulo: 
Boitempo, 2019. 

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. 1 ed. São Paulo: 
Boitempo, 2021.  

COUTO, Mia. Discurso de posse na Academia Brasileira de Letras. Rio de 
Janeiro: ABL, 27 ago. 1998. 

CRENSHAW, Kimberlé Williams. Mapping the Margins: Intersectionality, Identity 
Politics, and Violence Against Womenof Color. Stanford Law Review, v. 43, n. 6, 
1991.  

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black 
feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. 
Chicago Unbound, 1989. Disponível em: https://chicagounbound.uchicago. 
edu/cgi/viewcontent.cgi?Article=1052&context=uclf Acesso em: 25 mar. 2024. 

CRENSHAW, Kimberlé W. Documento para o encontro de especialistas em 
aspectos da discriminação racial relativos ao gênero. Estudos Feministas, ano 10, 
p. 171-188, 2002. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/ref/v10n1/11636.pdf. 
Acesso em: 18 mar. 2022. 

CRENSHAW, Kimberlé. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. 
Cruzamento: raça e gênero, painel 1, Brasília, Unifem, 2004. 

CRENSHAW, Kimberlé W. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. 
Cruzamento: raça e gênero. 2012. Disponível: Erro! A referência de hiperlink não 
é válida.uploads/2012/09/Kimberle-Crenshaw.pdf. Acesso em: 20 mar. 2019. 

CRENSHAW, Kimberle. Mapeando as margens: interseccionalidade, políticas de 
identidade e violência contra mulheres não-brancas. Traduzido por Carol Correia. 
Medium, 2017. Disponível em: https://medium.com/revista-subjetiva/mapeando- as-
margens-interseccionalidade-políticas-de-identidade-e-violência-contra- mulheres-
não-18324d40ad1f. Acesso em: 20 jan. 2023. 

CRESWELL, John W. Investigação qualitativa e projeto de pesquisa. Escolhendo 
entre cinco abordagens. São Paulo: Penso Editora LTDA. 2014. 

CURIEL, Ochy. Um diálogo decolonial na colonial cidade de Cachoeira/BA. 
Entrevista com Ochy Curiel In: TEIXEIRA Analba Brazão; SILVA. Ariana Mara da; 
FIGUEIREDO. Ângela. Cadernos de Gênero e Diversidade, v. 03, n. 04, p. 107-
120, out./dez. 2017. 



175 

DAMATTA, Roberto. Carnavais, Malandros e Heróis – Para uma Sociologia do 
Dilema Brasileiro. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 

DAVIS, Angela. Mulheres, cultura e política. São Paulo: Boitempo, 2017. 

DAVIS, Angela. A liberdade é uma luta constante. São Paulo: Boitempo, 2018. 

DAVIS, Angela. Uma autobiografia. São Paulo: Boitempo, 2019. 

DINIZ, Débora. O que é deficiência. São Paulo: Brasiliense, 2012. 

DOMINICÉ, Pierre. O que a vida lhes ensinou. In: NÓVOA, António; FINGER, 
Matthias (Org.) O método (auto)biográfico e a formação. Lisboa: Ministério da 
Saúde, Depart. de Recursos Humanos da Saúde/Centro de Formação e 
Aperfeiçoamento Profissional, 1988. p. 131-153. 

ELLSWORTH, Elizabeth. Places of Learning: media, architecture, pedagogy. 
London; New York: Routledge, 2009. 

ENS, Romilda Teodora; ANDRÉ, Marli Dalmazo Afonso de. A formação de 
professores nas dissertações e teses da área de educação no Brasil: um estudo 
comparativo. In: CONGRESSO INTERNACIONAL EDUCAÇÃO E TRABALHO: 
Representações Sociais, Competências e Trajetórias Profissionais, 2005, Aveiro. 
Anais [...]. Aveiro: Ed. Universidade de Aveiro, 2005. 

ETHOS. Perfil Social, Racial e de Gênero das 500 Maiores Empresas do Brasil e 
Suas Ações Afirmativas. São Paulo, maio de 2016. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. 2. ed. Rio de Janeiro: Pallas: Fundação 
Biblioteca Nacional, 2018.124 p. 

FALS BORDA, Orlando. Democracia y participación: algunas reflexiones. Revista 
Colombiana de Sociología, Bogotá, v. 5, n. 1, p. 35-40, 1987. 

FALS BORDA, Orlando. Ante la crisis del país: ideas-acción para el cambio. 
Bogotá: El Áncora Editores; Panamericana Editorial, 2003. 

FALS BORDA, Orlando. El conflicto, la violencia y la estructura social colombiana, 
1962. In: FALS BORDA, Orlando. Una Sociología Sentipensante para América 
Latina. Buenos Aires: CLACSO, ed. Século XXI, 2015a. p. 137-164. 

FALS BORDA, Orlando. Una sociología sentipensante para América Latina. 
México, D. F.: Siglo XXI Editores; Buenos Aires: CLACSO, 2015b. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1968. 



176 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 

FAVRET-SAADA, Jeanne. “Ser Afetado”. Trad. Paula Siqueira. Cadernos de Campo, 
São Paulo, USP, ano 14, n. 13, USP. 2005. Disponível em: https://www.revistas.usp. 
br/cadernosdecampo/article/view/50263. Acesso em: 10 nov. 2023. 

FERREIRA, Norma Sandra de Almeida. As pesquisas denominadas “estado da 
arte”. Educação & Sociedade, São Paulo, v. 23, n. 79, p. 257-272, ago. 2002. 

FERREIRA, Tiago Alves. Nzo ia Nkis: uma análise experiencial do protagonismo 
negro na fundação de um terreiro de Candomblé Angola. 2020. 67 f. Dissertação 
(Mestrado Profissional em Sustentabilidade junto a Povos e Territórios Tradicionais) 
– Universidade de Brasília, Brasília, 2020. 

FRANÇA, Tiago Henrique França. Modelo Social da Deficiência: uma ferramenta 
sociológica para a emancipação social. Lutas Sociais, São Paulo, v. 17 n. 3, p. 59-
73, jul./dez. 2013. 

FREIRE, José R. Bessa. Universidade, Ações afirmativas e reação de 
intelectuais: depoimento. [22 de maio, 2015]. Rio de Janeiro. Entrevista concedida 
a Zilda Martins. 

FREIRE, Paulo. Educação Como Prática da Liberdade. Rio de Janeiro: Ed Paz e 
Terra, 1967. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1970. 

FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1983. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2014. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. 62. ed. Rio de Janeiro/ São Paulo: Paz & Terra, 2019. 

FREITAS, Maria Teresa de Assunção. A abordagem sócio-histórica como 
orientadora da pesquisa qualitativa. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 116, p. 
20-39, jul. 2002. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: um 
olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 
29, n. 01, p. 167-182, jun. 2003a. Disponível em http://educa.fcc.org.br/ 
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-97022003000100012&lng=pt&nrm=iso. 
Acesso em: 27 ago. 2024.  

https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50263
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50263


177 

GOMES, Nilma Lino. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, 
n. 23, maio/ago. 2003b. 

GOMES, Nilma Lino. A questão racial na escola: desafios colocados pela 
implementação da Lei 10.639/03. In: MOREIRA, Antônio Flávio; CANDAU, Vera 
Maria (Org.). Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. 
Petrópolis: Vozes, 2008. p. 67-89. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: saberes construídos na 
lutapor emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 

GONÇALVES, Ana Maria. “Um defeito de cor”. São Paulo: Editora Record, 2006. 

GONÇALVES, Rita de Cássia; LISBOA, Teresa Kleba. Sobre o método da história 
oral em sua modalidade trajetórias de vida. Rev. Katál., Florianópolis, v. 10, n. esp., 
p. 83-92, 2007. 

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade brasileira. In: LUZ, Madel (Org.). O 
lugar da mulher - Estudos sobre a condição feminina na sociedade atual. Rio de 
Janeiro: Graal, 1982. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências 
Sociais Hoje, Anpocs, p. 223-244, 1984.  

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 
Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988a. 

GONZALEZ, Lélia. “Por um feminismo afrolatinoamericano”. Revista Isis 
Internacional, Santiago, v. 9, p. 133-141, 1988b. 

GONZALEZ, Lélia. “Nanny’. Humanidades, Brasília, v. 17, ano IV, p. 23-25, 1988c. 

GONZALEZ, Lélia. A importância da organização da mulher negra no processo de 
transformação social. Raça e Classe, Brasília, ano 2, n. 5, p. 2, nov./dez. 1988d. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Caderno de formação 
política do Círculo Palmarino: batalha de ideias, n. 01, 2011. Disponível em: 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20um
%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf. Acesso em: 07 fev. 2020. 

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira 
pessoa. Diáspora Africana: Editora Filhos da África, 2018. 

GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, 
Intervenções e Diálogos. Rio Janeiro: Zahar, 2020. 375 p. 



178 

GOODSON, Ivor F. Dar voz ao professor: as histórias de vida dosprofessores e o 
seu desenvolvimento profissional. In: NÓVOA, António (Org.). Vidas de 
professores. Porto: Porto Editora, 1992. p. 63-78. 

GUERREIRO RAMOS, Alberto. ‘Patologia social do branco brasileiro’. Jornal do 
Comércio, jan. 1955. 

HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do 
nosso tempo. Educação & Realidade. Porto Alegre, p. 15-46, jul./dez. 1997. 

HALL, Stuart. Quem precisa de identidade? In: SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.). 
Identidade e diferença: a perspectiva dos Estudos Culturais. Petrópolis: Vozes, 
2000. 

HALL, Stuart. El trabajo de la representación. Lima: IEP – Instituto de Estudios 
Peruanos, 2002.  

HALL, Stuart. Que negro é esse na cultura negra? In: HALL, Stuart. Da Diáspora: 
identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2003. p. 317-330. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006.  

HAMPATÉ, A. A tradição viva. História geral da África, Metodologia e pré-história da 
África. In: KI-ZERBO, Joseph. (Ed.). História geral da África, Metodologia e pré-
história da África. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 

HARDT, Michael; NEGRI, Antônio. Multidão: Guerra e democracia na era do 
império. Estados Unidos: Pinguim, 2005. 

hooks, bell. Salvation: Black People and Love. New York: Harper Perennial, 2001. 

hooks, bell. Vivendo de Amor. Instituto Geledés, 2010. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/vivendo-de-amor/2010. Acesso em: 02 ago. 2024. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São 
Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de liberdade. 
Tradução: Marcelo Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. 

hooks, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 2.ed. Rio de 
Janeiro: Rosa dos tempos, 2018.  

hooks, bell. Olhares negros: raça e representação. Tradução: Stephanie Borges. 
São Paulo: Elefante, 2019a. 



179 

hooks, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Tradução de 
Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019b. 380 p. 

hooks, bell. Teoria feminista: da margem ao centro. Tradução: Rainer Patriota. São 
Paulo: Perspectiva, 2019c. 

hooks, bell. Ensinando pensamento crítico: sabedoria prática. Tradução: Bhuvi 
Libanio.São Paulo: Elefante, 2020. 

hooks, bell. Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. São Paulo: 
Elefante, 2021. 

HOUZEL, Didier. As implicações da parentalidade. In: SOLIS-PONTON, Leticia. 
(Org.). Ser pai, ser mãe – Parentalidade: Um desafio para o terceiro milênio. São 
Paulo: Casa do Psicólogo, 2004. p. 47-51. 

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo Demográfico 2010. Rio 
de Janeiro: IBGE, 2010. Disponível em: http://inep. gov.br/web/guest/microdados. 
Acesso em: 15 abr. 2022. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação-episódios do racismo cotidiano. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2019. 

KI-ZERBO, Joseph. (Ed.). História geral da África, Metodologia e pré-história da 
África. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 

LE BRETON, David. Sociologia do corpo. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2007. 

LE GOFF, Jacques. História e Memória. 4. ed. Campinas: Unicamp, 1996. 

LE GOFF, Jacques. História e Memória. 4. ed. Campinas: Unicamp, 2003. 

LE VEN, Michel M.; FARIA, Érika de; MOTTA, Miriam Hermeto de S. História Oral de 
vida. O Instante da entrevista. In: VONSIMSON, Olga Rodrigues de Moraes (Org.). 
Os desafios contemporâneos da História Oral. Campinas: Centro de Memória da 
Unicamp, 1997. p. 213-222. 

LEITE, Marcia. Remexendo fotografias e cotidianos. In: ALVES, Nilda; SGARBI, 
Paulo (Org.). Espaços e imagens na escola. Rio de Janeiro: DP&A, 2001. 

LORDE, Audre. Ensaios e Discursos de Audre Lorde. Berkeley: Crossing Press, 
2007. p. 124-133. 

LORDE, Audre. A Transformação do Silêncio em Linguagem e Ação. In: LORDE, 
Audre. Textos Escolhidos. Heretica Difusão Lesbofeminista Independente, 2012.  



180 

LORDE, Audre. Idade, raça, classe e gênero: mulheres redefinindo a diferença. Rio 
de Janeiro: Bazar do tempo. In: HOLLANDA, H. B. (Org.). Pensamento feminista: 
conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2019. 

LOURO, Maria João Soares. Modelos de avaliação de marca. Revista de 
Administração de empresas, v. 40, p. 26-37, 1997. 

LÜDKE, Menga; ANDRÉ, Marli E. D. A. Pesquisa em Educação: abordagens 
qualitativas. São Paulo: Editora Pedagógica e Universitária, 1986. 

LUGONES, Maria. Colonialidade e Gênero. Tabula Rasa, Bogotá, n. 9, p. 73-102, 
dez. 2008. 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos 
Feministas, v. 22, n. 4, p. 935-952, set./dez. 2014. 

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo decolonial. Rio de Janeiro: Bazar do 
tempo. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (Org.). Pensamento feminista: 
conceitos fundamentais. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2019. 

MAINARDES, Jefferson. A pesquisa sobre política educacional no Brasil: análise de 
aspectos teórico-epistemológicos. Educação em Revista, Belo Horizonte, UFMG, v. 
33, p. 1-25, 2017. 

MALAR, João Pedro. Capacitismo: pessoas com deficiência explicam o que é e 
como evitá-lo. Estadão, São Paulo, 2020. Disponível em: https://emais.estadao. 
com.br/noticias/comportamento,capacitismo-pessoas-com-deficiencia-explicam-o-
que-e-e-como-evita-lo,70003478130. Acesso em: 25 jun. 2022. 

MANZINI, E. J. A entrevista na pesquisa social. Didática, São Paulo, v. 26/27, p. 
159-158, 1990/1991. 

MATOS, Aline Barbosa de. Mulheres deficientes e a abjeção dos corpos: um 
estudo do Programa Pró-Equidade de Gênero e Raça. 2015. iv, 80 f., il. Dissertação 
(Mestrado em Política Social) – Universidade de Brasília, Brasília, 2015. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política 
da morte. Revista Arte & Ensaios, Rio de Janeiro, v. 15, n. 32, p. 123-151, dez. 
2016. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Espanha: Melusina, 2020. 

MEDINA, Ingrid Kertelen Franco. A invisibilidade da mulher com deficiência no 
movimento feminista. 2020. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharelado em 
Serviço Social) – Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2020. 



181 

MEIHY, José Carlos Sebe Bom (Org.). (Re)introduzindo história oral no Brasil. 
São Paulo: Xamã, 1996. 

MEIHY, José Carlos Sebe Bom. Manual de história oral. 4. ed. São Paulo: Loyola, 2002. 

MEIHY, José Carlos Sebe Bom; HOLANDA, Fabíola. História oral: como fazer, 
como pensar. São Paulo: Contexto, 2007.  

MELLO, Anahi Guedes de; NUERNBERG, Adriano Henrique. Gênero e deficiência: 
interseções Gênero e deficiência: interseções e perspectivas. Estudos Feministas, 
Florianópolis, v, 20, n. 3, p. 635-655, set./dez. 2012. 

MIGNOLO, Walter. D. Educación y decolonialidad: aprender a desaprender para 
poder reaprender: Um diálogo geopolítico-pedagógico com Walter Mignolo. Revista 
del IICE, n. 35, p. 61-71, 2014. [Entrevista concedida a Facundo Giuliano e Daniel 
Berisso]. 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Rev. 
bras. Ci. Soc., v. 32, n. 94, jun. 2017.  

MINAYO, Maria Cecília de Souza (Org.). Pesquisa social: teoria, método e 
criatividade. 18. ed. Petrópolis: Vozes, 2000. 

MISKOLCI, Richard. Desejos Digitais: Homossexualidades masculinas e mercado 
na sociedade brasileira contemporânea. Artigo apresentado no Fórum Permanente 
Sociedade e Desenvolvimento: Impactos da internet e das mídias móveis no 
desenvolvimento social. Campinas: Brasil, 2015a. 

MISKOLCI, Richard. Negociando visibilidades: segredo e desejo em relações 
homoeróticas masculinas criadas por mídias digitais. Bagoas - Estudos gays: 
gêneros e sexualidades, Natal, v. 8, n. 11, 2015b. Disponível em: https://periodicos. 
ufrn.br/bagoas/article/view/6543. Acesso em: 21 maio 2024. 

MORIÑA, Anabel. Investigar con historias de vida. Metodología biográfico-
narrativa. Madrid: Narcea, 2017. 

MOSÉ, Viviane. A escola e os desafios contemporâneos. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 2013. 

MOTA NETO, João Colares da. Educação popular e pensamento decolonial 
Latino-Americano em Paulo Freire e Orlando Fals Borda. 2015. Tese (Doutorado 
em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade Federal 
do Pará, Belém, 2015. 

MUNIZ, Jerônimo. O Preto no branco? Mensuração, relevância e concordância 
classificatória no país da incerteza racial. Dados, v. 55, n. 1, p. 251-282, jul. 2012. 



182 

MURRAY, Pauli. Song in a Weary Throat: An American Pilgrimage. New York: 
Harper & Row, 1987. 451 p. Disponível em: https://books.google.com.br 
/books?id=CL_tAAAAMAAJ. Acesso em: 02 ago. 2024. 

MUYLAERT, Camila Junqueira et al. Narrative interviews: an important resource in 
qualitative research. Revista da Escola de Enfermagem da USP, São Paulo, v. 48, 
n. 2, p. 184-189, dez. 2014. 

NAJMANOVICH, Denise. O sujeito encarnado – questões para pesquisa no/do 
cotidiano. Rio de Janeiro: DP&A, 2001. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Editora Perspectiva SA, 2016. 

NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. 
Afrodiáspora, n. 6-7, p. 41-49, 1985.  

NASCIMENTO, Beatriz. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 
quilombos e movimentos. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

NICÁCIO, Edivânia Floro; FONSECA, Ivonildes da Silva. A (in) visibilidade das 
mulheres negras e deficientes no Brasil. In: ENCONTRO NACIONAL DA REDE 
FEMINISTA NORTE E NORDESTE DE ESTUDOS E PESQUISA SOBRE A 
MULHER E RELAÇÕES DE GÊNERO, 17. Anais [...]. 2007. 

NUNES, Georgina. 100 ANOS DE PAULO FREIRE, LEITURAS DE NOSSAS 
HISTÓRIAS: um ensaio autobiográfico sobre relações raciais. Revista Teias, v. 24, 
n. 75, p. 336-348, out./dez. 2023. 

OLIVEIRA, Raicha Figueira de. Mulheres negras com deficiência na educação 
superior: o processo de inserção e permanência na UFSM. 2022. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Licenciatura em Educação Especial) – Universidade Federal 
de Santa Maria, Santa Maria, 2022. 

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. Conceitualizando gênero: a fundação eurocêntrica de 
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. In: BERNARDINO-
COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramon (Org.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 
p. 171-181. 

PALACIOS, Agustina; ROMAÑACH, Javier. El Modelo de La Diversidad: la bioética 
y los derechos humanos como herramientas para alcanzarla plena dignidad em La 
diversidad funcional. Spaña: Ediciones Diversitas, 2006.  

PAULILO, Maria Angela Silveira. A pesquisa qualitativa e a história de vida. Serviço 
social em revista, v. 2, n. 2, p. 135-148, 1999. 

https://books.google.com.br/books?id=CL_tAAAAMAAJ
https://books.google.com.br/books?id=CL_tAAAAMAAJ


183 

PAULINO, Rosana; ORTEGA, Anna. Jornal da Universidade entrevista Rosana 
Paulino. Jornal da Universidade, Porto Alegre, UFRGS, 24 jun. 2021. Disponível 
em: https://www.ufrgs.br/jornal/somos-muito-ingenuos-em-relacao-aopoderda-
imagem-afirma-rosana-paulino/. Acesso em: 02 ago. 2024. 

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017. 

PISCITELLI, Adriana. Interseccionalidades, categorias de articulação e experiências 
de migrantes brasileiras. Sociedade e Cultura, v. 11, n. 2, p. 263-274, dez. 2008. 

PORTELLA, Tânia. Boletim Seta 01 – Desigualdade de gênero e raça na educação 
brasileira. Geledés - Instituto da Mulher Negra, 2022. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/boletim-seta-01-desigualdade-de-genero-e-raca-na-
educacao-brasileira/. Acesso em: 22 set. 2022. 

QUEIROZ, Maria Isaura de. Relatos orais: do indizível ao dizível. In: SIMSON, Olga 
de Moraes (Org.). Experimentos com história de vida Itália/Brasil. São Paulo: R. 
T., 1988. 

QUEIROZ, Maria Isaura de. Variações sobre a técnica de gravador no registro 
de informação viva. 2. ed. São Paulo: CERU e FFLCH/USP, 1983. Col. Textos, 4. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Novos rumos, 
ano 17, n. 37, 2002. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 

RACAMIER, Paul-Claude; SENS, C.; CARRETIER, L. La mère et l'enfant das les 
psychoses du post-partum. L'évolution psychiatrique, v. 26, n. 4, p. 525-557, 1961.  

REYS, Diane B. Cotas e estratégias de permanência no Ensino Superior. In: 
TENÓRIO, Robson Moreira; VIEIRA, Marcos (Org.). Avaliação e Sociedade. A 
negociação como caminho. Salvador: EDUFBA, 2009. v. 1. p.11-304. 

RODRIGUES, Léo. Homicídios crescem para mulheres negras e caem para não 
negras. É o que revela pesquisa do Ipea. Agência Brasil, Rio de Janeiro, 05 dez. 
2023. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2023-
12/homicidios-crescem-para-mulheres-negras-e-caem-para-nao-
negras#:~:text=Em%202021%2C%202.601%20mulheres%20negras,ao%20das%20
mulheres%20n%C3%A3o%20negras. Acesso em 23 ago. 24. 

ROMANOWSKI, Joana Paulin; ENS, Romilda Teodora. As pesquisas denominadas 
do tipo “estado da arte” em educação. Diálogo Educ., Curitiba, v. 6, n. 19, p. 37-50, 
set./dez. 2006. 



184 

ROSALDO, Michele Zimbalist. Em direção a uma antropologia do self e do 
sentimento [Tradução de Mauro Guilherme Pinheiro Koury]. RBSE Revista 
Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 18, n. 54, p. 31-49, dez. 2019. 

ROSEMBERG, Fúlvia; MADSEN, Nina. Educação formal, mulheres e gênero no 
Brasil contemporâneo. In: PITANGUY, Jacqueline; BARSTED, Leila (Org.). O 
progresso das mulheres no Brasil, 2003-2010. Rio de Janeiro: CEPIA; Brasília: 
ONU Mulheres, 2011. 

ROVAI, Marta Gouveia de Oliveira. O direito à memória: a história oral de mulheres 
que lutaram contra a ditadura militar (1964-84). Tempo e Argumento, Florianópolis, 
v. 5, n. 10, p. 110-111, 2013. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Revista Periferia, v. 10, n. 1, p. 71-
88, jan./jun. 2019. 

SALVATICI, Silvia. Memórias de gênero: reflexões sobre a história oral de mulheres. 
História oral, Rio de Janeiro, v. 8, n. 1, p. 29-42, jan./jun. 2005. 

SAMPAIO, Carmem Sanches; ESTEBAN, Maria Teresa. Provocações para pensar 
em uma educação: outra conversa com Carlos Skliar. Revista Teias, v. 13, n. 30 p. 
311-325, set./dez. 2012. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: Das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 78, 
2007. Disponível em: http://journals.openedition.org/rccs/753. Acesso em: 02 ago. 
2024. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 7. ed. São Paulo: 
Cortez, 2010. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: para uma nova cultura 
política. São Paulo: Cortez, 2012. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. O fim do império cognitivo: o amadurecimento 
das epistemologias do Sul. Estados Unidos: Duke University Press, 2018. 

SANTOS, Caroline Delfino dos; LIMA, Jacqueline de Cassia Pinheiro; OLIVEIRA, 
Rosane Cristina de. O uso da história oral no processo de escuta às mulheres, mães 
de alunos com deficiência: “pode a mulher subalterna falar? Gênero, Niterói, v. 19, 
n. 2, p. 26-41, 2019. 

SANTOS, João Paulo Lopes dos; MOREIRA, Núbia Regina. Mulher negra e 
educação superior: impasses históricos e atuais. In: SILVA, Américo Junior Nunes 
da (Org.). Museu pedagógico e memória educacional. Ponta Grossa: Atena, 
2020. p. 12-21. 



185 

SANTOS, Milton. O trabalho do Geógrafo no terceiro mundo. São Paulo: Hucitec, 
1971. 

SANTOS, Milton. Por uma Geografia nova: Da crítica da Geografia a uma 
Geografia crítica. São Paulo: Hucitec/Edusp, 1978. 

SANTOS, Milton. A natureza do espaço. Técnica e tempo. Razão e emoção. São 
Paulo: Hucitec, 2002. 

SANTOS, Sales Augusto dos (Org.). Ações Afirmativas e Combate ao Racismo 
nas Américas. Brasília: Ministério da Educação; UNESCO, 2005. 

SCHOLZ, Danielle Celi; DA SILVEIRA, Marta Irís Carmargo Messia; SILVEIRA, 
Paulo Roberto. As práticas racistas no espaço escolar: a influência na saúde mental 
das crianças negras. identidade!, v. 19, n. 2, p. 61-74, 2015. 

SILVA, Aline Pacheco; BARROS, Carolyne Reis; NOGUEIRA, Maria Luisa 
Magalhães; BARROS, Vanessa Andrade. “Conte-me sua história”: reflexões sobre o 
método de História de Vida. Revista do Centro Acadêmico de Psicologia da 
FAFICH/UFMG, Belo Horizonte, v. 1, n. 1, p. 25-35, 2007. 

SILVA, Conceição de Maria Ferreira. Mulheres negras e (in)visibilidade: 
imaginários sobre a intersecção de raça e gênero no cinema brasileiro (1999-2009). 
2016. 297 f., il. Tese (Doutorado em Comunicação) – Universidade de Brasília, 
Brasília, 2016 

SILVA, Janssen Felipe da. Sentidos da avaliação da educação e no ensino e no 
currículo na educação básica através dos estudos pós-coloniais latino-americanos. 
Espaço do Currículo, v. 8, n. 1, p. 49-64, jan./abr. 2015. Disponível em: 
http://www.periodicos.ufpb.br/index.php/rec/article/download/rec.2015. 
v8n1.049064/13124. Acesso em: 10 mar. 2024. 

SILVA, Vanessa Carolina; SILVA, Wilker Solidade. Marcadores sociais da diferença: 
Uma perspectiva interseccional sobre ser estudante negro e deficiente no Ensino 
Superior brasileiro. Revista Educação Especial, v. 31, n. 62, p. 569-585, 2018. 

SIMAS, Luiz Antonio. Carnaval de rua está sob ataque em múltiplas frentes. 
Entrevista à Agência Brasil. Agência Brasil, São Paulo, 10 fev. 2024. 

SKLIAR, Carlos. Pedagogia (improvável) da diferença: e se o outro não estivesse 
aí? Tradução de Giane Lessa. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

SKLIAR, Carlos. A infância, a meninice, as interrupções. child. philo, v. 8, n. 15, p. 
67-81, 2012. 



186 

SKLIAR, Carlos. Incluir as diferenças? Sobre um problema mal formulado e uma 
realidade insuportável. Revista Internacional Artes de Educar, Rio de Janeiro, v. 1, 
n. 1, p. 13-28, fev./maio, 2015. 

SODRÉ, Muniz. Reinventando a educação: diversidade, descolonização e redes. 
Petrópolis: Editora Vozes Limitada, 2012. 

SODRÉ, Muniz. A cultura como crise. POL. CULT. VER, Salvador, v. 10, n. 1, p. 11-
22, jan./jun. 2017. 

SOUZA, Clementino. Histórias de Vida e Formação de Professores. Salto para o 
Futuro, Rio de Janeiro, SEED-MEC, boletim n. 1, mar. 2007. 

SOUZA, Rosa. Fátima de. Fotografias escolares: a leitura de imagens. Educar, 
Curitiba, n. 18, p. 75-101, 2001. 

SPECHT, Maurício. A importância do Estado da arte com a escrita da patente de 
invenção. Guarapuava, PR, 2019. 

SPINDOLA, Thelma; SANTOS, Rosângela da Silva. Trabalhando com a história de 
vida: percalços de uma pesquisa(dora?). Revista da Escola de Enfermagem da 
USP, São Paulo, v. 37, n. 2, p. 119-126, 2003. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Quem reivindica alteridade?. In: HOLLANDA, Heloisa 
Buarque de (Org.). Tendências e impasses: o feminismo como crítica da cultura. 
Rio de Janeiro: Rocco, 1994. p. 187-205. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2010. 

THOMPSON, Edward P. Costumes em comum. São Paulo: Companhia das Letras 
1998. 493 p.  

THOMPSON, Edward P. As Peculiaridades dos Ingleses e outros escritos. 
Campinas: Editora da Unicamp, 2001. 

THOMPSON, Edward P. A Formação da classe operária inglesa. v. 1. ed. 4. São 
Paulo: Paz e Terra, 2004. 

VASCONCELLOS, Marcia Cristina de. O compadrio entre escravos numa 
comunidade em transformação (Mambucaba, Angra dos Reis, século XIX). Afro-
Ásia, v. 28, p. 147-178, 2002. 

VASCONCELOS, Sandra Maia Farias. Professor: que história é essa? Revista 
Educação em Questão, Natal, v. 25, n. 11, p. 62-79, jan./abr. 2006. 



187 

VAZ, Arnaldo; MENDES, Regina; MAUÉS, Ely. Episódios e narrativas de 
professores – experiências e perspectivas docentes discutidas a partir de pesquisa 
sobre o conhecimento pedagógico de conteúdo. In: REUNIÃO ANUAL DA ANPED, 
21., 2001, Caxambu. Anais [...]. Caxambu, 2001.  

VILHENA, Junia de et al. Que família? Provocações a partir da homoparentalidade. 
Revista Mal-Estar e Subjetividade, v. 11, p. 1037-1047, 2011.  

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de) colonialidad: diferencia y nación de otro 
modo. In: CONFERENCIA INTERNACIONAL DESARROLLO E 
INTERCULTURALIDAD, IMAGINARIO Y DIFERENCIA: LA NACIÓN EN EL MUNDO 
ANDINO, 14., 2006, Quito. Textos de referencia. Rio de Janeiro: America de la 
Latinidad, 2006. p. 27-43. 

WALSH, Catherine. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir 
e re-viver. In: CANDAU, Vera Maria Ferrão (Org.). Educação Intercultural na América 
Latina: entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. 

WALSH, Catherine. Notas pedagógicas a partir das brechas decoloniais. In: 
CANDAU, Vera M. (Org.). Interculturalizar, descolonizar, democratizar: uma 
educação “outra”? Rio de Janeiro: 7Letras, 2016. p. 65-75. 

 



188 

 

 

APÊNDICE A – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO – TCLE 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

 

Convidamos (NOME DA ESTUDANTE) a participar da pesquisa de título: 

“ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS: UMA MULHER ESTUDANTE NEGRA 

COM DEFICIÊNCIA CONTA A SUA HISTÓRIA DE VIDA E ESCOLARIZAÇÃO”, 

sob a responsabilidade da doutoranda Simone Teixeira Barrios. O objetivo desta 

pesquisa é: compreender o processo de escolarização de uma estudante mulher 

negra e deficiente frente aos marcadores de raça, gênero e deficiência, tendo como 

perspectiva um olhar às docências envolvidas. 

Você receberá todos os esclarecimentos necessários antes e no decorrer da 

pesquisa e lhe asseguramos a garantia do cumprimento de todas as questões 

tratadas que serão mantidas, sendo também mantido o mais rigoroso sigilo através 

da omissão total de quaisquer informações que de forma pré-combinada forem 

solicitadas. A sua participação se dará por meio de entrevista em profundidade, a 

partir de sua história de vida e também outros recursos como fotos e imagens das 

redes sociais ou algum outro(s) que eventualmente possam surgir, mas todos eles 

combinados e com seu prévio consentimento. O processo de entrevistas (orais e/ou 

escritas) poderão ser realizadas em datas e espaços combinados anteriormente.  

Garantimos todas as condições para que não se sinta constrangida e 

desconfortável, de modo a preservar qualquer dado que possa identificá-lo dentro da 

pesquisa escrita, tomando as precauções adequadas para que não ocorra 

vazamento de informação, garantindo o ambiente reservado para realização da 

pesquisa. Se você aceitar participar, estará contribuindo para o enriquecimento de 

dados ao meio científico bem como para as possíveis sugestões para um fazer 

docente que considere as questões de gênero, o antirracismo e o anticapacitismo, 

como também oportunizando pistas para uma formação de professores(as) que 

considere esses demarcadores. 

Compreendemos que você pode se recusar a responder (ou participar de 

qualquer procedimento) qualquer questão que lhe traga constrangimento, podendo 



189 

 

 

desistir de participar da pesquisa em qualquer momento sem nenhum prejuízo. A 

sua participação é voluntária, isto é, não há pagamento por sua colaboração. Caso 

haja algum dano direto ou indireto decorrente de sua participação na pesquisa, você 

poderá se manifestar, sem qualquer prejuízo. Os resultados da pesquisa serão 

divulgados na tese escrita que poderão ser publicados posteriormente. Os dados e 

materiais serão utilizados somente para esta pesquisa e ficarão sob a guarda do 

pesquisador por um período de cinco anos, após isso serão destruídos. 

Se houver qualquer dúvida em relação à pesquisa, por favor entre em contato 

com SIMONE TEIXEIRA BARRIOS, (53) 981259804, disponível inclusive para 

ligação a cobrar. Poderá entrar em contato também através do seguinte e-mail: 

simonetbarrios@gmail.com 

Este projeto foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa, da Universidade 

Federal de Pelotas. As dúvidas com relação à assinatura do TCLE ou de seus 

direitos como participante da pesquisa podem ser esclarecidas pelo mesmo telefone 

acima ou e-mail já referido neste documento bem como com a orientadora da 

pesquisa, a professora Dra. Georgina Helena Lima Nunes, no telefone: (53) 

981394445. 

Caso concorde em participar, pedimos que assine este documento, que foi 

elaborado em duas vias, uma ficará com o pesquisador responsável e a outra 

contigo.  

 

Nome e assinatura do Participante de Pesquisa  

______________________________________________________________ 

Nome e assinatura do Pesquisador Responsável  

______________________________________________________________ 

Nome da orientadora da pesquisa 

______________________________________________________________ 

Pelotas, 2022. 

mailto:simonetbarrios@gmail.com


190 

 

 

APÊNDICE B – TERMO DE AUTORIZAÇÃO DE IMAGEM E SOM 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

TERMO DE AUTORIZAÇÃO PARA UTILIZAÇÃO DE IMAGEM E SOM DE 

VOZ PARA FINS DE PESQUISA 

 

Eu, (nome da estudante), autorizo a utilização da minha imagem e/ou som de 

voz, na qualidade de participante da pesquisa de doutorado de Simone Teixeira 

Barrios, vinculada ao Departamento de Educação da Universidade Federal de 

Pelotas. 

Minha imagem e/ou som de voz podem ser utilizadas apenas para os fins da 

pesquisa e servindo para aprofundamento teórico, apresentação em seminários, 

conferências e similares, apresentações em conferências profissionais e 

acadêmicas, produção de vídeo de curta-metragem, com a finalidade educativa e 

informativa e atividades acadêmicas. Tenho ciência também de que a guarda e 

demais procedimentos de segurança com relação às imagens e ao som de voz são 

de responsabilidade da pesquisadora responsável. Desse modo, declaro que 

autorizo, livre e espontaneamente, o uso para fins de pesquisa, nos termos acima 

descritos, da minha imagem e som de voz.  

Este documento foi elaborado em duas vias, uma ficará com a pesquisadora 

responsável pela pesquisa e, a outra, com a referida participante. 

 

 

Assinatura do (a) participante  

_____________________________________________________ 

Assinatura da pesquisadora 

______________________________________________________ 

 

Pelotas ___ de __________de _________ 



191 

 

ANEXO A – PARECER CONSUBSTANCIADO DO CEP 

 
DADOS DO PROJETO DE PESQUISA 

 

Título da Pesquisa: ENTRE NARRATIVAS E MEMÓRIAS: UMA MULHER ESTUDANTE 

NEGRA COM DEFICIÊNCIA CONTA A SUA HISTÓRIA DE VIDA E ESCOLARIZAÇÃO 

Pesquisador: SIMONE TEIXEIRA BARRIOS 

Área Temática: 

Versão: 3 

CAAE: 69114723.0.0000.5316 

Instituição Proponente: Faculdade de Educação 

Patrocinador Principal: Financiamento Próprio 

 

DADOS DO PARECER 

Número do Parecer: 6.141.165 

 
Apresentação do Projeto: 

Informações retiradas do Protocolo de Pesquisa, verSão 3, CAAE: 69114723.0.0000.5316, 

submetido à Plataforma Brasil em 12 de junho de 2023. A presente proposta de pesquisa de 

tese traz como escopo metodológico a história de vida de uma mulher estudante negra com 

deficiência. Para tanto, propõe-se a compreender o seu processo de escolarização frente aos 

marcadores de raça, gênero e deficiência, tendo como perspectiva a sua história de vida. 

Enseja-se que o estudo aponte para os contornos pedagógicos que, futuramente, poderão ser 

confrontados em relação àqueles que já estão estabelecidos nas escolas, com a possibilidade 

de fornecer condições para refletir sobre os cursos que formam professores(as); ou então, 

aquilo que a formação não alcança, na possibilidade de responder às emergências de um 

cotidiano escolar que é extremamente dinâmico. O trabalho terá como base o pensamento 

sobre colonialidade e decolonialidade de autores como: Quijano (2005), Munanga (2003), 

Mignolo (2011), Fanon (1987), hooks (2013), Lugones (2020), Walsh (2016), Gomes (2003), 

entre outros. A decolonialidade será entendida como uma opção teórica necessária, porque 

entendemos que ela é uma chave de leitura da sociedade humana, capaz de compreender as 

histórias das pessoas comuns e proporcionar tantas outras formas de apreensões epistêmicas 

que não sejam apenas sob o viés eurocentrado. A proposta da decolonialidade é desconstruir 

as ideias homogeneizantes e totalizantes, para promover uma decolonização epistêmica. Nessa 

perspectiva, os estudos que se reportam a pensar sobre a colonialidade e a decolonialidade são 

as bases para tentarmos construir alguns apontamentos e para problematizar o espaço escolar 

em que essa estudante esteve e está inserida. 



192 

 

Objetivo da Pesquisa: 

Objetivo Primário: 

Compreender o processo de escolarização de uma mulher estudante negra com deficiência frente 

aos marcadores de raça, gênero e deficiência, tendo como perspectiva um olhar à sua história de 

vida. 

 

Objetivos Secundários: 

Conhecer a história de vida da estudante, com ênfase em sua escolarização, a partir de suas 

narrativas verbais: fala e/ou escrita, depoimento da família, memória e linguagens não verbais como 

fotografias, rede social e outros espaços educativos que venham a contribuir com o estudo. 

Verificar se e como os marcadores de raça, gênero e deficiência foram dimensões determinantes no 

percurso de escolarização da estudante. 

Apreender estratégias individuais e/ou coletivas desenvolvidas pela estudante no enfrentamento às 

dimensões interseccionadas de raça, de gênero e de deficiência que constituem a sua história de vida 

e seu processo de escolarização. 

 

Avaliação dos Riscos e Benefícios: 

Riscos: 

Quanto aos riscos da pesquisa, entendemos que possam aparecer timidez; nervosismo; incômodo e 

cansaço, sendo que nos compremetemos a minimizar esses aspectos, estabelecendo previamente 

um tempo de conversa informal, pausa para descansar e trazer, para os momentos de coleta dos 

dados, um ambiente acolhedor, sem estressores externos como barulhos etc., a fim de que se tornem 

momentos de diálogos prazerosos, tranquilos e de autoconhecimento. 

 

Benefícios: A pesquisa poderá contribuir para a valorização da diversidade e para o combate à 

discriminação e exclusão de grupos marginalizados durante os processos de escolarização vividos, 

poderá inspirar outras pessoas com deficiências e, além disso, a pesquisa propõe fomentar a 

compreensão das complexidades da interseccionalidade de opressões, como o sexismo, o racismo e 

o capacitismo, e suas consequências na vida e escolaridade das mulheres negras com deficiência. O 

estudo também poderá ser um aporte de empoderamento para a estudante, permitindo que ela reflita 

sobre os seus próprios desafios e conquistas, e encontre maneiras de lidar com as dificuldades 

futuras de forma mais assertiva. Por fim, compreendemos que a pesquisa pode fornecer informações 

úteis e práticas, a partir do conjunto de experiências dessa aluna, para os/as professores/as 

buscarem um ambiente escolar que se atente para as opressões resultantes da conexão de raça, 

gênero e deficiência e promovam uma educação que combata o racismo, o capacitismo e o sexismo. 

Comentários e Considerações sobre a Pesquisa: 

Trata-se de um protocolo de pesquisa, versão 3, CAAE: 69114723.0.0000.5316 do tipo tese de 

doutorado, proveniente da Faculdadede Educação da UFPel. As pendências apresentadas em 

parecer consubstanciado, versão 2, CAAE: 69114723.0.0000.5316, foram atendidas pela 

pesquisadora. Diante do apresentado o protocolo de pesquisa encontra-se em conformidade com a 

legislação vigente. 



193 

 

Considerações sobre os Termos de apresentação obrigatória: 

Adequados. 

Recomendações: 

Realizar devolutiva dos resultados à participante do estudo, e comunidade cientifica. 

Enviar relatório final da pesquisa ao Comitê de Etica em Pesquisa da Faculdade de Enfermagem da 

UFPel via Plataforma Brasil, conforme prevê o item d do artigo XI da Resolução 466/12. 

Conclusões ou Pendências e Lista de Inadequações: 

Nenhuma. 

Considerações Finais a critério do CEP: 
Este parecer foi elaborado baseado nos documentos abaixo relacionados: 

 

Tipo Documento Arquivo Postagem Autor Situação 

Informações 
Básicas do Projeto 

PB_INFORMAÇÕES_BÁSICAS_DO_P 
ROJETO_2120263.pdf 

12/06/2023 
15:42:08 

 Aceito 

Cronograma CRONOGRAMA.docx 
12/06/2023 

15:41:26 
SIMONE TEIXEIRA 

BARRIOS 
Aceito 

Outros CARTA.doc 
12/06/2023 
15:40:30 

SIMONE TEIXEIRA 
BARRIOS 

Aceito 

Projeto Detalhado / 
Brochura 
Investigador 

projalterado.docx 
12/06/2023 

15:39:21 
SIMONE TEIXEIRA 

BARRIOS 
Aceito 

TCLE / Termos de 
Assentimento / 
Justificativa de 
Ausência 

TCLE.docx 
12/06/2023 

15:38:14 
SIMONE TEIXEIRA 

BARRIOS 
Aceito 

Folha de Rosto plataforma.pdf 
26/04/2023 

11:28:42 
SIMONE TEIXEIRA 

BARRIOS 
Aceito 

 
 

Situação do Parecer: 

Aprovado 

 

Necessita Apreciação da CONEP: 

Não 

PELOTAS, 26 de Junho de 2023 

 

Assinado por: 

Juliana Graciela Vestena Zillmer 

(Coordenador(a)) 


