
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Instituto de Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em História 

Curso de Mestrado 

 

 

 

 

 

Dissertação 

 

Lembranças de Cavalhadas: 

 

Memórias e estratégias de sobrevivência de uma tradição do Brasil Central (1973-

2024) 

 

 

Gregory Ramos Oliveira 

 

 

 

 

Pelotas, 2025  



 

 

Gregory Ramos Oliveira 

 

 

 

 

Lembranças de Cavalhadas:  

 

Memórias e estratégias de sobrevivência de uma tradição do Brasil Central (1973-

2024) 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em História do Instituto de Ciências 
Humanas da Universidade Federal de Pelotas, 
como requisito parcial à obtenção do título de 
Mestre em História. 

 

 

Orientadora: Profª Drª Daniele Gallindo Gonçalves 

 

 

 

Pelotas, 2025 

  



 

 
 

Gregory Ramos Oliveira 
 
 
 

Lembranças de Cavalhadas: Memórias e estratégias de sobrevivência de uma 
tradição do Brasil Central (1973-2024) 

 
 
 

Dissertação aprovada como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 
História, Programa de Pós-Graduação em História, Instituto de Ciências Humanas, 
Universidade Federal de Pelotas. 
 
 
Data da defesa: 30/04/2025 
 
 
Banca examinadora: 
 
Profª Drª Daniele Gallindo-Gonçalves (Orientadora) 
Doutora em Germanistik/Ältere Deutsche Literatur pela Otto-Friedrich-Universität 
Bamberg 
 
Profª Drª Marcia Janete Espig 
Doutora em História pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS) 
 
Profª Drª Renata Cristina de Sousa Nascimento 
Doutora em História pela Universidade Federal do Paraná (UFPR) 
 
Profª Drª Adriana Vidotte 
Doutora em História pela Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 
(UNESP/ASSIS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas
Catalogação da Publicação

O48l Oliveira, Gregory Ramos

OliLembranças de Cavalhadas [recurso eletrônico] : memórias e
estratégias de sobrevivência de uma tradição do Brasil Central (1973-
2024) / Gregory Ramos Oliveira ; Daniele Gallindo-Gonçalves,
orientadora. — Pelotas, 2025.
Oli228 f. : il.

OliDissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação em História,
Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Pelotas, 2025.

Oli1. Cavalhadas de Pirenópolis. 2. Memórias. 3. História oral. 4. SARS-
CoV-2. 5. Estudos decoloniais. I. Gallindo-Gonçalves, Daniele, orient. II.
Título.

CDD 981

Elaborada por Leda Cristina Peres Lopes CRB: 10/2064



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em memória da Vó Judith da Silva Ramos (1936-

2024)  



 

 

Agradecimentos 

 

Existem diversas pessoas, circunstâncias e potências que escapam do meu 

conhecimento e que, ainda que sem a intenção, tornaram este trabalho possível. As 

linhas que se seguem abaixo não são minhas, apenas atravessaram-me e seguirão 

a pessoa que as estiver lendo, da mesma forma que a água que desce o rio não é 

do rio; passa por ele até chegar ao mar. Essas pessoas, circunstâncias e potências 

conhecidas (como, por exemplo, a CAPES e a UFPel) e desconhecidas, algumas 

das quais somente viram meu semblante sem que me conhecessem, ouviram falar 

do meu objeto sem que entendessem, contribuíram de forma fundamental para esta 

obra e não poderia deixar de mencioná-las aqui. 

Existem, contudo, outras pessoas que foram fundamentais no suporte que 

dedicaram ao intérprete e narrador desta peça. Muitas delas já têm ciência de minha 

gratidão maior do que o espaço existente entre Pelotas e Pirenópolis, mas não me 

furto em renovar estes votos de agradecimento. 

Agradeço, então, aos meus familiares, em específico os Ramos Oliveira Ŕ 

Nilza Terezinha, Edgar Fernando e minhas irmãs Ianuska (mãe de meu único 

sobrinho, Bento), Íria e Esther. Há uma foto que tiramos no fim de 2024 que, de certa 

forma, sintetiza o quanto nossa vontade de vencer supera os limites impostos pela 

violência colonial, presente em nossa pele negra e em nosso sangue dos que foram 

sentenciados a terem de lutar para vencer pelos próprios empenhos. Toda vez que 

escrevo, toda vez que falo, toda vez que cevo meu mate, vejo nossos ancestrais que 

caminharam tanto, aquelas mulheres e homens do lado de lá e de cá do mar; 

olhando em seus olhos, vejo um pouco deles também. Tento sempre emular uma 

fração da tua obstinação, Mãe, e da tua perseverança, Pai, em todas as lutas para 

inverter a lógica de que teria de me conformar com a sorte que outros Ramos e 

outros Oliveira tiveram antes de nós. Mas sem o exemplo de minhas três irmãs Ŕ a 

irreverência da Ianuska, o comprometimento da Íria e a cumplicidade de Esther, 

minha perpétua Pollux Ŕ, quem eu seria além de mais um filho único que teria dado 

“sorte” de investir na própria educação no contexto da Sexta República Brasileira? 

Existem tantos Gregorys Brasis afora, mas quantos deles tem a sorte de terem todas 

as irmãs enriquecidas em conhecimento, boniteza, e o mesmo olhar determinado 

que teimamos em carregar? Em específico, quantos deles têm a sorte de ter um 



 

sobrinho que serve de reforço positivo para que eu siga edificando minha carreira 

para, ao meu turno, também lhe inspirar? Se existe alguma exclusividade em quem 

sou, ela não está no que consigo fazer sozinho, em minhas pesquisas, naqueles 

predicados que vocês dizem que tenho e que não sei se boto muita fé, mas nos 

frutos da interdependência com aqueles que constituem o “meu pessoal”. 

Essa concepção, aliás, eu tomo de empréstimo da observação das famílias e 

de que seus conceitos limitados ao sangue não incluem, por exemplo, aqueles mais-

que-amigos que conhecemos no caminho. E a potência que escreve o roteiro de 

minha trajetória sabe que conheci ao longo dessas décadas diversas pessoas que 

se enquadram exatamente neste ponto e que, apesar de não terem meu sobrenome, 

são também parte do meu pessoal. Nesse sentido, sem hierarquia entre os 

conjuntos Ŕ algo demasiado ocidentalizado Ŕ, sou profundamente grato à existência 

dos seguintes grupos: as pesquisadoras e pesquisadores singulares do Polo 

Interdisciplinar de Estudos do Medievo e da Antiguidade da Universidade Federal de 

Pelotas (POIEMA-UFPel); aos meus 49 discentes das duas turmas em que lecionei 

no estágio do curso de Formação Pedagógica para Graduados Não Licenciados do 

Instituto Federal Sul-rio-grandense (IFSul), aos meus desonestos (Eric e Miguel); 

aos meus mais antigos comparsas (Jardel, Bruno, Kevin e Thiago); ao meu pessoal 

de Campinas Ŕ e aqui, faço menção em específico à Victória e, principalmente, 

Mariana, minha irmã de outro sobrenome, que, ao me receberem tão bem nas vezes 

em que lá estive, me ensinaram que lar também é o que construí com meus 

calçados e com meus braços abertos.  

Em nível individual, cito ainda cinco pessoas fundamentais não somente para 

este trabalho, mas para compreensão de que os mais de mil e oitocentos dias que 

apartam a declaração de que vivíamos uma pandemia da redação final deste 

trabalho somente foram capazes de serem vividos através da arte e, em específico, 

da escrita Ŕ seja ela na plataforma física, mas também no ar, ao que agradeço 

imensamente por terem me ouvido. Agradeço, então, ao Franklin, fundamental 

aliado durante esses anos; acho que o elemento terra representa, e muito, nossa 

amizade, mas o oráculo da dupla não sou eu (creio). Agradeço à “Dona” Giovana, 

por todo o apoio em me incentivar a perceber que existe algo de sublime em todos 

os objetos e histórias possíveis de serem ouvidas e registradas pelo artífice-

historiador que espero um dia ser. Agradeço à Ana Cristina, minha psicóloga já há 

um tempo, cuja escuta de todas as mutações e contradições que camaleonicamente 



 

me submeti foram acompanhadas de perto, demonstrando que todo trabalho 

acadêmico não é concebível sem certa sensibilidade, sobretudo no que diz respeito 

à saúde física e mental. Agradeço à Inês, torcendo para que consiga ter a sorte de 

contar com a chama da escrita Ŕ que também existe na tua escrita Ŕ pelo tempo que 

for necessário. Agradeço, enfim, à Daniele, minha orientadora, à qual tenho como 

sul profissional, principalmente por ser exemplo de docência e de superação de 

todos os desafios que envolvem esse ofício muitas vezes marcado pelas mazelas da 

colonialidade. 

Agradeço, com muita ênfase, às minhas personagens, pela disposição, pelas 

horas conversadas, pela salada de frutas e pelas bolachas, por comprovarem na 

prática que, como disse Dona Célia, o povo de Pirenópolis sabe muito bem receber 

visitantes, não importa o quão distante sejam seus pontos de origem. 

Às membras da banca examinadora (Adriana, Renata e Márcia) e às pessoas 

que vierem a também realizar a leitura deste registro, minha mais sincera gratidão 

pela oportunidade de ser instrumento de divulgação dessas lembranças.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seria também por isso, eu pensava, que países pequenos, mas 

tão culturalmente ricos e antigos como a Bulgária, a Rumênia e 

a Polônia, possuem mais centros de pesquisa e produzem um 

volume muito maior do que o nosso de estudos e livros sobre 

“tradições populares”? O búlgaro que eu conheci em 

Pirenópolis continuou falando e me dizia que, quem sabe? Por 

isso, festas como aquela em Goiás tocavam fundo nele. “As 

pessoas parece que estão se divertindo”, disse, “mas elas 

fazem isso pra não esquecer quem são” (Brandão, 1984, p. 

10, grifos nossos).   



 

OLIVEIRA, Gregory Ramos. Lembranças de Cavalhadas: Memórias e estratégias 
de sobrevivência de uma tradição do Brasil Central (1973-2024). Orientadora: Profª 
Drª Daniele Gallindo-Gonçalves. 2025. 228 f. Dissertação (Mestrado em História) Ŕ
Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2025.  
 

RESUMO 
 

Trazidas pelos lusitanos após o pachakuti no começo do empreendimento colonial, 
as Cavalhadas são um conjunto de celebrações dramáticas/jogos equestres 
idealizados para ensinar aos povos colonizados sobre seu novo lugar sob jugo 
cristão, com a violência colonial representada por meio deste dispositivo catequético 
e pedagógico. Entretanto, não se pode simplesmente considerar que, ao fazer este 
movimento, a tradição não apenas se manteve a mesma que aquelas ainda 
conduzidas através do Atlântico, mas permaneceram intactas através dos vários 
Brasis, nos séculos que separam as primeiras corridas daquelas da atualidade. Esta 
dissertação, utilizando as Cavalhadas de Pirenópolis (GO) como um exemplo, tem 
por objetivo compreender as transformações da tradição rumo à sua especificação e 
afastamento contínuo do modelo ibérico, em um processo de reinvenção das 
Cavalhadas, em um movimento de decolonização da tradição. Através de uma 
abordagem decolonial (Mignolo, 2007), busca-se identificar este processo de 
diferenciação desta tradição nos últimos cinquenta anos, décadas que 
testemunharam modificações profundas e desafios não apenas para a celebração, 
que é parte da Festa do Divino Espírito Santo desde 1826, mas para a comunidade 
em si. Utilizando a metodologia de História Oral, foram conduzidas entrevistas 
remotas e presenciais, procurando por membros da comunidade que não estavam 
diretamente ligados à tradição (por exemplo, Cavaleiros e o Padre), apesar de 
conectados à ela. Questões como a maneira que a celebração é estimada pela 
comunidade, e como o esquecimento ou o hiato causado pela pandemia de SARS-
CoV-2 afetou diretamente suas memórias da celebração despontaram, mas não 
apenas. Ainda que apenas tenha sido esboçado um panorama da experiência de um 
conjunto de indivíduos com sua comunidade, sua agência (análoga à dos 
subalternos da hierarquia colonial ainda viva na Modernidade/Colonialidade) na 
valorização da tradição é paralela à outras agências, cujo poder quase demiúrgico 
parece incomodar a comunidade (nomeadamente, o Estado de Goiás e as elites 
centradas no turismo e nos forâneos) quando ela vai contra a “vontade do povo”. 
Como conclusões, destacou-se que a fronteira gris entre identidade individual e 
experiência coletiva está por trás da maneira como a comunidade vive as 
Cavalhadas como algo que “está no sangue”, e esta seria a razão pela qual as 
transformações e possibilidades de desaparecimento são interpretadas quase como 
ameaças existenciais individuais, daí a impossibilidade de imaginar tal realidade 
tanatópica (Pirenópolis sem suas Cavalhadas ou, principalmente, sua Festa do 
Divino) e o próprio luto derivado do único momento em que isto foi uma realidade 
tangível: o cancelamento da celebração no biênio 2020-2021.  
 
Palavras-chave: Cavalhadas de Pirenópolis; Memórias; História Oral; SARS-CoV-2; 
Estudos Decoloniais.  



 

OLIVEIRA, Gregory Ramos. Remembrances of Cavalhadas: Memories and 
survival strategies of a Central Brazilian tradition (1973-2024). Advisor: Prof. Dr. 
Daniele Gallindo-Gonçalves. 2025. 228 f. Dissertation (Master’s Degree at History) Ŕ 
Human Sciences Institute, Federal University of Pelotas, Pelotas, 2025. 
 

ABSTRACT 
 

Brought by the lusitanians after the pachakuti in the beginning of the colonial 
enterprise, the Cavalhadas are a set of dramatical celebrations/horse games 
idealized to teach the colonized people about their place under the christian yoke, 
with the colonial violence represented through this catechetical and pedagogical 
mechanism. However one can’t simply consider that, by doing this movement, the 
tradition not only kept the same just like the ones across the Atlantic, but didn’t 
change in the many Brazils, at the centuries that apart the first Cavalhadas from the 
current ones. Using the Cavalhadas of Pirenópolis (GO) as an example, this 
dissertation aims to comprehend the transformations of the tradition towards its 
specification and the continued drift from the iberian model, in a process of 
reinvention of the Cavalhadas, in a movement of decolonization of the tradition. 
Through a decolonial approach (Mignolo, 2007), this investigation seeks to highlight 
this process of differentiation of said tradition in the last fifty years, decades that 
witnessed deep changes and challenges not only to the celebration, which is part of 
the Holy Spirit Festival since 1826, but to the community itself. Using the Oral History 
Methodology, online and in-person interviews were conducted, looking after 
members of the community that weren’t directly connected to the tradition (i.e. 
Knights and the Priest), although somewhat linked to it. Questions like the way the 
celebration is cherished by the community and how the forgetting or the hiatus 
caused by the SARS-CoV-2 affected directly their memories of the celebration arose, 
but not only. Insofar it was only sighted an outlook of the experience of a set of 
individuals with their community, their agency (analogous to the subalterns of the 
colonial hierarchy still alive in the Modernity/Coloniality) in the appreciation of the 
tradition runs along other agencies, whose almost demiurgical power seems to upset 
the community (namely, the State of Goiás and tourism and outsider-centered elites) 
when it goes against the “will of the people”. As conclusions, it stood out that the grey 
frontier between individual identity and collective experience its behind the way the 
community lives the Cavalhadas as something  “that’s in the[ir] blood”, and that this is 
the reason behind the transformations and the possibilities of disappearance are 
perceived almost as individual, existential threats, hence the impossibility to imagine 
such tanathopical reality (Pirenópolis without their Cavalhadas or, above all, their 
Holy Spirit Festival) and the very mourning derived from the only moment where this 
was a tangible reality: the cancelment of the celebration in the 2020-2021 biennium. 

 

Keywords: Cavalhadas of Pirenópolis; Memories; Oral History; SARS-CoV-2; 

Decolonial Studies.  



 

 

Lista de Figuras 

Figura 1 Cavaleiro cerúleo, “à francesa” .......................................................... 57 

Figura 2 Cavaleiro verde, “à mourisca” ............................................................ 58 

Figura 3 Cavalhadas Americanas (séc. XX-XXI) ............................................. 65 

Figura 4 Famílias Alves de Oliveira e Costa Teixeira (séc. XVIII-XX) ............. 85 

Figura 5 Rei Cristão e Rei Mouro após a reconciliação ................................... 89 

Figura 6 Relevo e topografia geral da área urbana da cidade de Pirenópolis.. 96 

Figura 7 Tapume noroeste da entrada do Cavalhódromo ............................... 109 

Figura 8 Um dos vários Mascarados na calçada da Pirenópolis das Pedras .. 113 

Figura 9 Parede Norte do domicílio de Cristiano da Costa .............................. 117 

Figura 10 Cinco Igrejas de Pirenópolis .............................................................. 121 

Figura 11 Mascarados no interior do Museu das Cavalhadas ........................... 132 

Figura 12 Diagrama de proximidade dos contadores à tradição ....................... 160 

Figura 13 Relação das Personagens nos níveis de proximidade ...................... 162 

Figura 14 Tapume sudoeste da entrada do Cavalhódromo .............................. 176 

Figura 15 Tapume sudeste da entrada do Cavalhódromo ................................ 177 

 

Lista de Quadros 

Quadro 1 Circuito Cavalhadas 2024 .................................................................. 78 

Quadro 2 Etapas históricas de Pirenópolis, a partir do Boletim do SPHAN ...... 104 

Quadro 3 Relação entre Impérios do Divino, Cavalhadas e outros Dramas ..... 106 

Quadro 4 Níveis de memória segundo Jan Assmann ....................................... 139 

Quadro 5 Níveis de proximidade da tradição .................................................... 161 

 

  



 

Sumário 

 

Personagens (por ordem de aparição) .................................................................. 14 

Prólogo ..................................................................................................................... 15 

Ato I – Da “Refrega” ................................................................................................ 31 

Cena 1.1 Ŕ Celebrações do “modelo único” .............................................................. 32 

Cena 1.2 Ŕ Cavalhadas dos Brasis (séc. XVI-XXI) .................................................... 53 

1.2.1 Ŕ Cavalhadas Setentrionais .............................................................................. 66 

1.2.2 Ŕ Cavalhadas Meridionais ................................................................................ 69 

1.2.3 Ŕ Cavalhadas Centrais ..................................................................................... 73 

1.2.3.1 Ŕ Cavalhadas de Meia Ponte/Pirenópolis ...................................................... 80 

Intervalo I ................................................................................................................... 91 

Ato II – Das Lembranças ......................................................................................... 92 

Cena 2.1 Ŕ Cenários e Personagens ........................................................................ 93 

2.1.1 Ŕ Cidades dos Pireneus ................................................................................... 98 

2.1.2 Ŕ Contadoras e Contadores ........................................................................... 122 

Cena 2.2 Ŕ Sobre Memórias .................................................................................... 137 

2.2.1 Ŕ Perspectivas de Ruptura ............................................................................. 142 

2.2.2 Ŕ Expectativas de Futuro ................................................................................ 147 

2.2.3 Ŕ Da Manutenção da Tradição ....................................................................... 159 

2.2.4 Ŕ Do Cavalhódromo........................................................................................ 174 

2.2.5 Ŕ Lembranças Sinestésicas ............................................................................ 190 

Intervalo II ................................................................................................................ 200 

Ato Final ................................................................................................................. 201 

Entrevistas ............................................................................................................. 206 

Referências ............................................................................................................ 207 

 



14 

 

Personagens (por ordem de aparição) 

 

Gregory Ramos Oliveira, 25 anos, narrador. 

Cristiano da Costa, 50 anos, artesão. 

João Guilherme da Trindade Curado, 48 anos, pesquisador. 

Pirenópolis, 296 anos, município. 

Tonianny Vieira, 32 anos, fotógrafo. 

Marieta do Amaral, 87 anos, Griô e poetisa. 

Célia Fátima de Pina, 70 anos, turismóloga. 

Vilma da Costa, 69 anos, artesã. 

Carlos Eduardo Naves Dias, 42 anos, empresário. 

Marilene Paranaguá, 60 anos, professora. 

 

  



15 

Prólogo1  

Há quem veja nas culturas brasileiras (sempre no plural) uma repetição da 

cultura dita ocidental, uma mimetização europeia. Há quem subscreva as tradições 

brasileiras no conjunto de manifestações, saberes e fazeres ocidentais, tornando as 

contribuições das culturas que vieram coercitivamente da África através do Atlântico, 

ou que sobreviveram ao genocídio colonial imposto pelos ibéricos aos povos do lado 

de cá do mundo, algo que merece apenas nota de rodapé. Essa criação de 

conjuntos homogêneos, que tendem a resumir as celebrações ao seu aspecto 

colonial não é o caminho que seguirei nas próximas páginas. 

É nesse sentido que observo as Cavalhadas de Pirenópolis. Ápice da Festa 

do Divino Espírito Santo na cidade de vinte e cinco mil habitantes fixos, por três dias, 

duas dúzias de cavaleiros se enfrentam em uma arena nomeada sugestivamente 

como Campo das Cavalhadas. Uma pesquisa rápida no campo virtual apresenta 

imagens similares às de uma fotografia2 que retomava constantemente em minha 

memória sobre meu objeto de pesquisa, antes de conhecer a cidade no final do 

inverno de 2024. Nesta imagem, vê-se uma das cenas finais da celebração/auto. Em 

primeiro lugar, há duas fileiras de cavaleiros, uma ajoelhada, trajando vermelho, sem 

chapéus e armas; a outra fileira, em segundo plano, mantém as espadas sobre os 

ombros, usa azul e chapéus com penas. Trata-se da cena que representa o instante 

que precede o dia final. É a conversão dos mouros, após sua derrota, pelo partido 

vencedor, os cristãos. Com exceção das espadas, os elementos restantes 

dificilmente perfilam entre aqueles que remontam ao que se imagina como medieval: 

as roupas são de tecido, remetendo-se mesmo ao uniforme de mosqueteiros 

franceses. A cena resume a celebração como um todo: trata-se da comemoração da 

sujeição do outro ao modelo de sociedade unificada pela fé, resultado da Guerra 

Santa de Conversão (Meyer, 2001).  

É em tudo similar a uma espécie de fábula; o sentido pedagógico da 

celebração é relembrar aos próprios cristãos (entre velhos e novos, nascidos e 

convertidos) de que aqueles que se colocam contra a fé verdadeira são 

                                                
1
 As Cavalhadas são, antes de tudo, um auto teatral, quase uma peça ao ar livre. Nesse sentido, 

divido este trabalho não em capítulos, mas em atos, e o inicio por um Prólogo, ao invés de uma 
Introdução. 
2
 Como a imagem disponível em: 

<https://pirenopolis.tur.br/portal/public/images/folclore/festaDivino2008/cavalhadas/cavaleiros/200805
12_1356.JPG>. Acesso em 10 out. 2023. 

https://pirenopolis.tur.br/portal/public/images/folclore/festaDivino2008/cavalhadas/cavaleiros/20080512_1356.JPG
https://pirenopolis.tur.br/portal/public/images/folclore/festaDivino2008/cavalhadas/cavaleiros/20080512_1356.JPG


16 

inevitavelmente derrotados. Também é uma recordação de que é necessário 

preservar a vida do inimigo, que é transformado, morto e renascido através do 

abandono da fé falsa. O infiel não é executado, é trazido para o regaço do vencedor. 

Passa a formar (em tese) a mesma comunidade, graças à pretensa misericórdia do 

conquistador. 

Misericórdia, mas sem prescindir de violência. A violência é condição 

indispensável para a construção e manutenção do empreendimento colonial. A 

violência é o resultado da “presunção” do inimigo em não abandonar sua crença. É 

vista como legítima, pois o inimigo não se submeteria de outra forma, pelo que as 

sucessivas embaixadas que constituem o prelúdio do auto demonstram. A 

assimilação forçada não é novidade. O que intriga o pesquisador Ŕ neste caso, 

minha pessoa em condição pesquisante Ŕ, contudo, é o fato de que há uma 

profunda mescla entre perceber-se entre os vencedores e ignorar estar entre os 

vencidos. Mas pequenos detalhes da narrativa têm pouca importância para este 

momento: não me cabe aqui esmiuçar esta (e qualquer outra) forma de interpretar o 

passado como um objeto a ser meticulosamente filtrado, a ter seus erros denotados 

como se ao historiador fosse incumbida a missão de descrever o que há de certo ou 

errado na maneira como o presente se volta para os registros de todos os tempos 

que nos antecederam. Contudo, o equívoco da execução do auto, a Histórica 

Refrega entre Mouros e Cristãos (Brandão, 1974), e das descrições de fácil acesso 

na rede mundial de computadores apontam para o mesmo fenômeno: as 

personagens-tipo e, principalmente, a narrativa da celebração e suas especificidades 

apontam para a ritualização/celebração da submissão de um grupo perante outro. 

Mais do que isso, indicam que a supremacia dos cristãos (o nós) perante os mouros 

(os outros), possuía antecedentes longínquos, situados nos distantes tempos dos 

reis e cavaleiros Ŕ o instrumentalizável medievo. Se considerarmos como válida a 

assertiva de que as Cavalhadas em todos os seus tipos3 foram empregadas pelos 

jesuítas como instrumento de catequização dos povos originários (e, por extensão, 

dos escravizados africanos e dos próprios colonos), com o objetivo de demonstrar a 

supremacia dos cristãos perante o inimigo (Pereira, 1983, p. 21-22), devemos levar 

em conta que há igualmente uma espécie de expectativa de futuro amparada no 

sucesso do passado-presente. Há a garantia de que o resultado se mantenha, ainda 

                                                
3
 Discorro mais sobre os modelos de se correr as Cavalhadas nos Brasis no Ato I. 



17 

que, na celebração de Pirenópolis, seja verificado, no terceiro dia, a possibilidade de 

um cavaleiro de encarnado vencer a etapa desportiva. O que não é o mesmo que 

dizer que um mouro pode vencer a celebração: o resultado se mantém o mesmo, 

pois, após a conversão, todos os cavaleiros são cristãos. É como se os encarnados 

somente pudessem participar do jogo se fossem parte da mesma coletividade, se 

fossem feitos parte do mesmo grupo.  

O terceiro dia é um privilégio, e também é comemoração do que se sucedeu 

nos atos anteriores. A competição pós-batismo, as corridas de Argolinhas e o lançar 

das Cabecinhas, parece retomar, gradualmente, a ordem anterior, ao tempo normal, 

à rotina que existe no campo do tangível, ainda que a Festa do Divino e seu tempo 

paralelo mantenham a rotina da comunidade em suspenso. Se os dois primeiros dias 

Ŕ o auto Ŕ intentem “contar” como o outro foi derrotado e assimilado (parcialmente 

desoutrificado) por um processo bélico (e quase imprevisível, dada a paridade de 

armas), o terceiro dia Ŕ o da competição Ŕ  atomiza a rivalidade ao individual, elimina 

o status do outro e todos os cavaleiros, não só os cerúleos, passam a representar o 

conjunto identitário da comunidade: são todos cristãos, logo a definição deste ou 

daquele grupo como tal é quase redundante. 

Toda essa digressão, contudo, parte da minha investigação enquanto 

pesquisador: deslocado do tempo e do espaço de meu objeto de pesquisa, 

inicialmente observo-os de fora. Observando de fora, vou até limites que são 

intransponíveis. Desde pesquisa pregressa (Oliveira, 2021), me inquiria sobre o 

quanto havia se modificado desde as observações de Carlos Rodrigues Brandão, 

sobre as Cavalhadas de Pirenópolis e seus relatos da celebração realizada em 

1973. Tal questão prontamente levou a um resultado: a experiência de membros da 

comunidade, tendo por panorama abordagens e epistemologias próprias do campo 

da História, em interface com áreas similares, poderia apontar para o esmiuçar da 

questão desta pesquisa: de que forma uma análise da celebração abordada (as 

Cavalhadas de Pirenópolis) revela um processo de reinvenção de uma tradição4, 

                                                
4
 Ao longo deste empenho investigativo, recorro à expressão reinvenção da tradição ou reinvenção 

das Cavalhadas para descrever necessariamente a continuidade das mutações pelas quais uma 
tradição passou, passa e tenderá a passar, pela e para a comunidade que a mantém. Essas 
mutações são deliberadas ou graduais, possuem por agentes as elites ou os subalternos, mas não 
deixam de caracterizar as Cavalhadas, bem como a Festa do Divino, como um patrimônio 
perpetuamente em construção, por mais longeva que se pretenda a celebração. Tomo empréstimo 
deste conceito a partir de Eric Hobsbawm (1983) que, ao discorrer sobre o processo de invenção das 
tradições, salienta o caráter artificial e intencional da construção de práticas e rituais sociais com 
objetivos específicos, que variam desde a costura de mentalidades de uma coletividade para um 



18 

afastando-a de referenciais externos, mesmo transatlânticos, e especificando-a, 

voltando-a cada vez mais não somente para caracteres regionais, mas para a 

própria comunidade? 

É então que elementos como o Mascarado das Cavalhadas de Pirenópolis 

são um dos pontos centrais em minha análise. Descritos por Brandão como 

representações da “anti-festa”, os Mascarados são, já há algumas décadas, cada 

vez mais associados à identidade da celebração. Estão nas paredes e entradas de 

casas, nas calçadas, em ímãs de geladeiras, em brincos, nos principais resultados 

de buscadores online, em hotéis. Observo-os, pois, ao contrário dos cavaleiros, eles 

são um “acidente” na narrativa da celebração. Não constam no Legendário 

Carolíngio, não se inserem no combate, seus movimentos são erráticos. O Dossiê 

do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, o IPHAN (2017) sobre a 

Festa do Divino aponta para uma possibilidade de origem: seriam as únicas 

personagens permitidas aos escravizados e/ou descendentes, tendo em vista que o 

papel dos cavaleiros é, até os anos 2020, limitado a indivíduos que possuem não 

somente fartos recursos, como tenham sido convidados pelo restante do grupo de 

cavaleiros vigente. É uma das versões que mais ouvi sobre a concepção dos anti-

cavaleiros Ŕ e eis sua principal característica: a subversão nativa da ordem 

hierárquica ensinada de alhures, a resposta cultural local à certa imposição colonial 

(as Cavalhadas como enfrentamento entre cristãos e mouros, apenas). 

Saber sobre os detalhes do processo de reinvenção das Cavalhadas não 

seria possível a partir de uma análise externa. Sem ser parte da comunidade, sem 

ter mergulhado em uma expedição etnográfica como a outrora realizada pelos 

folcloristas do século XX, poderia o pesquisador compreender como uma narrativa 

parcialmente importada da península ibérica tem, no centro do continente, aos pés 

dos Pireneus do Goiás, cada vez mais falado menos de fora e, em seus próprios 

meios, seus próprios sotaques, mais de si? Poderia observar esse processo 

dinâmico e praticamente infinito5, sem recorrer aos próprios membros da 

comunidade? 

                                                                                                                                                   
resultado coeso ao estabelecimento de instituições e a formatação de crenças, bem como da adesão 
de uma comunidade a ocasiões de sociabilidade específicas (p. 9). A reinvenção seria, então, a 
continuidade de tal processo, bem como a divergência (ou justaposição) para além de modelos 
impostos pelo empreendimento colonial. 
5
 E digo praticamente, pois, como veremos, existe sempre a possibilidade de uma tradição chegar a 

termo Ŕ assim como há o receio e a negação diante dessa realidade tanatópica. 



19 

Diante disso, amparo minha pesquisa no aporte da História Oral (Thompson; 

Bornat, 2017), sobretudo a temática (Holanda; Meihy, 2015)6. Para além da eventual 

consulta de fontes em suportes diversos, me debruço sobre o empenho em 

compreender o processo supracitado por meio principalmente da análise dos 

testemunhos de membros da comunidade Ŕ minhas contadoras e meus contadores7 

Ŕ que, anualmente, se empenha em trazer do campo da memória para a 

performance, e da performance de volta para a memória, uma celebração que, há 

quase dois séculos, igualmente se esforçava em recontar o que imaginavam sendo o 

(seu) passado. Ao ouvir relatos desses indivíduos, não procuro encarnar espécie de 

“salvador” de registros que poderão se perder na eventual expiração dos membros 

da comunidade, o que é mais preocupante ao pesquisador que o (ainda que remoto) 

fim da tradição. Procuro, antes, identificar em suas experiências as ferramentas e o 

material necessário para a construção de uma solução para a problemática desta 

pesquisa. Como um artífice trabalhando a madeira, os relatos, transcritos, tornam-se 

fontes. Suas nuances, as diferenças entre impressões, os eventuais silêncios, 

expectativas, afirmações e negações são elementos cruciais para que a madeira 

bruta se torne um objeto singular. É praticamente impossível compreender os 

processos de reinvenção de uma tradição negligenciando-se o contato com o 

passado testemunhado e preservado na oralidade. Compreender as transformações 

impostas pela passagem do tempo e seus significados para uma comunidade passa 

pela necessidade de buscar interpretar a forma como a memória de mulheres e 

homens de determinado conjunto possui (ou não) elementos da coletividade; como o 

social afeta o individual. É nesse sentido que foi imprescindível lançar mão da 

história oral como principal instrumento de observação de meu objeto de pesquisa. 

Minha pesquisa lidou com duas naturezas possíveis da coleta de memória 

através de relatos orais. Em um primeiro momento, lancei mão da condução de 

entrevistas remotas, utilizando plataformas de videoconferências, para perceber as 

nuances possíveis entre relatos, diante de diversas fontes documentais e 

iconográficas como elemento de interpretação da cidade. A Pirenópolis que conheci 

através desta etapa de pesquisa era, então, distinta daquela que iniciava a observar. 

                                                
6
 As identidades dos depoentes e outras informações foram itens pontuados no termo de cessão oral 

presente tanto nos áudios transcritos e em arquivo físicos devidamente assinados e digitalizados 
(Apêndice D). 
7
 Utilizo esta expressão, ao invés de depoente ou entrevistado, seguindo os moldes de Alexandre 

Portelli (2016, p. 18). 



20 

Mas aquela cidade estava como que coberta por certa cortina de seda, da qual 

somente tinha como alternativa confiar plenamente no que me diziam aqueles 

primeiros entrevistados online8. 

Apenas em um segundo momento foi que consegui romper tal distância 

geográfica e então apliquei a segunda natureza possível e, coincidentemente, a mais 

tradicional das práticas do historiador que lança mão das técnicas de história oral. 

Por uma semana, estive em Pirenópolis e fui levado a desenvolver uma visão 

singular da cidade (que logo descobri serem, no mínimo, três), algo simultaneamente 

derivado das impressões das minhas contadoras e dos meus contadores e 

produzido de forma antitética a partir da necessidade de situá-los em contextos 

específicos. 

O contraste entre os métodos de entrevista presencial e remoto não serve, 

necessariamente, para desmerecer um em comparação ao outro. Minha experiência 

de pesquisa aponta, inclusive, para a potencial complementaridade entre etapas de 

estabelecimento de contato e obtenção de memórias através da oralidade9. A partir 

de tal perspectiva, saliento que a complementaridade entre métodos foi crucial tanto 

para atenuar eventuais excessos de estranhezas Ŕ isto é, aquilo que seria distinto 

das fontes utilizadas em minha pesquisa até o momento Ŕ que poderiam ter sido 

provocados pelo simples mergulhar na comunidade, sem antes ao menos molhar os 

pés e observar sua “profundidade”. A estranheza, ainda assim, não foi extinta, 

residindo justamente no confronto entre, de um lado, a cidade idealizada pelo 

estudo, a cidade descrita pelos contadores remotos e, do outro, a cidade descrita 

pelos contadores nas entrevistas presenciais e a cidade percebida pelo meu olhar de 

pesquisador, o que levou à pluralização da própria Pirenópolis, compreendida, 

então, como simultaneamente, cenário e personagem deste empreendimento 

investigativo. 

Apesar das tentativas em descrever de forma quase onírica a cidade dos 

Pireneus, tenho a impressão de que há certa fantasmagoria presente no meu 

                                                
8
 Sobre isto, Adriena Casini da Silva (2022) produziu importante relato sobre os usos de plataformas 

de videoconferência nas entrevistas online produzidas durante os anos iniciais da pandemia de 
SARS-CoV-2. 
9
 Além disso, é importante salientar que a condução de entrevistas remotas pode surgir como solução 

para impedimentos diversos: “nem sempre é possível dispor de financiamentos que permitam 
transpor barreiras geográficas, o que é crítico em pesquisas que envolvem entrevistas em vários 
estados ou países (ainda assim, excluindo potenciais entrevistados que não têm acesso fácil à 
tecnologia)” (Santhiago; Magalhães, 2020, p. 2). 



21 

movimento de análise dos relatos dos contadores. Há algo de difuso sobre 

experiências de preconceito, aversão aos avanços de predadores do turismo e da 

“cooptação” da tradição tanto pelo poder privado, mas também pelo Estado, ainda 

que o investimento público seja também fundamental para a sobrevivência da 

celebração. Mas há também o medo. Medo da mudança. Medo do esquecimento. 

Medo da inobservância da fé pelos mais jovens Ŕ que podem ser lidos como 

forâneos cronológicos, habitantes da comunidade temporalmente “estrangeiros”. 

Evoquei-o nas perguntas voltadas a todas as oito contadoras e contadores, e me 

deparei também com o fantasma da pandemia de SARS-CoV-2, o que lentamente 

se converteu no elemento crucial para compreender o medo da ruptura da tradição Ŕ 

assim como a esperança e certeza da sobrevivência, se não das Cavalhadas, do 

culto ao Divino Espírito Santo, apesar dos desafios. Ao evocar o hiato causado pela 

pandemia, deparei-me, também, com o verdadeiro processo de luto ligado àquele 

evento traumático, que marcou não somente a pequena cidade goiana, mas parte 

significativa do planeta, sobretudo entre 2020 e 2022. 

Foi preciso estar atento à armadilha da indução. Perguntar ao entrevistado 

como tal situação ocorria, por exemplo, é radicalmente diferente de indagar o que as 

armaduras representam. Em outras palavras, a fim de compreender o processo de 

manutenção desta tradição (o que poderia ser feito com qualquer outra, aliás), 

percebo que o foco de análise não está necessariamente na investigação esmiuçada 

de símbolos e signos (as cores, cruzes, estrelas, luas, pombos representando o 

Espírito Santo, etc.) e em sua evocação, como se buscasse sondar dos contadores 

o que eles representariam, em uma espécie de condução para resultados 

esperados, mas nos relatos que se voltam para a memória cultural, e sua ligação 

intrínseca com a identidade, os laços entre individual e coletivo. A preservação, 

realização, performance de uma tradição trata-se de um processo que transita entre 

o coletivo e o individual, mas que se apaga por último no plano do indivíduo, ao que 

a retroalimentação da memória também é um elemento abordado neste trabalho: o 

papel da rememoração, do pêndulo entre indivíduo e comunidade, na preservação 

da tradição. Nesse sentido, assim como a dualidade voz-silêncio nos é cara, a 

análise da manutenção da memória seria incompleta sem nos voltarmos, também, 

para o esquecimento (Pollak, 1989). 

Há uma conexão profunda entre a memória e a manutenção das tradições. É 

a memória o elemento que permite sua preservação, que alterna entre performance 



22 

e lembrança, idealização e materialização, execução e planejamento. É a memória 

quem delimita os caminhos pelos quais a identidade irá seguir (ou não). Quando me 

questiono sobre o que mantém viva uma tradição, surgem as seguintes 

interrogações: se ninguém mais recordasse da celebração, ela seria mantida? Se 

ninguém mais pudesse apontar o que está mais ou menos apropriado Ŕ o que é ou 

não é fidedigno (por sua antiguidade, ou aspiração de antiguidade) Ŕ a tradição 

sobreviveria? De onde partem os elementos, o que motiva sua preservação pela 

comunidade, quando o terceiro dia se encerra e a tarde de domingo traz consigo não 

somente a certidão de óbito do fim de semana, mas o fim de mais uma Festa do 

Divino? 

Ademais, a memória não é somente o elemento que permite a manutenção da 

celebração; ela é sua espinha dorsal, é sua gênese. O padre Manuel Amâncio da 

Luz não inventou as Cavalhadas10, mas elas se inseriram, através da memória, no 

conjunto de narrativas da comunidade para si; a tradição forânea “aclimatou-se”. Se 

foram os jesuítas os responsáveis pelas primeiras celebrações neste lado do 

Atlântico, eles não criaram a festividade do vazio. Cada movimento, cada frase, 

evoca, seja através da declamação, seja pela repetição da coreografia, o esforço 

orgânico de traduzir, nas operações mnemônicas, impulsos elétricos nos âmagos do 

sistema nervoso em atos que compunham (e compõe) a dramatização. Essa 

tradução do que está armazenado no organismo para palavras que, em seu turno, 

evocam no outro (ou criam) memórias equivalentes é o cerne não somente das 

Cavalhadas, mas de toda tradição, ao que a memória deve ser compreendida como 

seu átomo. 

Nesse sentido, é possível ainda distinguir a memória-elemento fisiológico da 

memória-elemento ideológico. A memória-elemento afetivo, o verbo flexionado, que 

diz respeito ao eu e não somente ao ato de sentir (via sensações), mas o sentir (via 

sentimentos) ganha, aqui, o nome de lembrança. É de Paul Ricœur que tomo 

empréstimo da distinção entre memória-lembrança (mnēmē) e memória-recordação 

(anamnēsis) (Ricœur, 2004, p. 44). Distinção, inclusive, que parte, dentro da esfera 

filosófica ocidental (e ocidentalizada), do contexto helênico, mas que pode ser 

resumida no movimento de elaboração de uma imagem do passado pelo presente e 

a suposição de que o que é representado é dissociado de algo imaginado. 

                                                
10

 Falo mais sobre esta figura do século XIX pirenopolino no Ato I. 



23 

Evocar a memória mais antiga das Cavalhadas e solicitar que a pessoa 

contadora descreva-a tende a carregar como rede de pesca outros peixes (e 

também são eles que busco). Tende a trazer a lembrança de fartura (e evocações 

dos “bons tempos” do passado, geralmente situados na infância), tende a trazer 

recordações de familiares que vão para além da mera descrição. Mas não somente. 

Evocar a infância pode também trazer à tona traumas (e evocações de tempos que 

quer-se-ia esquecidos, geralmente também situados na infância), e acaba levando 

ao silêncio também como estratégia de autoproteção. A evocação do passado torna-

se, então, cinzenta, potencialmente frutífera ou infrutífera, nostálgica ou capaz de 

gerar aversão. Tive sorte em obter majoritariamente resultados da primeira natureza 

em minhas entrevistas.  

Retomando o caso preferível, percebo existir profunda diferença entre 

descrever quais as cores dos cavaleiros e qual a sensação de ver um familiar 

correndo pela primeira ou pela última vez, caso tenha corrido. Logo, a dimensão 

afetiva da memória também possui um aspecto crucial para a preservação da 

tradição. Pois é a ligação afetiva (que avança aos pródromos da identidade) que é 

defendida do esquecimento. É ela quem motiva a repetição (idealizada), a tradução 

(diante dos contextos diversos), a movência (Zumthor, 2007, p. 65) da celebração. 

Se não houvesse ligação afetiva entre parte significativa da sociedade e a 

celebração, somente o aspecto econômico seria o suficiente para manter a tradição 

viva? Por quanto tempo persistem tradições que já não dizem respeito às 

sociedades que as mantém, nem mesmo às elites? Por quanto tempo as 

festividades (que se tornam feiras, feiras que se tornam exposições, exposições que 

se tornam summits) sobrevivem apenas da interação com a sociedade local (sem 

apelar para o turismo forâneo)? 

A reinvenção da tradição tendo por foco o regional, o não-metropolitano, tem 

ainda um último aspecto. Em se tratando de uma tradição colonial, não somente por 

ter sido idealizada na ex-metrópole, o movimento de ascensão de elementos locais, 

apesar da permanência de caracteres medievalescos, há uma disposição à ruptura 

com a ordem colonial, ainda que tardia. Considerar tais elementos, que vão desde a 

narrativa ao vestuário, como medievais seria admitir certa manutenção da Idade 

Média em alguns Brasis, ideia que sou profundamente averso. As referências ao 

medievo, quando ocorrem nas Cavalhadas, não se tratam de resquícios do milênio 

arbitrado muito posteriormente entre os séculos V e XV, mas versam sobre a 



24 

ritualização da conquista do continente pelo empreendimento colonial, celebração 

capaz de sintetizar a lógica da colonialidade desde o pachakuti11, o colapso da 

ordem cosmogônica do lado de cá do Atlântico. Tal ruptura gradual, tal emergência 

da alternativa regional, poderia ainda ser interpretada como aquilo que julgo como 

espécie de decolonização da tradição, essa “aclimatação” de tradições impostas 

pela violência colonial e adaptadas, através de deslocamentos narrativos e 

emergências de personagens ou situações que versem sobre a comunidade local e 

para a comunidade local, submetida à violência colonial; a criação de algo novo, com 

ares autóctones, apesar da existência de modelos metropolitanos na tradição e da 

sobrevivência de identidades culturais metropolitanas em parte da comunidade que 

imagina-se como mantenedoras de uma herança cultural inalterada do antigo 

império colonial. Nesse sentido, decolonizar pressupõe uma ruptura com a ordem 

colonial vigente, voltar-se para frente no tempo, e não retornar ao passado para 

tentar corrigir o contexto opressivo que a colonização sempre representa (pois a 

colonialidade não se encerrou com as independências). 

Eis a importância, por exemplo, que percebo em definir este estudo como 

alinhado ao meu local de produção Ŕ o Sul Global Ŕ e da ciência de minha própria 

posicionalidade, como diria Gayatri Spivak (2010), enquanto pesquisador negro 

latinamericano, muito mais próximo dos subalternos do processo colonial do que das 

elites coloniais dos Brasis. Haja vista a diferença colonial (Mignolo, 2005, p. 387), e 

tendo em vista de que aqui (e não nos Açores ou em Portugal) as Cavalhadas 

possuem o profundo aspecto de re-contar o empreendimento e a violência colonial, 

me valho de correntes interdisciplinares ligadas aos estudos decoloniais e 

subalternos, sem, com isso, ignorar a contribuição de outros campos e disciplinas. 

A abordagem decolonial, neste estudo, está relacionada ao fato de que tanto 

os contadores procurados não foram, necessariamente, os protagonistas diretos da 

celebração, como a perceber as Cavalhadas em nossa América como distintas das 

                                                
11

 Termo em aymara que significa espécie de fim e (re)começo de uma era. De acordo com Mignolo, 
“Um dos significados de pacha [...] é similar ao de “mãe terra” (como o de “Gaia” na teoria 
contemporânea de Gaia). Entretanto, também pode querer dizer “mundo”, desde que a concepção de 
mundo se fundava na suposição de que a “vida” é o fio condutor que vincula a “terra” (entendida 
como a “natureza” das línguas europeias e a fonte de vida) com todos os organismos vivos. A palavra 
kuti se refere à uma mudança brusca e repentina na ordem estabelecida, um giro como os que 
ocorrem quando se perde o controle de um veículo e se dá voltas várias vezes sobre si mesmo até 
que se detenha com as rodas para cima. Esse é o tipo de processo que os povos americanos 
experimentaram e seguem experimentando hoje em dia como consequência da conquista espanhola 
e da reorganização da vida e do tecido social, e que denominam com a palavra pachakuti” (2007, p. 
76, grifos do autor, tradução nossa). 



25 

portuguesas (continentais) e açorianas. Não as interpreto como tradições medievais 

ainda vivas no nosso continente, como se coubesse aos Brasis o papel de “arca” ou 

“cápsula do tempo” do que foi desenvolvido e há muito modificado na Europa. 

Interpreto-as, antes, como tradições coloniais que tem cada vez mais se 

decolonizado, que tem se reinventado tendo por foco elementos voltados para o 

contexto regional. 

Procurei, então, por agentes que não fizessem parte nem da elaboração 

direta da celebração (cavaleiros mouros e cristãos, ou o padre), e nem os indivíduos 

da elite regional, agentes que influenciam, ao seu turno, a manutenção das 

Cavalhadas. Busquei aqueles que ocupam espaços outros dentro da comunidade, 

ao que, seguindo binômio presente nos estudos decoloniais, contrapõe as elites: os 

subalternos da colonialidade, profissionais ligados em maior ou menor escala ao 

patrimônio cultural municipal (o que incluiu um Mascarado) e que, principalmente, 

testemunham a reverberação do processo de reinvenção das Cavalhadas ao longo 

de recortes distintos, especificamente perpassando o biênio pandêmico (2020-

2021)12.  

As Cavalhadas têm, em sua essência, a violência e a dominação de um grupo 

sobre o outro. Contudo, a emergência do subalterno e, principalmente, de 

especificidades que regionalizam a tradição tem o efeito de avançar para além da 

crença em um Brasil arcaísta, congelado no tempo, onde as tradições pré-industriais 

teriam encontrado sobrevida, como relíquias de um passado dito nacional. Ao 

contrário dos folcloristas de outrora, não me volto para as comunidades que correm 

as Cavalhadas com pretensões messiânicas de observar uma celebração realizada 

em menor escala no presente do que no passado, como se lá o tempo tivesse 

parado, tentando fazer falar o subalterno sem saber que estaria, em última análise, 

ouvindo um pouco de mim mesmo (Spivak, 2010). Ainda que um dos contadores 

tenha usado tal impressão para definir o apreço dos turistas pela cidade goiana, a 

atração que as cidades ditas coloniais do país (e da nossa América como um todo) 

possuem no imaginário forâneo, principalmente daqueles oriundos de regiões 

densamente urbanizadas, é uma das questões a ser abordada posteriormente. Aliás, 

os relatos revelam que o turismo é percebido de forma ambígua (entre o alívio de ter 

                                                
12

 Diferente do que fizeram outras e outros pesquisadoras e pesquisadores, ao priorizarem a procura 
pelo testemunho de cavaleiros, ou panoramas epistemológicos que não estão alinhados aos estudos 
subalternos e decoloniais (ver item 1.2.3.1). 



26 

sua cidade visitada e a aversão ao empreendimento hoteleiro, por exemplo) pelos 

estabelecidos nas comunidades, como a indicar uma forma de representação de si 

(e, por extensão, dos demais nativos) como superior ao outro, oriundo de fora da 

comunidade. 

A pesquisa do papel dos subalternos13 e seu protagonismo na manutenção 

das tradições Ŕ até a verificação de um eventual ponto em que elas deixam de 

representar necessariamente apenas a visão de mundo e identidade da elite 

colonial, para abarcar também ou principalmente as memórias e identidades do 

restante da sociedade, deixam de ser somente ritual catequético para serem 

subvertidas principalmente como ocasião de sociabilidade Ŕ representa um esforço 

em observar a história de grupos submetidos, em como produzir “uma narrativa de 

uma coletividade que não deixou suas próprias fontes”14.  

Procurar identificar não em representantes das elites, os protagonistas por 

excelência da manifestação que aponta a primeira metade do século XIX como seu 

ponto de origem, mas no público, naqueles que observam a celebração sem fazerem 

parte (diretamente) de sua manutenção, se trata de um esforço em perceber a 

agência de indivíduos percebidos como parte passiva da manifestação nas 

definições que tornam as Cavalhadas de Pirenópolis antes uma celebração própria 

da comunidade do que mera repetição de modelos vindos de alhures. Através do 

foco nesses grupos (indivíduos ligados em maior ou menor escala ao turismo e ao 

setor cultural da comunidade) e em suas experiências subjetivas diante de uma 

tradição gestada pela elite colonial, pretendo compreender, pela escuta de suas 

vozes, evitando “falar em seu nome” (Ballestrin, 2013, p. 93), e comparação com 

fontes distintas, se o processo de manutenção da tradição (tendo as Cavalhadas de 

Pirenópolis como exemplo) pode ser encarado como conduzido pelos/para os vários 

subalternos das sociedades construídas pela colonização, priorizando a observação 

da diferença e da ferida colonial (Mignolo, 2005), entendida como aquilo que 

distingue as experiências brasileiras/americanas da lusitana e açoriana sobre uma 

tradição de matriz análoga (as Cavalhadas em si). 

                                                
13

 Sobre a agência do subalterno, que também me é cara para a percepção do papel desses 

indivíduos na manutenção da celebração, faço menção à Walter Mignolo (2005), em sua leitura de 
Antonio Gramsci e Frantz Fanon. 
14

 No original: “How do you construct a narrative of a group or class that has not left its own sources?” 
(Chakrabarty, 2008, p. 98, tradução nossa). 



27 

Para além do recorte de posicionamento desses indivíduos, constitui etapa 

fundamental desta análise a definição de ponto na trajetória da comunidade e, por 

extensão, da própria vivência dos depoentes como ocasião sem comparação para 

percepção da tradição como dependente de certa manutenção para sobreviver. Para 

além do ano de 1973 e das décadas subsequentes como espécie de marco, defini o 

primeiro biênio da pandemia de SARS-CoV-2 e o hiato decorrente da decisão da 

administração pública em cancelar as festividades de 2020 e 2021 como instantes 

cruciais para a identificação do ponto de vista nos relatos sobre tal hipótese 

tanatópica15: a morte da tradição como um horizonte possível de ser alcançado 

(temido ou negado). Assim, voltar-se para as lembranças de Cavalhadas, tanto nas 

décadas finais do século passado, mas também antes e após o hiato pandêmico é 

crucial para compreender não somente a forma como a manifestação constitui (ou 

não) ponto fulcral nas memórias e identidades de representantes das comunidades, 

mas também como uma situação traumática e fora do campo da previsibilidade (que 

coloca não somente as Cavalhadas, mas toda a Festa do Divino como parte de um 

inexorável e cíclico tempo previsto em calendário) apontou para temores de ruptura 

ou mesmo esperanças pelo retorno de uma continuidade dentro do campo das 

experiências e subjetividades dos depoentes. 

Em suma, a problemática dos relatos das Cavalhadas de Pirenópolis está na 

diferença intrínseca entre o referencial e, consequentemente, na impossibilidade de 

obtenção de um denominador comum. As contadoras e contadores selecionados 

não oferecem nem de longe a visão de todo o constructo homogêneo os 

pirenopolinos, mas oferecem um panorama de como parte da comunidade interpreta 

a tradição. A comparação de seus relatos proporciona um vislumbre, se trata de um 

buraco de fechadura para visualizar a celebração encerrada atrás de uma porta, e 

não toda a celebração, todos os detalhes, todos os significados. Quando os inquiri 

sobre si e/ou sobre os outros, o resultado foi a criação de avatares que, acidental ou 

intencionalmente, resultaram em constructos artificiais Ŕ representações que 

ganharam nomes no singular ou no plural. Em alguns pontos, ganharam valores, 

aspectos que também serão esmiuçados ao longo desta análise. 

                                                
15

 Tomo empréstimo do termo empregado pelo nicaraguense Rubén Darío, no conto Thanatopía, 
escrito em 1893 e publicado postumamente em 1925. Disponível em: 
<https://www.biblioteca.org.ar/libros/656623.pdf>. Acesso em: 10 nov. 2024. 

https://www.biblioteca.org.ar/libros/656623.pdf


28 

Lembrar, em si, é diferente de viver; a operação mnemônica não se trata de 

uma reconstrução completa do passado, mas sim da construção de uma efígie de 

um passado que se recorda ter vivido. Um verdadeiro jogo de sombras se intensifica 

quando é solicitado à pessoa na condição de contadora que narre o comportamento 

dos outros, ou quando esta, de livre e espontânea vontade, cria o outro durante a 

interlocução. “Eles são assim”, “os turistas fazem assado”, “o povo gosta/ não gosta 

de tal atitude”. Quem são, precisamente, Eles? 

E alcançamos mais perguntas que respostas: a essência da tradição Ŕ que é 

qual? Ŕ  se preserva, apesar das mudanças, como um acordo tácito, mas em nome 

de quê? Se a religiosidade tem, hoje, um papel reduzido, a valoração da festa como 

ocasião social seria o único elemento para sua realização? Ah! Existe, ainda, a 

espetacularização que foi parcialmente capturada e vestida pelo capitalismo e pelo 

capital político. Mas a religiosidade também é importante (a Igreja Latina ainda 

manda seus “jogadores” em campo). Nesse ínterim, a conversão não se dilui. 

Existem outros elementos em jogo, para além de todos os reis, cavaleiros, 

Mascarados e onças. O morador que leva os filhos para a Cavalhadinha Mirim, a 

turista que chora diante da devoção popular, a artesã que ensina o ofício aos 

sobrinhos, a cidade que pranteia o hiato, Mascaradas que têm andado a pé… que 

Pirenópolis à Cavalo é esta que o pesquisador perde se não observar as vozes 

ainda a serem procuradas e registradas? Apesar de levantamentos de 

pesquisadores que há muito me antecederam, quantas outras festividades dos 

Brasis não sumiram com as evanescentes memórias jamais registradas? Quanto do 

folclore não foi condenado à morte pela negligência e pelo esquecimento? 

Dito isso, no primeiro ato deste trabalho (Da “Refrega”), procuro levantar um 

panorama da celebração, desde registros de manifestações análogas extintas e 

remanescentes, até as Cavalhadas pirenopolinas do século XXI. Dividido em duas 

cenas, este ato é crucial para a definição não somente do cenário, mas da narrativa 

do auto, baseado em partes do Legendário Carolíngio, tendo por objetivo situar o 

público diante de um conjunto de tradições de extensão continental, constelação de 

outras Cavalhadas, capazes de serem interpretadas em modelos convergentes e 

divergentes de execução em diferentes Brasis, das quais as Cavalhadas de 

Pirenópolis são um de seus exemplares. 

No segundo ato (Das Lembranças), também dividido em duas cenas, realizo a 

descrição dos cenários e personagens, partindo para um relato de minha 



29 

“expedição” até a cidade dos Pireneus e, por fim, a comparação entre resultados 

obtidos nas comparações entre os relatos das contadoras e contadores. Em cinco 

pontos, na cena final, observo questões convergentes e divergentes presentes em 

suas falas, sobretudo a partir da conexão que os indivíduos possuem com a tradição 

e o passar do tempo. Estes pontos incluem expectativas de continuidade e temores 

de ruptura, o impacto da distância das contadoras e contadores em relação ao 

centro da tradição Ŕ e a forma como o hiato pandêmico de certa forma impacta 

nessa relação bidimensional entre coletivo e individual Ŕ, passando pelas 

impressões em relação às modificações em espaços da recordação (Assmann, 

2011) por diferentes agências e, por fim, a maneira como inquirições voltadas aos 

sentidos produzem riquíssimas lembranças sinestésicas, o que é fundamental para 

compreender como a memória de uma tradição em comum imiscui-se a maneira 

como os indivíduos compreendem à sua própria identidade. Tal etapa tem 

importância capital para a compreensão de questões que vão do esquecimento à 

aversão de modificações, em maior ou menor escala, das Cavalhadas pirenopolinas. 

Relembrar o que “está no sangue” é etapa que corresponde à fronteira gris entre 

lembrar-se de si e inventar o outro, e como o ato de construção de uma tradição são 

elementos que podem ser capazes de ser discriminados nas contribuições da 

comunidade. Inquietações, perspectivas, processos de luto individual sobre o 

perdido tempo coletivo… todas as etapas que compõe não somente o espaço, mas 

o tempo da celebração, uma mescla que é simultaneamente efêmera e tem ares de 

imortalidade, flana sobre o tempo corrente, ignora hiatos abruptos, sobrevive, enfim, 

aos obstáculos que foram intransponíveis para outras tradições, por mais análogas 

que fossem. 

Em conclusão, o choque entre o que intento verificar e as eventuais antíteses 

existentes (ideais de herança portuguesa, reminiscência medieval, passividade dos 

subalternos frente à agência demiúrgica da elite colonial, constância da celebração 

desde o século XIX), igualmente se afiguram ao longo desta pesquisa. Através de 

suas contribuições, vejo-os de fora, mas não de cima. Através de suas contribuições, 

viajo para suas várias Pirenópolis, não somente geograficamente, mas no tempo 

(por suas memórias ou pelos relatos dos folcloristas). Intento visitar suas lembranças 

de Cavalhadas para identificar um instante fugaz no tempo, tentar construir uma tela 

que demonstre não a minha impressão, mas a riqueza de suas impressões 

comparadas, e o processo que me atrevi a chamar de reinvenção da tradição.  



30 

Antes, contudo, de te convidar para assistir ao grande espetáculo e viajar 

comigo através dessas páginas, já ouvindo o som da longeva Banda Phoênix16 e de 

cavaleiros cerúleos e encarnados, reis “Magnos”, espiões vestidos de onça e 

anônimos Sultões, te digo ser necessário que voltemos para uma espécie de tempo 

quase sem registros: a trágica alvorada do empreendimento colonial e das 

celebrações da derrota do outro pelo outro, o tempo de históricas refregas entre 

mouros e cristãos. 

  

                                                
16

 Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=9f3buAYQ6oU>. Acesso em: 5 fev. 2024. 

https://www.youtube.com/watch?v=9f3buAYQ6oU


31 

Ato I – Da “Refrega” 

 

Sob o nome de Histórica Refrega entre Mouros e Cristãos, Carlos Brandão se 

deparou com o “programa” das Cavalhadas de Pirenópolis, no ano de 1973. Em 

mais de um momento, o auto pode ser definido como uma espécie de reconstrução 

dos tempos idos. Uma “viagem no tempo” que se expressa no acionamento de 

referenciais (imagéticos e discursivos) associados ao passado, digamos, 

medievalesco. Além disso, o próprio título do auto teatral remete à espécie de 

continuidade. Refrega poderia ser alternativa ao termo confronto, ao que a 

expressão confronto histórico é capaz de ser interpretada tanto como um embate 

localizado remotamente no tempo, ou que mantém-se até os dias atuais, tendo, por 

origem, um instante ocorrido há certo tempo. 

Neste primeiro ato, busco elencar as possíveis origens das Cavalhadas no 

Brasil, inserindo a celebração pirenopolina em um ciclo de festividades que se 

apropriam do pretérito confronto entre muçulmanos e cristãos no lado de lá do 

Atlântico para legitimar a supremacia da cosmovisão cristã diante dos demais povos. 

O mouro funciona como um espelho, para além de ser definido a priori como o 

inimigo a ser eliminado. A conversão, pináculo da celebração pirenopolina, é 

encontrada em outras celebrações, mas não é identificada em todas as Cavalhadas 

Brasileiras, algo a ser esmiuçado nas páginas seguintes. A maneira como a tradição 

transforma-se ao longo dos séculos, e especifica-se a partir da dupla apropriação e 

da expansão das fronteiras de influência cultural ibérica sobre o "continente-Brasil" 

serão abordadas neste ato, que intenta proporcionar as bases para identificar a 

celebração que constitui o cerne temático de minha pesquisa. 

  



32 

Cena 1.1 – Celebrações do “modelo único” 

Os séculos XIX e XX, principalmente, ignoram os meandros e partem para a 

visão maniqueísta da história do que convencionou-se definir por Medievo. Em 

linhas gerais, as Cavalhadas são um auto que conta com uma narrativa específica: a 

derrota dos mouros diante do Rei Cristão nomeado Carlos Magno. Trata-se de uma 

releitura de certa tradição literária que, ainda que originada no medievo, foi 

transposta aos decênios que sucederam 1492 em um contexto distinto daquele do 

século IX em diante. 

A recepção da Idade Média (Mittelalterrezeption)17 que fornece as bases da 

narrativa por trás da manifestação não deve ser, contudo, interpretada como a única 

força motriz a colocar em moção a tradição das Cavalhadas. O Medievo funciona 

como repositório, mas a parte central da celebração está na ritualização da vitória de 

um modelo único de cosmovisão. Tal situação encontra correspondência na principal 

narrativa por trás da Histórica Refrega de Mouros e Cristãos, a obra de Nicolás de 

Piemonte18 (2020) [c. 1525]. A Historia del Emperador Carlomagno y de los Doce 

Pares de Francia, impressa no sul de um vitorioso Império Castelhano no primeiro 

quartel do século XVI, retoma obras anteriores do chamado Legendário Carolíngio e 

o combina com o contexto próprio da península ibérica posterior à queda do Emirado 

Násrida de Granada19 e, subsequentemente, à expansão sobre o continente 

americano, ambos incidentes ocorridos em 1492. 

Chama-se Legendário Carolíngio o grande conjunto de obras que vão de 

poemas épicos à prosa com aspiração doutrinária, produzidos a partir do século XII, 

                                                
17

 Seguindo as linhas de Silva (2016), o conceito de recepção do Medievo “contém sob sua tutela 
uma variedade de fenômenos, ou seja, podendo ser compreendido como um umbrela term 
(HERWEG; KEPPLER-TASAKI 2012, p. 2). Criou-se, assim, através da recepção, diversas imagens, 
por vezes bem distintas, que oscilam entre a “Idade das Trevas”, principalmente no período que vai 
do Humanismo ao Iluminismo, e a “Idade Média romântica”, um “tempo de uma visão de mundo 
unificada sem divisão religiosa e desunião moderna [...] uma era pré-industrial de harmonia do 
homem com a natureza” (MÄRTL 1997, p. 7). Neste sentido, Groebner afirma que “esta época [...] foi 
literalmente criada através de desejos, por mais de centenas de anos, e, desde então, ela é 
projetada, esboçada, equipada e mobiliada de desejos” (GROEBNER 2008, p. 11). O conceito de 
Mittelalterrezeption engloba, assim, “uma visão positiva e uma negativa” (OEXLE 1992, p. 7). Desta 
forma, pode-se defini-lo “não somente [como] percepção e representação da história, mas também 
[como] discussão e apropriação ou rejeição; portanto [como] toda mediação e presentificação do 
passado” (KÖHN 1991, p. 409)” (Silva, 2016, p. 3-4). 
18

 Das hipóteses sobre a identidade do autor, Ryan Giles (2016), a partir de Francisco Márquez 
Villanueva, considera-o como alguém utilizando um pseudônimo e possivelmente um converso, ou 
seja, um judeu convertido ao cristianismo.  
19

 As designações dos soberanos de Granada como “Emir” (Amīr), e “Califa” (Jalīfat) foram utilizadas 
de forma intercambiável durante a dinastia Banū Naṣr, ainda que a última tivesse uso mais restrito 
(Rubiera Mata, 2008). Opto, então, pelo termo Emirado, em alternativa à Reino ou, ainda, Califado. 



33 

inspirados na derrota dos francos diante dos bascos na Batalha de Roncevaux (778). 

Desde La Chanson de Roland (c. 1100)20 até Tragedia do Marquez de Mantua 

(1537), Carlos Magno e diversas personagens (principalmente os Pares de França 

Roland e Oliver) são adicionadas em sequências, prequelas e traduções que vão 

desde a área original de produção da primeira chanson de geste (ou seja, o Reino 

da França) até as penínsulas Escandinava, Itálica e Ibérica21. No contexto 

franco/francês, podemos citar Carmen de Prodicione Guenonis (c. 1120-1150), La 

Pèlerinage de Charlemagne (c. 1140), Fierabras (c. 1170), Aspremont (c. 1190), La 

Chevalerie Ogier (c. 1220). Atravessando as fronteiras capetíngias, entre os séculos 

XI e XVI, são traduzidas e expandidas diversas versões do que passará a ser o 

Legendário Carolíngio. Nas áreas sob influência direta dos francos, vemos 

Ronsasvals (séc. XIII), L’Entrée d’Espagne (c. 1320), Prise de Pampelune (c. 1350), 

La Spagna (séc. XIV), Chroniques et Conquêtes de Charlemagne (c. 1458), 

Morgante (1483), Orlando innamorato (c. 1483-1593) e Orlando Furioso (1516). Nos 

espaços banhados pelo Mar do Norte e cercanias, temos Das Rolandslied des Pfaffe 

Konrad (c. 1170), Karlamagnússaga (séc. XIII), Karl Magnus (séc. XIV), Karl Magnus 

Krønike (1480) e Thystorye and Lyf of Noble and Crysten Prynce Charles the Grete 

Kynge of France (1485). Por fim, atravessando os Pireneus, surge a já citada 

Historia del Emperador Carlomagno y de los doce pares de Francia. 

A obra chama a atenção por seu autor, Nicolás de Piemonte, intentar traduzir 

passagens de narrativas anteriores (sobretudo aqueles de Jehan Bagnyon), mas 

também apresentar detalhes do contexto ibérico posterior à queda do Emirado 

Násrida de Granada, sobretudo pelas lentes de alguém ciente das divergências 

clericais existentes no que diz respeito ao tratamento dos conversos (Giles, 2016). É 

                                                
20

 Trata-se da primeira a voltar-se para a descrição da Batalha de Roncevaux e a preencher com 

elementos do contexto de uma Cristandade que se lança em expedições militares contra o mundo 
muçulmano. A personagem principal é ninguém menos que Hruodlandus (Einhard, 1905; Einhard, 
1999), apenas um dos mortos em 778. A Chanson, composta em francês arcaico, transforma a 
derrota em um épico que envolve a construção do outro muçulmano em um reflexo, que aciona, pela 
primeira vez, o paralelo entre os nobres francos e os apóstolos (são Doze Pares). Inaugura também a 
descrição de um Carlos de barba florida, pouco estoico diante da derrota infligida. Campeão da 
Cristandade, Carlos é o responsável pela defesa dos cristãos, aquele que, acima de tudo, é também 
capaz de converter o inimigo à verdadeira lei. 
21

 Do século XII ao XVI, a união entre cenário e “feitos” demanda a elaboração de rememorações que 

voltam-se para o passado para legitimar-se no presente. Os bascos são cristãos, o inimigo na 
Hispania do século XI não o é. O inimigo é um païen, pagão, no francês arcaico da Chanson. A 
derrota há de demandar uma vingança justa, ainda que a justiça pelo sangue tenha de contar com 
certa intervenção divina. Entre Barbastro (cidade muçulmana em Al-Andalus atacada por cristãos em 
1064, que teria inspirado as chansons) e Jerusalém (arrasada pelos cristãos em 1099), há a 
compilação (ou transcrição) da primeira dessas “histórias de heroísmo” (Ferreiro, 1983). 



34 

nessa narrativa que vemos, por exemplo, Floripes, a princesa moura que se 

converte “por amor”, maldizer o pai, o almirante Balán, que não se converte, mesmo 

tendo a opção de fazê-lo: a escolha de aceitar a fé do seu vencedor em armas, um 

Carlos Magno, campeão da Cristandade. Trata-se dessa versão que irá influenciar 

traduções do castelhano para o português, como a História do Imperador Carlos 

Magno e dos Doze Pares de França (c. 1750), de Jerônimo de Carvalho, um dos 

impressos a inspirar o componente dramático de parte das Cavalhadas Brasileiras. 

Na península ibérica e, especificamente, no reino de Castela de Piemonte, em 

vias de concluir o que poderíamos considerar como um verdadeiro processo de 

genocídio e a limpeza étnica de judeus e moriscos (Kennedy, 1996), apesar de 

tratamentos diferenciados entre as comunidades, há novas diferenciações entre 

aqueles que foram colocados sob a tutela das coroas lusitana e castelo-aragonesa. 

Das imprensas ibéricas como a que publicou a obra de Piemonte partem não 

somente obras como Orlando Furioso e Don Quixote, mas traduções para o lusitano, 

no tardio século XVIII. A História do Imperador Carlos Magno, de Jerônimo Moreira 

de Carvalho (c. 1725) e a Verdadeira Segunda Parte da História do Imperador 

Carlos Magno, de Alexandre Flaviense (c. 1750), estão entre as representações 

mais recentes de uma tradição literária que tornou completamente incognoscível o 

verão de 778 da epopeia de um rei que é descrito, inclusive, como parente de 

Roldán/Rolando/Roldão. 

Mas Castela-Aragão e Portugal já não estão mais isolados no ponto extremo 

oeste da Eurásia. Desde o começo do século XV, eles transbordam para o sul, 

invertendo o caminho de Tariq, o berbere muçulmano que iniciou a construção de Al-

Andalus sob as cinzas da Hispânia Visigótica, setecentos anos antes. Primeiro, o 

Marrocos, com a queda de praças-forte como Ceuta (1415) e o futuro 

estabelecimento de entrepostos como Mazagão (1486). Logo, os portugueses sob a 

dinastia Avis cruzam o sul do Cabo Bojador, áreas consideradas intransponíveis. 

Enquanto os castelhanos iniciam o genocídio do povo guanche e a construção das 

Canárias sobre o sangue dos nativos, os lusitanos descem a costa da África com 

violência análoga, fundam feitorias ao largo do oceano, entram em contato com 

novos pagãos. O que fazer deles? Alfonso X, o Sábio, já havia indicado o caminho 

ainda no século XIII Ŕ a escravidão Ŕ, mas os bispos de Roma do século XV, como 

Alexandre VI, são os responsáveis por chancelar que estaria reservado aos ibéricos 



35 

a aplicação da escravidão sobre o gentio, a ser conquistado e convertido (Oliveira, 

2021, p. 34). 

O contato com o outro e, principalmente, a violência que envolve o 

empreendimento colonial desde sua origem, criam as condições necessárias para a 

transposição de determinados mitos de seus contextos originários para espaços e 

coletividades distintas. É importante ressaltar o componente violento nas 

Cavalhadas, pois em diversos momentos imagina-se que a repetição de celebrações 

que evocam a derrota e conversão dos muçulmanos por heróis cristãos não se 

trataria de uma co-memoração (no sentido de recordar em conjunto) da supremacia 

do colonizador sobre os nativos, mas mera expressão da identidade cristã. Destarte, 

Carlos e seus Pares são inseridos em diferentes celebrações que, na América de 

colonização castelhana, recebem o nome de Moros y Cristianos, como 

representações não da força de armas dos francos/franceses, mas de todos os 

cristãos (diante do outro submetido)22. Quando o Legendário Carolíngio tem suas 

representações finais impressas e consumidas em diversas partes do mundo 

ocidentalizado, das terras que foram parte do Tawantinsuyu até São Tomé e 

Príncipe, os colonizadores percebiam seus novos inimigos, os cenários 

diferenciados que haviam sido colocados, e a si próprios como versões no mundo 

real dos épicos que liam (e encenavam). Obtendo certa “imortalidade” através de 

seu acionamento via narrativas literárias plurisseculares, Carlos Magno é o herói 

evocado antes por sua utilidade para ser instrumentalizado pelo contexto da 

expansão colonial do que pelos detalhes humanos de sua trajetória. Eliminando-se 

todos os detalhes, todas as características das diferentes vidas do imperador dos 

francos que compõem tais narrativas, grande parte das releituras seguem a mesma 

essência: existem duas partes, equivalentes em poder, mas distintas em um único 

elemento (a fé); essas partes lutam pela supremacia de uma única cosmovisão; a 

vitória de uma parte e a derrota de outra é um resultado inexorável; o inimigo é 

submetido e feito aliado ou abatido. 

Essência similar é identificada em diversos suportes, como veremos adiante. 

É importante, contudo, que se perceba a distinção entre o fenômeno de apropriação, 

                                                
22

 Em que pesem fugidias referências àquilo que poderíamos chamar de evidências da “tolerância” 
entre mouros e cristãos, dos quais alguns cavaleiros dos primeiros são descritos não por sua crença, 
mas por suas habilidades bélicas, como em El Cid (Jones, 2022). O movimento não se restringe à 
península ibérica, mas inclui outras áreas de contato como a península itálica e mesmo a Palestina, 
como evidenciam descrições dos “sarracenos” no Mediterrâneo Oriental (Gonçalves; Oliveira, 2023). 



36 

seleção e recriação do passado de uma espécie de continuidade. A mediação entre 

passado medieval e “presente”, a recepção da Idade Média pressupõe, 

necessariamente, que a criação de produções “medievais” não se trata de uma 

transposição do passado por si só. Não importam as imprecisões e, inclusive, o 

anacronismo de determinados constructos, a cisão entre o registro histórico e o 

produto de tal recontextualização. Importa, contudo, que o cerne narrativo seja 

identificável, principalmente a partir do contexto no qual o “público-alvo” e o produtor 

estão inseridos. 

Consumir literatura de cordel derivada do Legendário Carolíngio não é estar 

diante de um resquício medieval. Os cavaleiros que saem nas ruas de Huamantanga 

ou no Novo México não estão preservando uma celebração medieval, ainda que 

manifestações como as justas tenham sido associadas a uma das formas pelas 

quais o presente sonha com a Idade Média23. Em suma, tais manifestações se 

apropriam de elementos do passado dito medieval como o fariam (e fazem) com 

caracteres da Antiguidade greco-romana: o “compromisso”, na elaboração de tais 

bricolagens diacrônicas, não é com a acuidade histórica de seus constructos, mas 

com o contexto de produção e com o os objetivos por trás da constituição de tais 

composições. No caso de celebrações que se voltam para elementos da Idade 

Média para suas construções, a recepção do medievo é instrumentalizada para 

revestir os discursos que ambicionavam representar o êxito cristão durante a Guerra 

Santa de Conversão (Meyer, 2001). A vitória de uma cosmovisão única deveria ser 

não somente relembrada, mas reencenada continuamente. A associação de tais 

celebrações com o calendário litúrgico não é, então, surpreendente, ainda que seja 

importante destacar a percepção de outras formas de “justas” (principalmente as de 

caráter desportivo) como associadas ao meio secular. Nas Cavalhadas dos Brasis, 

assim como nos Moros y Cristianos, a evocação de Carlos Magno, Roland ou dos 

pares, somando-se ao cenário (geralmente situado no grande e imaginário Oriente) 

e aos temas (troca de embaixadas, derrota dos muçulmanos e conversão) são 

elementos que, ainda que identificáveis em canções e descrições de festividades 

ocorridas no que se arbitrou como a Idade Média, fazem parte da celebração tanto 

                                                
23

 Tomo empréstimo da expressão de Umberto Eco, em um célebre ensaio sobre as maneiras pelas 
quais diferentes contextos modernos “sonham” com o milênio arbitrado entre os séculos V e XV da 
Era Comum (Eco, 1989). 



37 

da Reconquista Ibérica quanto da conquista da América, ambas faces da construção 

de um modelo único de mundo, via supremacia da cosmovisão cristã. 

Isto posto, apesar de certa longevidade do plano narrativo das Cavalhadas de 

Pirenópolis, o que se verifica é a instrumentalização de figuras e passagens do 

medievo em um contexto posterior. Vemos a História do Imperador Carlos Magno ter 

elementos “pescados” para embalar celebrações da vitória da lei do vencedor Ŕ 

agora, em um cenário diferente: o mundo colonial. Trata-se do contexto, e não das 

personagens, que define o produto de uma recepção do passado; é o que imprime 

sobremaneira seus detalhes sobre a obra. 

Nesse sentido, a invenção de tradições que se voltam para o Legendário 

Carolíngio como repositório de elementos para suas narrativas demanda não 

somente a percepção de que existe um “cenário” e personagens similares, mas 

principalmente a existência de um contexto dotado de detalhes que levaram a 

primeira etapa de elaboração desses construtos culturais, aquilo que me arvorarei a 

chamar de aquisição primária, isto é, o instante deveras recuado no tempo, no qual a 

narrativa chegou a este lado do Atlântico pela primeira vez. É incognoscível, mas 

situado em um ponto discernível do passado: o contato entre colonizadores ibéricos 

e povos a serem submetidos pela colonização. Este é o contexto que levou a 

invenção de celebrações na Anáhuac tomada por Hernán Cortez, convertida em 

Nova Espanha a partir do século XVI. Max Harris (2000), por exemplo, cita este 

ponto como a emergência, no lado de cá do Atlântico, de celebrações que 

ganhariam o nome de Moros y Cristianos. 

Nem todas as manifestações da conquista fazem menção ao Legendário 

Carolíngio. Contudo, ao retomar o tema da celebração da vitória de uma cosmovisão 

sobre outra, as celebrações que o fazem estão inseridas em um conjunto mais 

amplo, aquilo que considero como celebrações de um “modelo único” de sociedade. 

Marlyse Meyer (2001) justifica a permanência de referências a Carlos Magno no lado 

de cá do Atlântico através da manutenção do status da sociedade colonial como 

uma justaposição dos setores colonizadores e colonizados; aqui, a vitória do fiel 

sobre o infiel demandou, desde os primórdios da presença ibérica, a mesma 

comemoração que na península, somando-se, ainda, a conquista como elemento 

constituinte das sociedades coloniais. 

Assim, batismo forçado dos mouros, conversão sorridente de Floripes, 
catequese de indígenas e africanos, Batalha de Lepanto sob o signo do 
Rosário, presente na chegança-brinquedo tradicional Ŕ e nas Irmandades 



38 

Negras Ŕ vitórias de Oliveiros e redenção no céu da derrota de Roldão, 
jogos, ficção, realidade, se confundem para dizer a mesma coisa: o desejo 
de um mundo único que impõe seu molde com uma violência legitimada 
pelos heróis que propõe como modelo. E essa estrutura recorrente de luta, 
que, nem que seja em filigrama, permeia qualquer folguedo brasileiro 
tradicional (inspira até a fanfarronice costumeira dos cantadores), poderia 
ser lida como a comemoração ritual do acontecimento primeiro que marcou 
os primeiros tempos da colônia: aquele que se pode chamar a Guerra Santa 
da Conversão [...] A vivência deste modelo, a continuação no Ultramar dos 
símbolos supremos da vitória do Cristianismo encarnados nos grandes 
defensores da fé que foram Carlos Magno e seus Pares, não parece, 
portanto, tão espantosa assim. Estes símbolos podem, aqui também, 
funcionar de certo modo como mito de origem, que as festas pontuais do 
calendário católico popular ritual rememoram pela comemoração anual. O 
caráter repetitivo e conservador, concreto e eficaz das manifestações 
folclóricas suscitadas por e estreitamente associadas à Santa Madre Ŕ que 
as dispensa quando lhe apraz, ou seja, quando já não mais delas necessita, 
mas isso já é outra história Ŕ, esse caráter repetitivo foi uma das garantias 
da consolidação e legitimação da ideologia unificadora (Meyer, 2001, p. 
157-158). 
 

Considerarei, então, as festividades castelhanas sob o mesmo conjunto. Isto 

posto, assim como as Cavalhadas, os Moros y Cristianos americanos possuem 

correspondentes na península ibérica. Lá, sobretudo no litoral mediterrânico, o cerne 

da celebração perpassa o enfrentamento entre os dois conjuntos, justas simuladas e 

a derrota dos muçulmanos. Em cidades valencianas, somam-se detalhes como a 

tomada de um forte à beira-mar, e os inimigos mesclam-se entre os moros e turcos. 

Apesar das proibições estabelecidas por Carlos III, e a eventual diminuição de 

importância da festividade na península, ao longo do século XVIII (Martínez Pozo, 

2016), a celebração perdurou. Mantém-se, tanto na península quanto no mundo 

colonial, o âmago da narrativa: trata-se de uma celebração da vitória cristã após o 

colapso dos domínios muçulmanos ibéricos. 

As dramatizações de confrontos entre cristãos e não-cristãos são encontradas 

em fontes que mergulham Medievo e Cristandade à dentro. Ainda que seja possível 

de ser problematizado, o relato da festividade de casamento entre Peronella de 

Aragão e Ramon Berenguer IV da Catalunha (1150), que contou, na cidade de 

Lleida (recentemente tomada pelos cristãos), com uma encenação desse tipo, é 

acionado como uma das evidências da antiguidade de manifestações de tal sorte. 

Colocadas em um panorama “global” (ou, ao menos, subcontinental, restrito ao 

Extremo Ocidente Eurasiático), vemos que 

[e]xistem também evidências dispersas mais antigas de outros lugares na 
Europa de dramatizações de combates entre cristãos e não-cristãos: uma 
dança entre guerreiros tribais góticos com máscaras e capas de couro de 
cervo, da corte bizantina de Constantino VII, c. 953, que celebram tanto 
guerreiros góticos e veterotestamentários; e uma queixa de Bamberg, c. 



39 

1060, que o bispo da cidade estava gastando muito tempo “encenando o 
papel de Átila o Huno, Amalarico e herói desse tipo”. Outros logo seguiram: 
o Ludus de Antichristo da corte germânica de Frederico Barbarossa, c. 
1160, jogou forças cristãs contra o rei pagão da Babilônia; e, em uma peça 
profética do porto letão de Riga, 1204, Gideão estava quase derrotando os 
Filisteus [sic], quando “os pagãos [na audiência], tremendo que eles 
estivessem prestes a serem mortos, começaram a correr e tiveram que ser 
gentilmente convidados para retornar”.

24
 

 

Identifico as imbricações entre Legendário e celebrações da conquista a partir 

de referências a suas personagens e motifs, como verificado em diversas 

localidades do outrora Tawantinsuyu. Relacionados ao advento da imprensa no 

continente e da expansão do chamado Siglo de Oro sobre o atual Peru, é perceptível 

a presença de diversas celebrações baseadas no Legendário. Huamantanga, por 

exemplo, possui passagens da Historia del Emperador como base dos autos-

dramáticos María del Rosario e El Cerco de Roma por el Rey Desiderio. Canta, por 

sua vez, possui a celebração com o sugestivo nome Fiesta de moros y cristianos. Já 

Quipán e Pampacocha realizam a festividade El Emperador Carlomagno y los Doce 

pares de Francia. Conforme assevera Luis Cajavilca Navarro (2014), as festividades 

supracitadas recebem influência direta de obras compostas entre os séculos XVI e 

XVII. Na mesma celebração, em alusão à Virgem de Carmem, vemos os dramas Los 

Doce Pares de Francia e Los abuelitos de Quipán, que representam a combinação 

das “culturas inca e castiza” (Cajavilca Navarro, 2014, p. 162). A primeira celebração 

dramatiza, através de cavaleiros representando Fierabrás, Ricarte, Roldán, 

Carlomagno, passagens inspiradas diretamente pela obra de Piemonte. Há, contudo, 

a mescla com elementos nativos, principalmente nas festividades de São Pedro e do 

Senhor do Auxílio que, nas mesmas localidades, apresentam outros personagens da 

Historia del Emperador (Floripes e o Almirante Balan, descrito ora como senhor de 

Alexandria, ora da Turquia), com uma corte de Pallas, mulheres nobres do 

Tawantinsuyu, que acompanham a princesa moura. Oliveros, Conde Reiner, 

Ganalón e o Rei Clarión também são citados, em um auto marcado pela presença 

                                                
24

 No original: [t]here is also scattered evidence from elsewhere in Europe of earlier dramatized 
combats between Christians and non-Christians: a dance of Gothic tribesmen in masks and deerskin 
cloaks, from the Byzantine court of Constantine VII, c. 953, that celebrated both Gothic and Old 
Testament warriors; and a complaint from Bamberg, c. 1060, that the city’s bishop was spending too 
much time “playing the part of Attila the Hun, Amalric, and such-like heroes.” Others were soon to 
follow: the Play of Antichrist from the German court of Frederick Barbarossa, c. 1160, pitted Christian 
forces against the pagan King of Babylon; and, in a prophet play from Latvian port of Riga, 1204, 
Gideon was about to defeat the Philistines [sic], when “the pagans [in the audience], fearing they were 
about to be killed, started to run away and had to be called gently back” (Harris, 2000, p. 34, grifos do 
autor). 



40 

de falas de um livro do século XVI, ainda que seja uma narrativa praticamente 

tornada em espécie de nau de Teseu. 

Os diálogos prévios e posteriores ao torneio variam. Juver Zavala, nosso 
informante, declara que os retiram de um livro, “Carlomagno y los Pares de 
Francia”, um pouco pesado para ler por seu castelhano antigo e pela 
diversidade de situações que se apresentam. Contudo, não falta uma 
pessoa entendida que possa fazer uma boa síntese, algum poeta rural ou os 
mesmos vizinhos principais que se encarregam de colocá-la em cena. É 
curioso como, em seu afã por manter a obra, os habitantes tenham 
conseguido exemplares do romance publicados em anos e editoras 
diferentes.

25
 

 

Aqui a conservação da narrativa presente Historia del Emperador Carlomagno 

(c. 1525) é ambicionada através não somente na transposição do suporte material 

ao “dramático”, mas na própria manutenção da posse da narrativa impressa. Vemos 

a distinção, com isso, do processo que levou a preservação e as várias Cavalhadas 

Americanas26, amparadas, em maior ou menor escala, em uma transição da 

narrativa que ocorre mormente via oralidade-dramatização, tendo-se perdido as 

referências diretas a obra literária, seja através de Piemonte, mas também nas 

traduções para o português, via Jerônimo de Carvalho e Alexandre Flaviense que 

alcançaram a literatura de cordel no mesmo século em que as mais antigas 

Cavalhadas Americanas dramáticas ainda em execução passam a ser realizadas27. 

Não parece impossível inferir que, assim como os moros y cristianos possam ter 

influenciado as Cavalhadas Americanas, uma recepção de Piemonte foi 

determinante para os componentes dramáticos, seja através de sua leitura direta, ou 

da transmissão de referenciais e passagens específicas por meio da transmissão do 

Legendário Carolíngio em cordel. 

A obra de Piemonte, que influencia algumas dessas manifestações, possuiu 

ampla divulgação na colônia americana, enquanto a obra de Luis Vélez de Guevara 

(que influenciou El Cerco de Roma), alcançou o continente possivelmente “como 

uma peça solta, a dizer, umas folhas de papel de onde se produzem os versos do 

                                                
25

 No original: “Los diálogos previos y posteriores al torneo varían. Juver Zavala, nuestro informante, 
declara que los entresacan de un libro, “Carlomagno y los Pares de Francia”, un poco pesado para 
leer por su castellano antiguo y la diversidad de situaciones que se presentan. Sin embargo no falta 
una persona entendida que logra hacer una buena síntesis, algún poeta rural o los mismos vecinos 
principales que se encargan de su puesta en escena. Es curioso cómo, en su afán de mantener la 
obra, los habitantes han conseguido ejemplares del romance publicados en años y editoriales 
diferentes” (Cajavilca Navarro, 2014, p. 163). 
26

 Expressão que reflete o fato de serem anteriores à 1822. 
27

 Me refiro especificamente às Cavalhadas de Poconé (MT) que, apesar de localizada no Brasil 
Central e, consequentemente, sujeita mais a mescla entre componentes dramáticos e esportivos, 
fazem menção ao rapto de uma princesa que possui o nome de Floripes. 



41 

poeta em uma das muitas versões da obra que circulavam” (Cajavilca Navarro, 

2014, p. 158, tradução nossa). Não somente Carlos Magno, mas outras 

personagens, como Bernardo del Carpio e Desiderio28 são citados, e o batismo é, 

igualmente, a apoteose da festividade. O resultado do enfrentamento é o mesmo: a 

vitória dos cristãos. Na construção do império colonial castelo-aragonês, sobretudo a 

partir do império de Carlos I Habsburgo, a expansão da jurisdição castelhana sobre 

o território ultramarino compreendia, também, o que poderíamos considerar como o 

avanço da cultura metropolitana sobre a submetida. Em outras palavras, a imposição 

da cultura castelhana tratou-se de outra dimensão da construção, através da 

violência, do mundo colonial. Haja vista que o Tawantinsuyu já possuía seus 

próprios autos-dramáticos, o Império Habsburgo reconfigurou a prática para atender 

ao empreendimento colonial. Destarte, o 

Império Espanhol não se contentou em adquirir colônias para o crescimento 
econômico e o prestígio político da nação, mas, seguindo o exemplo do 
Império Romano, se esforçou para dar aos seus servos a cultura, a língua e, 
sobretudo, a religião [imperial]. As obras de teatro foram uma ferramenta de 
primeira utilidade no esforço de entreter e evangelizar

29
. 

 

Entreter e evangelizar é, possivelmente, a dupla-missão por trás do 

estabelecimento de autos teatrais não somente nas colônias castelhanas, mas 

também na América lusitana. Nos limites entre as possessões de Madri e Lisboa, a 

colônia jesuítica forjada nas terras fluviais recuadas da Bacia do Prata, vemos, como 

cita Niomar Pereira (1983), a condução de Cavalhadas que vão ao encontro ao que 

afirmou Cajavilca Navarro sobre o protagonismo dos subalternos (neste caso, os 

indígenas) na condução de celebrações na América Hispânica. Entre os séculos 

XVII e XVIII, as festas de Moros y Cristianos alcançam toda aquela parte do 

continente, “muitas vezes a cargo unicamente dos indígenas” (2014, p. 158). Pereira 

diz que, na República dos Guaranis, existente também entre os séculos XVII e XVIII, 

“sob a direção dos padres jesuítas, os índios representavam cenas de combates 

entre cristãos e mouros, com grande sucesso, ao ritmo da música executada por 

eles próprios” (1984, p. 21). A agência dos nativos na condução e manipulação de 

                                                
28

 Descrito na obra como muçulmano, apesar de ter o mesmo nome do histórico rei Desiderius (c. 
720-c.786), cristão latino e último rei dos Lombardos antes da conquista da Lombardia por Carlos 
Magno, em 774. 
29

 No original: “imperio español no se contentó con adquirir colonias para el engrandecimiento 
económico y el prestigio político de la nación, sino que siguiendo el ejemplo del imperio romano 
pugnó por dar a sus siervos la cultura, la lengua y, sobre todo, la religión. Las obras de teatro fueron 
una herramienta de primera utilidad en el esfuerzo por entretener y evangelizar.” (Cáceres 
Valderrama, 2014, p. 47-48, grifos nossos, tradução nossa). 



42 

celebrações análogas pode ser identificada mesmo no século XVI, quando, na luta 

simulada entre Mexicas e Chichimecas (dois povos Nahua), o componente exógeno 

a ser derrotado, os bárbaros Chichimecas Ŕ os mouros da ocasião Ŕ, são os inimigos 

dos principais componentes e proponentes da celebração, os Mexicas (ao lado dos 

castelhanos) (Harris, 2000, p. 150). 

É também na República platina de dezenas de pueblos indígenas aldeados 

pela Companhia de Jesus, domínio hoje fagocitado e partilhado entre repúblicas 

americanas, que vemos alguns dos principais elementos constituintes das 

Cavalhadas modernas: a associação da celebração às festividades de santos 

padroeiros; a presença de forâneos, apontando para as Cavalhadas enquanto 

ocasião de sociabilidade; e o componente lúdico como intersticial à etapa dramática 

(Pereira, 1983, p. 21-22). Se considerarmos que os registros das Cavalhadas mais 

antigas da América Lusitana possuem de forma praticamente exclusiva o 

componente desportivo, a presença do componente dramático pode resultar, como 

apontou Gonçalves (2011, p. 53), na concepção da celebração como dotada de 

influência tríplice: via Império Castelhano (espetáculos da matriz Moros y Cristianos); 

via Império Lusitano (componente religioso); via França (elementos oriundos do 

Legendário Carolíngio)30.  

Entretanto, há de ser levado em consideração que, apesar da preeminência 

de componentes ultramarinos, a existência de personagens-tipo (por exemplo, os 

Mascarados) ou situações ligadas especificamente aos contextos para os quais 

essas tradições foram de certa forma transplantadas (por exemplo, a morte do 

espião vestido de onça) contraria a crença em uma aculturação unilateral, lógica que 

tende a minimizar (e, porque não dizer, eliminar completamente) a agência da 

comunidade local na celebração. Ao buscarmos por em ênfase o subalternizado pelo 

processo de conquista (e, infiro, a figura responsável final pela manutenção da 

celebração), noções como a circularidade cultural31, ao invés da mera aculturação 

são cruciais para o entendimento de festividades como as Cavalhadas. 

Compreender a agência do subalterno nas transformações da celebração, como dos 
                                                
30

 Assim como Niomar Pereira, Gisele Gonçalves utiliza o conceito de aculturação para definir tal 
processo. A primeira autora, inclusive, aponta na primazia castelhana e influência secundária dos 
lusitanos na concepção das Cavalhadas americanas (PEreira, 1983, p. 206-207). 
31

 Em Ginzburg (2006, p. 10), há uma explicação de circularidade atribuída à Mikhail Bakhtin: “entre a 
cultura de classes dominantes e das classes subalternas existiu, na Europa pré-industrial, um 
relacionamento circular feito de influências recíprocas, que se movia de baixo para cima, bem como 
de cima para baixo (exatamente oposto, portanto, do “conceito de absoluta autonomia e continuidade 
da cultura camponesa” que me foi atribuído por certo crítico).” 



43 

rituais interpretados por antropólogos, é adotar uma postura que se preocupa em 

buscar perceber as modificações inerentes das transformações do meio, afastando 

então a interpretação dos elementos de uma celebração resultante do 

empreendimento colonial. Portanto, devemos perceber que o 

significado do ritual, contudo, só pode ser interpretado quando os dados 
deixam de ser considerados como fragmentos do folclore [da elite], como 
“relíquias”, e passam a ser contextualizados. Assim, na análise do ritual, 
importa ultrapassarmos a forma e atentarmos para as relações reais que 
nele se expressam. Verificamos que qualquer que seja a sua origem, este 
foi adaptado para um novo fim (Soihet, 1992, p. 46). 

 

Quando Rachel Soihet realiza tal provocação, o faz ao abordar justamente a 

questão das festividades que, nas Américas, dramatizavam a conquista, durante o 

contexto de debates no campo da história cultural que buscavam eliminar 

paradigmas como os que consideravam a existência de culturas mais ou menos 

elevadas. A dualidade que a autora provoca retoma o ponto que sou tributário, pois 

convida a compreender a festividade enquanto situação de subversão de uma ordem 

dominante e de passividade daqueles que não faziam/fazem parte das elites 

dominantes. As festas que dramatizam a conquista, por deixarem nas entrelinhas o 

ponto-de-vista do conquistado, terminaram, segundo a autora, por comprovar o 

fracasso do empreendimento colonial em submeter completamente os nativos 

(Soihet, 1992, p. 49). Em outras palavras, mesmo que o empenho tenha sido 

transformar os nativos em súditos, em não somente subalternizar, mas ibericizar (ou 

ainda, ocidentalizar) por completo os nativos, as próprias agências dos subalternos 

demonstram uma resistência ao processo. O outro não-europeu, por mais que tenha 

sua identidade perpetuamente eivada de caracteres exógenos, que possa mesmo se 

interpretar como ocidental (fora do dito ocidente) ou europeu (fora do Extremo 

Ocidente da Eurásia), não o é. E as culturas das elites também não permaneceram, 

como as festividades vieram a demonstrar, hermeticamente isoladas das influências 

e agências dos subalternos. 

Há de ser mencionado, contudo, até que ponto o empenho colonial haveria 

sido incompleto. Walter Mignolo (2007) comenta, por exemplo, que, ao conquistarem 

culturas tão plurisseculares quanto as de Anáhuac e do Tawantinsuyu, os 

colonizadores imprimiram sobre os colonizados uma força capaz de reconfigurar sua 

cosmovisão, o que resultou, por exemplo, na concepção de visões de mundo 

(sobretudo entre as elites crioulas) que tentaram inserir aquele “novo espaço” Ŕ a 

América Ŕ no contexto global; centralizando a Europa, sua história, sua religiosidade, 



44 

suas visões de mundo. O subalterno fora da Europa, então, passou a entender-se 

como parte do grande esquema, repetindo suas tradições nos novos espaços. Essa 

repetição, contudo, não foi absoluta e os elementos autóctones (ainda presentes nas 

cosmovisões colonizadas) infiltraram-se também nas culturas gestadas na periferia 

do mundo colonial. Assim, diante da necessidade (da metrópole) em expandir as 

fronteiras de sua jurisdição política e cultural sobre culturas radicalmente distintas, é 

possível verificarmos não uma violência colonial que buscasse apenas o extermínio 

do outro, mas um processo que buscasse a assimilação do outro sem desoutrificá-lo, 

de forma análoga ao que ocorria em Al-Andalus, contra as populações muçulmanas 

e judias. Quando as comunidades coloniais entendem-se não como submetidas, 

mas como súditas, está demonstrado não o fracasso, mas o triunfo da violência 

colonial nas arenas mais significativas para as comunidades colonizadas: seus 

conjuntos culturais, suas cosmovisões e, principalmente, as identidades que passam 

a ter como marco zero não longínquos pontos de origem dos povos que habitavam o 

lado de cá do Atlântico, mas tudo que veio depois do pachakuti representado pela 

chegada dos ibéricos, 1492 em diante.32 

Discorrendo sobre as Cavalhadas do Médio São Francisco, na Bahia, Lucélia 

Borges Pardim (2021) introduz a questão da circularidade entre os elementos 

narrativos consumidos pela elite e aqueles que, por vias diversas, alcançam os 

subalternos. É assim que as Cavalhadas Setentrionais, compreendidas como 

festividades da elite, protagonizadas por membros da elite em relatos que vão desde 

o século XVI, passam a se expandir para as camadas em posição hierárquica menos 

privilegiadas. É possível vermos, por exemplo, um Carlos Magno negro derrotando 

um Rei Mouro branco, assim como vemos a emergência de cavaleiras cristãs e 

mouras fazendo parte da celebração33. Para completar a noção de circularidade, é 

importante percebermos que não somente a festividade sofreu influência do contexto 

colonial, como a comunidade local passou a influenciar na própria tradição e, através 

da repetição, tende a modificar-se também pelo protagonismo daqueles que não 

                                                
32

 O mesmo não deve ser dito de outros empreendimentos coloniais, como aqueles que buscaram 
não a criação de certo senso de identificação, mas o apagamento completo, via extermínio, da 
ligação de uma comunidade com sua cosmovisão anterior (ex: as etapas do genocídio palestino 
ligadas ao etnocídio e ao mnemocídio). 
33

 Caso paradigmático é o da Cavalhada Feminina de André do Mato Dentro, subdistrito de Santa 
Bárbara (MG). A celebração atrai amazonas de outras cidades, e traça sua origem no ano de 1999 
(Dias e Andrade, 2020, p. 770). Mais informações disponíveis em: <https://defatoonline.com.br/andre-
do-mato-dentro-realiza-14-cavalhada-feminina-de-minas-gerais/>. Acesso em: 9 jan. 2024. 

https://defatoonline.com.br/andre-do-mato-dentro-realiza-14-cavalhada-feminina-de-minas-gerais/
https://defatoonline.com.br/andre-do-mato-dentro-realiza-14-cavalhada-feminina-de-minas-gerais/


45 

faziam parte da elite colonial. A circularidade, inclusive, justifica outras recepções do 

medievo na cultura do lado de cá do Atlântico, como no caso dos cordéis e pliegos 

sueltos, que passam a fazer parte de uma espécie de pêndulo cultural que gravita 

entre o suporte material e a oralidade. Nesse sentido, conforme assevera Silvano 

Peloso, a 

hipótese de uma circularidade entre níveis culturais não homogêneos 
encontra confirmações surpreendentes, embora ainda muito pouco 
estudadas, por exemplo, em âmbito ibérico e sobretudo em uma área 
marginal de um ponto de vista estritamente geográfico, como a portuguesa, 
mas justamente por isso projetada desde sempre em direção a civilizações 
e culturas diversas. Ali, desde o século XVI, almanaques, canções, baladas 
populares medievais, vidas de santos, que constituíam o circuito da cultura 
popular, tomaram parte ativamente da obra de Gil Vicente, fundador do 
teatro português, autor que seria muito difícil de catalogar como 
exclusivamente culto ou popular. De modo não diferente, os cantadores 
cegos difundiam, nos mercados e nas feiras, por meio de folhas populares 
de baixo preço, tanto as obras do próprio Gil Vicente, como as de Camões, 
o vate da epopeia marinheira lusitana, além das de outros grandes poetas 
(2019, p. 12-13). 

 

Desconsiderar as questões hierárquicas, conflitantes e inclusive violentas na 

impressão da cultura do colonizador sobre os colonizados e na gradual reação a tal 

movimento, que culmina, em última instância, no processo de reinvenção de 

tradições para tipos cada vez mais regionais, afastados de uma matriz estrangeira e 

adaptados (sempre adaptando-se, inclusive) ao meio local, é uma armadilha34 que 

análises anteriores da cultura dos Brasis tenderam a cair, principalmente se 

levarmos em consideração a presença quase constante de um detalhe que salta aos 

olhos do pesquisador medievalista, por exemplo.  

Trata-se do frequente apontamento das Cavalhadas como uma tradição 

“medieval” no Brasil moderno, como no caso de expressões como resíduos35 e 

                                                
34

 “A tensão gerada entre as culturas hegemônicas e as subalternas, no Brasil, ao longo de sua 
história, se não for compreendida corretamente, pode cair na vala comum em que a romantização do 
passado explica essa “mestiçagem cultural”, passando ao largo dos conflitos a ela subjacentes. A 
ideia de tradição, como algo descolado dessa relação conflitante, serve a interesses específicos da 
classe dominante, justifica a ideia de povo como um organismo coeso, ignorando as contradições 
inerentes à formação desse mesmo povo e à constituição do espaço geográfico em que esses 
embates são travados.” (Pardim, 2021, p. 22, grifos autorais). 
35

 José Rivair Macedo, na introdução da obra A Idade Média Portuguesa e o Brasil (2011), ressalta 
alguns aspectos que são percebidos, na sociedade brasileira (bem como na Europa ou no restante da 
América) como reminiscências do passado dito medieval, assim como suas releituras, ao que aciona 
o conceito de medievalidade. Os resíduos medievais seriam identificados de melhor maneira tanto no 
patrimônio material, mas principalmente no imaterial, por meio da sobrevivência de tradições ligadas 
à religiosidade (Macedo, 2011, p. 13). Cabe, entretanto, refletir sobre um dos pontos que considero 
nevrálgicos para o estudo destas manifestações, mormente a importância que se dá ao componente 
“medievalesco” em tradições como as Cavalhadas. Sobre a historiografia que se ocupou em estudar 
as “heranças” medievais que teriam influenciado as tradições do lado de cá do Atlântico, Macedo 
conclui que o “problema é que em obras desse tipo o ângulo de abordagem tende a favorecer apenas 



46 

resquícios medievais (Franco Jr, 2008). Ambos carregam, em seu cerne, a ideia de 

certa resistência à passagem do tempo, imutabilidade, arcaísmo, e mesmo a-

historicidade36. Em última instância, apresentam também uma espécie de 

pensamento colonial, que percebe nas “periferias” fora do “centro” refúgio temporal 

de um desenvolvimento que ocorreria lá, e não cá. Lá, a Idade Média chegou a 

termo e eles viveram as Luzes; aqui, vivemos com restos da “Idade das Trevas”, e 

nossas celebrações são evidências disso Ŕ como se a própria existência de uma 

Modernidade não fosse fruto da Colonialidade (Mignolo, 2007). Não por acaso, 

quanto mais rural o contexto, mais legitimidade dá para a concepção dualista de um 

Brasil “civilizado” e um Brasil “bárbaro”, um país que se desenvolve e um fóssil 

cultural do passado, um lugar que “parou no tempo”37. Considerando a narrativa, 

ignorando as variações, criando um todo-homogêneo pautado unicamente pelo 

recorte cronológico e os elementos que compõem o âmago de celebrações, postas, 

inclusive, em paralelo ao Moros y Cristianos, identificaremos uma antiguidade que 

poderia, sim, alcançar o segundo milênio da Era Comum. Justas ibéricas com 

elementos que fariam parte dos Moros y Cristianos e das Cavalhadas americanas 

são descritas no Cantar de Mio Cid (c. 1140), como no caso da derrubada de 

tablados e do juego de cañas (Oliveira, 2021, p. 39-40) e o exemplo mais 

paradigmático foi o conduzido em Jaén, sob auspício do condestable Miguel Lucas 

de Iranzo, já no século XV. Na celebração do Natal de 1463, na região fronteiriça 

com o Emirado Násrida de Granada, a dramatização é similar em muitos aspectos 

às manifestações citadas anteriormente. Atores representam “Maomé” e o “Rei do 

Marrocos”, há troca de embaixadas e uma oferta singular, feita pelo representante 

dos mouros: 

                                                                                                                                                   
um dos componentes essenciais de nossa sociedade: o europeu. Para uma avaliação mais justa do 
porque a experiência medieval portuguesa seguiu outros rumos no Novo Mundo seria preciso 
considerar o peso da contribuição indígena e africana em nossa sociedade, resultante das trocas e 
fusões durante o período colonial. Neste outro mundo e neste outro tempo é que o legado português 
foi recebido, filtrado, parcialmente assimilado, e parcialmente rechaçado, enfim, revivido e 
ressignificado” (Macedo, 2011, p. 20). 
36

 Hilário Franco Júnior avança ainda mais longe na associação entre Idade Média portuguesa e a 
colonização do leste americano, no ensaio Raízes Medievais do Brasil (2008). O suposto arcaísmo, 
as tradições que supostamente se mantiveram do lado de cá, as distinções entre regiões e classes 
sociais, todas as características que definiriam uma possível essência do Brasil (singular) poderia ser 
explicada pela sobrevivência Ŕ e agência Ŕ de uma “herança medieval” (Franco Jr, 2008, p. 83) 
lusitana nos últimos cinco séculos. 
37

 Dualidade que ecoa tanto movimentos definidores das nações americanas e suas elites como 
distintas das culturas não-europeias, associadas à “barbárie” (Mignolo, 2007), mas também se 
expressa com acentuada verve a partir da dualidade sertão-metrópole, movimento intensificado, nos 
Brasis, a partir de Euclides da Cunha (Oliveira, 2002). 



47 

A carta, que sem dúvidas foi lida em voz alta, começou saudando “o 
valente, forte e nobre cavaleiro, don Miguel Lucas, governador de Castela.” 
“Eu ouvi,” o rei escreveu, “de uma grande destruição e derramamento de 
sangue que tu, honrado cavaleiro, infligiu sobre os meus mouros do rei de 
Granada, meu tio.” Atingido pelo contraste entre aparente esquecimento de 
Maomé e da ajuda ofertada pelo Deus cristão nessas batalhas, o rei propõe 
testar seus respectivos poderes sobrenaturais em um juego de cañas. “Se 
seu Deus”, ele escreveu, “te ajudar a se sobressair neste jogo como ele fez 
em guerra, então eu e meus mouros iremos abjurar de nosso profeta 
Maomé e dos livros de nossa lei.” Este é o primeiro registro escrito de um 
elemento que será muito comum nos moros y cristianos subsequentes: o 
início de batalhas fictícias pela entrega formal de uma carta ou um discurso 
preparado por um embaixador real (Harris, 2000, p. 57, tradução nossa)

38
.  

 
Sites institucionais ou dedicados à celebração associam a manifestação ao 

medievo, não como inspiração, mas como espécie de reminiscência39, espécie de 

evidências de que a Idade Média lusitana se manteve preservada no Brasil. Tal 

noção, contudo, apresenta características que tendem a desconsiderar a agência e 

                                                
38

 No original: “The letter, which was no doubt read aloud, began by saluting “the valiant, strong and 
noble knight, don Miguel Lucas, governor of Castile.” “I have heard,” the king wrote, “of the great 
destruction and shedding of blood that you, honored knight, have inflicted on the Moors of the king of 
Granada, my uncle.” Struck by the contrast between the apparent forgetfulness of Muhammed and the 
help afforded by the Christian God in these battles, the king proposed to test their respective 
supernatural powers in a juego de cañas. “If your God”, he wrote, “helps you to come out on top in this 
game as he has in war, then I and my Moors will forswear our prophet Muhammed and the books of 
our law.” This is the first recorded instance of a feature that will become very common in subsequent 
moros y cristianos: the initiation of mock battles by the formal delivery of a letter or prepared speech 
by a royal ambassador”. 
39

 “Em um município onde o catolicismo é predominante entre os habitantes, as Cavalhadas 
consistem na recriação da batalha ocorrida entre os mouros, povos que professavam a religião 
islâmica, e cristãos, adeptos ao cristianismo, durante o período medieval.” ENTRE batalhas e rosas: 
as Cavalhadas de Taguatinga. Disponível em: <https://www.to.gov.br/secom/noticias/entre-batalhas-
e-rosas-as-cavalhadas-de-taguatinga/6csmeh0tgo28>. Acesso em: 9 jan. 2024. 
“Embora os detalhes variem de lugar para lugar, o espírito da coisa é sempre o mesmo: as cenas 
representadas revivem lutas da Idade Média, nas quais dois grupos de cavaleiros se enfrentam com 
lanças e espadas em uma Guerra Santa”. Cavalhada: tradição portuguesa em terras goianas. 
Tocantins, 15 ago.2023. Disponível em: <https://www.rioquente.com.br/blog/cavalhadas-como-
funcionam-essas-celebraes-em-gois>. Acesso em: 9 jan. 2024. 
“Incorporada ao folclore, durante séculos, a História de Carlos Magno era atração nas vozes dos 
trovadores e, somente em idos do século XIII em Portugal é que a Rainha Isabel resolveu instituí-la 
como uma festividade, aos modos de uma representação dramática, quase que como um jogo de 
xadrez afim de incentivar a instituição cristã e o repúdio aos mouros.” AS CAVALHADAS em 
Guarapuava. Casa Municipal de Guarapuava. Disponível em: 
<https://web.archive.org/web/20230525160125/https://www.portaldodivino.com/Cavalhadas/guarapua
va.htm>. Acesso em: 4 jun. 2025. 
“As exibições foram se espalhando pelo interior do estado, chegando, atualmente, a 11 cidades que 
compõem o Circuito das Cavalhadas. A manifestação nada mais é do que representações baseadas 
nas tradições de Portugal e da Espanha na Idade Média. É ambientada no século 8, na região dos 
Pireneus, entre a Espanha e a França, simbolizando o combate entre o exército cristão de Carlos 
Magno e os muçulmanos da Mauritânia, para decidir quem detinha a fé verdadeira. Remontam à 
ocupação moura na Península Ibérica.” A TRADIÇÃO, o simbolismo e a carga cultural das 
Cavalhadas são destaque da série "Nossa história", nas redes sociais da Alego. Portal da Alego, 24 
set. 2021. Disponível em: <https://portal.al.go.leg.br/noticias/120217/a-tradicao-o-simbolismo-e-a-
carga-cultural-das-cavalhadas-sao-destaque-da-serie-nossa-historia-nas-redes-sociais-da-alego>. 
Acesso em: 9 jan. 2024. 

https://www.to.gov.br/secom/noticias/entre-batalhas-e-rosas-as-cavalhadas-de-taguatinga/6csmeh0tgo28
https://www.to.gov.br/secom/noticias/entre-batalhas-e-rosas-as-cavalhadas-de-taguatinga/6csmeh0tgo28
https://www.rioquente.com.br/blog/cavalhadas-como-funcionam-essas-celebraes-em-gois
https://www.rioquente.com.br/blog/cavalhadas-como-funcionam-essas-celebraes-em-gois
https://portal.al.go.leg.br/noticias/120217/a-tradicao-o-simbolismo-e-a-carga-cultural-das-cavalhadas-sao-destaque-da-serie-nossa-historia-nas-redes-sociais-da-alego
https://portal.al.go.leg.br/noticias/120217/a-tradicao-o-simbolismo-e-a-carga-cultural-das-cavalhadas-sao-destaque-da-serie-nossa-historia-nas-redes-sociais-da-alego


48 

eventual protagonismo de componentes locais na expansão e manutenção da 

celebração. Ela pressupõe que a tradição foi preservada do esquecimento por aqui, 

mantendo-se inalterada desde a conquista. Encerrar a história, cultura e identidade 

do Brasil como parte integral da Idade Média lusitana é considerar que o 

protagonismo na história do desenvolvimento dos espaços do Império Colonial 

Lusitano é monopólio da metrópole. Ainda que não possamos situar o ponto exato 

da realização da primeira Cavalhada no país, uma distinção profunda é capaz de 

apontar que manifestações como a de Pirenópolis não são relíquias de uma cultura 

medieval na modernidade/colonialidade. Na península, festividades com o nome de 

Cavalhada não são, necessariamente, autos dramáticos similares em tudo aos 

Moros y Cristianos (Oliveira, 2021, p. 41-42). Etimologicamente, Cavalhada aponta 

para a característica principal da celebração: se trata de um jogo equestre, o que a 

aproxima da definição das Cavalhadas Setentrionais40. De acordo com José 

Gonçalves, a 

presença do cavalo na composição do vocábulo é evidente. [...] cavalhada 
vem do castelhano caballada, que não tem relação com festas. Significa 
apenas “porção de cavalos” ou “gado cavalar”, segundo o dicionário 
etimológico de Antônio Geraldo da Cunha. O dicionário de Morais Ŕ que 
retoma a empreitada do jesuíta setecentista Rafael Bluteau Ŕ registra dois 
verbetes: cavalhada e cavalhadas. A palavra no singular denota “festa de 
cavalgada”, mas assume outros sentidos figurativos como “empresa 
arriscada” ou “proeza”. O sentido de cavalhadas (no plural) é mais 
específico. Segundo o dicionário, publicado em 1813 (que enriquece o 
Vocabulário Português e Latino de Bluteau), as cavalhadas são uma 
“diversão popular, em que vários contendores, montados em cavalos ou 
jumentos, procuram com lanças ou canas, eristando-as, obter vários 
prêmios, ordinariamente frangos ou patos e outras peças, suspensas em 
argolinha” (Gonçalves, 2001, p. 952, grifos do autor). 
 

Talvez seja esse o motivo pelo qual, no século XIX, para além das primeiras 

Cavalhadas, o então arraial de Meia-Ponte também possuía, entre as manifestações 

alusivas a Pentecostes, o Batalhão de Carlos Magno, “uma Cavalhada sem cavalos” 

(Brandão, 1974, p. 67). 

Além disso, mesmo as primeiras descrições de auto/ocasião desportiva que 

se inserem no termo guarda-chuva Cavalhada, versam sobre um contexto que se 

aproxima da modernidade/colonialidade, apesar da presença de componentes 

                                                
40

 “A verdade é que não conseguimos encontrar, na bibliografia a nosso alcance, uma só Cavalhada 

Dramática verdadeira em terras de Portugal. Em cerca de vinte mouriscadas de que tivemos notícia 
certa em Portugal, nenhuma se fazia acompanhar de jogo de canas e argolinhas, e até mesmo, 
parece-nos, foram marítimas ou pedestres. [...] Ao contrário, toda documentação que possuímos 
sobre as Cavalhadas de Portugal nos diz que foram somente esportivas. As Cavalhadas atuais, 
descritas por Jaime Lopes Dias e Armando de Lucena, são Corridas de Argolinhas.” (Brandão, 1976, 
p. 9-10). 



49 

medievalescos. Tratavam-se, na península, de celebrações da vitória do modelo 

único cristão, da supremacia de um conjunto identitário e sujeição de outro. Com a 

expansão dos impérios coloniais para além da Europa, a festividade passou, como 

vimos, a ser instrumentalizada como ferramenta de catequese coletiva, e eis o 

porquê de uma celebração de modelo único ter sido acionada em diversas partes do 

continente, mas principalmente em zonas de contato (Pratt, 1999) entre 

cosmovisões e coletividades distintas. Sendo as mais antigas Cavalhadas 

dramático-desportivas idealizadas por padres jesuítas, a representação da iminente 

derrota dos não-cristãos ganha ares simultâneos de celebração (pois cavaleiros e 

público eram cristãos-velhos e cristãos-novos, nascidos e convertidos) e 

catequização, lembrete de que fora da lei do vencedor não há salvação41. 

A realização de Cavalhadas diante de indígenas aldeados e escravizados 

africanos aponta para um contexto distinto em demasia do encontrado na península. 

A necessidade de relembrar ao conquistado de sua condição como tal é um dos 

elementos que levam a expansão de um grande modelo de Cavalhadas em 

comparação ao que ocorria na península. Assim sendo, de forma dissonante às 

Cavalhadas Ibéricas, que mantém especificamente o componente equestre como 

seu denominador, as Cavalhadas americanas devem ser percebidas como parte de 

um conjunto distinto de manifestações: celebrações da Conquista do mundo colonial 

nos espaços submetidos. 

Considerar, contudo, que se trata de reminiscências é ignorar o principal 

aspecto de uma tradição: sua mutabilidade. Desde que a celebração passa a ser 

reencenada, ela é submetida a transformações. Por mais estanques que possam 

parecer, os detalhes de uma festividade são profundamente dependentes da 

agência dos principais mantenedores da celebração. Há algumas décadas, a noção 

de que a tradição é algo “natural”, que algo “novo” é sua antítese, foi substituída pela 

interpretação que leva em consideração sua mutabilidade. Em outras palavras, 

uma falha do entendimento convencional da tradição é que isso supõe uma 
falsa dicotomia entre tradição e modernidade como estados fixos e 
mutuamente exclusivos. [...] designar qualquer parte da cultura como antiga 
ou nova, tradicional ou moderna, possui duas implicações problemáticas. 
Em primeiro lugar, essa abordagem nos encoraja a ver cultura e tradição 
naturalisticamente, como entidades atreladas feitas de partes constituídas 
que são elas próprias objetos atrelados. Em segundo lugar, neste 
paradigma atomístico, nós tratamos cultura e suas constituições como 
entidades possuindo uma essência separada de nossa interpretação delas; 

                                                
41

 Frase que encerra um dos diálogos entre cristãos e mouros nas Cavalhadas de Pirenópolis 
(Oliveira, 2021). 



50 

nós tentamos especificar, por exemplo, qual traço é velho, qual é novo, e 
mostrar como caracteres se encaixam em grandes entidades que 
chamamos “uma cultura” ou “uma tradição”

42
. 

 

Considerar como natural que uma celebração seja transmitida da metrópole 

para o mundo colonial e aqui se preserve, sem modificações em sua execução ou 

narrativa, é ignorar o papel da comunidade na definição da cultura e da tradição em 

si, a agência do subalterno (Mignolo, 2005). Isto posto, para além de observarmos 

os detalhes da celebração que se assemelham à outras manifestações ao redor do 

continente, é importante considerarmos que tradições como as Cavalhadas de 

Pirenópolis são constructos sujeitos à passagem do tempo e, consequentemente, 

processos de recrudescimento e acréscimo de personagens e passagens até então 

inéditas, buscas por repetições e manutenções baseadas em uma esteira de 

retroalimentações pautadas principalmente pelo público participante da celebração. 

Nesse ínterim, as celebrações de modelo único são testemunhas da 

longevidade do mundo moderno/colonial. Aliás, é importante levarmos em conta que 

aquilo que consideramos como Mundo Moderno, ou Idade Moderna é 

exclusivamente dependente da criação do mundo colonial Ŕ e, principalmente, de 

sua extensão indefinida. A colonização das Américas foi o elemento que tornou 

possível a construção do capitalismo global, a escravidão atlântica forneceu o 

sangue que foi combustível da Revolução Industrial, assim como o genocídio dos 

povos originários antecedeu a extração de matéria-prima que levou à economia 

moderna, em um padrão que se mantém em nossos dias. É impossível dissociarmos 

a construção violenta daquilo que convencionamos chamar de continente Americano 

da observação de celebrações que, utilizando os referenciais mais diversos e 

significativos para a manutenção da celebração, comemoram a conquista do 

continente e construção de uma sociedade única. 

Isto posto, ao considerarmos esse conjunto de celebrações, devemos 

perceber que o papel do medievo (e, em específico, de sua recepção pelo contexto 

pós-medieval) está, nessas festividades, quando muito, apenas no (possível) 

                                                
42

 No original: one inadequacy of the conventional understanding of tradition is that it posits a false 
dichotomy between tradition and modernity as fixed and mutually exclusive states. [...] designating any 
part of culture as old or new, traditional or modern, has two problematic implications. First, this 
approach encourages us to see culture and tradition naturalistically, as bounded entities made up of 
constituent parts that are themselves bounded objects. Second, in this atomistic paradigm we treat 
culture and its constituent parts as entities having an essence apart from our interpretation of them; we 
attempt to specify, for example, which trait is old, which new, and to show how traits fit together in the 
larger entities that we call “a culture” and “a tradition” (Handler; Linnekin, 1984, p. 273-274). 



51 

fornecimento de referenciais narrativos. As falas, as embaixadas, parte das armas 

(mas não todas, como no caso do uso de garruchas), podem ser inspiradas no 

contexto medieval. Contudo, sua característica medievalesca impede que sejam 

consideradas medievais por si só, da mesma forma que o dito Sultão de 

Constantinopla, Turquia ou Mauritânia não deve ser interpretado como uma 

referência direta aos contemporâneos estados de maioria muçulmana. Aliás, o 

acionamento da Idade Média nessas celebrações é muito similar àquilo que Edward 

Said chamou de orientalismo (2007). A Idade Média é um repositório, as 

personagens estão representando a construção de um mundo ideal, onde todos são 

cristãos, usando essas personagens como receptáculos tais aspirações. 

Ademais, a própria participação do público em tais festividades gradualmente 

modificou-se. Se, há alguns séculos, a presença de uma audiência do restante da 

comunidade local, com o protagonismo de membros da elite, se dava pelo caráter 

catequético (mas não só), cabe interrogarmo-nos se o mesmo ocorre ainda no 

século XXI, ou se o caráter social da festividade, que já era ressaltado em fontes 

iniciais de celebrações como as Cavalhadas americanas, assumiu o protagonismo 

entre aqueles itens que justificam o afã de uma comunidade em representar a vitória 

da “lei do vencedor”. 

Outros componentes poderiam perfilar entre as justificativas para a 

manutenção dessas celebrações. Desde meados do século XX, noções como 

patrimônio cultural, bens culturais e a salvaguarda de tais elementos (que gravitaram 

do material ao imaterial) passaram a abarcar festividades que eram consideradas, 

inicialmente, como idiossincráticas ou demasiado populares. A ascensão da 

construção da “nação brasileira”, por exemplo, levou à procura pelo registro de 

festividades cunhadas com o termo popular, ainda que os empenhos de grupos 

como o Movimento Folclórico Brasileiro tenham soado como demasiado 

missionaristas (Alves, 2013). Se a preocupação, no século XX, era registrar para 

evitar o esquecimento, a ascensão de práticas do Instituto de Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (IPHAN), principalmente no que diz respeito às políticas de 

tombamento, levaram a outras justificativas para a preservação. Em última análise, o 

próprio protagonismo do setor privado, via turismo, via atendimento de demandas 

das próprias festividades (artesanato, produção de bens de consumo, etc.), também 

deve ser considerado, pois compõem igualmente etapas das comunidades ligadas 

às celebrações. 



52 

Em suma, tendo abordado as manifestações que, em maior ou menor escala, 

baseiam-se no Legendário Carolíngio e nas celebrações da construção do mundo 

colonial ibérico diante de comunidades que viriam a adquirir agência nessas 

tradições, é ideal reduzir nosso escopo de análise especificamente para as 

Cavalhadas Americanas. Já disse, em outro ponto, que podemos identificar dois (ou 

três) grandes modelos de Cavalhadas. É importante, então, esmiuçá-los na próxima 

cena, para que possamos comparar suas principais características antes de nos 

debruçarmos sobre a cidade aos pés dos Pireneus do Goiás. 

  



53 

Cena 1.2 – Cavalhadas dos Brasis (séc. XVI-XXI) 

Aqui, começo com um breve aparte sobre o porquê do título desta cena estar 

no plural. O local de onde se fala é fundamental para o desenvolvimento de qualquer 

análise. Haja vista a necessária distância entre pesquisador e objeto, há de ser 

mencionado que o processo historiográfico não se faz no vácuo (Certeau, 1982). 

Diante do fato de que é impossível produzir uma peça historiográfica de forma 

completamente objetiva, apartado de qualquer subjetividade, meu posicionamento Ŕ 

em virtude do viés decolonial deste empenho investigativo Ŕ está no fato de sentir 

certo incômodo com relação a algumas concepções sobre a cultura brasileira43, a 

começar por sua singularização. Quando falo, procuro a pluralizar, compreendendo 

as diferenças profundas que existem nos vários eixos a atravessarem as sociedades 

que resultam do empreendimento colonial. Posta no singular, a cultura brasileira não 

existe. Colocá-la no singular pressupõe uma simplificação de vários matizes em 

nome de uma suposta uniformidade, algo que a distinguiria das outras culturas ditas 

nacionais. Não sou tributário intelectual desses constructos, dessas comunidades 

imaginadas (Anderson, 2006). As culturas brasileiras44, elas sim, existem. São 

nítidas, pulsantes. Sem qualquer ufanismo, olhar para as formas de expressão e 

saberes catalogados pelo IPHAN45, por exemplo, é debruçar-se sobre uma das 

várias bricolagens compostas neste lado do Oceano Atlântico. Há riqueza nessas 

abstrações e, ao pluralizar sua definição, intento não deixar os mínimos detalhes de 

fora; interpreto-as ao lado das demais culturas latino-americanas, ainda que a 

América Latina também se trate de uma construção limitada e limitante (Mignolo, 

2007). Insiro-as no conjunto de manifestações do dito mundo Ocidentalizado (e não 

Ocidental), percebendo que não vivemos no Ocidente, mas fazemos parte de um 

grande terceiro excluído, um outro construído pelo violento empreendimento colonial. 

                                                
43

 Entendo a cultura dentro do sentido sintetizado por Roy Wagner (2010, p. 27) ou, ainda, que “a 

cultura é o conjunto dos comportamentos motores e mentais nascido do encontro do homem com a 
natureza e com o seu semelhante” (Fanon, 2021, p. 7). 
44

 Sempre no plural, conforme, sumarizado por Michael de Certeau (1995), para a cultura plural no 

geral, e Alfredo Bosi (1992, p. 308), para as culturas brasileiras em específico. 
45

 Dentre o amplo material disponível ao acesso no endereço eletrônico do IPHAN, saliento os 
dezenove dossiês sobre manifestações culturais que passaram a ser consideradas como Patrimônio 
Cultural do país. Disponível em: <http://portal.iphan.gov.br/publicacoes/lista?categoria=22&busca=>. 
Acesso em 5 fev. 2024. 
Outro elemento a se fazer destaque se trata do Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC), 
de suma importância para a identificação de detalhes no que diz respeito a abrangência e 
especificidades de manifestações diversas. Disponível em: 
<http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/421>. Acesso em 5 fev. 2024. 

http://portal.iphan.gov.br/publicacoes/lista?categoria=22&busca=
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/421


54 

A homogeneização, contudo, faz com que se creia que não existem diferenças nas 

experiências culturais das elites e dos subalternos, nas práticas dos imigrantes e dos 

povos originários, nos saberes de descendentes de escravizados oriundos das 

Áfricas, nas manifestações dos vários grupos religiosos, dentro e fora da 

cosmogonia abraâmica, nos experimentos que levaram à amálgamas entre o 

importado e o autóctone, os elementos recentes e milenares dos vários povos que 

foram anexados pela violência colonial. A homogeneização apaga a possibilidade de 

vislumbrarmos a fluidez das definições do espaço que alargou-se de um lado a outro 

do Atlântico. Impede a compreensão do "continente-Brasil" como uma sucessão, 

expansão e justaposição de zonas de contato, e arrasta para o passado uma 

longevidade que define 1500 como o nascimento da nação-Brasil. 

Após perscrutar narrativa e tradições análogas, questiono: como estabelecer 

um panorama das Cavalhadas dos Brasis?  

O ponto de partida para esta análise está na distinção entre os modelos de 

Cavalhadas. Théo Brandão (1976), ao discorrer sobre as Cavalhadas Alagoanas, 

aponta para dois conjuntos principais:  

1) Cavalhadas Esportivas: predominante no Brasil Setentrional, tratam-se de 

festividades que possuem, como etapa principal, torneios de habilidade 

equestre, dos quais a Corrida de Argolinhas é descrita de forma recorrente 

desde o século XVI;  

2) Cavalhadas Dramáticas ou Cavalhadas de Mouros e Cristãos: 

predominante no Brasil Central e Meridional, são manifestações que 

combinam a etapa esportiva com escaramuças simuladas entre cristãos e 

mouros. 

Câmara Cascudo, escrevendo pouco tempo depois, avança algumas etapas, 

nos verbetes do emblemático Dicionário do Folclore Brasileiro, cuja primeira edição é 

de 1954. Três deles são importantes para compreendermos as distinções entre as 

manifestações: Argolinhas (2011, p. 103-104), Cavalhadas (2011, p. 259) e Cristãos-

e-mouros (2011, p. 320-322). O primeiro verbete possui detalhes que também foram 

citados posteriormente por outros folcloristas (Brandão, 1976, p. 4; Brandão, 1974, p. 

38; Pereira, 1983, p. 17) como sendo os primeiros registros de Cavalhadas, seja na 

península, mas principalmente no Brasil46. Os três autores apontam para a 

                                                
46

 A de se fazer nota, contudo, a uma passagem que antecede Cardim em duas décadas, e que é 
citada por Théo Brandão (1976, p. 4) e Carlos Brandão (1974, p. 38-39), apesar de sua ausência na 



55 

celebração que teria sido registrada em 1584, em Pernambuco, pelo Padre Fernão 

Cardim. O registro do clérigo sobre a região insere a corrida de Argolinhas em uma 

das atividades que compunham uma celebração de casamento, nos três meses que 

esteve naquela porção da colônia, antes de seguir viagem para a Bahia, em meados 

de outubro do referido ano. Desde esse registro, é possível identificar que tal 

festividade é, antes de tudo, uma ocasião de sociabilidade para a elite colonial. 

A gente da terra é honrada: ha homens muito grossos de 40, 50, e 80 mil 
cruzados de seu: alguns devem muito pelas grandes perdas que têm com 
escravaria de Guiné, que lhe morrem muito, e pelas demasias e gastos 
grandes que têm em seu tratamento. Vestem-se, e as mulheres e filhos de 
toda sorte de veludos, damascos e outras sedas, e nisto têm grandes 
excessos. As moças são muito senhoras, e não muito devotas, nem 
frequentam as missas, pregações, confissões, etc.: os homens são tão 
briosos que compram ginetes de 200 e 300 cruzados, e alguns têm tres, 
quatro cavallos de preço. São mui dados a festas. Casando uma moça 
honrada com um viannez

47
, que são os principaes da terra, os parentes e 

amigos se vestiram uns de veludo carmesim, outros de verde, e outros de 
damasco e outras sedas de várias côres e os guiões e sellas dos cavallos 
eram das mesmas sedas de que iam vestidos. Aquelle dia correram touros, 
jogaram cannas, pato, argolinha, e vieram dar vista ao collegio para os ver 
o padre visitador; e por esta festa se pôde julgar o que farão nas mais, que 
são communs e ordinarias (Cardim, 1925, p. 334-335, grifos nossos). 

 

Em outra passagem do Tratados da Terra e Gente do Brasil (1925) [1583-

1590], o mesmo clérigo aponta, no item XXV (Dos animaes, arvores, ervas que 

vieram de Portugal e se dão no Brasil), vemos outra passagem dedicada às 

Argolinhas, em tópico dedicado aos cavalos. 

Nesta provincia se dá bem a criação dos cavallos e ha já muita abundancia 
delles, e formosos ginetes de grande preço que valem duzentos e trezentos 
cruzados e mais, e já ha correr de patos, de argolinhas, canas, e outros 
torneos, e escaramuças, e daqui começão prover Angola de cavallos, de 
que lá tem (Cardim, 1925, p. 105, grifos nossos). 

 

Esta passagem revela uma série de situações sobre a América do princípio 

do empreendimento colonial, no que diz respeito às suas tradições. Assim como, no 

trecho anterior, o registro dos jogos equestres do casamento de 1584 indica que já 

se tratava de práticas comuns da colônia, a citação de escaramuças (única na obra 

                                                                                                                                                   
obra de Niomar Pereira e no Dicionário do Folclore Brasileiro. Em carta para o Padre Provincial de 
Portugal da Bahia, o jesuíta Antônio Blasquez refere-se ao Jubileu do Espírito Santo ocorrido em 30 
de maio de 1564, no povoado de São Paulo (da Bahia), onde os cristãos (convertidos e brancos; 
referidos como indios e brasilicos ou ainda, brancos e gentios) celebraram também correndo 
argolinhas: “Alguns senhores, para regosijarem mais a festa, depois de comer correram a argolinha 
na aldêa e os Indios tambem fizeram os seus bailados e danças, todos e cada um á sua maneira, 
alegrando-se no Senhor. A elle seja por tudo gloria e louvor sempiterno” (1931, p. 411-412).  
47

 Sobre os viannezes, que, ao que tudo indica, como o próprio clérigo, são oriundos de Vianna de 
Alvito, Arcebispado de Evora (1925, p. 13) diz ainda Cardim que “são senhores de Pernambuco, e 
quando se faz algum arruido contra algum viannez dizem em lugar de: ai que d’elrei, ai que de 
Vianna, etc” (1925, p. 335). 



56 

de Cardim) nos coloca no mesmo ponto que alcançou Théo Brandão: não há 

descrição de que tenham sido lutas simuladas entre mouros e cristãos (1976, p. 3-4). 

Aliás, a distinção entre escaramuças e justas se dá não na simulação, mas na 

quantidade de componentes: as primeiras são coletivas e as últimas individuais 

(Gonçalves, 2001, p. 956-957). Sem citar fontes lusitanas, Câmara Cascudo define 

as Argolinhas como  

[a]ntiquíssima justa em Portugal, muito citada desde o séc. XV. Pendendo 
de um arco ou poste enfeitado, uma argolinha deve ser tirada pela ponta de 
lança do cavaleiro, em desfilada. A argolinha enfiada na lança era oferecida 
a uma autoridade ou às moças e senhoras, havendo prêmios. Desde o 
século XVI que se corre argolinha no Brasil [...] e vez por outra reaparece, 
em qualquer ponto do território, pois em todo ele se conheceu e usou (2011, 
p. 103, grifos nossos). 

 

Avanço alguns séculos depois de Cardim para breve digressão a fim de 

verificar se, nas Cavalhadas Esportivas (na acepção de Théo Brandão), haveria 

distinção entre os cavaleiros. Na capital do recém-estabelecido Reino do Brasil, Jean 

Baptiste Debret48 registra a indumentária utilizada por cavaleiros de Cavalhadas 

conduzidas, conforme assevera Théo Brandão, na ocasião do casamento de Maria 

Teresa, em 1810, e aclamação de João VI, em 1818 (1976, p. 5). Ricamente 

ornamentadas, as montarias dos dois cavaleiros encontram-se opostas, sob o título 

Cavalhadas (Tournois) (Figuras 1 e 2). É possível identificar, para além das 

diferenças no sentido para o qual os cavaleiros seguem na figura, alguns pontos que 

poderiam sinalizar diferenças sociais entre os cavaleiros (ou as personagens 

selecionadas).  

O cavaleiro que corre para a esquerda, localizado no quadro inferior 

esquerdo, divide a imagem com um pajem (que possui a tez mais escura que o 

cavaleiro), a pé, disposto ao lado de uma estrutura de madeira. No topo da estrutura, 

um arranjo de cordas estabelece uma espécie arco, com um nó no centro e um 

objeto em suspenso. O nó que mantém o objeto no ar é similar a um alvo. Duas 

armas são distinguíveis com o cavaleiro: um tipo de espada, que permanece 

embainhada, e uma lança sem ponta visível. Sua vestimenta lembra, em vários 

aspectos, conjuntos utilizados no século XVIII, inclusive entre contingentes lusitanos 

e brasílicos. O cavaleiro tem os cabelos brancos (possivelmente uma peruca) e usa 

uma espécie de bicorne negro, similar ao prussiano. 

                                                
48

 Litografia atribuída a Thierry Frères, em obra editada por Firmin Didot Frères (1839). Disponível 
em: <https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois>. Acesso em: 5 fev. 
2024. 

https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois


57 

Figura 1 Ŕ Cavaleiro cerúleo, “à francesa” 

 
 

Fonte: Cavalhadas (Tournois). Disponível em: 
<https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois>. Acesso em: 5 fev. 2024. 

 

O cavaleiro que corre para a direita, do quadro inferior direito, é acompanhado 

por outras três figuras, pajens adultos, com diferenças em vestimentas, e um par 

porta dois tipos de lanças, uma desprovida de adereços e outra com fitas e uma 

ponta visível. Para além de cores distintas, que segue o que foi apontado por José 

Gonçalves (2001, p. 953) sobre Cavalhadas que ocorreram na mesma cidade do Rio 

de Janeiro, mas em 1762, sua montaria possui também ornamentos no quarto 

traseiro, a diferença do outro cavalo, que somente possui ornamentos no peitoral e 

sobre a crina. Contudo, o segundo cavaleiro possui algumas distinções em sua 

vestimenta. Debret o representou apenas brandindo a lança com a destra, como seu 

correspondente (lança igualmente ornamentada, com fitas pendendo alguns palmos 

da ponta). Não possui cabelos brancos ou longos, e a roupa, verde e encarnada, em 

si parece mais leve. Veste uma espécie de cachecol ou tecido que acompanha o 

pescoço, vermelha e amarela como as cores dos adereços da cauda de sua 

montaria e da crina e cauda do cavalo do cavaleiro “à francesa”. Seu chapéu 

também é um bicorne, mas é mais longo e baixo que o do outro cavaleiro, possuindo 

visíveis plumas ao centro. As distinções entre as duas representações poderiam ir 

de acordo com o que Emmanuel Pohl comentaria sobre as Cavalhadas de Santa 

Cruz, na província do Goyaz49, ao descrever “um combate entre mouros e 

                                                
49

 Opto pela grafia Goyaz quando tratando do período colonial e imperial, à Goiás, que utilizo ao me 
referir ao estado da República Federativa do Brasil. 

https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois


58 

portugueses”, com cavaleiros trajando roupas de militares lusitanos (Pohl, 1951, p. 

240 apud Brandão, 1974, p. 60), ou ainda, sobre uma das partes estar vestida “à 

“francesa”, “espanhola” ou “mourisca”” (Gonçalves, 2001, p. 953). 

Figura 2 Ŕ Cavaleiro verde, “à mourisca” 

 
 

Fonte: Cavalhadas (Tournois). Disponível em: 
<https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois>. Acesso em: 5 fev. 2024. 

 

Em ambos os casos, ao compararmos com indumentárias militares utilizadas 

no contexto do Brasil (como parte do Império Lusitano) entre fins do século XVIII e 

começo do século XIX (Barroso; Rodrigues, 1922), vemos que os cavaleiros eram 

antes militares do que necessariamente representações de mouros e cristãos, e 

ainda mais remoto é perceber nas ilustrações de Debret uma evocação aos 

aspectos “medievalescos”, hoje tão marcantes em boa parte das Cavalhadas dos 

Brasis, sobretudo nas do Brasil Central. Dado que não dispomos de transcrições de 

qualquer “programa” daquelas Cavalhadas do Rio de Janeiro, não é possível inferir 

como denominavam-se os cavaleiros de ambas as hostes, nem se buscavam imitar 

pares de França combatendo muçulmanos. 

É possível assegurarmos, então, que tanto as Argolinhas quanto a 

performance (que pode ser incluída no termo escaramuça) se mantiveram parte 

integral do jogo equestre conhecido como Cavalhada. O componente dramático, 

contudo, não se sobrepôs às outras camadas do mesmo item, ainda que fosse 

somente determinante dos nomes das personagens ou da indumentária. Entretanto, 

https://www.brasilianaiconografica.art.br/obras/17477/cavalhadas-tournois


59 

não iria ao ponto de colocar como sinônimos Argolinhas e Cavalhadas, nem 

consideraria como uma tradição distinta das Cavalhadas a etapa dramática. São as 

Cavalhadas Americanas que possuem etapas desportivas e dramáticas, e não as 

Argolinhas e Cristãos-e-Mouros que podem ser jogos equestres50. O jogo equestre 

(com ou sem dramatização, com ou sem argolinhas) é a etapa inicial, antecedendo, 

inclusive, a motivação religiosa para sua condução51. Conforme José Artur 

Gonçalves, a partir do século XVI, na América lusitana 

[a]s cavalhadas em festas constantes em quase todos os programas 
festivos, mas não eram rigidamente fixas no calendário. Celebradas na 
colônia em ocasiões especiais, ora estavam ligadas à Igreja (Pentecostes), 
ora vinculadas ao Estado (aclamações de reis, casamentos e nascimentos 
de príncipes e princesas). O número de dias para sua execução Ŕ 
geralmente três Ŕ era determinado pelos senados e câmaras (Gonçalves, 
2001, p. 952-953, grifos nossos). 

 

A tentativa do Estado (ou, melhor dizendo, do meio secular), nas Cavalhadas 

de Pirenópolis, de colher frutos da celebração Ŕ que, inclusive, não pode ser descrita 

como uma ocasião exclusivamente dominada pela Igreja Ŕ será abordada no 

segundo ato. É interessante, contudo, perceber que, desde o contexto colonial, as 

Cavalhadas Americanas eram percebidas como ocasião de demonstração de 

habilidades equestres e, principalmente, sociabilidade. 

É interessante ressaltar o levantamento de fontes diversas que Théo Brandão 

realiza a fim de demonstrar que, enquanto as Cavalhadas Setentrionais são mais 

longevas, as Cavalhadas Meridionais apresentam, pela similaridade com outras 

manifestações, sinais de terem se desenvolvido posteriormente. Partindo desse 

ponto, Carlos Rodrigues Brandão (1974), considera que a distinção entre modelos 

evidencia a existência de algumas hipóteses para a gênese das Cavalhadas do 

                                                
50

 O verbete de Câmara Cascudo parece ir nesse sentido, em sua definição de Cristãos-e-Mouros: 
“Luta simulada entre Cristãos e Mouros, representada por ocasião de festas religiosas ou 
acontecimento social de relevo. No Brasil eram vistas a cavalo as duas alas inimigas, como Saint-
Hilaire assistiu em Minas Gerais, ou de pé, armados os castelos à beira-mar, como Henry Koster 
presenciou na ilha de Itamaracá. Não conheço registro brasileiro anterior ao século XVIII. Em 
Portugal, há menção desde o séc. XV, com incontáveis variantes, aparecendo as figuras de Carlos 
Magno, Oliveiros, Ferrabrás, o Almirante Balão, a princesa moura Floripes, etc. Mouriscada em 
Portugal. A velha mourisca portuguesa, como Bluteau registrou, não a tivemos no Brasil.” (2011, p. 
320, grifos do autor) 
51

 Niomar Pereira considera, ainda, uma hipótese radicalmente oposta às elencadas anteriormente, a 
de que a “forma original é a completa, a cavalhada de mouros e cristãos [isto é, as Cavalhadas 
Centrais, como veremos adiante], com acompanhamento dos mascarados, como era na Espanha, 
desde o século XV. O que pode ter ocorrido é que o senso de disputa que empolga o jogo de 
argolinhas e demais torneios, haja ocasionado sua apresentação independente. A autonomia da 
cavalhada de cortejo se explica pela função religiosa de acompanhamento de procissões, ligada que 
está à festa do Divino, de aculturação portuguesa, e no caso específico à de São João, em 
Rosmaninhal, na Beira Baixa” (1983, p. 200). 



60 

Brasil Central, tomando por empréstimo os conceitos de Lévi-Strauss: a situação-

jogo, tônica das Cavalhadas Esportivas, que teria sido a versão “original” das 

Cavalhadas Americanas e, com o tempo, a existência da situação-rito levou a 

mescla de algumas Cavalhadas, dando origem às Cavalhadas Dramáticas; a 

situação-rito e a situação-jogo existiriam em paralelo, desde as primeiras 

Cavalhadas Americanas mas o jogo tendeu a extinguir o rito ou vice-versa, 

resultando na distinção regional entre as Cavalhadas Esportivas e Dramáticas; por 

fim, as duas situações teriam se originado e se mantido de forma distinta, o que se 

verifica na condução  das Cavalhadas e da Chegança no Nordeste (Brandão, 1974, 

p. 40-41).  

Considerando a presença de ambas as situações, Carlos Brandão aponta 

que, no Brasil Central, não há informações suficientes para escolher entre tais 

hipóteses. De fato, se retomarmos as páginas anteriores, a existência das festas de 

Moros y Cristianos ao redor da América hispânica, aliada a proximidade que a 

emergência das Cavalhadas Meridionais possuem de impressões em português da 

História de Carlos Magno e dos Doze Pares de França, bem como a colonização 

tardia de tais espaços apontaria para a hipótese de que as primeiras Cavalhadas 

Americanas seriam bastante similares às Setentrionais. A partir de qual eixo a 

celebração teria seguido até chegar ao Arraial de Meia Ponte? Théo Brandão (1976) 

e Carlos Brandão (1974) não chegam a uma conclusão específica quanto a 

problemática das origens das distinções ou, melhor dizendo, especificações das 

Cavalhadas Americanas. O primeiro, por exemplo, aponta que “folcloristas do Sul” 

(sem citar de quais estados) discordariam da posição de que as Cavalhadas 

Dramáticas seriam fruto de “sincretismo” entre as Cavalhadas Esportivas, que ele 

aponta como originais, e outras festividades análogas Ŕ posição que defenderiam 

“os folcloristas do Norte” (Brandão, 1976, p. 4).  

Presumirmos um terceiro tipo de Cavalhadas, Cavalhadas Mistas ou Centrais, 

que equilibram situação-jogo e situação-rito, parece uma alternativa a recair em 

certo determinismo, certa dicotomia Norte-Sul, e postular que as Cavalhadas 

“originais” são as setentrionais e as modificações vieram exclusivamente da 

influência dos Moros y Cristianos, sem levarmos em conta que, mesmo nas Alagoas, 

o Legendário Carolíngio também tem suas representações. Entretanto, há de se 

ressaltar que a distinção que opto, a partir da dicotomia de Théo Brandão 

(Esportivas e Dramáticas) e da posição de Carlos Brandão, é um ponto que se 



61 

apresenta ao largo de outra tentativa de diferenciação dos tipos da manifestação nos 

Brasis. Niomar Pereira (1983) também considera a existência de três variantes de 

Cavalhadas: a cavalhada de mouros e cristãos, a cavalhada de argolinhas e a 

cavalhada de cortejo. 

A primeira, completa, desenvolve-se em várias partes: um cortejo ou desfile; 
evoluções representando lutas de cristãos e mouros; jogos e torneios. A 
segunda modalidade inclui o cortejo ou desfile e os jogos de argolinhas 
com disputa de prêmios. Na forma de um cortejo, a terceira variante é um 
desfile que acompanha procissões ou festeiros; pode fazer algumas 
evoluções e até improvisar um jogo de argolinhas. Seu caráter é mais 
religioso (Pereira, 1983, p. 199-200, grifos nossos). 
 

Como exemplos, a pesquisadora cita, respectivamente, as celebrações de 

Pirenópolis, Alagoas e Passos (MG) a fim de ilustrar tais distinções, assim como faz 

referência a especificidade presente nas Cavalhadas de Mazagão52, a mais 

setentrional das Cavalhadas que aponta em seu trabalho53. Nesse sentido, opto pela 

distinção geográfica (Setentrional, Central e Meridional), à apresentada por Pereira, 

pela existência das Argolinhas em Cavalhadas da variante Mouros e Cristãos, bem 

como referências a questão dramática nas cavalhadas de cortejo54 e também de 

argolinhas. 

Pois é também Théo Brandão quem informa que, nas Cavalhadas Alagoanas, 

apesar da ausência da etapa dramática, os cavaleiros são nomeados conforme o 

Legendário Carolíngio, ainda que aponte, como justificativa para tal, a histórica 

condução de Cavalhadas pelo monarca medieval: 

Também é tradição oral entre nós que a Cavalhada vem de Carlos Magno e 
rememora os torneios que os Doze Pares de França realizavam nos 
momentos de ócio, entre as lutas que empreendiam. Não era, portanto, uma 
luta entre cristãos e sarracenos. E tanto é assim que entre nós [nas 

                                                
52

 Outrora Nova Mazagão, cidade amapaense homônima à praça forte lusitana que retornou ao 

Marrocos em 1769, atual Al-Jadida. 
53

 “A cavalhada de Mazagão inclui-se no contexto de mouros e cristãos, com particularidades locais: 
inserção na festa de São Tiago; o vominê; morte e ressurreição do Atalaia” (Pereira, 1984, p. 200). 
54

 Nesse sentido, a Cavalhada de Passos-MG, realizada pela primeira vez em 1835, que é o tipo que 
a autora cita como distinto das demais (Cavalhada de Cortejo), apesar das especificidades, pode ser 
considerada igualmente como uma Cavalhada Central ou mesmo Meridional (dada a ausência do 
componente lúdico). Adriana Dias (2008) a considera como uma das únicas duas Cavalhadas 
Moriscanas do país, ao lado das Cavalhadas de Pirenópolis. Celebração natalina, a “festa conta com 
a participação de cavaleiros que se vestem com uniformes específicos e portam suas patentes 
militares. Esses cavaleiros seguem um trajeto realizando visitas aos reis e capitães. São 
homenageados pelas embaixadas dos Ternos de Congo e Moçambique e também pelas Cortes do 
Reinado. Simulam a batalha dos Mouros contra os cristãos. Fazem o levantamento das 
bandeiras. Formam duas filas, correm, cruzando-se: mouros e cristãos. A vitória é dos cristãos e os 
mouros, vencidos, são convertidos e batizados. Em seguida procede a bênção de Natal e a 
confraternização dos cavaleiros. Os sinos da igreja tocam anunciando a vitória dos cristãos, enquanto 
são levantados os mastros com as bandeiras de São Benedito, Santa Efigênia, Santo Antônio de 
Catijeró e Menino Jesus” (Dias, 2008, p. 35, grifos nossos). 



62 

Alagoas] correm apenas doze cavaleiros divididos em duas alas de seis 
cavaleiros chefiados respectivamente por Roldão e Oliveiros. Os restantes 
cavaleiros têm os nomes dos demais pares de França, segundo a versão 
portuguesa da História de Carlos Magno: Ricardo da Normandia, Gui de 
Borgonha, Guarim de Lorena, Lamberto de Bruxelas, Urgel de Danoá, 
Bosim de Gênova, Hoel de Nantes, Duque de Regnier, Trietri de Dardânia e 
Duque de Nené (1976, p. 14). 

 

Percebe-se, então, a influência de certo elemento dramático, ainda que seja 

para nomear os cavaleiros em Cavalhadas como as alagoanas55. Em que pese o 

impacto do Legendário Carolíngio e da recepção do medievo na concepção da 

crença de que os cavaleiros alagoanos estariam realizando o mesmo esporte 

simulado que seus pares medievais, é importante considerarmos a antiguidade dos 

esportes equestres56 Ŕ e que não foram “inventados” pelos francos medievais Ŕ, 

assim como compreender o papel da associação entre os cavaleiros do passado e 

os do presente. A identificação com os Pares, recorrente principalmente nas 

Cavalhadas Meridionais, possui o empenho de demonstrar uma conexão 

multissecular, assim como um distanciamento performático entre o presente e o que 

imaginam como o passado dito medieval. É assim que, por exemplo, parece 

transparecer que, não somente o público percebe, no medievo performático, uma 

espécie de “aura medieval” na celebração colonial, como seus participantes mais 

importantes, os cavaleiros, buscam representar a refrega entre mouros e cristãos de 

forma fidedigna, seja através da indumentária, seja pela rememoração da narrativa 

das Cavalhadas. 

Nesse sentido, as características dos cavaleiros são, possivelmente, o único 

ponto em comum entre todas as três formas de correr as Cavalhadas Americanas, 

                                                
55

 Luís da Câmara Cascudo chega, inclusive, a registrar que, em Bebedouro (AL), nas Cavalhadas 
que assistiu em 1952, Roldão é o nome do líder (chamado de maquinador) da facção vermelha e 
Oliveiros a da cerúlea (2011, p. 259). Mas, nas Cavalhadas Setentrionais, são todos cristãos. A 
adoção de cores vermelhas e azuis poderia indicar, então, influência da dicotomia predominante nas 
Cavalhadas Meridionais e das Centrais? 
56

 Isolado o elemento do ludo equestre, por que as Cavalhadas são apontadas como tendo origem 
medieval e não romana? Uma comparação entre a hippika gymnasia e os torneios equestres que 
ganharam o nome de Cavalhadas parece uma alternativa a verificar em todo e qualquer 
enfrentamento entre cavaleiros uma justa medieval. Registrada pelo governador da Capadócia 
Flavius Arrianus em 136 EC, as exposições de habilidades e coragem de cavaleiros da aristocracia 
montada é apontada como tendo influência céltica (seja através das Gálias ou da Hispania). “As 
apresentações equestres [...] eram, pela parte mais importante, exercícios de pontaria, realizados 
com lanças de ponta cega como reais. Cavaleiros envolvidos na performance formavam duas equipes 
que deveriam realizar manobras complexas, algumas das quais nomeadas a partir de palavras 
célticas como os petrinos ou o toloutegon, para não mencionar a “carga cantábrica”, obviamente 
emprestadas da tribo ibérica dos Cantabri” (Petitjean, 2020, p. 51-52, tradução nossa). 



63 

da Colônia à República. Tratam-se, como vimos desde Cardim57, dos potentados da 

região, capazes de dispor de recursos financeiros e de tempo para dedicarem-se 

completamente ao efêmero posto. Retomo José Gonçalves, a fim de ilustrar um dos 

principais aspectos que se mantém na definição de um “bom cavaleiro”: ser parte da 

elite colonial. 

Os contentores eram escolhidos entre os mais “destros” cavaleiros da 
sociedade colonial, gente da elite: militares, chefes e senhores de 
engenho. O próprio governador da capitania de Minas Gerais, Luís da 
Cunha Meneses se encarregou, para as festas de 1786, de convidar “os 
milhores [sic] cavaleiros desta capitania”. No Rio de Janeiro, em 1641, o 
Governador Salvador Corrêa de Sá tomou parte dos festejos. Conta a 
Epanáfora Festiva, que para a celebração do nascimento do Príncipe de 
Beira, em 1762, no Rio de Janeiro, “os cavaleiros que entravão se elegerão 
não menos pelo lustre das pessoas, que pela forma do exercício” 
(2001, p.953, grifos nossos). 

 

Avançando alguns séculos das Cavalhadas ao Príncipe da Beira, Carlos 

Brandão nos aponta que 

[t]ambém em Pirenópolis foi-me indicado, e pude ver, que todos os 
Cavaleiros são fazendeiros, comerciantes da cidade, ou filhos de uns ou de 
outros. Diz-se em Pirenópolis que qualquer pessoa pode pretender ser 
Cavaleiro, mas apenas os mais ricos conseguem-no na prática. Cada 
cavaleiro, além de precisar possuir um ótimo cavalo, entre arreatas, armas e 
fantasias, gasta pelo menos uma quantia próxima [a] Cr$ 2.000,00. [...] A 
participação nas Cavalhadas exige ensaios que ocupam manhãs e tardes 
de um período que pode chegar a mais de um mes. Somente pessoas cuja 
produção não depende da presença exclusiva de seu trabalho direto 
podem, como os cavaleiros “do passado” que os de Pirenópolis 
imitam, dedicar um tempo tão extenso aos ensaios de um ritual que não 
produz bens a não ser os da expressão e prestígio que o ritual traduz e 
atribui (Brandão, 1974, p. 148, grifos nossos). 

 

A questão de predicados ligados ao jeito de lidar com a montaria anda, em 

Pirenópolis, em paralelo com as posses necessárias para o “cargo”. Há ainda, como 

me revelaram contadoras e contadores, um custo para ser membro daquilo que foi 

descrito como uma Associação de cavaleiros. Correr as Cavalhadas na cidade 

goiana exige uma série de critérios percebidos pelos demais cavaleiros, que 

envolvem a habilidade de lidar com a montaria, a destreza em executar as 

coreografias em campo e, sobretudo, a capacidade de colaborar com o restante do 

grupo; as posses são descritas então como secundárias, não bastando apenas ser 

um potentado para ser cavaleiro. É também nesse sentido que Maia, Lôbo e Curado 

(2022, p. 108-109) argumentam que a posição adotada por Brandão (1974) Ŕ ao 

dizer que os cavaleiros são da elite Ŕ não corresponde ao que Pereira (1983) e Silva 

                                                
57

 E, porque não dizer, desde Blasquez (1931), se considerarmos, na expressão “alguns senhores” 
referência aos senhores de posses da Bahia de 1564. 



64 

(2000) haveriam identificado: os cavaleiros pirenopolinos são de faixas de renda 

distintas, o que inclui tanto elite quanto classes menos abastadas da comunidade. 

Destarte, a definição da Cavalaria das Cavalhadas, em Pirenópolis, é menos 

estamental que a apresentada por Marina Marconi, ao discorrer sobre as 

Cavalhadas de Franca, em 1968. Também associada à Festa do Divino, trata-se de 

uma celebração dramática por excelência, e possui igualmente a definição dos 

cavaleiros como potentados da região. 

As Cavalhadas são corridas geralmente por fazendeiros, seus familiares ou 
pessoas a êles ligadas por parentesco, relações de amizade ou de trabalho. 
Naturalmente, isso decorre do fato de ser um folguedo relativamente 
dispendioso, inacessível às classes menos aquinhoadas. [...] Todos os 
elementos são crentes, católicos, em geral, pessoas de posses. Não se 
encontra entre os corredores nenhum homem de côr (mulato ou prêto) 
(1968, p. 43, grifos nossos). 

 

Assim, é possível perceber que a festividade mantém, desde o período 

colonial, certa distinção entre elites e subalternos como sua essência Ŕ e também 

como espaço para subversão, um de seus aspectos principais. O restante da 

sociedade ocupa ou papéis demasiado passivos dentro do Campo (como no caso 

dos pajens), ou as etapas em paralelo (ou seja, o público). Ainda que as Cavalhadas 

Guaraníticas pareçam representar, a princípio, uma subversão a tal ordem (pois 

Pereira não deixa claro quem eram os cavaleiros guarani), percebemos ao menos o 

protagonismo da Igreja na promoção de ampla maioria das Cavalhadas Americanas 

coloniais. Além da demonstração da opulência da elite colonial para si e para o 

restante da comunidade, as Cavalhadas podem ser interpretadas “como um 

instrumento pedagógico de conversão dos “índios” [...]” (Schipanski, 2009, p. 109). 

Eis a justificativa, por exemplo, para a permanente associação da realização da 

celebração com datas do calendário litúrgico, outra característica que se manteve 

praticamente inalterada desde os primeiros registros das Cavalhadas Americanas. 

Dito isso, antes de alcançarmos Pirenópolis, é interessante abordarmos brevemente 

outras Cavalhadas que divisaram os últimos séculos. A extensão continental da 

ocorrência da ritualização da derrota dos mouros diante dos cristãos se torna mais 

nítida quando elaboramos uma espécie de cartografia das Cavalhadas, o que 

pretendi realizar no mapa adiante (Figura 3). É importante salientar, contudo, que se 

trata de um mapa bastante fluido, representando as tradições que se mantém e 

aquelas citadas em fontes documentais diversas. Em nível municipal, ele revela 

ainda a impossibilidade de traçarmos generalizações sobre espaços estaduais ou 



65 

regionais, ao que os modelos de Cavalhadas não correspondem necessariamente 

às unidades federativas brasileiras. Igualmente, existem distinções entre Cavalhadas 

de modelo distinto, especificidades que também tendem a ressaltar fronteiras 

herdadas da expansão colonial lusitana (e, pós-1822, brasileira) sobre o continente. 

Figura 3 Ŕ Cavalhadas Americanas (séc. XX-XXI) 

 

Fonte: Autoral
58

. 

A distribuição das Cavalhadas Americanas no continente seguiu, da mesma 

forma que o empreendimento colonial como um todo, do Atlântico para o interior do 

continente. Partindo do princípio de que as Cavalhadas, em sua essência, possuíam 

apenas o sentido de serem jogos equestres, não é surpreendente que mesclas 

                                                
58

 Baseado em Pereira (1984, p. 201) e em sondagem minha, a fim de abarcar recorte subsequente, 
sobretudo nos estados que não constam no produzido pela pesquisadora (nomeadamente, AC, CE e 
SE). Optei por mapa ressaltando os 5.570 municípios brasileiros ao uso de unidades federativas 
como referência, por exemplo, pelos últimos se tratarem de uma visão simplificada do panorama das 
Cavalhadas Americanas. Não é na totalidade do estado do Rio Grande do Sul, por exemplo, que 
atualmente nos deparamos com Cavalhadas, restritas principalmente a Península Rio-grandense, 
área de intensa presença afro-açoriana. Somente um pesquisador (Schipanski, 2009, p. 136) cita 
Mato Grosso do Sul e Espírito Santo como locais onde as Cavalhadas ainda ocorrem, mas tanto 
Pereira quanto levantamentos posteriores ao seu não confirmaram tal assertiva. 



66 

diversas dos componentes dramático e lúdico tenham se preservado até o século 

corrente. Além disso, também não é um exercício mental muito absurdo considerar 

que a expansão de diversos jeitos de se correr as Cavalhadas tenham obedecido à 

migrações internas, seja de acordo com a captura de gado bravio do pampa rio 

grandense e cisplatino através do Corredor das Tropas, no século XVIII-XIX, até os 

ciclos da borracha e a “Marcha para Oeste”, nos séculos XIX e XX, que levaram 

contingentes populacionais do Atlântico aos interiores, avançando Amazônia 

adentro, em um contínuo movimento de colonização dos Brasis pelos próprios 

brasileiros. 

Nos municípios onde o componente equestre é abundante, onde correm-se 

as Cavalhadas Setentrionais (Figura 3, em tons de azul), o resultado das corridas a 

cavalo é aleatório, ainda que as cores ou nomes dos cavaleiros obedeçam, em 

maior ou menor escala, à essência da celebração (cerúleo e encarnado; cristãos e 

mouros; Doze Pares de Carlos Magno).  

Já nas cidades onde correm-se as Cavalhadas Meridionais (Figura 3, em tons 

de vermelho), as evocações ao Legendário Carolíngio são majoritárias, com 

referências específicas a passagens do drama, como citações a rapto de Floripes ou 

qualquer personagem identificada como princesa, abundam na fronteira com a 

América Hispânica, e também podem (pela presença de referências aos torneios 

equestres) contar com influência das Cavalhadas Setentrionais.  

Destarte, algumas Cavalhadas combinam a importância de ambas as 

situações, retomando Brandão (1974). Tratam-se das Cavalhadas Centrais (Figura 

3, em tons de púrpura), que incluem as “experiências” mais diversas das matrizes 

forâneas da celebração. De Mazagão à Poconé, Corumbá e Santo Amaro, passando 

por Passos, Caeté e multifacetadas Cavalhadas de Minas Gerais e Goiás, as 

Cavalhadas Centrais são conduzidas, inclusive, por membros que não se tratavam 

da elite colonial, ainda que tais manifestações hoje se mantenham em cidades 

afastadas dos eixos econômicos de suas regiões. 

1.2.1 – Cavalhadas Setentrionais 

Ao momento em que Niomar Pereira (1984) realizou talvez um dos maiores 

levantamentos das Cavalhadas do século passado, as mais significativas deste tipo 

estavam situadas no estado de Alagoas. Quando Théo Brandão (1976) realizou o 

seu estudo sobre tal manifestação natalina, a quantidade de municípios que corriam 



67 

as Cavalhadas no estado era singular59. Sobre essas cavalhadas, já vimos que 

possuem praticamente em sua totalidade o componente equestre, através do jogo 

das Argolinhas. 

Além de referência ao Legendário Carolíngio, no século XX as Cavalhadas 

Alagoanas também possuíam o uso das cores opostas (encarnado e cerúleo) como 

elementos de distinção entre as facções competidoras. Brandão argumenta que 

teriam sido influência ou de outras Cavalhadas, ou de celebrações derivadas das 

mouriscadas (1976, p. 14). Nos anos 1970, a indumentária havia se modificado de 

trajes mais complexos para elementos mais simples, ainda que os animais 

mantivessem arreios e outros elementos metálicos. Apesar da supressão do 

elemento dramático, a performance em si demanda certa “postura”. Os cavaleiros 

que vencem o jogo de Argolinhas recebem a única premiação da celebração, que, 

ainda segundo Brandão, se tratava de fitas colocadas “nas lanças, nos braços ou a 

tiracolo nos cavaleiros”60 (1976, p. 17). 

Como em outras Cavalhadas, a celebração não consiste meramente em subir 

no cavalo a caráter. Existem, nas Cavalhadas Alagoanas, quatro etapas: visita à 

Igreja, corridas, corridas de parelhas e escaramuças e retirada. Todas seguem certa 

liturgia, e a celebração dá-se por encerrada somente após a retirada. A ordem de 

etapas parece inverter o que é possível identificar em outras Cavalhadas. 

Retomando Carlos Brandão, é como se, nas Cavalhadas Alagoanas, a etapa da 

situação-jogo fosse antecipada, misturada às etapas de situação-rito, em paralelo, 

vemos Cavalhadas como as de Pirenópolis, no qual a situação-jogo somente é 

conduzida após o rito. 

Além dos cavaleiros, as Cavalhadas Alagoanas possuem, como figura 

principal, os matinadores. Brandão o compara com os mantenedores ou mantenas 

de outras manifestações. Enquanto na celebração eles são Roldão e Oliveiros, em 

outras ocasiões são Carlos Magno, o Rei dos cristãos, e um Sultão (geralmente 

anônimo), o Rei dos Mouros. O folclorista cita a existência de algumas 

                                                
59

 “Ainda hoje, em várias cidades do interior Ŕ Viçosa, Capela, Murici, União dos Palmares, São José 
da Laje, Colônia Leopoldina, Camaragibe, Maragogi, Atalaia, Pilar, Quebrangulo, Palmeira dos Índios, 
Santana do Ipanema, Pão de Açúcar, etc., municípios tanto da zona litorânea e da mata, quanto do 
sertão e da ribeira do São Francisco Ŕ grupos de amantes do velho torneio eqüestre continuam a 
exibir-se nas festas dos padroeiros locais ou em outras oportunidades festivas, tais como as Festas 
de Natal, as Semanas Ruralistas e Agrícolas, as Exposições Pecuárias” (Brandão, 1976, p. 3). 
60

 Ato que desapareceu, em Pirenópolis, com as reformas no Campo das Cavalhadas, referido por 
alguns como Cavalhódromo. Sobre este espaço e suas implicações nas memórias de indivíduos da 
comunidade, ver item 2.2.4. 



68 

peculiaridades, como as Cavalhadas dos Bobos e a Cavalhada julgada, que 

possuía, como juízes, um par de cavaleiros antigos. Sobre a primeira, Brandão diz 

que  

[h]ouve em Alagoas, antigamente, Cavalhadas de Bobos, ou mascarados, 
realizadas geralmente pelo carnaval. A argolinha era uma rosca, e os 
mascarados, fantasiados à vontade, faziam pantomimas e cenas burlescas. 
Às vezes, podia aparecer um cavaleiro de fora que, mascarado, mandava 
um parlamentar ou pajem pedir licença ao matinar para correr (Brandão, 
1976, p. 34, grifos nossos). 

 

Paralelo a ser feito sobre essa figura: assim como outro Mascarado, o de 

Pirenópolis, ele parece representar aquilo que poderíamos considerar como uma 

forma de subversão à ordem da festa. 

Vizinho de Alagoas, Pernambuco é indicado desde as fontes do século XVI 

como um dos locais das mais antigas Cavalhadas, especificamente as de 

Argolinhas. No século XVII, durante o domínio neerlandês, vê-se a realização de 

jogos equestres nos quais neerlandeses (e outros estrangeiros) competem com 

portugueses. Séculos mais tarde, a partir de 1996, em São José do Belmonte, vê-se 

a Cavalhada Zeca Miron, paralela à Cavalgada à Pedra do Reino (Aguilar, 2021, p. 

29). Dotada de referências ao componente dramático em proporção similar às de 

Alagoas, vemos nessas Cavalhadas Setentrionais os cavaleiros mouros e cristãos 

em campo para jogar as Argolinhas; o vencedor é coroado por personagens distintas 

das Alagoanas: a rainha e o rei da equipe vencedora. 

Desde 1970, Campina Grande, na Paraíba, mantém suas Cavalhadas, 

inseridas plenamente no conjunto setentrional. Celebração que ocorre nas 

festividades juninas, possui  

vinte e quatro cavaleiros, divididos igualmente em dois grupos. Cada grupo 
é composto de um mestre, um contramestre, um lanceiro, porta-estandartes 
(organizadores do evento), as rainhas e os cavaleiros dos respectivos 
cordões, azul e vermelho. Os grupos aqui são chamados de cordões 
(Santos, 2016, p. 7). 

 

Aqui, como similaridade, há distinção de cores Ŕ em específico, o 

acionamento do cerúleo e do encarnado. Assim como em Alagoas, as Cavalhadas 

de Campina Grande têm duração de apenas um dia. 

O ponto possível de considerarmos como elemento comum nessas 

celebrações está na proximidade geográfica das manifestações e na importância 

diminuída do referencial dramático. Contudo, há também uma celebração 

razoavelmente afastada, que merece menção. Tratam-se das Cavalhadas Acreanas. 



69 

Existem algumas referências esparsas sobre manifestações das cidades de 

Sena Madureira61 e Santa Rosa do Purus62. Ambos os exemplos, que não constam 

no levantamento de Niomar Pereira (1984), possuem idades variadas, com a 

manifestação de Santa Rosa possuindo menos de doze anos e a de Sena Madureira 

sendo conduzida desde os anos 1940. Trata-se de corridas de Argolinhas e, 

provavelmente, as que mais se apartam do componente dramático. A quantidade de 

cavaleiros varia (se dependermos apenas das fotografias disponibilizadas nos sites) 

entre doze (seis de cada lado) e vinte e quatro (doze de cada lado). Enquanto as 

Cavalhadas de Sena Madureira dividem-se entre encarnados e cerúleos, as de 

Santa Rosa ocorrem entre cerúleos e negros. A última é peculiar em um aspecto, a 

coleta de argolas reverte em pontos a serem computados para revelar a equipe 

vencedora, ao invés de serem individuais. 

Em suma, a preeminência do componente desportivo permite a possibilidade 

de movimentações para a especificação da tradição em escala mais elevada que 

modalidades mais atreladas ao componente dramático. Aqui, a repetição se dá não 

nas falas a serem repetidas, mas em alguns potenciais que envolvem etapas 

paralelas à tradição (como o cavaleiro deve se portar, quais atos deve executar, 

etc.). A competição entre as equipes tende a suprimir o ideal da celebração como 

ritual de submissão do outro diante do marcador identitário da comunidade pois, 

mesmo que os vermelhos vençam, não há, no jogo, subversão do resultado Ŕ que 

não é esperado. 

 

1.2.2 – Cavalhadas Meridionais 

Nas Cavalhadas Dramáticas do Sul (Brandão, 1976, p. 16), como vimos ao 

longo desta cena, a presença do componente mouros e cristãos, rapto de princesa, 

acionamento direto à Carlos Magno e, em alguns momentos, Fierabrás, Floripes ou 

Balán, são predominantes. A indumentária dos cavaleiros pode possuir, além das 

cores, símbolos acionados aos cristãos e mouros: uma estrela ou cruz nas 

                                                
61

 Cenas contemporâneas da antiga Sena Ŕ Miolo de Pote. Disponível em: 
<https://colunamiolodepote.blogspot.com/2012/10/cenas-contemporaneas-da-antiga-sena.html>. 
Acesso em: 13 jan. 2024. 
62

 CAVALHADAS EM SANTA ROSA DO PURUS Ŕ Blog do Galvão. Disponível em: 
<https://galvaoblog.blogspot.com/2012/04/cavalhada-em-santa-rosa-do-purus.html>. Acesso em: 13 
jan. 2024. 

https://colunamiolodepote.blogspot.com/2012/10/cenas-contemporaneas-da-antiga-sena.html
https://galvaoblog.blogspot.com/2012/04/cavalhada-em-santa-rosa-do-purus.html


70 

vestimentas cerúleas; uma lua crescente na roupa dos encarnados (Schipanski, 

2009, p. 133-134).  

Se as Cavalhadas Setentrionais, quando associadas às Argolinhas, 

configuram-se entre as celebrações mais antigas do continente, a variante dramática 

tende a compor relatos não somente afastados das porções iniciais da colonização, 

mas também mais ligados à atualidade. Exemplo disso são as Cavalhadas do Rio 

Grande do Sul. Trabalhadas por Augusto Meyer (1951) e José Carlos Paixão Côrtes 

(2006), as corridas equestres sul-rio-grandenses são definidas a partir de dois eixos: 

por um lado, faz-se menção às Cavalhadas Guaraníticas, assim como Niomar 

Pereira (1984). Contudo, a referência principal é a das Cavalhadas com forte 

presença do drama, que antecede o jogo. 

No Rio Grande do Sul, a representação simbólica da luta que a Cavalhada 
proporciona nos permite caracterizar 5 aspectos distintos: o dramático, 
representado pela troca de embaixadas e lutas; o tragicômico, por ocasião 
da morte do espia, o recreativo durante as provas de diversões; o 
hilariante através dos pândegos movimentos dos palhaços e social na 
oportunidade do “baile dos corredores” (Paixão Côrtes, 2006, p. 43 apud 
Gonzales et al., 2018, p. 184, grifos nossos).  

 
Ao menos três aspectos elencados pelo folclorista gaúcho podem ser 

identificados em profusão nas Cavalhadas de cunho dramático (a troca de 

embaixadas, a morte do espia e a presença de anti-cavaleiros). O aspecto recreativo 

evoca a matriz das Cavalhadas Americanas (o jogo equestre), bem como o aspecto 

social. Gonzales et al. (2018) apontam, como localidades que corriam as 

Cavalhadas nos anos 2010, “Santo Antônio da Patrulha, Vacaria, Viamão, São 

Francisco de Paula, Caçapava do Sul e Gravataí” (p. 184-185).  

E diz, ainda, Meyer, que 

[a]té fins do século passado, raramente havia festa religiosa ou cívica no Rio 
Grande do Sul, sem cavalhada. [...] As últimas cavalhadas de que há notícia 
em Porto Alegre, realizaram-se no antigo prado Rio-grandense, do Menino 
Deus, em 1897 e na Várzea, em 1935, por ocasião do Centenário 
Farroupilha. Na Careta de 7 de setembro de 1912, saiu uma fotografia de 
um grupo de estancieiros, figurando de mouros numa cavalhada de Bagé. 
De meados do século passado é a breve referência de Jean Charles Moré; 
fala por alto no luxo dos cavaleiros e na magnificência do espetáculo, mas 
infelizmente não descreve pormenores que hoje seriam preciosos para o 
folclorista. Só em 1901, no Anuário de Graciano A. de Azambuja, 
encontramos uma descrição mais pormenorizada [...]. Segundo essa 
versão, a que se juntou um desenho a duas cores, para explicar as 
evoluções em forma de oito, constituíam-se as cavalhadas gaúchas de sete 
movimentos principais e três provas suplementares. Nos sete movimentos 
principais, é fácil reconhecer uma ação dramática, a luta entre mouros e 
cristãos, culminando com o assalto ao castelo e a derrota dos mouros, o 
que nos leva a admitir nessa parte uma sobrevivência ou influência dos 



71 

autos bailados ou pantomimas de guerra [...] (Meyer, 1951, p. 29-30, grifos 
nossos). 

 

José Rivair Macedo (2008) amplia o território das Cavalhadas Gaúchas63, o 

que aponta para certa problemática. Estabelecidas no século XIX (com exceção das 

Guaraníticas), sua expansão da Campanha às Planícies meridionais, das Missões à 

Península e, inclusive, na capital provincial e estadual não significou sua 

sobrevivência na maioria dos casos, alcançando o pródromo do esquecimento 

completo. São singulares as cavalhadas dos municípios que compõe a chamada 

Península (Mostardas e Tavares)64 e, principalmente, o distrito de Cazuza Ferreira, 

parte do município de São Francisco de Paula65, que conta com uma celebração que 

segue, em larga medida, o modelo de Augusto Meyer. A região da Península (e, 

aliás, diversos dos municípios não-missioneiros que mantinham as Cavalhadas) 

contou com intensa colonização açoriana (Graebin, 2004, p. 236 apud Cruz, 2014, p. 

33), ponto do qual teriam partido as Cavalhadas associadas ao Divino Espírito 

Santo66. Em suma, as Cavalhadas Gaúchas parecem indicar um eixo de apropriação 

para além das já citadas influências portuguesas peninsulares ou dos moros y 

cristianos americanos, a influência açoriana, que combinou as Cavalhadas à Festa 

do Divino. 

Em outras porções meridionais do país, as Cavalhadas se expressam pela 

profusão de elementos dramáticos, como nos casos de Guarapuava, última 

Cavalhada Paranaense67 (Schipanski, 2009, p. 137) e Franca (SP), uma das 

                                                
63

 “No Rio Grande do Sul, era praticada em diversos municípios até as primeiras décadas do século 
XX. A última cavalhada realizada em Porto Alegre ocorreu em 1935. Persistiram por mais tempo em 
Santo Antônio da Patrulha, Gravataí, Glorinha, Bagé, Uruguaiana, Caçapava do Sul, Vacaria, São 
Francisco de Paula, Tavares, Mostardas, Rio Pardo, Livramento, Santo Ângelo, São Pedro do Sul, 
Santa Maria, Cruz Alta, Pelotas e São Borja” (Macedo, 2008, p. 1, grifos nossos). 
64

 Mostra cultural evidencia herança afro-açoriana nas cidades de Mostardas e Tavares Ŕ Brasil de 

Fato. Disponível em: <https://www.brasildefators.com.br/2021/04/28/mostra-cultural-evidencia-a-
heranca-afro-acoriana-nas-cidades-de-mostardas-e-tavares>. Acesso em: 14 jan. 2024.  
Referências ao site Rota Afro-açoriana encontram-se disponíveis em: 
<https://web.archive.org/web/20220526215430/https://rotaacoriana.com.br/posts.php>. Acesso em: 14 
jan. 2024. 
65

 Conheça a Festa das Cavalhadas, tradição de mais de 120 anos no interior de São Francisco de 
Paula Ŕ Pioneiro (GZH). Disponível em: <https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-
lazer/noticia/2019/04/conheca-a-festa-das-cavalhadas-tradicao-de-mais-de-120-anos-no-interior-de-
sao-francisco-de-paula-10929651.html>. Acesso em: 14 jan. 2024. 
66

 Segundo Jairton Ortiz da Cruz, os “açorianos [...] trouxeram na bagagem cultural para o sul do país, 
além de suas práticas agrícolas e modo de vida também suas práticas culturais entre as quais estão 
as festas das Cavalhadas, do Terno de Reis e do Divino Espírito Santo” (Cruz, 2014, p. 32-33). 
67

 Em 2016, cogitou-se o retorno das Cavalhadas na cidade de Palma. Disponível em: 
<https://rbj.com.br/projeto-pretende-retomar-realizacao-das-cavalhadas-em-palmaspr/>. Acesso em: 
14 jan. 2024. 

https://www.brasildefators.com.br/2021/04/28/mostra-cultural-evidencia-a-heranca-afro-acoriana-nas-cidades-de-mostardas-e-tavares
https://www.brasildefators.com.br/2021/04/28/mostra-cultural-evidencia-a-heranca-afro-acoriana-nas-cidades-de-mostardas-e-tavares
https://web.archive.org/web/20220526215430/https:/rotaacoriana.com.br/posts.php
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2019/04/conheca-a-festa-das-cavalhadas-tradicao-de-mais-de-120-anos-no-interior-de-sao-francisco-de-paula-10929651.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2019/04/conheca-a-festa-das-cavalhadas-tradicao-de-mais-de-120-anos-no-interior-de-sao-francisco-de-paula-10929651.html
https://gauchazh.clicrbs.com.br/pioneiro/cultura-e-lazer/noticia/2019/04/conheca-a-festa-das-cavalhadas-tradicao-de-mais-de-120-anos-no-interior-de-sao-francisco-de-paula-10929651.html
https://rbj.com.br/projeto-pretende-retomar-realizacao-das-cavalhadas-em-palmaspr/


72 

principais Cavalhadas Paulistas. Pereira (1984) aponta para outras Cavalhadas 

conduzidas no Paraná e em São Paulo, mas há de ser mencionado um detalhe que 

aponta a fragilidade da manutenção de tais celebrações. 

José Loureiro Fernandes cita, como registro antigo, que na Lapa, PR, as 
cavalhadas foram praticadas até os últimos anos do Império, porque a 
campanha republicana e os “trágicos sucessos dos dias fratricidas de 1894”, 
criaram clima pouco propício a festividades populares, com a família 
lapeana dividida (Pereira, 1984, p. 35). 

 

A sensibilidade ao contexto político também se encontra como uma das 

justificativas apontadas para o ocaso das Cavalhadas Gaúchas, que teriam se 

dispersado e passado décadas no esquecimento após a guerra civil que se abateu 

no estado em 192368. Outro aspecto, o de infraestrutura, também foi caro para 

determinar a sorte das Cavalhadas de Sorocaba. Extintas nos anos 1870, foi 

evocada em 1917, mas retornou ao campo do esquecimento logo em seguida 

(Mariano, 2012, p. 228-229). Um terceiro aspecto a ser considerado quanto a 

possibilidade de desaparecimento de uma cavalhada está na identificação da 

comunidade com a celebração, como o que se sucedeu em Barretos (SP), 

atualmente uma cidade reconhecida por outra celebração equestre, a Festa do Peão 

Boiadeiro69. 

Em um esforço de definição do ponto em comum das Cavalhadas Meridionais 

(e abarcando, também, as Centrais), conforme Carlos Eduardo Schipanski, a etapa 

dramática segue o seguinte roteiro: 

Entrada de mouros; 
Entrada de cristãos; 
Embaixadas; 
Guerrilhas Ŕ defesa do castelo, X de quatro pelotões, defesa e guarda de 
campo, quebra de garupa, quatro tornos, alcancilhas de lança e pistola, 
entrevero. 
Retirada dos mouros; 
Perseguição cristã; 
Ocupação moura do castelo; 
Tomada do castelo pelos cristãos; 
Prisão e conversão dos mouros (Schipanski, 2009, p. 135-136). 

 

                                                
68

 Informação elusiva, citada em: <https://blogdoleoribeiro.blogspot.com/2017/07/as-cavalhadas-no-

rio-grande-do-sul.html>. Acesso em: 14 jan. 2024. 
69

 “[Rita de Cássia de Mello Peixoto Amaral] afirma que, ao compararem os rodeios com as 
Cavalhadas os barretenses alegam que os rodeios tiveram maior repercussão junto à população em 
geral. Isso se deve, ainda segundo a autora, ao fato de que os rodeios provocam fortes emoções, 
tanto ao fazendeiro, quanto ao peão, enquanto as cavalhadas, por serem de origens medieval 
portuguesa, são consideradas de pouca relação com a história e os hábitos dos brasileiros” (Paiva, 
2008, p. 61). Adriano Gomes de Moraes aponta que a substituição das Cavalhadas pela Festa do 
Peão correu entre os anos 1936-1946, uma década antes da primeira edição da celebração que 
sucedeu as Cavalhadas (2012, p. 1601). 

https://blogdoleoribeiro.blogspot.com/2017/07/as-cavalhadas-no-rio-grande-do-sul.html
https://blogdoleoribeiro.blogspot.com/2017/07/as-cavalhadas-no-rio-grande-do-sul.html


73 

Destarte, estando as Cavalhadas Setentrionais e Meridionais em pontos 

distintos da predominância do componente dramático ou desportivo, vemos, ainda, a 

emergência de celebrações que ora mesclam tais componentes, ora apresentam 

detalhes demasiado específicos para serem consideradas como parte integral de um 

ou outro modelo. 

 

1.2.3 – Cavalhadas Centrais 

A observação de celebrações que escapam de certa dicotomia Norte-Sul, 

teatro-jogo, levou-me a considerar a existência de um terceiro tipo de Cavalhadas 

que, tendo a mistura como especificidade, não poderia ser combinado aos tipos 

supracitados. Considerando, então, tais fatores para a classificação das Cavalhadas 

Mistas, é possível, ainda, subdividi-lo em outros eixos: Atlânticas (Bahia, Rio de 

Janeiro e Minas Gerais), Amazônidas (Pará e Amapá), e Mediterrâneas (Mato 

Grosso, Tocantins e Goiás). 

As Cavalhadas Atlânticas possuem, por especificidade, a recepção da 

celebração via eixo setentrional e posterior adaptação de elementos dramáticos ou 

especificação majoritária da celebração. No Rio de Janeiro, apesar de registros 

consideravelmente antigos de Cavalhadas na própria capital, o século XX 

testemunhou o ocaso da celebração70. Levando-se em consideração a pesquisa de 

Niomar Pereira (1983) e Gisele Gonçalves (2011), restam, no Rio de Janeiro, 

Cavalhadas Fluminenses apenas em Campos dos Goytacazes71, dedicadas à Santo 

Amaro e Valença, dedicadas à São Jorge72. 

As Cavalhadas de Santo Amaro possuem alguns elementos que são de 

importância capital no conjunto de Cavalhadas Centrais. Duas hostes de doze 

                                                
70

 Niomar Pereira (1983) aponta poucas localidades fluminenses onde, gradualmente, deixou-se de 

correr as Cavalhadas: Rio de Janeiro, Niterói e Angra dos Reis. 
71

 Gonçalves (2011) aponta como mais antigas Cavalhadas em Campos dos Goytacazes a 
celebração ocorrida no Solar do Colégio dos Jesuítas, na então Vila de São Salvador, em 1730. A 
própria autora aponta que a inserção do elemento dramático ocorreu de forma posterior, sendo a 
etapa desportiva a inicial (2011, p. 55-57). 
72

 As Cavalhadas de Juparanã, dedicadas a São Jorge, aliás, apesar da longevidade e da 

permanência no século XXI, são a versão mais afastada de todas as demais celebrações citadas 
tanto no levantamento de Pereira quanto neste trabalho. Tratava-se, nos anos 1980, de cortejo que 
envolvia representações de romanos, acionamento de fitas vermelhas e um número que alcançou, 
nos anos 1960, oitocentos cavaleiros (1983, p. 80-81). Aqui vemos cavalhadas não como um 
sinônimo de festividade equestre mais ou menos ligada à dramatizações ou ao jogo de argolinhas, 
mas ao sentido que se manteve na península: uma celebração equestre 



74 

componentes compõem os partidos (comandados por dois capitães), divididos pelas 

cores cerúlea e encarnada, como se faz comum nessas manifestações. Os 

cavaleiros não abdicam de suas profissões e alguns não laboram no meio rural, o 

que levou a redução da quantidade de tempo dedicada ao ensaio. Há, na cidade, 

uma modalidade infantil, a Cavalhada Mirim (Gonçalves, 2011, p. 75), apesar da 

idade consideravelmente baixa dos cavaleiros que, em 2011, possuía um número 

notável de estudantes. Durante a encenação, manobras equestres que contam com 

salto, exibições e golpes de lanças, espadas e tiros sem pistolas (com o dedo 

indicador em riste), encerrando com um abraço (na verdade, um aperto de mãos). A 

etapa desportiva, onde há o jogo de Argolinhas e a substituição destas por outros 

alvos (objetivos da “Carreira do Pão” e da “Carreira do Boião”, que se constitui em 

um frasco preenchido com papéis das cores da festividade, outrora um pote de barro 

com animais Ŕ gatos, cobras ou pombas Ŕ a serem libertados pelo golpe da lança) 

(Gonçalves, 2011, p. 102). O encerramento se dá em manobras dos capitães e em 

uma carreira de despedida, com a exibição de um lenço branco ao público, em sinal 

de gratidão. 

Na Bahia, as Cavalhadas do Médio São Francisco, pesquisadas por Pardim 

(2021), são o principal exemplo, considerando a extinção das Cavalhadas de Ilhéus 

(Neri, 2014, p. 252) e a antiguidade de referências de outras partes do estado, 

principalmente levando-se em consideração sua centralidade durante o período de 

dominação lusitana73. Em Bom Jesus da Lapa, datada de 1906, ela está atrelada à 

Festa do Divino e, em Serra do Ramalho, à São João, em manifestação 

desenvolvida posteriormente74. Na Lapa, vemos a sequência carreiras/escaramuças 

→ etapa dramática, em uma celebração de dois dias que conta com a essência 

                                                
73

 Ademais, a Bahia é sede de outra dramatização que evoca o Legendário Carolíngio, a Luta de 
Mouros e Cristãos, que ocorre em Prado, no sul do estado. Atrelada à festa de Nossa Senhora da 
Purificação e em homenagem a São Sebastião, a festividade conta com a dramatização da luta entre 
cristãos e mouros, vestidos de azul e vermelho, diálogos entre embaixadores e os capitães, 
apreensão e (tradicionalmente) venda e batismo dos mouros, para além da puxada de mastro em 
alusão ao santo; em tudo lembram uma Cavalhada exclusivamente dramática, com exceção do 
principal componente das celebrações analisadas Ŕ toda a Luta é feita a pé (Dumas, 2011). 
74

 Sobre a situação da festividade no século XXI, “[a]tualmente, a participação popular no festejo 
encontra-se em acentuado declínio. Devem ser levados em conta diversos fatores, entre eles, o 
crescimento de conversão ao neopentecostalismo ao longo dos anos, e também a falta de 
identificação dos mais jovens aos mistérios e à simbologia da festa, olhada com desprezo, 
associadas ao atraso e ao passado” (Pardim, 2021, p. 76). 



75 

narrativa peculiar: o Rei Mouro se apaixona pela princesa cristã Angélica75, em 

alternativa ao rapto e conversão da moura Floripes. A oferta da conversão, feita por 

Carlos Magno, é decorrente do matrimônio. Por um revés, ela acaba raptada e, no 

segundo dia, tem de ser recuperada do castelo mouro pelos cavaleiros cristãos. 

Situação diversa, nas Cavalhadas Baianas (e, em específico, a de Boa Vista, 

anteriormente parte de Bom Jesus da Lapa), foi a supressão do jogo de Argolinhas, 

“tão apreciados em toda região até os anos 1990” (Pardim, 2021, p. 97). 

Minas Gerais, atualmente, é uma das unidades da federação que possui um 

número expressivo de Cavalhadas, das quais podemos citar localidades como Morro 

Vermelho, Passos, Barão de Cocais e, desde 2023, Montes Claros76. Pereira (1983) 

enumera, ainda, outras quinze Cavalhadas Mineiras. Em diversas localidades do 

estado, ela está associada à Congada, ao lado dos “Congos, Moçambiques, 

Marujos, Catopês, Vilões” e “Caboclos” (Ramos, 2011, p. 22). Em Morro Vermelho, 

distrito de Caeté, as Cavalhadas ocorrem em homenagem à Nossa Senhora de 

Nazaré. A celebração é completamente dramática, onde o público já tem ciência de 

que os doze cavaleiros do partido cerúleo (os cristãos) vencerão os doze cavaleiros 

de branco (os mouros). É nesta Cavalhada que vemos também a essência de outras 

celebrações que dão ênfase ao componente dramático: a celebração como uma 

ocasião de sociabilidade. 

No caso de Morro Vermelho, o dia da Cavalhada é preparado com grande 
dedicação por seus moradores e aguardado ansiosamente pelos visitantes. 
A rotina do lugar se transforma para acolher pessoas da região próxima ou 
de outras cidades que vão aos festejos de Nossa Senhora de Nazareth 
motivadas pela devoção ou simplesmente para aproveitar uma oportunidade 
de divertir-se na festa. Barracas de comida e bebida são instaladas no local, 
boa parte pertencentes a pessoas de fora da comunidade. Vários 
moradores aproveitam o grande fluxo de visitantes para transformar suas 
casas também em postos de venda de alimentos e bebidas, outros buscam 
organizar o fluxo intenso de carros que por ali circulam, vários se dedicam 
integralmente aos preparativos da festa (Pereira, 2014, p. 25). 

 

Seguindo para o Extremo Norte do país, as Cavalhadas Amazônidas 

possuem aspectos que as tornam muito distintas das demais. No Pará, Bragança e 

Belém constam no levantamento de Pereira (1983), sobretudo a partir da 

                                                
75

 Descrita como filha de Carlos Magno. Cabe nota que se trata de personagem inserida muito 
posteriormente no Legendário Carolíngio (a partir de Orlando Innamorato, c. 1480), como a filha de 
Galafronte, rei de Cathay. 
76

 ELA VOLTOU - Volta da “Cavalhada” marca retorno de importante manifestação cultural de Montes 
Claros Ŕ Prefeitura de Montes Claros. Disponível em: 
<https://cultura.montesclaros.mg.gov.br/noticia/ela-voltou-volta-da-cavalhada-marca-retorno-de-
importante-manifestacao-cultural-de-montes-claros>. Acesso em: 6 mar. 2025. 

https://cultura.montesclaros.mg.gov.br/noticia/ela-voltou-volta-da-cavalhada-marca-retorno-de-importante-manifestacao-cultural-de-montes-claros
https://cultura.montesclaros.mg.gov.br/noticia/ela-voltou-volta-da-cavalhada-marca-retorno-de-importante-manifestacao-cultural-de-montes-claros


76 

contribuição de outros pesquisadores do século XX. Lá, as Cavalhadas são 

essencialmente dominadas pela etapa desportiva. Em Bragança, estão associadas à 

Festa de São Benedito, instituída em 1798 por petição dos escravizados (Cruz e 

Amorim, 2023, p. 26), ao lado de diversas outras etapas, como a procissão, a dança 

(rito principal) e a esmolação. Conforme Santos e Brito, 

A cavalhada [...] lembra o combate entre cristãos e mouros nas batalhas 
medievais por territórios sagrados. É composta apenas por cavaleiros e 
suas montarias, que disputam argolinhas nas cores azul e vermelha. Vence 
quem conseguir alcançar o maior número delas (2016, p. 36). 

 

A mais setentrional das Cavalhadas elencadas neste estudo, as Cavalhadas 

de Mazagão, são, provavelmente, as mais diversas das demais celebrações. A 

cidade, fundada a partir da queda de Mazagão do Marrocos, conduz uma celebração 

voltada ao culto de São Tiago. A festividade constava, nos anos 1980, com três reis 

cristãos (São Tiago, São Jorge e Atalaia). Pereira (1983) aponta para um 

componente identitário preponderante em Mazagão: o drama de suas Cavalhadas 

“revive fatos da vivência de antepassados daquelas pessoas” (1983, p. 83). Diz 

ainda Vicente Salles (1971) que os emigrantes de Mazagão do Marrocos, 

[e]ssas famílias mazaganistas, e seus escravos, foram responsáveis pela 
introdução de numerosos elementos culturais na Amazônia. Em 1773, por 
exemplo, realizaram magníficas comemorações na Nova Mazagão durante 
as quais houve representação de cavalhada de Mouros e Cristãos, descrita 
por Palma Muniz. Até hoje os negros daquela região promovem torneios de 
cavalhadas, mantendo ainda a tradição do marabaxo (1971, p. 57-58, grifos 
do autor). 

 

A narrativa das Cavalhadas de Mazagão é complexa. Atalaia, o espião 

cristão, é morto pelos mouros. Tal incidente ocorre no segundo dia, após uma etapa 

mais longa da celebração. Conquistado o forte de Mazagão, na Mauritânia, os 

cristãos impõem um ultimato para a população nativa, os mouros. Comandados por 

Rei Caldeira, os nativos declaram guerra aos reis cristãos. Não logrando vitória no 

combate, partem para a entrega de presentes envenenados aos cristãos que 

percebem o engodo, ainda que tenham coletado parte do material. Os cristãos, 

então, levam o alimento envenenado e, misturando-se no baile de máscaras dos 

mouros, envenenam alguns dos inimigos, incluindo diversos soldados e o próprio 

Caldeira. Assume o trono dos mouros o menino Caldeirinha, seu filho. Os cristãos 

confessam seus pecados e juram vencer os mouros, ao que o espião dos mouros 

(Bobo Velho) é enviado para tentar converter os cristãos ao lado inimigo, mas é 

apedrejado e afasta-se apavorado. É então que, antes da batalha, Atalaia é 



77 

decapitado, após ter alertado os cristãos assim que recebe um tiro dos mouros. 

Caldeirinha manda roubar e vender crianças dos inimigos para obter armamento e 

ocorre a oferta de troca do corpo de Atalaia pela bandeira moura; os cristãos 

descumprem a parte final do acordo. Na batalha final, o dia é alongado após petição 

dos cristãos ao seu deus, os mouros são derrotados e Caldeirinha capturado. A 

festividade é encerrada com um baile (vomonez) e etapas subsequentes de louvor à 

São Tiago (Pereira, 1983, p. 85-89). Vê-se, assim, que a única referência ao 

Legendário está no milagre do dia ter se alongado para submissão dos muçulmanos; 

no geral, a manifestação é distante tanto do componente dramático ortodoxo quanto 

da etapa desportiva das Argolinhas. É possível inferir, então, que a presença das 

Cavalhadas em tais extremos da orla norte da foz do Amazonas possui, por 

justificativa, o fato de que, no século XVIII, a povoação dos futuros Amapá e Pará (e, 

em específico, de Mazagão e Bragança) se deram, respectivamente, por 

mazaganistas e açorianos (Salles, 1971, p. 82). 

Por fim, as Cavalhadas Mediterrâneas possuem, como distinção, o equilíbrio 

entre as porções desportiva e dramática. Em Poconé, no Mato Grosso, por exemplo, 

vemos referências ao rapto da Rainha das Cavalhadas. São doze em cada facção, 

igualmente divididos entre cerúleos e encarnados, cristãos e mouros. Existem, 

inclusive, Mascarados, mas, na cidade mato-grossense, estão completamente 

deslocados das Cavalhadas (Lott, 1987, p. 61 apud Amaral; Oliveira, 2018, p. 3). A 

Dança dos Mascarados, no entanto, é também uma celebração que tem como tônica 

a amálgama entre as culturas da elite e dos subalternos, não se tratando de mera 

tributária da Commedia dell’arte, mas de uma tradição ligada ao âmago da América 

(Loureiro, 2006 apud Amaral; Oliveira, 2018, p. 7). 

Último município a manter suas Cavalhadas no Tocantins, Taguatinga conduz 

uma festividade que lembra em muito às do estado de Goiás. Camargo (2021) 

aponta a existência de dois ciclos das Cavalhadas do local (1936-1947 e 1997-

2021), ainda que o marco inicial seja evocado para aplicar a celebração certa 

longevidade, apesar do hiato de cinquenta anos. Na celebração, há, desde 1997, a 

presença de anti-cavaleiros conhecidos como Caretas ou Mascarados, e a narrativa 

da celebração é similar, também, a de Poconé: ocorre o rapto da Rainha dos 

Cristãos, escaramuças entre encarnados e cerúleos, eventual vitória dos cristãos, 

para então ocorrer a etapa desportiva, após batismo dos mouros, já no segundo dia. 

Além das personagens típicas (reis, embaixadores, cavaleiros), há a presença de 



78 

personagens femininas (madrinhas, rainhas e princesas) escolhidas em concurso 

por seus colegas nas escolas municipais. É ainda Camargo quem aponta uma 

dissonância das Cavalhadas de Taguatinga de outras análogas: a inserção de novas 

personagens seria um sinal de “deselitização” da celebração, apesar da resistência 

de parte da comunidade (2021, p. 53). 

Alcançamos, por fim, as Cavalhadas Goianas. Unidade da federação com o 

maior número de Cavalhadas citadas por Pereira (dezoito), Goiás foi foco de 

diversos pesquisadores desde, ao menos, os anos 1970. A partir de 2018, a 

Secretaria do Estado de Cultura concebeu um projeto intitulado Circuito Cavalhadas, 

iniciativa de divulgação das celebrações em uma espécie de calendário cultural. No 

ano de 2024, o Circuito apresentava as seguintes cidades: 

Quadro 1 Ŕ Circuito Cavalhadas 2024 

Cidade Quinta Sexta Sábado Domingo Segunda Terça 

Luziânia   11/05    

Santa Cruz de 
Goiás 

  18/05 19/05   

Jaraguá   18/05 19/05 20/05  

Pirenópolis    19/05 20/05 21/05 

Posse     27/05 28/05 

Palmeiras de Goiás  31/05 01/06 02/06   

Hidrolina   15/06 16/06   

São Francisco de 
Goiás 

  15/06 16/06   

Crixás   29/06 30/06   

Cedrolina (Santa 
Terezinha de 

Goiás) 

  20/07 21/07   

Corumbá de Goiás 05/09 06/09 07/09    

Pilar de Goiás   07/09 08/09   

Niquelândia   28/09    

Cidade de Goiás  25/10 26/10    



79 

Silvânia77   09/11    

Fonte: Autoral, a partir das datas disponibilizadas no endereço oficial do Circuito Cavalhadas. 

Disponível em: <https://goias.gov.br/cultura/circuito-cavalhadas/>. Acesso em: 24 fev. 2025. 

Na então província de Goyaz, as Cavalhadas eram descritas, desde o século 

XVIII, como festividades equestres rurais que combinavam os componentes 

dramático e desportivo. Relatos como os de Emmanuel Pohl78 e Auguste Saint-

Hilaire (1937), sobre as Cavalhadas de Santa Cruz e Santa Luzia (atual Luziânia), 

dão conta das condições das Cavalhadas Goianas no princípio do século XIX, 

ocasião em que o fausto atual e as evocações ao medievo, hoje endêmicas da 

indumentária das celebrações do estado mediterrâneo, ainda se resumiam às 

espadas e discursos (Brandão, 1974, p. 58-61). Ainda é perceptível, por exemplo, 

pontos em comum entre os relatos e as manifestações visíveis na 

contemporaneidade. Das quinze Cavalhadas que fazem parte do Circuito, 20% 

ocorreram no dia ou nas proximidades do Pentecostes. Outras comparações estão 

na presença de Mascarados, verificadas em Palmeiras79, Jaraguá80, Corumbá81, 

Pirenópolis, entre outras. 

Na maioria das cidades goianas, a etapa desportiva é subsequente à 

dramática. Nesse sentido, a duração da celebração alterna entre um e quatro dias, 

ocasião em que pode ser, como no caso das associadas à Pentecostes, o pináculo 

da Festa do Divino Espírito Santo. Em algumas cidades, há referência ao rapto da 

princesa. Não é o caso, por exemplo, de Pirenópolis, que tem por ponto de partida 

outra situação. Contudo, sobre a cidade dos Pireneus do Goiás, reservei um trecho à 

parte, última etapa desta cena, antes de um merecido primeiro intervalo. 

 

                                                
77

 Informações sobre as Cavalhadas de Silvânia não foram inseridas no quadro, mas se encontram 
em outros endereços online. Disponível em: <https://goias.gov.br/cultura/municipio-de-silvania-
encerra-o-circuito-das-cavalhadas-2024/> Acesso em: 24 fev. 2025. 
78

 Carlos Rodrigues Brandão apresenta um excerto da descrição que o viajante austríaco teria feito da 
ocasião (1974, p. 58-61). 
79

 CAVALHADAS de Palmeiras de Goiás voltam acontecer nesta sexta-feira (17/6). Secretaria de 
Estado da Cultura, 2024. Disponível em: <https://goias.gov.br/cultura/cavalhadas-de-palmeiras-de-
goias-voltam-acontecer-nesta-sexta-feira-17-6/>. Acesso em: 13 maio. 2025. 
80

 LINEU Olimpio prestigia as tradicionais Cavalhadas de Jaraguá. Portal da ALEGO, 2023. 
Disponível em: <https://jaraguanoticia.com.br/cultura-abre-inscricoes-para-mascarados-das-
cavalhadas/>. Acesso em: 13 maio. 2025. 
81

 DESFILE dos Mascarados em Corumbá de Goiás. Prefeitura de Corumbá, 2021. Disponível em: 
<https://corumbadegoias.go.gov.br/desfile-dos-mascarados-em-corumba-de-goias/>. Acesso em: 13 
maio. 2025. 

https://goias.gov.br/cultura/circuito-cavalhadas/


80 

1.2.3.1 – Cavalhadas de Meia Ponte/Pirenópolis 

Aproximo-me do final deste ato. Nas cenas anteriores, definimos o plano de 

fundo narrativo das celebrações da construção de uma sociedade unificada pela fé 

cristã Ŕ através da violência do empreendimento colonial Ŕ e como tais 

manifestações, conduzidas desde a península ibérica até áreas que fizeram parte 

dos impérios coloniais lusitano e castelhano, possuem o componente mouros e 

cristãos como efígies do discurso triunfalista cristão pós-medieval, ou seja, durante a 

modernidade/colonialidade. Nesse sentido, as celebrações equestres que, desde 

Portugal, recebiam o nome de Cavalhadas fazem parte, na América, de 

manifestações ligadas em maior ou menor escala ao modelo que retoma a 

construção violenta do empreendimento colonial. As Cavalhadas Americanas 

distinguem-se, então, de acordo com tal escala. Com incidência na maioria do país, 

apesar de atrelada ao meio rural e dependente da manutenção da comunidade para 

sua permanência, as Cavalhadas Setentrionais, Meridionais e Centrais possuem, por 

essência, o ludo equestre (com ou sem etapa dramática) e são concebidas e 

preservadas por serem ocasião de sociabilidade, para além de questões identitárias 

atreladas ao propósito original (que incluía o catecismo coletivo). 

Se, na sequência anterior, a obra de Niomar Pereira (1984) foi crucial, aqui 

recorro, como a abrir a picada à facão, a Cavalhadas de Pirenópolis, estudo de 

Carlos Rodrigues Brandão sobre representações de Mouros e Cristãos na 

celebração. Contudo, é preciso argumentar que estudos sobre a cidade e sua 

manifestação popular mais significativa, a Festa do Divino Espírito Santo, foram 

conduzidos em larga escala ao longo do século XX e XXI, sobretudo nas últimas três 

décadas82. Aliás, é de um desses estudos, inseridos em Cavalhadas do Brasil 

                                                
82

 Entre livros, artigos, monografias, dissertações e teses, cabe citar alguns: Cavalhadas do Brasil, de 
Niomar Pereira (1983); As Cavalhadas de Pirenópolis: Um estudo sobre sociedade, festas e espaço 
urbano (1940-1988), de Mônica Martins da Silva (2001); Mouros e cristãos nas cavalhadas de 
Pirenópolis e de Franca, de Rosane Friedrich Câmara Melo e Iná Camargo Costa (2006); As 
Cavalhadas da Festa do Divino Espírito Santo de Pirenópolis/GO: análise do contexto cultural e 
religioso, de Kássia Karoline Barreto Silva (2008); Cavalhadas em Pirenópolis: tradições e 
sociabilidade no interior do Goiás, de Céline Spinelli (2010); Museu das Cavalhadas: um Museu Casa, 
de Célia Fátima de Pina (2013); Batalha das máscaras: animação experimental digital baseada nas 
cavalhadas de Pirenópolis, de Iuri Araújo Cardoso Teixeira (2015); A memória dos objetos: verônicas, 
máscaras e flores da Festa do Divino de Pirenópolis/Goiás, de Amanda Alexandre Ferreira Geraldes 
(2015); “Mas e se essa festa se acabar? Ai meu deus o que será de mim?” As tradições da Festa do 
Divino Espírito Santo de Pirenópolis – GO em registros audiovisuais, de Ronypeterson Morais 
Miranda (2016); A tradição inventada e o multiculturalismo nas Cavalhadas de Pirenópolis/Go (Brasil), 
de Alexandre dos Santos Gossn (2023). 



81 

(1983), que parte uma passagem curiosa: a justificativa para a motivação dos 

cavaleiros em participar da celebração, sob o olhar de uma pesquisadora: 

A princípio, pareceu que a motivação das pessoas que se tornavam 
cavaleiros era, além da herança cultural, a projeção social, o status que a 
posição lhe conferia. Após entrevistar vários deles, firmou-se outra tese: a 
principal motivação do cavaleiro é o amor. Amor que lhe veio, por herança 
cultural, à festa do Divino; à cavalhada em si, como enredo e representação; 
amor a Pirenópolis e à sua gente, fraternal e solidária; amor aos próprios 
companheiros, que se tornam como uma família, desde o início dos ensaios 
até o fim da festa, pois até casa possuem (Pereira, 1983, p. 159). 

 

O apreço à tradição como sua própria razão de ser também foi identificado 

por mim, sobretudo na etapa presencial de meu empenho investigativo, o que torna-

se um dos principais pontos positivos da coleta de relatos orais presenciais. O brilho 

nos olhos de contadoras e contadores, conforme inquiria sobre a celebração, talvez 

tenha sido identificado por Niomar quando a pesquisadora, quatro décadas antes de 

mim, realizou sua própria investigação, ainda que eu tenha optado por não 

entrevistar cavaleiros, mas o restante da comunidade, indivíduos que tornam, em 

maior ou menor escala, as Cavalhadas de Pirenópolis o que são, apesar dos hiatos 

e de todas as possibilidades de exaustão da tradição. 

Aqui faço breve aparte sobre a celebração. A Festa do Divino antecede as 

Cavalhadas, ao menos oficialmente83, em sete anos. Diversas outras manifestações 

foram associadas à ela, em específico a Folia de Reis, Reinado de Nossa Senhora 

do Rosário e o Juizado de São Benedito. Somam-se cortejos, Pastorinhas, Congos, 

Bandas (Banda de Couro e Banda Phoênix) e os Mascarados, sempre em paralelo 

às Cavalhadas. As etapas infantis encerram a manifestação (Império das Crianças, 

Reinadinhos e Juizadinhos, Mascaradinhas e as Cavalhadinhas) (Veiga, 2009). Em 

notório verbete, Cascudo descreve a Festa do Divino como tradição com origem na 

ocasião do casamento de Isabel com Dom Diniz de Portugal, no século XIV. Logo no 

começo do empreendimento colonial, a festividade, já bastante difundida na 

                                                
83

 É muito provável que as etapas que vieram a compor o conjunto da Festa do Divino fossem 
anteriores à 1819. Conforme D’Abadia e Curado: “O fato de não se ter registros, conhecidos, 
anteriores a esta data, pode ser caracterizado pelo fato da festa constituir-se uma manifestação 
popular, mas após a passagem dos viajantes pelas terras goianas, e dos apontamentos por eles 
feitos, uma vez que estas festas não eram mais tão comuns na Europa, tenha alertado os goianos 
para a necessidade de anotações sobre a cultura local. Destarte, com as Folias ao Divino Espírito 
Santo acontecia o mesmo anteriormente à data indicada; mas há carências de informações sobre 
esta manifestação devocional, bastante recorrente em Goiás, anteriores àquela data. A falta ou 
deficiência documental sobre a Folia do Divino em Pirenópolis e em outras cidades goianas incide 
sobre o fato de que as práticas do catolicismo popular não eram bem vistas ou aceitas pela Igreja, 
que em diversas ocasiões propuseram interferências e regulamentações no intuito de controlar estas 
manifestações festivas” (2016, p. 7, grifos dos autores). 



82 

metrópole, teria sido transplantada para a colônia lusitana, em modelo que mantém 

características identificadas também na celebração pirenopolina. Nas palavras do 

folclorista, 

[p]ara organização da festividade havia a Folia do Divino, bando precatório 
pedindo e recebendo auxílios de toda a espécie. A Folia constituía-se de 
músicos e cantores, com a Bandeira do Divino, ilustrada pela Pomba 
simbólica, recepcionada devocionalmente por toda parte. Essas Folias 
percorriam grandes regiões, gastando semanas ou meses inteiros. Foram 
festas de alta receptividade coletiva no Brasil e Portugal, mas estão 
decadentes, relativamente às áreas geográficas de sua existência histórica. 
De seu prestígio basta lembrar que o título de Imperador do Brasil foi 
escolhido, em 1822, pelo Ministro José Bonifácio de Andrada e Silva, 
porque o povo estava mais habituado com o nome do Imperador (do Divino) 
do que com o nome de Rei. A festa, missa cantada, procissão, leilão de 
prendas, exibição de autos tradicionais, cavalhadas, etc., positivava um 
centro de interesse real. Em certas vilas ou cidades, o Imperador do Divino, 
com sua corte solene, dava audiência, com as reverências privativas de um 
soberano. [...] A festa do Divino é móvel. Quarenta dias depois do Domingo 
da Ressurreição é a quinta-feira da Ascensão do Senhor (Dia da Hora) e 
dez dias depois é o Domingo de Pentecostes, dia do Divino Espírito Santo 
(Cascudo, 2011, p. 356, grifos do autor). 
 

Em sua descrição, Câmara Cascudo corrobora uma série de comparações 

possíveis entre as localidades que mesclam o culto ao Divino com o ludo equestre. 

As recepções do Divino na casa dos fiéis, as Folias e cortejos (realizados inclusive 

em alusão às Cavalhadas), todos são etapas ainda caras para a celebração em 

Pirenópolis, por vezes estabelecendo certa hierarquia em relação às Cavalhadas. 

Cabe citar o quão permeável a Festa do Divino é da agência local, inclusive desde 

seu estabelecimento, há mais de dois séculos84. Neste sentido, apesar das origens 

no Portugal Medieval, considero ser demasiado simplista reduzir a Festa do Divino 

Espírito Santo no Brasil e em Pirenópolis à uma tradição medieval brasileira, 

ignorando as modificações e impactos de um contexto ligado à Colonialidade, bem 

como a deliberada tentativa de medievalizar a tradição (em específico, as 

Cavalhadas), sobretudo a partir dos anos 197085. Em um empenho que, diferente do 

meu, tinha por objeto de pesquisa a Festa do Divino, Mônica Martins da Silva (2000) 

salienta não somente a ampla adesão da comunidade católica lusitana ao culto ao 

Divino, mas também o protagonismo dos crentes na elaboração das festas, 

reduzindo o protagonismo da Igreja Latina aos clérigos jesuítas ou aos próprios 

colonos, que expandiam o culto ao Divino de acordo com o alargamento do espaço 

                                                
84

 Sousa e Noronha (2024) chegam a sugerir que a tradição foi idealizada, em Pirenópolis, por judeus 
convertidos ao cristianismo, o que intensifica o argumento de que a Festa do Divino contou com ativa 
agência dos subalternos do empreendimento colonial.  
85

 Discutiremos sobre tal processo de reinvenção da tradição no tópico 2.1.1. 



83 

colonial, o que diferenciaria as práticas da Igreja europeia das da Igreja americana. 

Mais heterodoxa e aberta à penetração de práticas leigas, a Igreja Latina na colônia 

permitiu a consolidação de festividades religiosas que possuíam intenso apelo à 

sociabilidade da população, aspecto que se mantém nos dias atuais, e gerou 

inclusive atritos com clérigos mais ortodoxos, sobretudo em fins do século XIX, 

durante a romanização (Silva, 2000), mas também no século XXI, com o 

estabelecimento da Folia do Padre (Lôbo; Curado, 2015). 

Isto posto, é importante traçar um breve panorama do estabelecimento do que 

viria a ser a atual cidade de Pirenópolis. Retomo, então, o século XVIII. 

A trajetória do assenhoreamento ibérico dos sertões da América Lusitana 

retoma os avanços sobre os recursos naturais e humanos da colônia. A ocupação da 

costa Atlântica, por exemplo, obedeceu ao ritmo da extração madeireira e o 

estabelecimento de feitorias na costa, em condição análoga ao que ocorreu no 

continente africano, costurando a porção leste do continente americano ao império 

colonial lusitano no Atlântico86. Contudo, os portugueses não se limitaram ao litoral e 

ao curso dos principais rios. Influenciados pela extração mineral das áreas de 

colonização castelhana, principia, inicialmente pelo avanço no curso dos rios, a 

ocupação do interior do continente. Tal situação levou à predação das terras altas da 

região que, até a atualidade, carrega em seu nome o sinônimo do material 

explorado, a capitania e, posteriormente, província e estado de Minas Gerais. Lá, os 

anseios lusitanos por riquezas que Castela espoliava do continente desde o século 

XVI se materializaram. Prova disso está na substituição da matriz econômica 

predominante da colônia do açúcar para o ouro, e da elaboração de diversas praças-

forte lusitanas que compõem, atualmente, patrimônio cultural marcante no país. 

A exploração da província mediterrânica foi determinante para a expansão da 

colônia para oeste, assim como a presença castelhana além dos Andes seria, 

posteriormente, o da ocupação das terras além de Tordesilhas (Maluly, 2017, p. 

172). No começo do século XVIII, os lusitanos avançam Cerrado adentro, rumo aos 

territórios de grupos Jê chamados, por Bartolomeu Bueno da Silva (o “Anhanguera”) 

de Goyazes. Fica estabelecida, a partir de 1726, as Minas dos Goyazes, a partir da 

fundação do arraial de Sant’Anna, subsequente à descoberta de ouro nos rios da 

região. Após o estabelecimento do arraial de Santa Cruz, 

                                                
86

 Sobre a maneira como as margens africana e americana do Atlântico meridional foram 
forçosamente unificadas pelo empreendimento colonial, ver Alencastro (2000). 



84 

o irriquieto companheiro de Bueno [da Silva], Manuel Rodrigues Tomás [sic], 
descobre as ricas jazidas dos contrafortes da serra dos Pirineus, e junto ao 
rio das Almas surge o arraial de Meia Ponte. Com esse rápido movimento 
pendular das populações ouro-mineiras, acorrem para lá as multidões 
(Palacín, 2001, p. 27, grifos nossos). 
 

A matriz econômica aurífera no arraial contribuiu, nesse sentido, para o 

crescimento populacional inicial. Em poucas décadas, Meia Ponte e Sant’Anna 

ocuparam posição central nos desenvolvimentos econômicos de Goyaz. Situados, 

respectivamente, entre os caminhos que ligavam as regiões sul, leste e norte e o 

extremo oeste da América Lusitana, ambos poderiam alcançar um status 

administrativo mais elevado. Contudo, para dirimir os poderes de potenciais 

representantes da elite local (e, em específico, de Bueno da Silva) e centralizar a 

administração colonial, o Império Lusitano opta por elevar apenas o arraial de 

Sant’Anna a condição de vila (tornada, então, Villa Boa do Goyaz), a única de todo o 

período colonial (Maluly, 2017, p. 157-160). 

De acordo com Craveiro (2006), em 7 de outubro de 1727, dia de Nossa 

Senhora do Rosário, é fundado às margens do Rio das Almas as Minas de Nossa 

Senhora do Rosário. Posteriormente, uma enchente no Rio das Almas veio a destruir 

parte da ponte que ligava as margens do arraial, que lhe rendeu o nome Meia Ponte, 

mantido ao longo do próximo século. Conforme D’Abadia, Valva e Curado (2021), o 

local torna-se distrito (1732) e, finalmente, arraial (1736), mantendo por ênfase a 

exploração do ouro e desenvolvendo-se com delimitadores espaciais as igrejas 

(Figura 10). Em 1832, Meia Ponte torna-se vila e, em 1853, é elevada à condição de 

cidade. A mudança de nome para Pirenópolis, em referência à cadeia de montanhas 

das cercanias, somente aconteceu em 1890, na alvorada do regime republicano 

(Curado, 2018, p. 46). 

Dentro de praticamente cem anos de “arraialato”, Meia Ponte modifica-se 

profundamente87. Com a exaustão aurífera em Goyaz, a modificação da matriz 

econômica leva a transformações no tocante à demografia do local, que passou a 

contar com um número maior de escravizados libertos e adaptação da economia 

local para a agricultura de subsistência (Curado, 2019, p. 3). Há de se mencionar 

que tal situação não significou o colapso das escravarias meiapontenses. Com tais 

modificações e aproveitando-se da posição do arraial entre os caminhos que 

entrecortavam a América Lusitana, percebe-se a importância que teve, para a 
                                                
87

 Retomo, em um esboço das etapas históricas de Pirenópolis, a questão econômica na primeira 
cena do próximo ato. 



85 

localidade, o Engenho São Joaquim88, centro produtor de açúcar e algodão, dentre 

outros Ŕ o que inclui, apesar das tentativas em apresentar-se aos viajantes europeus 

como local de “bons tratos” aos escravizados, o comércio de seres humanos 

coercitivamente mantidos e traficados (Costa, 1978, p. 49 apud Curado, 2019, p. 5) Ŕ 

e atual sede da Fazenda Babilônia (Oliveira, 2018, p. 313), renomeada pelo padre 

Simeão Estilita Lopes Zedes (Curado, 2019, p. 12).  

Ainda que as Cavalhadas tenham sido realizadas, ao longo de boa parte da 

história meiapontense/pirenopolina, por atores distintos das famílias da elite colonial, 

é praticamente impossível ignorarmos o papel do Engenho São Joaquim e, 

principalmente, das famílias que o tutelaram até a venda ao padre Zedes, na 

promoção das primeiras Cavalhadas, associadas, desde sua concepção, à Festa do 

Divino Espírito Santo. A partir de Curado (2019), é possível estabelecermos a 

seguinte genealogia dos detentores do Engenho São Joaquim de sua concepção até 

a morte do segundo comendador. 

Figura 4 Ŕ Famílias Alves de Oliveira e Costa Teixeira (séc. XVIII-XX) 

Fonte: Autoral
89

. 

Os títulos de parte das famílias a controlarem o Engenho São Joaquim no 

contexto meiapontense merecem destaque. Os comendadores Joaquim Alves de 

                                                
88

 Para mais estudos que possuem por objeto o Engenho, atual Fazenda Babilônia, ver os estudos de 
Paes (2007), Souza (2007) e Souza (2011). 
89

 Em linhas gerais, os matrimônios são representados por alianças e filhos dentro do matrimônio são 
indicados por linhas contínuas (por exemplo, Ana Joaquina era filha do Comendador Joaquim Alves 
de Oliveira e de Dona Ana Rosa Moreira). Relações não-matrimoniais são representadas por linhas 
pontilhadas (por exemplo: o Padre Manuel Amâncio da Luz também é filho de Dona Ana Moreira, mas 
a partir de sua relação com José Rodrigues do Nascimento). 



86 

Oliveira e Joaquim da Costa Teixeira, por exemplo, foram as influentes figuras que 

receberam, inclusive, os viajantes Auguste Saint-Hilaire e Emannuel Pohl na cidade. 

Outra personagem que deve ser mencionada é o Padre Manuel Amâncio da Luz90, 

um dos três enteados do Comendador Alves, frutos de relações que Ana Rosa 

manteve antes de contrair matrimônio com o filho de Domingos e Páscoa. Destarte, 

vemos, sob tutela da atual Fazenda Babilônia, referências do campo secular e 

eclesiástico. De acordo com Carlos Brandão (1974, p. 62-63), data de 1819 a 

primeira Festa do Divino Espírito Santo, promovida pelo Comendador Costa 

Teixeira; a primeira Cavalhada de Meia Ponte ocorreu sete anos mais tarde, a partir 

da petição do Padre Manuel Amâncio, o que não quer dizer que não existissem 

folguedos populares anteriores91. Não cabe aqui, contudo, realizar um esforço 

demasiado micro-histórico, caminho traçado por pesquisadores como Curado 

(2019), e que tenderia a ser uma digressão demasiado grande de nosso objeto de 

pesquisa. Entretanto, em virtude da centralidade econômica do Engenho e das 

famílias no contexto meiapontense, não me parece inconcebível seguir o argumento 

do referido autor quanto à participação direta do comendador ou outros membros da 

elite colonial nestas celebrações92. 

Os registros que nos confere Carlos Brandão (1974) nos indicam detalhe 

crucial sobre as Cavalhadas: sua periodicidade, naquele contexto, era distinta da 

que a celebração possui na atualidade, não sendo intermitente, como verificado 

entre os anos 1930 e 1960. A manifestação ocorria em alternância a outros autos 

dramáticos que, como o Batalhão de Carlos Magno, derivaram ao esquecimento 

(Brandão, 1974, p. 63-65). Nem todos os autos estavam diretamente ligados ao 

Legendário Carolíngio, e o modelo que tornou-se recorrente, mesmo com a 

                                                
90

 Seja ele (Santos, 2016, p. 5) ou outros clérigos (Santos, 2008, p. 30), a introdução das Cavalhadas 
em Meia Ponte é considerada como parte de um movimento da Companhia de Jesus análogo ao que 
já descrevi anteriormente: uma etapa de catequese coletiva voltada, sobretudo, aos escravizados e 
nativos forçosamente assimilados (Brandão, 1974, p. 67). 
91

 “Provavelmente os primeiros registros sobre a Festa do Divino Espírito Santo que acontece na 
goiana cidade de Pirenópolis adveio, pelo menos do ano de 1819, segundo documentação 
encontrada por [Jarbas] Jayme, que expõe o seguinte: “não conseguimos obter, entretanto, a 
despeito de perseverantes e cuidadosas indagações, notícias exatas, anteriores ao ano de 1819, 
dessa festa popular” (1971, p. 610)” (D’Abadia; Curado, 2016, p. 6). 
92

 “A religiosidade da família de Joaquim Alves de Oliveira indica ainda o Divino Espírito Santo como 
fonte devocional, pois o genro Joaquim da Costa Teixeira teria sido Imperador de tal festa em 1819, 
seguido pelo próprio Joaquim Alves em 1823 e pelo padre Manuel Amâncio da Luz, enteado, no ano 
de 1826; voltando Joaquim Alves a imperar em 1830, quando passa a coroa ao enteado no ano 
seguinte” (Curado, 2019, p. 10) 



87 

existência de tais referências, foi o auto equestre (e, em específico, o misto entre 

drama e jogo, ritual e ocasião de sociabilidade). 

Em Pirenópolis, as Cavalhadas têm duração de três dias e trata-se do ponto 

máximo da Festa do Divino Espírito Santo93. De acordo com o Dossiê do IPHAN 

(2017) sobre a festividade em Pirenópolis, a tradição foi idealizada ainda em meados 

do século XII, se expandindo da península ibérica aos espaços associados ao 

empreendimento colonial, ocorrendo cinquenta dias após a Páscoa. No interior da 

América Lusitana, seguiu o ritmo da exploração aurífera, representando um instante 

de sociabilidade, culto à religiosidade que possibilitava uma matriz identitária 

comum, além de ser um instante de partilha de alimentos. Na cidade dos Pireneus, 

faz parte de uma constelação de outras festividades ligadas à Igreja Latina, mas o 

culto ao Divino se destaca por abarcar toda a comunidade pirenopolina, sem 

distinções entre os nítidos estamentos que a compõe94. 

Da impossibilidade de inferir se, desde o contexto das primeiras celebrações, 

as Cavalhadas meiapontenses já eram dominadas pelo motif medievalesco, a 

dramatização da conversão e a subsequente etapa de argolinhas, podemos, por 

comparação com relatos de viajantes sobre outras Cavalhadas contemporâneas, 

cogitar que, ao menos, aspectos da indumentária e dos discursos presentes em 

relatos posteriores aos anos 1970 ainda estavam para ser desenvolvidos. 

Nos dias iniciais, a manifestação segue o modelo da dramatização. Aqui, não 

há rapto de princesa (ou quaisquer referências ao que identificamos em outras 

manifestações). A Refrega se inicia ao terem os cristãos abatido um espião 

                                                
93

 “Hoje, a Festa não conta apenas com a parte ritualística e religiosa, como também incorporou com 
o decorrer dos anos, expressões culturais dos festejos populares dos negros, como é o caso do 
Juizado de São Benedito e o Reinado de Nossa Senhora do Rosário. Ainda conta com a tradição 
teatral, essas representadas pela Cavalhadas [sic], presente na Festa desde 1826 e o auto natalino: 
As Pastorinhas, encenada em Pirenópolis pela primeira vez em 1923. Também pertence ao mosaico 
de tradição dos festejos em louvor ao Divino, os Mascarados, os Congos, as Folias que percorrem 
tanto o meio rural quanto o urbano, além dos elementos sonoros que envolvem a centenária Banda 
de Música Phoenix, Banda de Couro dentre outros folguedos” (Miranda; Silva, 2015, p. 163-164). 
94

 De fato, quando estive em Pirenópolis, em setembro de 2024, um dos meus contadores me relatou 

tal transposição de identidades, como iremos ver no Ato II. Há de se mencionar, contudo, uma visão 
de certa forma idealizada de tal supressão das diferenças em nome do culto ao Divino expressa no 
Dossiê: O Divino Espírito Santo não é santo de procissão, nem de romaria. Não é santo de brancos 
ou de negros, nem mesmo santo padroeiro da cidade é. Na forma de pomba, fogo, neblina, nuvem ou 
vento, anuncia a chegada de um novo tempo através da propagação de seus sete dons: fortaleza, 
sabedoria, ciência, conselho, entendimento, piedade e temor de Deus É a chegada do Império do 
Divino Espírito Santo, marcado pela partilha entre os homens e entre a terra e o céu: o Divino chega 
ao homem, o homem divino é. [...] Há quem diga que a gesta não tem fim, já que mobiliza 
permanentemente Ŕ e não apenas durante os festejos Ŕ toda a comunidade local. A festa faz circular 
as graças do Espírito Santo, que se multiplicam movendo-se pelo campo e pela cidade, entrelaçando 
vizinhos e parentes, através da fartura, da oração e da comensalidade (IPHAN, 2017, p. 19-20). 



88 

disfarçado de onça. Após o confronto, há a troca de embaixadas entre as partes. Em 

Pirenópolis, os líderes das hostes, os Reis, são identificados como “Carlos Magno” 

(ou ainda Alexandre Magno, curiosa referência ao monarca macedônio do século IV 

antes da Era Comum) e “Sultão da Mauritânia”. Ao terceiro dia, após a derrota dos 

mouros e o batismo (que encerram o segundo dia), vemos a etapa desportiva, com a 

corrida de Argolinhas e atividades similares. Com o fim de tal etapa, as Cavalhadas 

são encerradas. 

As manobras seguem uma sequência de movimentos que busca demonstrar 

a destreza dos ginetes. Ora em duplas, ora em coletivo, os vinte e quatro cavaleiros 

demonstram sua destreza equestre, ao som da Banda Phoênix. As armas utilizadas 

no confronto simulado Ŕ lanças, espadas e garruchas de festim Ŕ completam a 

indumentária que, na atualidade, é exclusivamente medievalesca. Nos registros 

fotográficos que Carlos Brandão apresenta como Apêndice de sua obra, vemos, 

ainda, a presença de elementos nas vestimentas dos cavaleiros que foram 

substituídos nas últimas décadas, como a existência de bicornes estilizados e farda 

militar decorada. Na Figura 5 (abaixo), vemos em primeiro plano a imagem de perfil 

do “Carlos Magno” das Cavalhadas do ano de 1973. Trajando roupas “francesas” e 

de militares, há a profusão de plumas e, como indica o registro do folclorista, trata-se 

de uma vestimenta nas cores azul e branca. Ao fundo, em segundo plano, o “Sultão 

da Mauritânia”, com capacete metálico que retoma, inclusive, características 

“romanas”. Assim como seu par, as cores utilizadas em sua indumentária, o 

encarnado e o dourado, mantiveram-se em representações modernas das 

Cavalhadas Pirenopolinas95. 

                                                
95

 Nas Cavalhadas de 2006, os Reis trajavam roupas deveras distintas das dos anos 1970, com 
presença mais acentuada de elementos metálicos ou metalizados. Ver: 
<https://pirenopolis.tur.br/portal/public/images/folclore/divino2006/2006_05_16%20051.jpg>. Acesso 
em 15 jan. 2024. 

https://pirenopolis.tur.br/portal/public/images/folclore/divino2006/2006_05_16%20051.jpg


89 

Figura 5 Ŕ Rei Cristão e Rei Mouro após a reconciliação 

 

Fonte: Brandão, 1974, p. 195. 

Ao longo do século XX, para além do desenvolvimento de indumentárias 

medievalescas, vemos a presença crescente do Mascarado96, que passou a fazer 

parte definitiva da celebração a partir de 1957 (Silva, 2000, p. 57). Origem dos 

Mascarados pirenopolinos à parte, é possível considerar que se trata de uma 

espécie de subversão da hierarquia das Cavalhadas, uma vez que, para ser um dos 

cavaleiros mouros ou cristãos, se mantém a exigência de atributos que, aos 

Mascarados, não são necessários. Logo, é possível interpretarmos nos Mascarados 

atuais representações daqueles que eram excluídos da festividade Ŕ escravizados, 

libertos e pessoas das camadas menos favorecidas dentro da hierarquia estamental 

da sociedade colonial (Oliveira, 2021, p. 73). 

A crença de que a manifestação permaneceu estanque às modificações que o 

século XX e XXI imprimiram sobre a sociedade pirenopolina não encontra respaldo 

em evidências como relatos e capturas de imagens, assim como o “mito” de que a 

festividade se manteve ininterrupta nos últimos dois séculos. Na realidade, ainda que 

a essência da celebração, ou mesmo as falas declamadas pelos cavaleiros, tenha 

preservado certa “continuidade”, mesmo o propósito da festividade parece ter se 

                                                
96

 Falarei mais sobre esta figura no item 2.2.3. 



90 

modificado. Se, no princípio, era crível ponderarmos que a motivação da 

comunidade em participar da celebração repousava em uma identificação com a 

narrativa, é possível considerarmos que existem outros fatores sobre a dinâmica da 

condução da festividade. Poderia argumentar, seguindo caminho traçado por Céline 

Spinelli (2010) que a tradição é mantida por ter se tornado circunstância de 

manutenção de sensação de pertencimento, ocasião de sociabilidade e de 

comunhão que se expressa dos bastidores ao ato de assistir a etapa dramática e 

desportiva. Poderia, também, ver na condução da chamada Cavalhadinha Mirim 

ponto análogo ao que Camila Lisboa observou no tocante à manifestação similar, a 

Cavalhada Mirim de Morro Vermelho: “confiança na continuidade de um passado, na 

integração deste com o presente e com o futuro” (2014, p. 36). 

Contudo, somente descrevendo a partir da observação de fontes que leem as 

Cavalhadas, talvez escapasse do meu escopo de análise outros detalhes sobre a 

percepção de membros da comunidade pirenopolina a respeito de sua celebração. É 

então que chamo as cortinas para nosso intervalo. 

  



91 

Intervalo I 

Até aqui, somente lemos a celebração e seus principais caracteres, da 

narrativa às imagens. Do plano do campo dramático até as celebrações similares, 

das outras Cavalhadas até Pirenópolis, neste primeiro ato, fomos ao encontro do 

panorama necessário para a etapa seguinte: a compreensão do processo de 

reinvenção das Cavalhadas a partir de relatos de indivíduos que fazem parte da 

celebração. A fim de identificar detalhes cruciais em tal processo, iremos recorrer à 

análise de entrevistas conduzidas de forma remota e presencial, com as Cavalhadas 

como eixo temático.  

Parte-se da provocação inicial: até que ponto a memória que contadoras e 

contadores possuem da celebração, os detalhes a serem evocados, as lembranças 

de cavaleiros e Mascarados, de falas, de impressões de seus pares, é capaz de ir de 

encontro às perspectivas oferecidas por outras investigações ou se, pelo contrário, 

constituem um panorama distinto do que foi abordado nas últimas décadas em que 

as Cavalhadas de Pirenópolis tem sido objeto de pesquisa? Quais seriam os 

elementos ou agentes a conduzirem as transformações nas Cavalhadas? 

Cortinas reabertas e sigamos para o próximo ato! 

 



92 

Ato II – Das Lembranças 

Até o momento, empreendemos uma jornada desde a narrativa que compõe 

as Cavalhadas, até celebrações análogas ao redor do “continente-Brasil” para, 

então, alcançarmos Pirenópolis. Percebemos que a Idade Média, no auto, é mero 

recurso para a celebração de um mito de uma sociedade unificada pela fé, 

verdadeira catequese popular voltada para convencer a comunidade colonial do 

valor da fé cristã diante do outro. Esse seria um dos principais motivos por trás da 

expansão de uma tradição gestada em alhures ao redor da América Lusitana. Há, 

também, certa fragilidade nas Cavalhadas, dado seu recrudescimento em diversos 

estados, sobretudo na costa Atlântica. Tem-se, então, impressões gerais da 

celebração, mas também uma profusão de estudos sobre as Cavalhadas de 

Pirenópolis em específico, que se ocuparam, nas últimas décadas, de descrever a 

tradição e buscar testemunhos de cavaleiros, por exemplo97. 

Mas somente os cavaleiros mantém a tradição? Aliás, que força há capaz de 

manter uma celebração aparentemente plurissecular e com poucos hiatos por tanto 

tempo? Que significa esse auto “importado” para as pirenopolinas e pirenopolinos e 

de que forma as lembranças da festividade ao longo das últimas décadas revelam a 

maneira como diferentes agências têm modificado a celebração? 

Neste ato, apresento os elementos levantados não somente em inquirições 

remotas, mas em entrevistas presenciais, após minha breve visita à Pirenópolis, em 

uma expedição conduzida em setembro de 2024. Expectativas de continuidade, 

temores por rupturas e, principalmente, relações complexas entre memória e 

identidade, pontos de vista individuais e coletivos, são alguns dos aspectos que 

consegui vislumbrar em um empenho comparativo compreendendo a relação 

diacrônica de membros da comunidade e suas tão celebradas e estimadas 

Cavalhadas. Buscando, então, perceber nos relatos as modificações e indicações de 

agências sobre a festividade, em uma espécie de reinvenção da tradição por 

indivíduos que não fazem parte das demiúrgicas agências que imprimiram sobre ela 

suas vontades (ou seja, a elite do mundo colonial), este ato divide-se em duas 

cenas: a descrição dos cenários e das personagens e, por fim, a escuta e 

                                                
97

 A citar, dentre os estudos que tratam das Cavalhadas de Pirenópolis, exemplos como as 
contribuições de Silva (2001), Melo e Costa (2006), Silva (2008), Spinelli (2010) e Gossn (2023). 



93 

discussões das contribuições daqueles que gentilmente cederam alguns minutos de 

seus dias nesta empreitada. 

 

Cena 2.1 – Cenários e Personagens 

Estamos na arena onde a multidão prepara-se para assistir as Cavalhadas. 

Uma verdadeira cacofonia formada por vozes, sons de conversas entre familiares e 

crianças correndo. Nos camarotes e na arquibancada, há o ponto de vista daqueles 

que saíram da festa com impressões subjetivas de um constructo inerentemente 

coletivo. Mas isso é fora do campo. 

Dentro dele, reina a aparente ordem entre partes iguais, mas opostas. De um 

lado, o domínio dos cerúleos, sob a insígnia da cruz e do pássaro (mas não é 

qualquer pássaro Ŕ é o Divino Espírito Santo, representado por uma pomba branca); 

do outro, o domínio dos encarnados, sob símbolos que incluem meia-luas e dragões 

chineses. A simetria é rompida quando um elemento singular é identificado pelos 

cerúleos. Trata-se de um espião mouro, singularmente disfarçado de onça-pintada, 

que avança pelo campo inimigo e é morto a tiros de garrucha. Sua vestimenta é 

bastante simples, e sua máscara possui uma espécie de “identidade” com a de 

outras personagens, ao ponto de algumas contadoras e alguns contadores inclusive 

traçarem como hipótese de origem para outro conjunto de personagens das 

Cavalhadas de Pirenópolis, a tentativa de outras pessoas em repetir no Mascarado o 

próprio espião-onça (Geraldes, 2015). É como se, apesar de executado, o espião 

tornasse a aparecer Ŕ e multiplicado Ŕ nos intervalos. Não se trata, contudo, da 

versão mais estabelecida no imaginário popular: o Mascarado (como indica também 

o Dossiê do IPHAN) é a personagem que representaria de forma tangível a 

infiltração dos subalternos em uma tradição da elite. Se, até nos dias atuais, a 

inserção no conjunto de cavaleiros se trata de um privilégio de poucos (com exceção 

da participação de infantes na Cavalhadinha Mirim), para ser Mascarado bastam 

apenas recursos para as vestimentas. Sendo possível a participação à pé, nem 

mesmo a posse de montaria é condição indispensável. Bastaria, nesse sentido, a 

vontade de correr, de brincar, de ser a anti-festa na mais religiosa data do ano para 

os pirenopolinos, o que hoje se traduz como o elemento mais característico da 

cidade encravada nos Pireneus de Goiás, o anti-cavaleiro Mascarado. 



94 

Principio este ato justamente por uma etapa que não vi quando estive na 

cidade, em setembro de 2024. Já haviam passado, então, alguns meses desde a 

Festa do Divino daquele ano, o movimento turístico estava bastante inferior ao que 

imaginava, mas a cidade não estava propriamente vazia. Não vi, então, nenhum 

cavaleiro Ŕ ou melhor, nenhum cavaleiro identificado por suas indumentárias 

características Ŕ, nenhuma onça, e apenas ouvi à distância o sermão dominical do 

clérigo da cidade. Também ouvi a Banda Phoênix, notória por acompanhar a Festa 

do Divino de Pirenópolis há mais de século, ensaiando, mas não consegui interagir 

com seus membros a tempo (desconhecia que o tempo, em cidades menores, 

funciona de certa forma algo distinto do tempo em que estou habituado). 

Alcancei Pirenópolis perto das 19h do dia 18 de setembro de 2024, e tive de 

fazer uma caminhada para leste que repetiria diversas vezes até minha partida, na 

manhã do dia 25. Minha “expedição” foi iniciada três dias antes, e a conduzi 

exclusivamente de ônibus. Saí de Pelotas no dia 15, alcançando São Paulo e São 

Carlos no dia 16, onde parti para Goiânia no dia 17 e, finalmente, Pirenópolis no dia 

18. Prevendo a longa duração da viagem, optei por parar duas noites em hotéis 

diferentes Ŕ um em São Carlos e outro na capital dos goianos Ŕ antes de finalmente 

chegar na cidade dos Pireneus. Em ambas as cidades, pude ir ganhando 

familiaridade com diferentes culturas, sotaques, panoramas, cosmovisões, jeitos de 

existir sob o sempre presente fantasma da colonização, à mercê do capitalismo 

tardio e do colapso climático. 

2024, 531 anos depois do pachakuti marcado pelo contato entre ibéricos e os 

povos originários do lado de cá do Atlântico foi definido por intempéries causadas 

completamente pela ação do criminoso sistema econômico vigente desde o princípio 

da Colonialidade, mas conduzido também por agentes no continente Brasil. De fato, 

minha expedição estava marcada para o final do mês de maio, e eu teria conseguido 

assistir às Cavalhadas em sua integridade. Contudo, se abateu sobre o Rio Grande 

do Sul tamanha bateria de chuvas e enchentes que levaram ao inevitável adiamento 

de minha viagem até Pirenópolis. Além disso, parti de Pelotas coberto pelas fumaças 

dos grandes incêndios na Amazônia e no Cerrado98, que me alcançaram no trecho 

                                                
98

 Alguns registros das grandes queimadas e seus resultados podem ser identificados em diversos 
endereços eletrônicos: 
FUMAÇA de Queimadas na Amazônia chegam à Pelotas.  A Hora do Sul, Pelotas, 20 ago. 2024. 
Disponível em: <https://ahoradosul.com.br/conteudos/2024/08/20/fumaca-de-queimadas-na-
amazonia-chega-a-pelotas/>. Acesso em: 25 fev. 2025. 

https://ahoradosul.com.br/conteudos/2024/08/20/fumaca-de-queimadas-na-amazonia-chega-a-pelotas/
https://ahoradosul.com.br/conteudos/2024/08/20/fumaca-de-queimadas-na-amazonia-chega-a-pelotas/


95 

entre São Carlos e Goiânia, permanecendo quase constantes no céu noturno de 

Minas Gerais e no horizonte não tão azul de Goiás. 

O ônibus da viação Goianésia que me deixou em meu destino deu-me o 

primeiro vislumbre dos Pireneus, serra montanhosa que se encontrava levemente 

coberta pela fumaça. Somente tornaria a vê-la na última tarde em que estive na 

outrora Meia-Ponte, quando pedalei, em uma bicicleta alugada, ao largo do sinuoso 

Rio das Almas. Saber que talvez a única coisa em comum entre o que Saint-Hilaire 

viu e o que estava vendo pela janela do ônibus também estava ameaçado foi 

preâmbulo crucial para compreender a natureza de meu empreendimento, naquele 

ponto tão longínquo, tendo por referência as planícies fluviais no meu extremo 

meridional. 

Assim que desci no Terminal Rodoviário de Pirenópolis, verifiquei que a 

Suítes Boa Viagem99, pousada na qual passaria a próxima semana se localizava 

quase que em linha reta, há não mais de trinta e cinco minutos de distância. O 

trajeto passaria pela Rua 5, Beco João Basílio, Rua do Bonfim e, finalmente, a 

Avenida Prefeito Luís Gonzaga. Faria o caminho entre o Setor Meia Ponte, a Vila 

Alto do Bonfim, até o Carmo e os Centros Histórico e Municipal em vários 

momentos, principalmente à pé, ao som das maritacas e das músicas dos aparelhos 

de som automotivos, gradualmente substituindo meu “tudo bem?” pelo tão facilmente 

dito “tá bom?”. 

Em sua área urbana, Pirenópolis ocupa uma espécie de polígono 

representado pelas terras mais ou menos baixas ao sul da cadeia de montanhas que 

possui o Morro do Frota como seu principal representante. Compreender o relevo 

(Figura 6) e a disposição dos principais bairros da cidade, localizados ao sul do Rio 

                                                                                                                                                   
FUMAÇA até da Bolívia: de onde vem poluição que cobre São Paulo? Uol, 10 set. 2024. Meio 
ambiente. Disponível em: <https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-
noticias/redacao/2024/09/10/ar-insalubre-de-onde-vem-fumaca-que-cobre-sao-paulo.htm>. Acesso 
em: 25 fev. 2025. 
QUEIMADAS e direção dos ventos causam nuvem de fumaça no Triângulo Mineiro e Alto Parnaíba; 
climatologista explica. G1, 9 set. 2024. Triângulo Mineiro e Alto Parnaíba. Disponível em: 
<https://g1.globo.com/mg/triangulo-mineiro/noticia/2024/09/09/queimadas-e-direcao-dos-ventos-
causam-nuvem-de-fumaca-no-triangulo-e-alto-paranaiba-climatologista-explica.ghtml>. Acesso em: 
25 fev. 2025. 
FUMAÇA das queimadas provocou 46% de aumento nos atendimentos por náuseas e vômitos em 
Goiás. Jornal Opção, 12 set. 2024. Disponível em: <https://www.jornalopcao.com.br/meio-
ambiente/fumaca-das-queimadas-provocou-46-de-aumento-nos-atendimetnos-por-nauseas-e-
vomitos-em-goias-637419/>. Acesso em: 25 fev. 2025.   
99

 Rua Luiz Gonzaga Jayme, nº 99, Alto do Bonfim. 

https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-noticias/redacao/2024/09/10/ar-insalubre-de-onde-vem-fumaca-que-cobre-sao-paulo.htm
https://noticias.uol.com.br/meio-ambiente/ultimas-noticias/redacao/2024/09/10/ar-insalubre-de-onde-vem-fumaca-que-cobre-sao-paulo.htm
https://g1.globo.com/mg/triangulo-mineiro/noticia/2024/09/09/queimadas-e-direcao-dos-ventos-causam-nuvem-de-fumaca-no-triangulo-e-alto-paranaiba-climatologista-explica.ghtml
https://g1.globo.com/mg/triangulo-mineiro/noticia/2024/09/09/queimadas-e-direcao-dos-ventos-causam-nuvem-de-fumaca-no-triangulo-e-alto-paranaiba-climatologista-explica.ghtml
https://www.jornalopcao.com.br/meio-ambiente/fumaca-das-queimadas-provocou-46-de-aumento-nos-atendimetnos-por-nauseas-e-vomitos-em-goias-637419/
https://www.jornalopcao.com.br/meio-ambiente/fumaca-das-queimadas-provocou-46-de-aumento-nos-atendimetnos-por-nauseas-e-vomitos-em-goias-637419/
https://www.jornalopcao.com.br/meio-ambiente/fumaca-das-queimadas-provocou-46-de-aumento-nos-atendimetnos-por-nauseas-e-vomitos-em-goias-637419/


96 

das Almas, é fundamental para começar a vislumbrar como a cidade desenvolveu-se 

e quais rastros de tal desenvolvimento ainda são possíveis de serem identificados. 

Figura 6 Ŕ Relevo e topografia geral da área urbana da cidade de Pirenópolis 

 

Fonte: Autoral, 2025. 

 

Os principais elementos dos cenários encontram-se dispostos ao sul dos 

Pireneus, nas margens norte e sul do Rio das Almas. Praticamente todos eles 

moram próximos de espaços de memória como o Cavalhódromo100 ou as principais 

igrejas latinas da área histórica, e são parte do público praticamente assíduo da 

festividade. Em virtude disso, pude concentrar-me na exploração à pé do cenário, 

em contato com uma tradição que se faz praticamente tangível, sobretudo nas ruas 

com forte apelo patrimonial. 

Meus quatro entrevistados foram apontados por outros pirenopolinos: a Profª 

Drª Tereza Caroline Lôbo101, ela própria indicada pelo remotamente entrevistado 

Prof. Dr. João Guilherme da Trindade Curado102, designou-me o fotógrafo Tonianny 

Vieira, Mascarado, ainda durante meu trajeto até São Carlos; Cristiano da Costa, 

                                                
100

 Então localizado entre as ruas Sebastião Brandão, Dois, 21 de Abril e a Avenida Benjamin 
Constant. Ver especificamente sobre o Campo das Cavalhadas no item 2.2.4. 
101

  Currículo disponível em: <http://lattes.cnpq.br/3850445522013271>. 
102

  Currículo disponível em: <http://lattes.cnpq.br/1363363883113612>.  

http://lattes.cnpq.br/3850445522013271
http://lattes.cnpq.br/1363363883113612


97 

também entrevistado remotamente, me apontou (dentre uma série de contatos), 

Dona Marieta de Souza, Mestra Griô de Pirenópolis; João Guilherme ainda me 

passou o contato de Dona Célia Fátima, sua prima e responsável pelo Museu das 

Cavalhadas; por fim, aproveitei minha visita até o domicílio de Cristiano para 

convidar a participação de sua irmã, Vilma da Costa, para contribuir com esta 

pesquisa. Cada uma das quatro entrevistas presenciais demandou a dedicação de 

tardes inteiras, sendo subsequente a um breve contato, geralmente conduzido no dia 

anterior, ou através de redes sociais. 

Tinha plena ciência de dois pontos: meu tempo era escasso e meu empenho 

era, para além da aplicação de pressupostos com a escuta necessária para a tarefa 

do historiador utilizando a metodologia de história oral, um movimento de certa forma 

antropológico. Pretendi ao máximo evocar internamente o olhar do observador que 

busca compreender não somente como a sociedade realiza o intercâmbio entre 

passado e presente, memória e vivência no dia-a-dia, mas principalmente as 

distinções que se operam no cotidiano. É assim que, para além de buscar conversar 

com minhas contadoras e meus contadores, mobilizei forças para compreender o 

espaço de onde estávamos conversando, qual era a grande arena onde as 

cosmogonias se enfrentavam continuamente, em ordens que sobrepunham divisões 

entre classes, etnias, estamentos, posicionalidades, gêneros, religiosidades, etc. 

Ter partido para a procura em ouvir pessoalmente as impressões de 

indivíduos permitiu, então, um aprofundamento daquilo que já tinha testemunhado 

nas entrevistas conduzidas remotamente. Em que pese a validade (e, por vezes, 

fundamentalidade) de trocas de relatos e produção de fontes que compreendem o 

intercâmbio conduzido utilizando os recursos eletrônicos disponíveis neste 

crepúsculo de primeiro quartel do século XXI, sobretudo no contexto pandêmico ou 

diante de impossibilidades financeiras (Santhiago; Magalhães, 2020; Silva, 2022), o 

mérito da coleta de histórias no local está justamente no contágio do pesquisador 

pela atmosfera cultural de determinada comunidade. Não pretendo, com isso, dizer 

que uma semana foi o suficiente para me inserir completamente na fileira dos 

pirenopolinos, nem que as quatro entrevistas conduzidas presencialmente, somadas 

às três remotas, foram capazes de oferecer panorama único de conjunto que, 

singularizado, se torna uma perigosa generalização. Na manhã do dia 25 de 

setembro deixei Pirenópolis com impressões gerais da comunidade que pretendi 

observar. Mas, mesmo se tivesse passado seis meses ou seis anos realizando o 



98 

movimento pendular entre o Alto do Bonfim e o Terminal Rodoviário, do Morro do 

Frota até os para mim desconhecidos limites meridionais da cidade, conhecendo o 

sabor das comidas e bebidas típicas do cerrado, me acostumando com o vozerio 

das enormes araras-canindé (Ara arauana) nas frondosas palmeiras diante da Igreja 

do Bonfim, ainda assim teria somente uma fração da forma como a comunidade se 

define, de suas ligações com a tradição, de como o passado é linha para a costura 

da memória e identidade cultural. 

É por isso que, ainda que tenha realizado um empreendimento similar ao 

etnográfico, não o considero como uma imersão na comunidade similar àquelas 

epopeias dos antropólogos de outrora. Minha interpretação do que conheci de 

Pirenópolis obedece, então, etapas descritivas e considerações baseadas na 

comparação, pois também vivo em uma comunidade sujeita a forças muito similares 

Ŕ assim como este estudo também se volta para Pirenópolis observando-a e ao seu 

auto como simultaneamente únicos e capazes de serem espelhos de tradições e 

comunidades espalhadas alhures. Nesta ocasião, era a cidade goiana; em outra 

poderá ser, quem sabe, Mazagão (AP), Prado (BA), Santo Antônio da Patrulha (RS), 

Poconé (MT), ou tantas outras localidades que possuem como uma de suas 

essências aquela riqueza que somente nas últimas décadas passou a ser 

interpretada com a atenção necessária (mas até esta atenção é passível de 

problematizações). 

Falei, então, de certa ordem entre lados, de alguma simetria rompida (e 

corrigida) pela inserção de elementos externos. Na sequência, abro picada para uma 

breve digressão sobre as cidades que conheci existindo simultaneamente no mesmo 

espaço-tempo. 

2.1.1 – Cidades dos Pireneus 

Esferas concêntricas podem ajudar a definir espacialmente as fronteiras 

estamentais de uma comunidade. Imagine qualquer cidade idealizada pelo 

empreendimento colonial ibérico. Na maioria das vezes103, a organização parte de 

uma praça central, próxima de uma Igreja Matriz e, na sequência, edificações de 

                                                
103

 Não se trata, contudo, da concepção adotada na América Lusitana, apesar de predominante na 
América Castelhana. Entretanto, como similaridade entre ambas, há tanto a presença da Igreja e de 
edificações de administração pública, como de ruas e aglomerados de edificações das elites 
coloniais. Sobre a construção das cidades coloniais barrocas em Nova Espanha, Caribe e Peru, ver 
Niell (2019, p. 286-311). 



99 

igual importância para a administração municipal. Nas proximidades, algumas ruas 

adjacentes ou paralelas à praça central, casas de grande porte, pátios grandes, 

fachadas caprichosas, telhas de barro. Avançando três quadras, casas cada vez 

mais simples, mas igualmente charmosas, árvores nas calçadas, talvez um ou outro 

banco para os transeuntes descansarem. São domicílios, mas também podem ser 

empreendimentos do que hoje chamamos de “setor de serviços”: casas de costura, 

barbearias, farmácias, etc. Mais algumas quadras e percebemos modificação não 

somente nos domicílios, mas no próprio calçamento das ruas. Se, ao redor da praça, 

víamos pedras, aqui as ruas são de chão-batido. As principais, de acesso ao centro, 

são asfaltadas, permitindo então o fluxo dos habitantes destas localidades afastadas 

para o centro. Afinal, há certa coesão não somente no atender aos desígnios da 

principal força motriz identitária (a religiosidade), mas também na necessidade de ter 

de vender sua mão-de-obra para aqueles que vivem nas cercanias da praça central. 

Muito além das cercanias desta cidade imaginada, há outros espaços 

igualmente importantes. Se imaginamos uma cidade que começou na beira do mar, 

por exemplo, e cresceu para sertões, alguns destes destinos tornam-se áreas de 

exploração das riquezas da terra, sejam elas obtidas pela extração, mas também 

pelo plantio. Estas localidades distantes da praça central igualmente estão 

costuradas à comunidade, ainda que seus trabalhadores iniciais não tenham 

habitado nas periferias propriamente ditas. Se colocamos a origem desta cidade na 

Colonialidade, sabemos precisamente que estes trabalhadores rurais não se tratam 

de mero campesinato luso-brasílico (liberto). As terras, inclusive, são distribuídas 

pela administração colonial para alguns potentados da elite; senhores de 

escravizados que definem posses hercúleas nas proximidades de cursos de água, 

auxiliando o escoamento da produção. Com o passar do tempo e a eventual 

abolição da escravidão, as mãos que construíram as riquezas passam a dedicar-se 

ao cultivo das mesmas terras; seus avós foram forçados ao mais absoluto 

esquecimento de suas crenças originárias, e eles agora rezam para os mesmos 

santos que seus pais aprenderam a cultuar; vivem nas cercanias ou sobre as 

fatiadas herdades de magnatas que perderam suas riquezas para o tempo. Surgem 

bairros de pretos e pardos, campesinos pobres, mas ainda persistem terras de 

muitos hectares sob sobrenomes conhecidos desde o regime colonial. 

Algumas das casas próximas da praça central são vendidas para novos 

senhores, inclusive vindos de outras cidades e estados. Os “colaboradores” que 



100 

trabalham para as elites no centro adquirem casas na cada vez maior zona 

periférica. A administração municipal decide cobrir de asfalto as ruas principais. É 

então que surge um elemento novo também para o aparentemente imutável centro 

da cidade: certos detalhes passam a chamar a atenção de pessoas vindas de longe, 

indivíduos que realizam movimento pendular, temporário, mas igualmente 

impactantes para a comunidade local. Algumas casas na região central passam das 

mãos da elite aristocrática para a nova elite, que investe no turismo e cria pousadas 

para estes habitantes temporários. Criam-se novas demandas para trabalhadores 

que habitam cada vez mais novos bairros construídos na periferia sempre em 

expansão. Novas matrizes econômicas (digamos, a exploração de algum minério, ou 

madeira em larga escala) passam a ser exploradas com a mudança de tecnologia, e 

pessoas se deslocam para a edificação de tal pilar do que é encarado como 

desenvolvimento necessário para a urbe. Na área da cidade que passa a receber 

também estes novos habitantes, criam-se comércios voltados tanto para o setor 

turístico, mas também para a classe operária. Lojas de presente e objetos 

domésticos, material de construção, lavanderias industriais, farmácias e 

supermercados. Essas pessoas têm filhos, e apenas uma escola não basta. Surgem 

instituições de ensino fundamental e médio, ou inclusive escolas de modelo cívico-

militar. Aliás, também como parte do contexto corrente, que vê a ascensão de 

discursos armamentistas e da expansão do neopentecostalismo, surgem novas 

denominações religiosas na cidade que foi concebida no contexto de supremacia da 

Igreja Latina, e templos outros são construídos nesta outra cidade Ŕ a área colonial, 

doravante denominada histórica, segue aparentemente impermeável a estes 

elementos alimentados pelo crescimento do município.  

O elemento novo, aliás, começa a se imiscuir naquilo que a comunidade 

interpreta como o cerne de suas tradições. São forâneos (outsiders) que vivem nas 

cidades da cercania (a cidade não se trata, necessariamente, de uma urbe 

cosmopolita, não há universidades e ela não está situada no centro de uma 

conurbação continental), mas passam a trabalhar e viver na cidade, começando a 

sugerir adaptações no modo de vida até então percebido como imutável.  

E aqui faço um pequeno aparte sobre a questão dos forâneos e dos 

estabelecidos (insiders).  A questão do binômio estabelecidos-forâneos tornou-se 

cara não somente à antropologia, mas as humanidades como um todo, sobretudo 

nas décadas finais do século XX em diante, quando, especificamente no Sul Global, 



101 

os próprios pesquisadores passaram a realizar um movimento para falar do Sul 

sendo do Sul, ao invés de dependerem exclusivamente de referenciais do Norte 

Global (Giwa, 2015). Partindo da questão da posicionalidade, é possível 

identificarmos diferentes naturezas de membros da mesma comunidade observada, 

certa trindade, definida pelos termos forâneos, diaspóricos e estabelecidos. Os 

forâneos são definidos por aqueles indivíduos que nasceram fora da comunidade e 

se inseriram em um intervalo curto de tempo, o suficiente para serem percebidos 

como estrangeiros, turistas, outsiders. Sua antítese direta são os estabelecidos, 

“nascidos e criados” na cidade, portadores de memórias formativas ligadas ao ser 

parte da comunidade. Já os diaspóricos compreendem um grupo possível de ser 

identificado tanto nas datas da celebração, quanto em memorabílias digitais; são 

aqueles que, tendo sido previamente estabelecidos, deixaram a cidade mas, em 

ocasiões como as Cavalhadas, retornam, ocupando, assim, posição ambígua entre 

as duas categorias anteriores. Contudo, há de se mencionar que a categorização 

dos contadores meramente como representantes dessas categorias corre em 

sentido contrário ao que ambiciono nesta pesquisa. As definições de posicionamento 

são, necessariamente, deliberadas. A condição de estabelecido, forâneo e 

diaspórico não são naturais, mas construídas. Tais construções são elaboradas 

continuamente, tratam-se de processos que levam a criação de representações de 

determinada identidade cultural; estão em constante transformação (Hall, 1990, p. 

225). Para o autor, identidade cultural  

não é de qualquer maneira uma essência fixa, deixada intacta fora da 
história e da cultura. Não é algum espírito universal e transcendental dentro 
de nós no qual a história não deixou marcas fundamentais. Não um de-uma-
vez-por-todas. Não possui uma origem fixa para a qual nós podemos fazer 
um Retorno final e absoluto. É claro, também não é nenhum fantasma. É 
algo Ŕ e não apenas um truque de imaginação. Ela tem suas histórias Ŕ e 
histórias tem seus efeitos reais, materiais e simbólicos. O passado continua 
a nos falar. Mas ele não se reporta a nós como um “passado” factual, 
simples, desde que nossa relação com ele, como a relação de um filho com 
sua mãe, é sempre-já “após a ruptura”. É sempre construída através da 
memória, fantasia, narrativa e mito. Identidades culturais são os pontos de 
identificação, os pontos instáveis de identificação ou sutura, que são feitas 
dentro dos discursos da história e cultura. Não uma essência, mas um 
posicionamento. Desde então, sempre existem políticas de identidade, 
políticas de posição, que não possuem garantias absolutas em uma não-
problemática, transcendental “lei de origem” (Hall, 1990, p. 226, tradução 
nossa). 
 

As diferenças que separam estabelecidos de forâneos não são as únicas 

etapas que delimitam a forma como uns e outros se definem e definem o outro. Em 

última análise, aprofundando o escopo, dentro do conjunto estabelecido existem 



102 

outras subdivisões. Ao extremo, chegamos ao indivíduo e especificidades que 

evitam o emprego de generalizações e apontam para a agência do indivíduo, 

responsável pela criação de representações da realidade e, principalmente, do outro 

como diferente de si. Sendo o processo de construção do outro decorrente da 

linguagem, dentre outros (Hall, 2016), retomo a assertiva de que a cultura não deve 

ser resumida apenas na interação eu-outro, em um processo que complexifica a 

análise da criação de representações e de diferenças que escapam o plano do 

unitário ou das dualidades (Bhabha, 1994, p. 35-36). 

Destarte, os mais antigos habitantes de Pirenópolis sentem a transformação Ŕ 

a cidade não é mais como antigamente. A cada movimento dado pelos forâneos, 

sobretudo no âmbito material (novas edificações ou redesignação do propósito das 

mais antigas), mas também comportamental (fins de semana com festas agitadas e 

sons automotivos, baixa observação da fé), os habitantes mais antigos sentem-se 

como que deslocados em essência daquela cidade que conheceram; sentem a 

identidade da cidade ameaçada pelo novo e, consequentemente, percebem a 

própria identidade em risco. Lamentam os elementos externos em uma espécie de 

aversão praticamente impotente à mutabilidade de uma comunidade diante do 

tempo. É aí que surge a ideia Ŕ por vezes organicamente, sem necessariamente a 

ação da academia Ŕ da elaboração de mecanismos de defesa da memória e do 

patrimônio cultural da cidade, percebidos como ameaçados, como espécie de dever 

individual diante do sempre à espreita esquecimento104. 

Por fim, a projeção da cidade abre uma nova fronteira de influência. Seus 

habitantes não são, como outrora, meros moradores ou súditos de um monarca 

distante sentado no trono de um império colonial. São cidadãos, são contribuintes, 

pagam impostos. São eleitores. Modificações na cidade, quando decididas pela 

administração municipal, estadual ou federal, possuem reflexo na opinião da 

comunidade. É então que a tradição passa a ser instrumentalizada não somente 

como gerador de lucro para uma ampla rede que se expande do empreendimento 

imobiliário temporário (setor turístico), mas também como potencial captador de 

votos na economia política municipal ou mesmo estadual. 

Poderia estar descrevendo o desenvolvimento de qualquer cidade, 

especialmente as brasileiras, com o exemplo supracitado. Procurei, contudo, 

                                                
104

 “Não satisfazer o dever de memória é expor-se ao risco de desaparecimento [...]. O esquecimento 
pode mesmo estar na origem da perda de si mesmo” (Candau, 2023, p. 125). 



103 

demonstrar como modificações econômicas e sociohistóricas tendem a compor a 

justaposição de cidades que nos deparamos quando alcançamos a cidade de 

Pirenópolis (assim como o fazem em qualquer outra cidade desenvolvida a partir da 

Colonialidade). Aliás, considero mais apropriado tratar de Pirenópolis no plural, 

partindo principalmente das fronteiras não tão invisíveis que se justapõe diante do 

observador.  

Chamarei de Pirenópolis das Pedras a cidade das edificações tombadas, das 

paredes caiadas, das casas valorizadas no centro dito histórico. Além das pedras 

que marcam o pavimento das principais ruas históricas, existe a Pirenópolis do 

Asfalto, a cidade onde vivem as trabalhadoras e trabalhadores que descem até a 

cidade histórica para laborar nas pousadas e restaurantes de lugares como a Rua do 

Lazer, mas que também vivem a experiência pirenopolina para além do onirismo 

causado pelo turismo: lojistas, cozinheiros, professores, pastores de Igrejas 

Neopentecostais, ambulantes, adolescentes correndo descalços após a escola; 

pirenopolinas e pirenopolinos que também vão até o Cavalhódromo para 

testemunhar a ritualística derrota dos encarnados diante dos cerúleos. Por fim, 

identifico uma terceira cidade105, aquela que chamo de Pirenópolis dos Outros, que 

mantém as marcas de antigas fissuras que mantinham operando a ordem colonial. É 

de difícil vislumbre, mas ainda está lá: além do Rio das Almas, a Pirenópolis dos 

Outros está nos rostos de mulheres e homens negros que carregam a devoção do 

Divino na superfície e evidências do preconceito de classe e raça de forma tão 

acessível quanto ainda são os corpos de seus ancestrais abaixo das pedras das 

calçadas ou enterrados em antigos terrenos da área rural. A Pirenópolis dos Outros 

está também na beira do asfalto ou vagando sobre o pavimento de pedras, sob os 

pés das pessoas em situação de vulnerabilidade social, observadas de soslaio como 

se fossem menos humanas. É a cidade que se faz invisível para manter o aspecto 

unificado, mimetizando a crença que se expressa no auto Ŕ e aqui, novamente, não 

há nada de inédito ou autóctone: todo o continente opera a partir da paradoxal 

comunhão que mantém as distinções, do ignorar os resultados negativos da 

                                                
105

 Poderia, ainda, considerar uma quarta versão da mesma cidade dos Pireneus, uma Pirenópolis 
dos Livros, aquela que paira sobre todas as três, restrita aos estudos dos folcloristas, aos 
levantamentos de geógrafos e antropólogos, às dissertações de historiadores, aos planos de ensino 
dos professores, aquela que existe em uma dimensão onírica sem, entretanto, considerar-se como 
tão intangível quanto os mitos e lendas que envolvem e costuram qualquer comunidade. 



104 

manutenção da violência colonial apesar da piedade e do apreço que se dá a 

tradição. 

Na cena 1.2.3.1 realizei uma exposição brevíssima de Meia Ponte/Pirenópolis 

e, principalmente, das Cavalhadas que passaram a ser desenvolvidas por lá. 

Contudo, cabe neste momento uma exposição mais aprofundada da cidade dos 

Pireneus. 

A ocupação do então arraial de Minas de Nossa Senhora do Rosário de 

Meia Ponte obedece à continuidade da exploração aurífera do Brasil Central, 

principalmente a partir da expansão do empreendimento colonial após a descoberta 

de ouro na capitania de Goyaz. De acordo com o Boletim do SPHAN (1988, p. 3-4) 

do ano que antecedeu o tombamento do Centro Histórico da cidade, o passado 

meiapontense e pirenopolino pode ser dividido nos seguintes recortes, ou “etapas”, 

como diria uma das minhas contadoras, e sintetizo no quadro abaixo: 

Quadro 2 Ŕ Etapas históricas de Pirenópolis, a partir do Boletim do SPHAN 

Etapa Eventos 

1721-1731 
Nascimento do povoado na margem sul do Rio das Almas a partir do garimpo 
do ouro de aluvião 

1732-1750 
Promoção do povoado a Distrito e, posteriormente, Arraial de Meia Ponte; 
imigração de Portugal e das capitanias de Minas Gerais e São Paulo; 
consolidação da estrutura básica da cidade 

1751-1830 
Declínio causado pelo esgotamento aurífero, com depopulação parcial; adoção 
da agricultura (produção de algodão) e comércio em alternativa à mineração; 
estilo arquitetônico colonial (em alternativa às casas de pau-a-pique e adobe) 

1851-1918 

Franca decadência motivada pela diminuição do preço do algodão, ascensão 
da pecuária; abolição da escravatura; já é referida, como no relatório da 
Comissão Exploradora do Planalto Central do Brasil

106
 como Pirenópolis (Cruls, 

1947); instalação de eletricidade 

1935-1970 Estagnação completa da atividade econômica da cidade 

1971-1988 
Retomada da economia pirenopolina, em consonância ao estabelecimento de 
Brasília e o crescimento econômico do Centro-Oeste 

Fonte: Autoral, 2025. 

 

A história dos quase cem anos de arraialato até a Pirenópolis da VIª 

República Brasileira (1988-) perpassa, além dos seis momentos citados no boletim 

                                                
106

 Também chamada de Comissão ou Missão Cruls, tratava-se da expedição conduzida entre 1892 e 
1893, peticionada pela Iª República Brasileira (1889-1930). Sob coordenação do astrônomo belga 
Luiz Cruls, foi motivada pela procura do novo regime em restabelecer uma nova capital, localizada no 
Brasil Central (Pacheco, De Souza, 2014). 



105 

do SPHAN, por aquilo que identifico como dois períodos intermediários (1830-1850 e 

1918-1935, respectivamente), e um dos contadores identificou recortes temporais 

que permitem dois raciocínios: as Cavalhadas não são manifestações intermitentes, 

ainda que parte do mito construído ao redor da celebração argumente sobre os 

“séculos” desta etapa da manifestação; a frequência da festividade (o que inclui as 

festas do Divino Espírito Santo) depende, dentre outros detalhes, dos regimes 

brasileiros e de seus contextos de escala continental (ver Quadro 3). Essa 

dependência se deve, possivelmente, tanto por alterações nos recursos financeiros 

das elites que conduzem a celebração, mas também de questões que alcançam a 

comunidade como um todo. 

Como registra Carlos Rodrigues Brandão, a partir de seu estudo sobre as 

Cavalhadas de Pirenópolis (1974), a primeira Festa do Divino e as primeiras 

Cavalhadas ocorreram no terceiro desses momentos (1819 e 1826, 

respectivamente). A partir da relação que o antropólogo elabora da lista de 

imperadores e Cavalhadas, é possível traçarmos o seguinte panorama:



106 

Quadro 3 Ŕ Relação entre Impérios do Divino, Cavalhadas e outros Dramas 

Etapa Impérios Cavalhadas Dramas Regimes Contexto Continental 

Ciclo do Algodão 
(1751-1830) 

 
 
1819 
 
 
1826 

 
 
 
 
 
1ª 

 Colonial (1725-1808) 
Reino Unido (1815-1822) 

 
Iº Império (1822-1831) 

 

Guerra Peninsular (1807-1814) 
Guerras Civis Coloniais (1817-1824) 

 
Guerra de Independência (1822-1823) 

Guerra de Cisplatina (1825-1828) 

Primeiro Período 
Intermediário 
(1830-1850) 

1833 
 
1836 
 
 
1850 

2ª 
 
 
 
 

3ª 

 
 

1º Batalhão de Carlos Magno 

Regência (1831-1840) 
 
 

IIº Império (1840-1889) 

Guerras Civis Imperiais (1832-1845)  
 
 
 

Slave Trade Suppression Act (1845) 
Lei Eusébio de Queirós (1850) 

Ciclo Pecuário 
(1851-1918) 

1851 
 
1853 
 
1862 
1863 
1864 
 
 
1873 
1874 
 
 
1887 
1888 
 
 
1892 
1893 

4ª 
 
5ª 

 
 

6ª 
7ª 
 
 
8ª 
9ª 
  
 
10ª 
11ª 
 
 
12ª 
13ª 

 
 
 
 

2º Batalhão de Carlos Magno 
 
 
 
 
 

Poder do Ouro e 1ª Graça de Deus 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Iª República (1889-1930) 
 

Guerra do Prata (1851-1852) 
 
 
 
 

Guerra do Uruguai (1864-1865) 
Guerra do Paraguai (1865-1870) 

Lei do Ventre Livre (1871) 
 
 
 

Lei dos Sexagenários (1885) 
 
 

Lei Áurea (1888) 
Proclamação da República (1889) 

Guerras Civis da Iª República (1891-1897) 
 
 



107 

 
1895 
 
1897 
 
1900 
 
1904 
1905 
 
1907 
 
1912 
 
1914 
 
1917 

 
14ª 
 
15ª 

 
 
 

16ª 
 
 

17ª 
 
18ª 
 
19ª 
 
20ª 

 
 
 
 
 

3º Batalhão de Carlos Magno 
 
 

4º Batalhão de Carlos Magno 
 
 
 
 
 
 
 

Lágrimas de Maria e 2ª Graça de Deus 

 
 
 
 

Guerra do Acre (1898-1903) 

Segundo Período 
Intermediário 
(1918-1935) 

 
1920 
 
1928 
1929 
 
 
 
1934 

 
21ª 
 
22ª 
23ª 
 
 
 
24ª 

  
 
 
 

 
IIª República (1930-1937) 

Gripe Espanhola (1918-1920) 
 
 
 

Quebra da Bolsa de Nova York (1929) 
Golpe de Vargas (1930) 

 
Guerra Civil Constitucionalista (1932) 

Decadência 
(1935-1970) 

 
1940 
1941 
1942 
 
1947 
 
1953 
 
1957 

 
25ª 
26ª 
27ª  

 
 
 

Demofonte 
 

IIIª República (1937-1945) 
 
 
 

IVª República (1945-1964) 
 
 
 
 
 

Golpe do Estado Novo (1937) 
 
 

2ª Guerra Mundial (1942-1945) 
Golpe contra Vargas (1945) 

 
 
 
 
 



108 

1958 
 
 
 
1966 
 
1968 
1969 

 
 
 

Vª República (1964-1988) 
 
 
 

 
Fundação de Brasília (1960) 

 
Golpe Cívico-Militar (1964) 

 
 

AI nº 5 (1968) 

Renascimento 
(1970-1988) 

 
1971 
1972 
1973 

   
 
 
 
 

VIª República (1988-) 

 
 
 
 

Redemocratização (1985-1988) 

Fonte: Produção autoral, a partir do Boletim do SPHAN (1988) e de Brandão, 1974, p. 63-65.



109 

A análise das etapas da cidade em paralelo com os Impérios as Cavalhadas 

e o contexto continental me é cara neste empenho investigativo por não somente 

historicizar os relatos de eventuais hiatos e seus motivos presentes nas histórias de 

meus contadores, mas também por oferecer o primeiro elemento que me proponho a 

discutir. Constitui componente crucial do mito que cerca a tradição analisada sua 

longevidade, mas também a ideia de que a Festa do Divino ocorre de forma 

ininterrupta. Se levarmos em consideração o levantamento do quadro anterior, 

percebemos que a repetição, ao menos até o final do registro de Brandão, não 

ultrapassa três anos. A celebração tem suas origens nos últimos anos do Ciclo do 

Algodão e nos anos iniciais do Império do Brasil. O primeiro intervalo (1819-1826) 

pode ser justificado pelo convoluto contexto continental, justamente o ocaso do 

regime colonial e as guerras que o país emergente mergulhou-se. Tanto o primeiro 

quanto o segundo período intermediário são aqueles durante os quais a política dos 

Brasis foi marcada por guerras civis, que possivelmente mobilizaram o coração da 

província e estado de Goiás.  

Como vimos no ato anterior, nem todas as comunidades preservaram suas 

Cavalhadas após situações análogas Ŕ o contexto geral influencia na manutenção 

da tradição local. O Ciclo Pecuário (1851-1918) é aquele de maior frequência dos 

Impérios, mas sem alcançar a frequência maior que um triênio. As memórias das 

minhas contadoras mais longevas (Dona Marieta e Dona Célia) alcançam o período 

de Decadência de Pirenópolis (1935-1970), quando ela se torna praticamente uma 

festividade mantida pelos próprios cavaleiros e imperadores da ocasião, e ocorre a 

mudança de sua realização do Largo da Matriz para o Campo das Cavalhadas, no 

final dos anos 1950. É também nesse período que se verifica a fundação de Brasília 

(1960), o golpe de 1964 e o gradual deslocamento da expansão do desenvolvimento 

agrícola sobre o Cerrado. Na etapa que nomeei como Renascimento (1970-1988), a 

tradição é registrada por Brandão e Pereira, passa a ser foco de interesse do Estado 

(através da GOIASTUR) e também de mecanismos federais (SPHAN e, 

posteriormente, IPHAN). Limito o quadro à 1988, mas poderia avançar para a etapa 

contemporânea, que incluiria a inscrição das Cavalhadas e da Festa do Divino como 

Patrimônio Histórico pelo IPHAN, a consolidação do Circuito Cavalhadas, a 

construção (e bloqueio) do Cavalhódromo, e o hiato pandêmico. Em ambos os 

casos, até 2020, contadoras e contadores me narraram que a tradição não teve hiato 

algum desde, pelo menos, 1973. 



110 

Se a Festa do Divino possuiu tal periodicidade, a mesma lógica não somente 

pode ser aplicada, como intensificada no caso das Cavalhadas. Somente no terceiro 

quartel do século XX é que haverá certa intermitência da celebração, e a causa para 

isso pode ser verificada também na contribuição do contador João Guilherme. 

 
João Guilherme Curado: É, o que a gente tem de informação, inclusive 
documental, é que a primeira Cavalhada aqui ela aconteceu Ŕ a Festa do 
Divino, não, a Festa do Divino é anterior Ŕ mas a Cavalhada, a primeira dela 
teria acontecido em Pentecostes de 1826… Por ocasião em que o 
Imperador do Divino foi um padre, né? O Padre Manoel Amâncio da Luz. E 
aí, nesse momento, teria se inserido a Cavalhada. Agora, a Cavalhada não 
era recorrente como é hoje, né? Ela tinha alguns períodos que ela não 
acontecia. E que períodos eram esses? Períodos em que eles não 
conseguiam reunir vinte e quatro cavaleiros. São doze do lado cristão e 
doze do lado mouro. Então, tinha épocas em que isso não era possível. Mas 
já tem um tempo, desde a década de 1970

107
, é… o estado de Goiás tem… 

teve uma agência, né? É… Voltada pras… pras festas, pra divulgação, que 
era a GOIASTUR. E aí a GOIASTUR tinha dinheiro público estadual… é… 
pra manter, né? Essas festas acontecendo, inclusive pra divulgar o turismo. 
Então, desde a década de [19]70, a Cavalhada, em Pirenópolis, ela é 
recorrente. Todos os anos ela tem, exceto agora nesses anos, né? Nesses 
dois anos de pandemia. 
 

Tal fala acaba me chamando a atenção, principalmente por ser a primeira a 

demonstrar a agência do Estado diretamente na manutenção da tradição, o que me 

leva ao questionamento sobre o papel da GOIASTUR na frequência da tradição 

antes dos anos 1970. João Guilherme elucida-me, já naquele momento, da 

existência de intervalos e, principalmente, do crescimento do papel do Estado no 

fomento das Cavalhadas não somente em Pirenópolis, mas em outras áreas de 

Goiás. 

 
Gregory Oliveira: Antes… antes da GOIASTUR, ela não era recorrente? 
João Guilherme Curado: Não, ela tinha períodos… 
Gregory Oliveira: Ah… 
João Guilherme Curado: Períodos em que ela… períodos, assim, de dois 
anos, cinco anos, de intervalo que ela não aconteceu. 
Gregory Oliveira: Aham. Nossa, é interessante isso, porque tem a questão 
do pessoal falar que ela tem duzentos anos… a informação, às vezes, que 
chega pra cá, né? Mais ao Sul do Goiás, vamos dizer assim, de que… é 
como se fosse intermitente. Como se ela ocorresse há quase duzentos 
anos… 
João Guilherme Curado: Não, ela ocorre, né? A primeira aconteceu há 
duzentos anos, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: Mas ela não é recorrente. Por exemplo, nós 
tivemos agora… é… a gente tem um outro programa aqui em Goiás que [se] 
chama Circuito Cavalhadas, não sei se você já ouviu falar. O Circuito 
Cavalhadas é… pegou todas essas cidades que tinham Cavalhadas, né? As 

                                                
107

 Coincidentemente, a época em que Carlos Brandão e Niomar Pereira estiveram na cidade para 
testemunhar as Cavalhadas de 1973. 



111 

que mantiveram eles continuam incentivando, e as que tinham e que parou, 
eles voltam a incentivar. A cidade de Goiás, por exemplo, né? Que era a 
antiga capital, teve Cavalhada ali até por volta de 1930… 
Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: … então, mais ou menos por aí… pararam a 
Cavalhada e, ano passado, voltou a ter Cavalhada de novo, e esse ano 
[2023], novamente, em outubro, né? Então há uma… uma tentativa de um 
resgate, de manutenção, por parte do poder público. Mas eu não sei até 
onde isso seria, né? Uma manifestação da cultura popular. Será que a 
população dessas cidades Ŕ eu não tenho essa informação… 

 

A existência de um mecanismo de manutenção da celebração teria sido uma 

das responsáveis pela frequência da festividade. A intermitência da Festa do Divino 

passa, então, a se consolidar na mentalidade da comunidade como espécie de fato 

longevo, em uma lógica que se expandiria para as Cavalhadas, não fosse pela 

experiência dos contadores, que viveram outros hiatos da celebração, para além 

daquele que é o ponto central desta pesquisa. 

A agência do Estado seria uma das primeiras modificações da celebração na 

etapa posterior ao levantamento de Brandão. Em algum ponto não especificado da 

história recente, o poder público sensibilizou-se no que diz respeito ao fomento de 

mecanismos de proteção de tradições como as Cavalhadas. É assim que surgem 

mecanismos como o Circuito Cavalhadas e frentes de atuação como a GOIASTUR, 

criada em 1972, citada por três contadores. A atuação de tal agência sobre a Festa 

do Divino e as Cavalhadas de Pirenópolis merece atenção especial, principalmente 

através de uma figura em específico, o senhor Possidônio Guilherme Rabelo. 

Apelidado “Doninho”, foi personagem central na reinvenção das Cavalhadas, 

conforme registrado por Mônica Martins da Silva (2000). As Cavalhadas fotografadas 

por Brandão, que ainda possuíam cavaleiros com roupas militares ou romanas, são 

consideravelmente distintas das atuais, e tais modificações podem encontrar como 

origem o voluntarismo do então assessor jurídico da GOIASTUR. O ano das 

modificações foi 1974. O relato de Possidônio, em entrevista coletada por Mônica 

Martins da Silva em 27 de maio de 1998, é fundamental para compreender o 

impacto de um indivíduo e uma das agências ligadas ao patrimônio cultural sobre 

suas transformações: 

Eu participei da primeira cavalhada em 1973. E levando-se em 
consideração a história, eu via que aqui em Pirenópolis as cavalhadas eles 
usavam as vestimentas que não tinham nada a ver com a tradição ou com a 
história universal, porque os cristãos representavam as cruzadas, isso aí 
vem de Carlos Magno e os doze pares de França, e que as vestimentas 
deles tinham muito a ver, ou eram cópia fiel de soldados! Era colete e 
chapéu, boné, quepe de exército, resolvi mudar, depois de ampla discussão 
democrática, entre todos os cavaleiros… 



112 

Na sequência, ainda na mesma entrevista, Possidônio justifica que as 

modificações foram necessárias, no seu ponto de vista, para preservar as 

Cavalhadas de Pirenópolis de seu fim: 

 
A cavalhada, ela esteve por acabar! E precisava que isso aí se aviventasse. 
Precisava que agente [sic] trouxesse uma nova conscientização, depois de 
dicutido aí eu mostrei o livro pra cada uma das pessoas…E a cavalhada é 
muito mesclada (são pessoas de níveis diferentes, não é?) Então, foi 
preciso que nós discutiremos muito isso para chegar a esta conclusão de 
que maneira, nós fizéssemos a cavalhada mudar no seu vestuário e 
maneira de correr a cavalhada. Não mudamos a essência da cavalhada 
(as carreiras, as evoluções, as embaixadas) mudamos o visual porque nós 
não tínhamos nada a ver (um fardamento de milícia, de polícia.). [...] ele [o 
governador Irapuã da Costa Júnior, por meio da GOIASTUR] deu tudo o que 
nós precisávamos: deu espora, arreio, bota, cabeçada, rédea, e inclusive as 
roupas e o pagamento das costureiras para a confecção…. Pelo governo do 
Estado de Goiás através da Goiastur (Silva, 2000, p. 186-187, grifos 
nossos). 

 

O fomento da tradição pelo Estado, que ocupava inicialmente uma posição 

de espécie de patrocinador, passou a representar para os contadores uma espécie 

de intervenção, que culminou, no século XXI, com a construção (e eventual 

embargo) do Cavalhódromo, em substituição ao tradicional Campo das 

Cavalhadas108. Outra forma considerável de “infiltração” de agentes externos na 

tradição, o suficiente para modificá-la e ameaçar sua “essência”, é a dos forâneos, 

descritos geralmente como turistas ou “gente de fora” pelos contadores.  

Mas seria errôneo imaginar que o processo de infiltração do capital na 

tradição é algo de certa forma recente109, assim como a presença de certa aliança 

entre turismo e poder público poderia ser um fenômeno distópico, mas ainda assim 

localizado no futuro.  

Tanto folcloristas quanto as agências ligadas ao patrimônio cultural, passando 

por indivíduos que até hoje operam como guardiões da tradição, há o empenho em 

mantê-la ao máximo a salvo de influências dissonantes ou do esquecimento (que 

realmente se abateu sobre muitas daquelas festividades populares herdadas do 

período colonial). De fato, o contato no local com a comunidade e, principalmente, 

seus não-ditos (aspectos da cultura material, hábitos que se traduzem na 

manutenção ou erosão de fronteiras estamentais e etc.), levaram a certo “choque” e 

senso de urgência. Urgência em tentar traduzir para o texto as impressões que tive 

                                                
108

 Retomarei tal discussão no tópico 2.2.3. 
109

 Silva (2000), por exemplo, cita formas mais antigas de intervenção, como aquelas promovidas 
pela Igreja Latina, durante a romanização. 



113 

ao me deparar, dentre outros detalhes, com a expressa associação entre a tradição 

e o governo do Estado, como evidenciado nos três tapumes dispostos na entrada do 

Cavalhódromo (Figura 7), que mesclam elementos das Cavalhadas com frases de 

cunho político, como no caso do tapume noroeste, que possuía um Mascarado com 

cara de boi, voltado para o público, no lado direito do tapume. No lado esquerdo, há, 

em um dos planos, duas frases, dispostas como a manter certa hierarquia: “As 

riquezas de Goiás não têm preço./ Mas têm investimento do Estado”. 

Figura 7 Ŕ Tapume noroeste da entrada do Cavalhódromo 

 

Fonte: Autoral, 2024
110

. 

 

O empenho do Estado em demonstrar a existência de investimento financeiro 

na preservação das Cavalhadas em Pirenópolis acabou servindo de reforço em meu 

esforço investigativo. Estava inicialmente temeroso pela percepção de certa 

exaustão da tradição (tendo em vista o fim de outras Cavalhadas ao redor dos 

Brasis), considerando não somente a emergência do neopentecostalismo e o 

subsequente (hipotético) abandono de uma tradição que é, antes de tudo, uma 

festividade dos fiéis da Igreja Latina. Doravante, havia também o receio de que as 

Cavalhadas em Pirenópolis haviam se transformado em mais uma arena mercante Ŕ 

compreendendo-se tanto a influência direta do capital, via turismo, mas também 

indireta, através de políticas neoliberais empregadas pelos governos de direita e 

                                                
110

 Os contadores me relataram que o lugar está em reforma desde o hiato pandêmico, e a pintura 
levemente desbotada, dotada das cores azul, branco e verde (o Mascarado é branco e preto, mas a 
cor branca tonificou-se, com o tempo, de azul) dos três tapumes com propagandas governamentais 
demonstram que ele não havia sido colocado há pouco tempo. 



114 

extrema-direita capitaneados pelas elites regionais, como no caso dos governos de 

Ronaldo Caiado (2019-). 

D’Abadia e Curado (2016) realizaram observações sensíveis no que tange a 

Festa do Divino Espírito Santo e, dentre outros pontos, o impacto de elementos 

outros na manutenção da celebração. A percepção, por parte da administração 

pública, de que turismo e patrimônio cultural estariam de certa forma 

interdependentes traça suas origens aos anos 1990, com o tombamento do centro 

histórico pelo IPHAN em fins de 1989 (D’Abadia; Curado, 2016, p. 7). A ascensão da 

VIª República ocorreu em paralelo à novas percepções da herdade material e 

imaterial do passado que, de certa forma, alcançam o presente e são 

compreendidas como dependentes de salvaguarda para o futuro. Há, contudo, o 

surgimento de empreendimentos que se valem deste aspecto para seu crescimento, 

principalmente objetivando o público cada vez mais crescente que se desloca de 

locais gradualmente mais distantes para visitar a histórica Pirenópolis. 

As Cavalhadas não se encontram impermeáveis. Melhor dizendo, toda 

transformação nas etapas associadas à Festa do Divino Espírito Santo, toda força a 

imprimir sobre esta celebração suas exigências tende a modelar a tradição. Com 

exceção (possivelmente) da narrativa das Cavalhadas, as transformações verificam-

se em poucos detalhes, sobretudo no campo do tangível Ŕ indumentárias, 

personagens, etc. Há uma espécie de manutenção, que compõe inclusive parte 

fundamentalmente mítica dos relatos dos contadores, na essência da tradição. 

Apesar dos hiatos, apesar da inobservância de alguns ritos, apesar das mudanças 

de local, há a percepção de que a) a tradição é a mesma há um período recuado do 

tempo e b) justamente por esta longevidade, a tradição (em específico, a Festa do 

Divino) é interpretada como impossível de ser extinta. Para observar isso, inquiri a 

todos os contadores a mesma questão: seria possível uma Pirenópolis sem 

Cavalhadas? As respostas via de regra eram maiores ou menores negativas diante 

dessa possibilidade, como no caso da contribuição de Tonianny: 

 
Tonianny Vieira: É, a pandemia mostrou isso pra gente, né? E não foi 
respeitado. Assim, era pra não ter, mas teve. Então eu até fiz o… fiz os 
registros, né? Depois se tornou a exposição A Fé que Move o Enredo, que é 
justamente isso. A Fé que Move o Enredo, ela traz os registros dos anos de 
2020, 2021, que é a Festa do Divino, mesmo que… é… sob restrições ela 
aconteceu. [Ela] não deixou de acontecer. Então pro… pro pirenopolino, ele 
não vê a cogitação da festa não acontecer. 
Gregory Oliveira: Tu também não enxerga essa possibilidade? 



115 

Tonianny Vieira: Não, não enxergo de forma alguma. Inclusive a gente 
canta, é… durante as celebrações da… das farofadas né? “Essa festa não 
se acaba/ essa festa não tem fim/ mas se essa festa se acabar/ Ai meu 
Deus/ ai meu Deus/ o que será de mim?” [risos] 
 

O excerto acima demonstra tanto a percepção de que a festividade teria sua 

sobrevivência garantida tanto na adesão popular mas, principalmente, na 

transmissão do apreço da festividade às gerações mais recentes, como no caso da 

Cavalhadinha Mirim.111 

As modificações que não alterariam, como disse o senhor Possidônio, a 

essência da tradição, são percebidas de forma distinta pelos contadores, e irei me 

deter em alguns aspectos adiante. O foco, nesta parte, está no fato de que tanto é 

possível esboçar, a partir de observações nas justapostas cidades observadas, ao 

menos três eixos de influências que se abatem sobre a tradição: a) setor turístico e 

turistas em geral; b) políticas patrimoniais locais e forâneas; c) comunidade 

pirenopolina em geral. 

A influência do setor turístico é interpretada de forma complexa pelos 

contadores, mas se faz sentir em boa parte da cidade. Em diversos momentos, o 

observador poderia se perguntar se o que mantém a tradição não é a fé do 

pirenopolino em seus mitos, a adesão e manutenção em tal identidade por si só, 

mas a performance de adesão, a simulação de culto à tradição, objetivando chamar 

atenção daquilo que John Urry chama de olhar do turista. O autor realiza uma 

reflexão importante sobre o turismo e as estratégias mercadológicas ligadas a sua 

atração. Um desses casos é o do que considera como “indústria patrimonial”, ou 

seja, a procura tanto pelo público em visitar locais ditos históricos quanto de 

determinadas localidades em emular tal “historicidade”, um reflexo do contexto pós-

moderno (Urry, 2002, p. 94-123). Infiro ser possível que tais etapas ocorram 

simultaneamente, e torna-se impossível que o observador Ŕ ou o pesquisador, como 

no meu caso Ŕ consiga distinguir as fronteiras entre tais dimensões. 

Se considerarmos que não há organicidade na invenção de uma tradição, e 

deslocarmos a construção da tradição também para o aspecto material, percebemos 

que os referenciais às etapas da Festa do Divino e, em específico, às Cavalhadas, 

que estão espalhados pela cidade também foram colocados deliberadamente para 

atender à certa demanda de turistas que procuram Pirenópolis, como a outras 

                                                
111

 Outra menção às Cavalhadinhas ocorrerá no item 2.1.2. 



116 

cidades como Ouro Preto (MG), Olinda (PE) ou Paraty (RJ), pela preservação de 

seu patrimônio cultural.  

Um detalhe sobre a construção da Pirenópolis das Pedras está na presença 

quase constante do Mascarado, sobretudo do tipo com cara de boi, que muitas 

vezes parece se sobrepor não somente aos Cavaleiros, mas ao próprio Divino. Ouvi 

a versão de que as estátuas vistas nas calçadas (Figura 8), seja na frente de 

empreendimentos ou em praças, algumas mesmo na Pirenópolis do Asfalto, se 

multiplicaram supostamente após uma empresária (forânea) colocar na frente de seu 

estabelecimento o primeiro desses Curucucus, como também são conhecidos 

(Geraldes, 2015). Este é um dos exemplos máximos da associação entre turismo, 

capital, tradição, performance de adesão e culto à tradição, e outras ideias 

apresentadas anteriormente. 

Figura 8 Ŕ Um dos vários Mascarados na calçada da Pirenópolis das Pedras 

 

Fonte: Autoral, 2024.
112

 

 

                                                
112

 O Mascarado fotografado por mim na calçada da Rua Direita, n. 64. Está sentado em um banco de 
madeira característico de praças, com a perna esquerda cruzada sobre a perna direita, o braço 
esquerdo repousado sobre o banco, enquanto o direito faz um sinal de positivo. A roupa vermelha 
com pequenas bolas amarelas contrasta com a parede caiada do empreendimento (uma pousada) e 
a máscara, amarela com detalhes em preto, mesma cor utilizada nas botas e luvas da figura 
minotauresca. 



117 

É, contudo, ao adentrar os domicílios da ampla maioria dos contadores, como 

na casa de Cristiano (Figura 9), que me deparo com espécie de antítese a ideia de 

que a comunidade pirenopolina estaria mantendo as tradições objetivando capturar a 

atenção dos forâneos, dentro daquela suspeita de que o apreço à tradição seria pura 

e simplesmente motivado a partir da demanda do turismo ligado ao patrimônio 

cultural. Excetuando-se o Museu das Cavalhadas Ŕ por si só espécie de relicário da 

celebração e, portanto, é preenchido por referências à celebração Ŕ, deparei-me 

com máscaras específicas, localizadas nas paredes das peças principais. 

Figura 9 Ŕ Parede norte do domicílio de Cristiano da Costa 

 

Fonte: Autoral, 2024. 

 

De certa forma, a presença do Mascarado sintetiza uma espécie de 

justaposição de identidades que define o processo de construção das Cavalhadas e 

da Festa do Divino na comunidade. Chamo de justaposição em virtude de não 

existirem necessariamente fronteiras rígidas entre identidades, aquilo que Stuart Hall 

chamou de “identidade-mestra” (Hall, 2006), mas há uma complementaridade que 

obedece, em maiores ou menores escalas, certa hierarquia. Ainda que o Mascarado 

de calçada possa ter sido idealizado para atender ao olhar do turista, o mesmo não 

pode ser dito nem sobre a multiplicidade de Mascarados pela cidade, e muito menos 

por sua presença no interior das casas. Dentro das casas, como no exemplo acima 

(Figura 9), a Máscara ricamente ornamentada está posicionada ao lado de diversos 

itens decorativos, que incluem referências ao Cristianismo (em específico, à fé na 

Igreja Latina) ou à artesania regional. Um quadro antigo, com as imagens de Nossa 



118 

Senhora do Rosário e Nossa Senhora de Fátima sobrepostas, encontra-se ao lado 

de três pinturas caprichosas, uma delas representando o embarque de animais na 

Arca de Noé (que incluem exemplares da fauna típica do Cerrado), uma cruz de 

material metálico e uma máscara próxima da margem superior esquerda da parede. 

Em que pese o esmero da própria máscara, ressalto que a Dona Vilma da Costa, 

uma das contadoras, é uma das artesãs responsáveis pela produção das rosas que 

ornamentam os chifres deste tipo de máscara, feitas de material metálico, 

encomendadas pela maioria dos brincantes da comunidade pirenopolina. Assim, 

esta máscara em específico (se desconsiderarmos os relatos dos irmãos da Costa) 

ganha atributos também de item em “mostruário”, para além da estimação pela 

tradição. 

A influência do setor turístico é sentida em outros detalhes tangíveis, como no 

caso da toponímia urbana da Pirenópolis das Pedras e, em menor escala, da 

Pirenópolis do Asfalto. Há, por exemplo, uma alameda com o nome de Vila dos 

Mouros, entre as ruas Beira-Rio e Nossa Senhora do Rosário, onde pululam as 

cores branco e vermelho (as cores das hostes dos inimigos dos cristãos, que usam o 

azul e o branco), em estabelecimentos exclusivamente comerciais. Alusões à 

monarquia, aos Cavaleiros e às Cavalhadas fazem parte dos nomes de pousadas, 

lavanderias e outros empreendimentos que também se voltam aos turistas. A 

presença de outras referências históricas nos logradouros da cidade não é, 

entretanto, algo de certa forma incomum. Assim como a formação rochosa mais 

próxima da cidade faz menção ao escravista Antônio Rodrigues Frota113, os próprios 

Pireneus de Goiás evocam locais e contextos outros para compreender o presente e 

a realidade circundante. 

Inclusive, há de ser acionada novamente a terceira divisão, que poderíamos 

chamar de Pirenópolis dos Outros. Mesmo na área tombada, há uma distinção que 

preexiste a concepção das cidades distinguidas pelo patrimônio. Essa distinção se 

torna gris em momentos específicos do ano, mas sobretudo durante a Festa do 

Divino. Aqui há uma singular situação: durante a festa, ignorando-se a manutenção 
                                                
113

 Notório potentado do século XVIII, o sargento-mor natural de São Miguel de Alfenas, é 
personagem de mitos relacionados, principalmente, à sua fortuna, mas também à quantidade 
considerável de escravizados, bem como ao destino de sua família após sua morte. A Igreja de 
Nossa Senhora do Carmo, assim como toda a margem setentrional do Rio das Almas, foram parte de 
seu farto patrimônio (Loiola, 2007). Já na ocasião da visita de Saint-Hilaire à Meia Ponte (1937, p. 59-
60), a propriedade de Antônio Frota, bem como seu lendário “Castelo” (De Moura, 2021, p. 32), 
estava em ruínas e as filhas do escravista, ainda vivas, se encontravam na condição de miséria que 
passou a fazer parte da memória popular pirenopolina (Lima, 2010, p. 12-14). 



119 

das diferenças que existem entre aqueles que podem ocupar os camarotes e os que 

permanecem nas arquibancadas, um tangível marcador de classe114, a comunidade 

é única Ŕ todos são pirenopolinos, fiéis no Divino e em sua tradição Ŕ; durante a 

festa, vemos os estamentos que resistem ao devir Ŕ os negros que compõem a 

Congada vêm de outra localidade, os Mascarados são inclusive representações de 

indígenas, as mulheres podem ser Pastorinhas Ŕ mas não há espaço para 

CavaleirAs Ŕ Carlos Magno ressurreto vêm demonstrar, com a benção de Deus (via 

seu emissário, o padre de ocasião) que “A lei do vencedor” é “firme e valiosa”115. 

Essa Pirenópolis dos Outros coexiste sem fronteiras com aquelas que possuem 

distinções claras. Como “Novos Mouros” integrados em parte à sociedade, eles se 

afiguraram para minha observação não somente nas áreas tombadas (sobretudo na 

margem norte do Rio das Almas), mas também nas outras cidades, seja como a 

mão-de-obra das Pousadas e toda sorte de empreendimento do chamado “setor de 

serviços”, mas também entre aqueles invisibilizados por esta nova etapa da violência 

da colonialidade, na forma de pessoas em situação de vulnerabilidade social. Como 

estes, a Pirenópolis dos Outros também exige um olhar acurado, o que nem sempre 

é verificado quando se objetiva construir uma sociedade unificada, em um empenho 

identitário que necessita de uma constante reafirmação para manter a coesão da 

comunidade.  

Como elementos em comum entre as diferentes cidades dos Pireneus está a 

presença da religiosidade colonial como tentativa de unificação da comunidade 

pirenopolina. Como visto no ato anterior, Pirenópolis iniciou sua trajetória a partir da 

expansão da mineração na recentemente assimilada capitania de Minas dos 

Goyazes, em 1727. O arraial de Minas de Nossa Senhora do Rosário de Meia Ponte 

é, basicamente, um assentamento elaborado ao redor do Rio das Almas, de onde o 

garimpo de ouro de aluvião tornou-se atividade econômica principal, até os anos 

1750 (SPHAN, 1988). No século XVIII, as duas margens do rio são territórios 

                                                
114

A permanência das distinções são bastante nítidas para Brandão, ao comparar as relações entre 
cavaleiros-escudeiros e a disposição do público na arena: “Se quisermos observar um detalhe apenas 
para ilustrar a tentativa de interpretação feita aqui dos usos do ritual para o re-conhecimento da 
ordem da sociedade, é interessante fixar a atenção sobre as relações alto-baixo. Todo o cenário das 
cavalhadas é dominado por esta relação. As famílias de mais posses fizeram os seus palanques no 
alto e assim se colocaram a uma altura aproximada à dos cavaleiros que estão no alto de seus 
cavalos. Nas arquibancadas sob os palanques ficam as pessoas “mais do povo”, assim como outras 
delas ficam de pé no chão e junto à corda que separa a assistência dos cavaleiros. Também assim 
estão os escudeiros durante todo o tempo” (Brandão, p. 1974, p.155, grifos do autor). 
115

 Frase dita pelo Rei Cristão na etapa de troca de embaixadas, de acordo com o registro de Carlos 
Rodrigues Brandão (Brandão, 1974, p. 89). 



120 

distintos, o que eventualmente definiria espaços de maior e menor urbanização da 

futura Pirenópolis (ver Figura 6). Na margem sul, desenvolve-se o arraial de forma 

mais profícua, com população gradualmente crescente, nas mãos de potentados 

como Manuel Rodrigues Tomar116, e também sob tutela eclesiástica, o que levará 

em breve a elaboração de quatro das cinco principais igrejas meiapontenses (ver 

Figura 10)117: I) Igreja de Nossa Senhora do Rosário (Matriz); II) Igreja de Nosso 

Senhor do Bonfim; III) Igreja de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos (destruída); e 

V) a Igreja de Nossa Senhora da Boa Morte dos Pardos ou Igreja do Alto da Lapa 

(nunca concluída e, eventualmente, destruída). Na margem norte, estendendo-se até 

as cadeias de montanhas mais próximas, situavam-se as terras de um único dono, 

Luciano Nunes Teixeira e, posteriormente, seu genro, Antônio Rodrigues Frota, 

responsável pela construção da Igreja de Nossa Senhora do Carmo (IV), em cujo 

interior repousam fragmentos das Igrejas dos Pretos e Pardos. 

A própria questão da preservação de algumas igrejas e descaso de outras é 

ponto que revela a problemática relação envolvendo os estamentos não somente da 

comunidade pirenopolina, mas de praticamente todas as comunidades gestadas 

pela Colonialidade no "continente-Brasil". A Igreja dos Pretos, por exemplo, foi 

destruída nos anos 1940 e jamais foi reconstruída, e em seu lugar foi construído um 

coreto. Já a Igreja dos Pardos sequer foi concluída. Aliás, ambas teriam caído 

completamente no esquecimento, se parte de seu patrimônio não tivesse sido 

transferido para as igrejas do Carmo e Matriz. 

                                                
116

 À quem Luís Palacín refere, equivocadamente, como Manuel Rodrigues Tomás (1994, p. 27). 
117

 Imagem produzida a partir da captura de tela da plataforma Google Maps. Em roxo, Igrejas ativas 
ou ainda em pé. Em laranja, Igrejas arrasadas. 



121 

Figura 10 Ŕ Cinco Igrejas de Pirenópolis 

 

Fonte: Autoral, 2025. 

 

A seleção de quais edificações mereceriam a preservação e quais acabaram 

sendo esquecidas se trata de importante evidência da complexidade que envolve a 

relação entre os pirenopolinos e suas memórias. Esse movimento de esquecimento 

seletivo pode ser identificado na questão das cinco igrejas, mas também se trata de 

movimento que ajuda a consolidar os mitos ligados à identidade cultural 

pirenopolina, a partir de, por exemplo, impressões relacionadas à longevidade das 

Cavalhadas ou da adesão dos pirenopolinos à fé no Divino Espírito Santo. 

Em minha “expedição” à Pirenópolis, me deparei com tal cenário complexo. 

As versões que chegaram à mim através dos relatos dos pirenopolinos, tendo por 

eixo principal a inquirição por suas lembranças das Cavalhadas, perpassou, então, 

por uma série de divergências e convergências, dependentes, dentre outros 

detalhes, daquilo que considero como as posicionalidades dos contadores em 

relação à tradição. Saber de sua importância para indivíduos de profissões distintas 

perpassa o ímpeto em procurar traçar um paralelo entre visões catastróficas ou 

indiferentes da celebração diante de cenários que se tornaram tangíveis a partir do 

hiato pandêmico. Faço esse preâmbulo com o objetivo de expor, a seguir, a 

apoteose deste ato. Tendo descrito de forma ampla meu empreendimento na cidade 

dos Pireneus, passarei a discorrer sobre as personagens deste relato, minhas 

contadoras e meus contadores. 



122 

 

2.1.2 – Contadoras e Contadores 

Em meados de 2021, tendo encerrado minha monografia (Oliveira, 2021) 

sobre as Cavalhadas de Pirenópolis a partir dos estudos de Carlos Rodrigues 

Brandão (1974), iniciei a longa etapa investigativa para compreender de que forma a 

tradição havia se modificado. Era imprescindível, então, a procura por relatos da 

comunidade, ao que me vali, inicialmente, das entrevistas remotas como horizonte 

metodológico. O método de pesquisa seria bastante simples: faria uma triagem de 

voluntários em redes sociais, marcaríamos uma entrevista a partir de um roteiro 

definido, com certa flexibilidade atendendo às necessidades do contatado. De 

natureza remota, a conversa seria gravada, após termo de cessão devidamente 

preenchido e vocalizado no princípio da conversa. Com o fim da entrevista, restaria 

ao pesquisador a transcrição do arquivo de vídeo em um documento de texto, tarefa 

que prescindiu de tempo considerável para transformar cada palavra ouvida em 

linhas de texto em editor. As transcrições, bem como gravações, seriam, então, 

armazenadas em uma pasta utilizando serviços de nuvem, criando uma espécie de 

acervo que permitiria a comparação e consulta para produção de empenhos 

investigativos como esta dissertação. 

As redes sociais foram importantes ao longo de toda a pesquisa, mas 

principalmente neste primeiro momento, das entrevistas remotas. Foi então que, 

para cumprir com uma atividade da disciplina de Laboratório de História Oral, ainda 

no último semestre do curso de bacharelado em História (2017-2022), me deparei 

com minha primeira personagem, o contador Carlos Eduardo Naves Dias, então 

administrador da página do Instagram Conexão Pirenópolis (@conexaopiri). Nesta 

primeira entrevista, com pouco mais de trinta questões, obtive o primeiro vislumbre 

da maneira como a comunidade pirenopolina lidou com o hiato pandêmico. Contudo, 

a contribuição deste primeiro contador apontou-me para a necessidade de procurar 

também por novos olhares, o que faria posteriormente. Carlos Naves contava, na 

ocasião de nossa entrevista, conduzida em 18 de maio de 2022, com 42 anos, tendo 

passado apenas os últimos quatro anos em Pirenópolis. Natural de Goianésia, 

trabalhava com questões ligadas ao setor turístico da cidade, principalmente nas 

áreas de marketing. Nesse sentido, suas respostas contribuíram para realizar o 

primeiro esboço dos pontos de vista, comportamentos e especificidades da 



123 

comunidade em relação à sua tradição. Foi também nesta primeira conversa que 

identifiquei certa situação contraditória. Não somente Carlos Naves me informou que 

a comunidade reagiu com profunda aversão à suspensão das atividades, mas 

também foi a partir dele que pude começar a refletir sobre qual o impacto do 

eventual fim da tradição para a comunidade. 

Gregory Oliveira: Muito bem, muito bem. E aí nossa última questão, né? 
Até tu meio que já comentou um pouco, né? Mas só pra gente ter assim… 
Eu te pergunto se é possível a gente imaginar uma Pirenópolis sem as 
Cavalhadas, né? E qual é o papel dela que tu vê assim na identidade da 
comunidade da cidade, né? 
Carlos Naves: Então, hoje… Pirenópolis é uma cidade que ela vivia 
somente das pedreiras, né? Era um… algo muito específico, e essas festas 
que tinham… tradicionais… elas eram muito pequenas. Hoje, o que define 
mesmo, o que mostra o destino turístico hoje é um turismo de ecoturismo, 
porque nós temos hoje a melhor (inaudível) turística no Brasil eu falo que é 
Pirenópolis. Ela está próxima a um aeroporto que qualquer lugar que cê sai 
do Brasil hoje é o destino mais barato, que é Brasília. Ela está localizada 
entre duas cidades, duas capitais, uma estadual e uma federal, há cento e 
poucos quilômetros de cada uma. Nós temos gastronomia, nós temos 
hotelaria, nós temos o ecoturismo, nós temos cachoeira. Então, assim, nós 
temos um produto turístico muito grande, sem contar que temos também 
arquitetura, história e cultura, né? Então, Pirenópolis hoje, ele é um conjunto 
muito completo. Então isso aí eu falo que o que dá visibilidade hoje mesmo 
no município é esse turismo. Aqui você pode viver uma experiência turística 
aqui dentro que você não imagina em outro local do Brasil. 
 

A questão do ecoturismo é fundamental na Pirenópolis atual, mas é 

interessante, neste trecho do relato, a aparente descrição de que a cidade sem sua 

tradição manteria seu repertório turístico, haja vista sua localização e a existência de 

um patrimônio ambiental arrojado. 

Ao meu ver, era tangível que a cidade havia se transformado sensivelmente 

nas cinco décadas que separavam a pesquisa de Carlos Brandão e a conversa que 

tive com Carlos Naves, mas o que, exatamente, haveria se modificado entre a 

Pirenópolis de 1974 e aquela descrita pelo primeiro contador? Tendo em vista a 

presença capital do Mascarado, por exemplo, percebia certo crescimento de 

personagens autóctones e me era cada vez mais presente a sensação de que 

aquela tradição imaginada por diversas mentes, cuja suspensão era percebida pela 

comunidade como uma espécie de tragédia, precisava ser novamente investigada. 

Mas, apesar dos diversos estudos feitos naquele intervalo de tempo, como disse nas 

páginas anteriores, meu empenho era o de procurar em relatos daqueles que 

estavam de certa forma distantes do centro da tradição, o que resultou nos níveis de 

proximidade que discorro mais adiante (ver Diagrama 1). 



124 

Somente em agosto de 2023 consegui realizar minha segunda entrevista118. A 

partir da indicação de Carlos Naves, obtive o contato de Cristiano da Costa. Desta 

vez, estive em contato com um natural de Pirenópolis, ainda que se tratasse também 

de uma entrevista remota. Se, na primeira conversa, logrei bons resultados com a 

plataforma JitsiMeet119 (com exceção do momento em que tive de pedir escusas ao 

contador por manter minha câmera desligada, a fim de que a conexão não sofresse 

interrupções), repetir sua utilização se provou algo um tanto desastroso. Optei, 

então, por utilizarmos a plataforma Zoom120, cujo plano gratuito não somente limitava 

a chamada em apenas uma hora, como impedia que uma nova chamada fosse 

iniciada em um tempo inferior a dez minutos. Apesar da quantidade de perguntas ser 

praticamente a mesma, a entrevista teve duração distinta, tendo de ser dividida em 

dois blocos de aproximadamente quarenta minutos. Ainda assim, se tratou de uma 

oportunidade riquíssima de perceber o significado de uma tradição para um 

indivíduo. Cristiano da Costa é um dos artesãos responsáveis pelas indumentárias 

das Cavalhadas, ao lado de seus irmãos Vanderlei e Vilma da Costa. Mas, para 

além do elaborador de primorosas placas para cavaleiros mouros e elmos de 

cristãos, em uma criativa mescla de elementos romanescos e medievalescos, meu 

segundo contador possui uma forma diferente de se autodescrever:  

 
Cristiano da Costa: Então, eu... eu faço parte da Salvaguarda da Festa do 
Divino. Foi criado um grupo da Salvaguarda, pelo IPHAN, tá? Então 
[existem] pessoas que tão diretamente ligadas à Festa, né? É... 
representantes dos cavaleiros, da Igreja [Católica Romana], representantes 
do folclore... Eu entrei como representante porque eu sou presidente da 
Associação dos Guias [Turísticos]. E nós, guias, temos uma ligação direta 
[com a Festa do Divino] porque a gente repassa a história da Festa pros 
visitantes, né? E, no meu caso, a gente têm mais um envolvimento, porque 
não só eu, como meu irmão e minhas irmãs também, somos envolvidos 
diretamente com a festa. Meus irmãos... Eu tenho uma irmã que faz as 
flores pros Mascarados, outras que fazem a... as roupas para os 
Mascarados. Então, assim, minha família, de uma certa maneira, é bem 
envolvida com a Festa. 
 

A existência de grupos ligados à preservação da festividade não é exclusiva 

de Pirenópolis. Contudo, diferente do outro contador, Cristiano é o primeiro a 

demonstrar a existência de uma conexão profunda entre a tradição e o meio de vida 

                                                
118

 Conduzida em 03/08/2023. 
119

 Disponível em: <https://meet.jit.si/>. Trata-se de uma plataforma de livre acesso, onde os usuários 
podem ou não utilizar plataformas como a Google para acessar realizar log in e salvar a gravação da 
sessão em serviço de nuvem. 
120

 Disponível em: <https://www.zoom.com/pt>. Trata-se de uma plataforma com itens de acesso livre 
e pago, normalmente utilizada como software a ser instalado no dispositivo do usuário. 

https://meet.jit.si/
https://www.zoom.com/pt


125 

daqueles que estão, como me relatou, diretamente ligados à celebração. Na ocasião 

de nossa entrevista, o artesão contava com 50 anos de idade, “nascido e criado” na 

cidade dos Pireneus. Comunicativo, soube lidar de forma bastante espontânea com 

as perguntas e salientou diversos pontos que seriam identificados nos relatos de 

outros contadores, mas principalmente dos mais próximos da festividade. Em alguns 

momentos, entretanto, suspeitei que estivesse descrevendo não somente as 

Cavalhadas, mas toda a Festa do Divino, dadas as ênfases feitas a etapas como a 

Folia de Reis. Essa suspeita se tratou de um equívoco da minha parte: como me 

asseverou Dona Célia, as Cavalhadas estão inseridas na Festa do Divino. Logo, o 

culto que se faz a tradição não é unicamente dedicado à representação da vitória 

dos cavaleiros cristãos sobre os mouros, a repetição da celebração do mito de uma 

sociedade colonial unificada na fé cristã e estamentada na origem. Como as Folias e 

todos os cortejos e movimentos associadas à Festa, trata-se de um culto ao Divino 

Espírito Santo. 

Além da valorização da celebração como um todo, Cristiano foi o primeiro a 

demonstrar um aspecto que seria distinguido nas outras conversas que teria 

posteriormente, principalmente nas etapas presenciais: a confiança na sobrevivência 

da tradição. 

Gregory Oliveira: Aham. E aí, já... chegando no encerramento... Nossa 
conversa aqui... deixa muito aberta várias questões possíveis [risos] mas... 
eu queria te perguntar, então, por exemplo, vocês veem que as gerações 
mais novas tão participando também? Vocês não tão vendo um declínio... 
vocês veem, tipo... os jovens tão participando, as crianças tão indo, e isso 
se mantém, vamos dizer assim? Tu não vê se, daqui uns vinte, trinta anos... 
Cristiano da Costa: Cê vê isso nas Cavalhadinhas Mirim. 
Gregory Oliveira: Isso! Então não tem o risco dela [a tradição] desaparecer 
por isso, por exemplo... 
Cristiano da Costa: Não, desaparecer não vai não. Não acredito que a 
festa vai acabar não. É... por conta disso: tá sendo passado de gerações 
em... pra outras... pras futuras gerações. Então, quando a gente vê as 
Cavalhadinhas Mirim, cê vê o pessoal pequeno, tudo ali, sabe? Crianças ali 
de cinco anos já participando, sabe? É... é... é muito interessante. E, têm 
horas que eu vejo, têm horas que as crianças é... saem da fase de criança 
que não pode mais participar da Cavalhadinha, porque já cresceu, eles 
ficam muito triste [risos]. 
Gregory Oliveira: [risos] 
Cristiano da Costa: Eu tenho sobrinhos que foi cavaleirinhos, né? Mirim. 
Então, quando eu vi, agora esse ano meu sobrinho falou: “Ah não, tio, eu 
cresci! Agora não tem jeito de eu ir lá brincar mais”. Porque se é novo, mas 
já tá o tamanho grande, cresceu na estatura. Então ele já não [se] sentia 
mais confortável em participar ali, no meio das criancinhas. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Cristiano da Costa: Aí agora já pulo, já tá saindo na de adulto, na 
tradicional, nós, aqui na festa, né? E assim é! Sai lá, começa pequenininho, 
depois já passa lá pros adultos. E as crianças, como eu te disse... as 
crianças ficam no... são as que mais admiram essa festa, são as crianças. 



126 

Sem dúvida, sem dúvida. Eu fui assim. Tô te dizendo até por mim. Quando 
eu era criança, Nossa Senhora! [Quando era] época da Festa do Divino, 
nada me tirava daqui de Pirenópolis. Jamais. As pessoas... têm gente que... 
jamais! Cê pode oferecer uma viagem pros Estados Unidos, pra onde for, 
que a pessoa não vai. Cê pode dizer: “não, cê tem um mês na praia, tudo 
por conta”, pode ter certeza, muitos não vão. A maioria que gosta mesmo 
vai falar: “não, não quero, vou ficar aqui, quero Festa do Divino”, tal. Se cê 
oferecer dinheiro pra ela, é outra coisa bem provável dela não aceitar. Vai 
dizer que quer participar da festa, quer tá ali, quer ver a festa. 
 

A projeção da certeza da adesão das novas gerações à festividade por já se 

ter sido jovem é etapa crucial na maneira como a expectativa do futuro mantém-se 

ancorada em garantias do passado. Em outras palavras, Cristiano confia na 

sobrevivência da tradição porque ela se manteve desde sua juventude e sobreviveu 

inclusive ao hiato pandêmico. Até aquele ponto de 2023, entretanto, dispunha de 

apenas dois pontos de vista sobre a tradição. Somente após contato direto com a 

Secretaria de Cultura da cidade, igualmente via redes sociais, que obtive o contato 

do meu último contador remoto, o Professor Doutor João Guilherme. 

Por questões diversas, somente durante a entrevista acabei percebendo que 

estava diante de outro pesquisador das tradições, alguém que me serviu de 

referência para entender um pouco daquela localidade que um dia já recebeu o 

nome de Arraial de Minas de Nossa Senhora do Rosário de Meia Ponte, antes de se 

tornar Meia Ponte e, finalmente, Pirenópolis. João Guilherme me auxiliou a tomar a 

decisão de nos reunirmos via Google Meet121 e gravarmos a entrevista122 utilizando 

meu smartphone (posicionado ao lado do notebook), haja vista as iniciais e 

profundas interrupções logo no início da conversa. Com 48 anos na ocasião, o 

contador demonstrou duas possibilidades de perspectivas, o que enriqueceu 

sobremaneira nosso diálogo. Estava, então, diante de alguém que contribuiria tanto 

enquanto pesquisador, capaz de observar a celebração de forma praticamente 

hermética, mas também diante de um pirenopolino com memórias afetivas e 

sensoriais que me eram profundamente caras. Tal componente pareceu, ao 

contador, como algo que seria de certa forma demeritório para seu relato, o que 

discordei desde nossa entrevista até a redação deste esforço investigativo. 

 
João Guilherme Curado: Acho que é interessante você ouvir algum 
cavaleiro… 
Gregory Oliveira: É… verdade… [riso] 
João Guilherme Curado: É… mulher de cavaleiro é muito interessante… 
Gregory Oliveira: Sim! 

                                                
121

 Disponível em: <https://meet.google.com/>. 
122

 Conduzida no dia 10/11/2023. 

https://meet.google.com/landing


127 

João Guilherme Curado:... porque ela vai ter histórias fantásticas pra 
contar, porque ela fica viúva quinze dias… 
Gregory Oliveira: Bah! [risos] Nossa, esse detalhe é que eu não tinha… 
não tinha pego ainda… 
João Guilherme Curado: É… é… 
Gregory Oliveira: Mas é… [risos] 
João Guilherme Curado: Filho de cavaleiro é interessante também, 
pessoas que bordam roupa… eu acho que pessoas que tão mais envolvidas 
diretamente. Porque eu entro enquanto pesquisador de Festa, então eu não 
vou com o olhar de um pirenopolino normal… 
Gregory Oliveira: [risos] 
João Guilherme Curado: Né? Eu vou com todo um referencial teórico. 
Então, de repente, a minha visão não é a visão que pra você interesse, né? 
Porque ela já é uma visão modificada, tem todo um estudo em cima disso, 
então tem algumas leituras, então tô acostumado com esses teóricos, 
pensando como eles, e tudo mais. Então, de repente, essa pessoa mesmo 
da comunidade, que faz a Festa acontecer, de repente pra você, né? 
Perceber a essência da Festa, o referencial da Festa, seria importante. 

 

Ainda que realize tal movimento autocrítico, a contribuição de João Guilherme 

foi fundamental justamente por oferecer a possibilidade de perscrutar uma 

percepção da celebração de forma abrangente e algo afastada do objeto em 

questão, sobretudo no que diz respeito à maneira como ele narra as alianças entre 

componente turístico, político e o patrimônio cultural. Em seu relato há o prelúdio 

daquilo que somente teria certeza a partir de meu contato presencial com a cidade. 

Mais do que isso, é em sua contribuição que existe a única descrição da perda de 

sentido da festividade não como algo remoto Ŕ e antessala de algo tão danoso 

quanto o colapso da celebração Ŕ mas como algo presente e que demandaria uma 

“paradinha”, descrita como algo potencialmente positivo. 

 
João Guilherme Curado: A gente tem a Cavalhada e depois, em Corpus 
Christi, a gente tem a primeira Cavalhadinha Mirim. Então já tem criança 
que participam das Cavalhadas desde criança e, quando ficam adulto, 
também vão participar. Hoje nós temos três Cavalhadinhas em Pirenópolis: 
de Corpus Christi, que é na Vila Matutina, talvez a mais antiga; a gente tem 
no final de semana seguinte à Corpus Christi, a do Centro, né? Que tem 
uma dimensão talvez hoje maior; e depois nós temos uma do Bonfim que já 
deve ter uma década, mais ou menos, que acontece, que é um bairro mais 
distante. Então, acabar, eu acho que ela não acaba. Ela pode perder o 
incentivo governamental. Ela pode manter o incentivo turístico. Mas a 
comunidade vai manter isso. Isso faz parte, já, do ser pirenopolino. Não vai 
deixar de acontecer tão cedo. 
Gregory Oliveira: Muito bom, assim espero [risos] e assim… 
João Guilherme Curado: Não sei, de repente seria legal dar uma 
paradinha, né? Pra ver a importância realmente que ela tem pra 
comunidade, mudar algumas questões que a comunidade não gosta muito, 
ou… né? Que tá precisando de uma paradinha, mas não sei… acho que ela 
acontece. 

 

Dotado de três relatos remotos, senti a necessidade de conduzir uma 

expedição para coleta no local de ao menos uma entrevista. Fecharia um conjunto 



128 

de quatro relatos, e prontamente iniciaria a comparação. Com as grandes enchentes 

da maio de 2024, posterguei minha jornada para o mês de setembro. Ainda antes de 

chegar à cidade dos Pireneus, retomei os contatos com meus contadores e, com 

sorte, obtive de João Guilherme a indicação de Tereza Caroline, para tirar dúvidas 

paralelas sobre as Congadas, que seriam objeto de outra investigação. Não 

consegui entrevistá-la, mas obtive o contato, por meio dela, de Tonianny Vieira, 

fotógrafo e Mascarado. 

Retomando contato com Cristiano, marquei uma visita ao seu domicílio para 

minha primeira tarde na cidade, o que resultou em uma lista de possíveis 

contadores, ligados tanto às Cavalhadas como a outras etapas da Festa do Divino, 

como as Congadas e a Banda de Couro. Dentre eles, se destacou o contato de dona 

Marieta do Amaral, Mestra Griô da cidade, moradora da Rua do Carmo. Na casa de 

Cristiano, tive a oportunidade de conhecer Dona Vilma da Costa e não precisei 

pensar muito para convidá-la. Ainda em contato com João Guilherme, obtive o nome 

de sua prima, Dona Célia Fátima de Pina, moradora do Museu das Cavalhadas, e 

iniciei ainda na noite do dia 18 as tratativas para lhe entrevistar. Em menos de dois 

dias na cidade dos Pireneus, já estava com praticamente todas as seis tardes que 

passaria lá ocupadas com entrevistas marcadas. 

Na etapa presencial, busquei me atentar ao recorte de contadores e percebi 

que haviam poucos relatos de mulheres. Fiquei profundamente satisfeito em poder 

obter a contribuição de mais quatro contadoras, o que pluralizou de certa forma meu 

empenho investigativo. Mais do que isso, se tratavam de senhoras pirenopolinas 

com visões que incluem também alguns traumas e aspectos que demonstram o 

quanto tradição e religiosidade se combinam com sua identidade, ainda que o mais 

próximo que uma mulher poderia participar da festividade fosse na condição de 

familiar de um cavaleiro, Pastorinha ou na confecção das Verônicas, estas últimas 

mais conectadas à Festa do Divino como um todo do que às Cavalhadas em si. 

Tratam-se de doces ritualísticos distribuídos durante a Festa do Divino, feitos à base 

de açúcar, assemelhados aos alfenins, mas que diferem destes pelas imagens 

serem cunhadas a partir de uma espécie de forma. Amanda Geraldes aponta que 

suas origens na primeira Festa do Divino de Pirenópolis, no ano de 1826, e são 

produzidas apenas em Pirenópolis e na cidade de Goiás (Geraldes, 2015, p. 85-87). 

Dona Célia orgulhosamente me mostrou algumas Verônicas que possui no Museu 

das Cavalhadas como espécie de mostruário. 



129 

No dia 20 de setembro, reuni-me na Pousada dos Cavaleiros, localizada 

diante da Praça da Matriz, com Tonianny Vieira, o mais jovem dos meus contadores, 

com 32 anos. Em entrevista de 1h26min, o turismólogo possibilitou um vislumbre 

intergeracional não da condição de cavaleiro, mas do ponto de vista de um 

Mascarado filho de outro Mascarado, e que tem memórias afetivas diretamente 

ligadas à tradição. 

 
Gregory Oliveira: Aham. Assim, tu falasse da tua avó preparando as coisas 
[da Festa do Divino Espírito Santo]. E a pergunta que eu ia te fazer é 
justamente sobre essa questão, tu lembra... Qual é a memória mais antiga 
que tu tem das… da Festa do Divino, das Cavalhadas em geral, quantos 
anos tu tinha? 
Tonianny Vieira: Cara, eu acho que com uns… uns três anos a gente já 
começa a ter memória, né? 
Gregory Oliveira: É. 
Tonianny Vieira: Cê já [começa a] identificar as coisas. De… de brincar 
com uma dessas máscaras lá em casa, com uma dessas máscaras aqui do 
meu pai de eu pegar e ficar brincando com ela. 
Gregory Oliveira: Uhum. 
Tonianny Vieira: E quando criança, sem entender muito o que que é, eu 
lembro de eu [estar] brincando com essa aqui

123
 especificadamente, que 

tinha um espelho na testa. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: E que esse espelho quebrou… 
Gregory Oliveira:  Bah… 
Tonianny Vieira: E aí ficou perigoso, né? Então, meu pai teve… 
Gregory Oliveira: Sim. 
Tonianny Vieira: … que tirar essa e eu comecei a brincar com a outra que 
era dourada. Aí essa máscara eu gostava demais dela. Porque, assim, o 
cheiro da máscara e do papel, é depois que o Mascarado, ele sai de… de 
Mascarado, né? Ela fica com cheiro, né? Porque ele bebe ali uma 
cervejinha… 
Gregory Oliveira: Aham. [riso] 
Tonianny Vieira: … Com a máscara… então esse cheiro é uma 
nostalgia

124
...  

Gregory Oliveira: Nostalgia… 
Tonianny Vieira: Parece que a gente lembra do cheiro. 
Gregory Oliveira: Que legal. 
Tonianny Vieira: Com uns três, quatro ano eu lembro de eu… de eu 
brincando com essas máscara e pondo na cara só pra sentir aquele cheiro. 
 

A lembrança do ato de pegar a máscara do pai, de ser também um anti-

cavaleiro é um dos elementos mais destacados na percepção que o contador possui 

da celebração. Em uma escala maior, consegui também perceber a mesma lógica 

na conversa que tive com Dona Marieta e sua filha, Marilene, às 14h20min do dia 

seguinte. 

                                                
123

 Neste momento, ele me mostrou uma foto em seu smartphone. 
124

 Outras lembranças de natureza sensorial estão presentes mais adiante, no tópico 2.2.5. 



130 

Tanto o relato de Dona Marieta quanto de sua filha foram fundamentais para a 

expansão da noção que tinha da cidade para além dos limites daquela porção que 

chamei de Pirenópolis das Pedras125. Minha conversa com a Mestra Griô 

pirenopolina teria por eixos tanto perguntas sobre as Cavalhadas quanto sobre as 

Congadas. Contudo, logo em nosso primeiro contato, tomei a decisão tanto de 

inserir Marilene na conversa (o que se provou algo extremamente importante, visto 

que Dona Marieta possuía 87 anos, vinte e sete anos mais velha que sua filha). Esse 

papel de aparente “mediação” foi gradualmente transformado em contribuição, o que 

inseriu Marilene em minha listagem de contadoras. Ambas são mulheres negras em 

uma sociedade marcada pela colonização. O duplo preconceito que elas enfrentam 

faz parte do relato. Ainda assim, contudo, o culto à tradição e o verdadeiro orgulho e 

apreço à comunidade são igualmente constituintes de nossa conversa. O relato de 

Dona Marieta contradiz a compreensão de uma comunidade que não vê limites entre 

raças, e existe todo um panorama possível de ser esmiuçado no que diz respeito à 

invisibilização da presença negra na tradição, sobretudo se considerarmos a 

Congada. Este não se trata, entretanto, o objeto a ser debatido neste empenho 

investigativo. 

É também no relato da poetisa e guardiã da memória da cidade que as 

Cavalhadas são descritas como dependentes da subscrição de gerações mais novas 

ao culto à tradição que herdam das que a antecedem. 

 
Marieta Amaral: As pessoas mais novas também quer participar. Aqui eles 
põem… lá na festa da capela, põe a criança como rainha, já na sorte. Então, 
é criança, já é rainha, já é rei. E assim, eles quer participar.  
Marilene Paranaguá: Mas pra não deixar acabar, né? Pra não deixar 
acabar, porque se não for, já vai por assim aí. Mas a maioria quer continuar. 
Então, vai, né? É… Porque os velhos vão ficando velho, vão… né? 
Marieta Amaral: Cansando… 
Marilene Paranaguá: Tem a época que vão cansando. Então eles estão 
seguindo, já colocando as criança como entra na sorte como você Festeiro. 
E é por seguir, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Marilene Paranaguá: Mas que é fácil não é não. Porque depende de muita 
lábia, de conversa, precisa de muito dinheiro, né? 
 

A intergeracionalidade da tradição opera, então, como elemento que leva à 

confiança, por parte das contadoras, da manutenção das Cavalhadas. O aspecto 

social ganha, então, importância capital para a sobrevivência da tradição. 

Gregory Oliveira: Sim. A senhora acha que é possível, então…É possível 
não, é impossível que acabe? 

                                                
125

 Ver tópico 2.2.1. 



131 

Marieta Amaral: Não acaba não… 
Gregory Oliveira: Não acaba não… 
Marieta Amaral: Não acaba não… 
Gregory Oliveira: Ah que bom! [risos] [Assim] eu tenho uma confiança [que 
não acabe]. Mas… Ahm… Assim, antes da gente chegar na parte das 
Congadas, Ahm… eu queria uma memória que a senhora… quando a gente 
fala assim… quando eu falo sobre Festa do Divino… Cavalhadas… que 
cheiro, que som que vem na sua memória? 
Marieta Amaral: É bom demais!... É… Eu tenho até um poema que eu falo 
assim: Quando eu falam na Festa do Divino,/ é a mesma coisa que eu tou 
ouvindo/ o toque do barulho do sino/ da Igreja da Matriz/ e a brisa 
refrescante/ da cachoeira do Rio das Alma./ É um orgulho para mim ter 
nascido/ nesse pedacinho de chão/ que é Pirenópolis. 
Gregory Oliveira: Muito bom! Muito bom! Então, nossa, e… quando a 
senhora, a senhora falou quando era criança, né?  
Marieta Amaral: É… 
Gregory Oliveira: E tal assim, tinha coisa de comer lá? Tinha… nas 
Cavalhadas, eu não participo, né? No seu tempo. 
Marieta Amaral: [inaudível] Lá não saem vendendo tem muita coisa de 
comida não. Não tem comida dada, não. Tem comida dada na casa do 
Festeiro, né, Marilene? 
Gregory Oliveira: [riso]  
Marilene Paranaguá: É, assim, nas Cavalhada… 
Marieta Amaral: não tem… 
Marilene Paranaguá:... cada um que vai assim… 
Marieta Amaral: Leva o seu lanche. 
Marilene Paranaguá: É, leva o lanche ou compra. Agora, antigamente tinha 
essas coisas, esses ambulante, vendia essa coisa, né? Mas é, cada um tem 
que levar o seu, principalmente a família que tem criança. 
 

A descrição das Cavalhadas para além do nível da catequese popular, que é 

descrita em outras lembranças, é atenuada no penúltimo relato. Na tarde de 

domingo, 22 de setembro de 2024, encontrei-me com Dona Célia Fátima, detentora 

de um acervo de algumas décadas, no imóvel descrito como Museu-casa126. Em 

vias de fechamento, a longa casa colonial possui roupas, jornais, fotografias, 

cartazes, manequins e é habitada pela detentora de memórias muito caras da 

celebração (ver Figura 11). Tentei capturar um bom número de fotografias, mas a 

sensação de urgência pela preservação somente foi atenuada quando minha 

contadora relatou-me que o acervo seria salvaguardado por uma instituição 

educacional. Até que ela me relatasse que uma universidade pública estava criando 

um projeto para preservação do acervo do Museu das Cavalhadas, a sensação que 

tinha era de que todos os itens seriam descartados, como tantas outras 

memorabílias ao redor do continente, tão logo o imóvel fosse vendido e Dona Célia 

se mudasse de endereço. 

                                                
126

 Doná Célia inclusive publicou uma monografia sobre o assunto, em um trabalho orientado por 
João Guilherme Curado (Pina, 2013). 



132 

Figura 11 Ŕ Mascarados no interior do Museu das Cavalhadas 

 

Fonte: Autoral, 2025
127

. 

 

Minha conversa com Dona Célia teve duração próxima da que tive com 

Tonianny, e se tratou de um importante momento para compreender a forma como 

elementos coletivos se tornam constituintes das memórias individuais128. A família 

nuclear de minha contadora esteve envolvida com as Cavalhadas, de forma que 

acabei me deparando, através de seu relato, com lembranças que alcançavam 

outros hiatos da celebração129. Talvez seja justamente por tal proximidade com o 

                                                
127

 Uma das paredes do interior do Museu-Casa de Dona Célia. Há três máscaras de boi (uma delas, 
no canto inferior esquerdo, descrita pela contadora como uma das mais antigas que tinha 
conhecimento), todas amarelas e com detalhes em preto ou vermelho. Na parede, doze fotografias 
coloridas e monocromáticas, incluindo cavaleiros e mascarados, mas também se destacam um de 
seus irmãos, na condição de cavaleiro, e as fotografias de seu pai, Sebastião Pompeu Sobrinho, e de 
sua mãe, Dona Maria Eunice. No centro, entre as fotografias de seus genitores e uma enorme 
máscara, há um relógio de pêndulo, situado como decoração doméstica entre tantos objetos do 
acervo do Museu-casa. A imagem resume a tônica do relato de Dona Célia, ao combinar mostruário e 
memória familiar, coletividade e particularidade. 
128

 Etimologicamente, este movimento é diametralmente oposto à própria tradição (levar através), em 
uma espécie de introdição (trazer para dentro). 
129

 Dona Célia me relatou, por exemplo, que uma das ocasiões em que não se verificou a realização 
das Cavalhadas foi no ano em que seu pai, Sebastião Pompeu de Pina Sobrinho, faleceu. Se tratava, 
então, do Império de seu tio, ocorrido em 1970. Na biografia de José Abadia de Pina, apelidado de 
“Zé Lulu”, o blogueiro Adriano César Curado argumenta que a tradição havia sido restabelecida em 
1966, sendo paralisada somente no mesmo ano. A figura de Zé Lulu, falecido em 1983, é crucial para 
compreender, tomando o relato de Adriano César, como a tradição sobreviveu à diversos hiatos do 
século XX: “Em 1934, quando caiu Imperador do Divino, Lulu de Pina salvou as Cavalhadas do fim, 
ao juntar velhos cavaleiros e alguns moços e fazer com que o evento voltasse a acontecer. O mesmo 
ocorreu quando, em 1958, houve a última apresentação das Cavalhadas no Largo da Matriz, que em 
seguida foi ocupado pela praça, salão paroquial e prédio do correio, e esse folclore foi esquecido. 



133 

objeto que há a impressão negativa das modificações que a tradição haveria sofrido, 

tendo a agência de um indivíduo em específico na modificação das Cavalhadas a 

partir dos anos 1970. 

Célia Fátima de Pina: Só que hoje mudou muito, tá? Mudou muito, [ficou] 
bem diferente da época dos meus irmãos, certo?  
Gregory Oliveira: Como é que mudou?  
Célia Fátima de Pina: Eu acho que mudou pra pior.  
Gregory Oliveira: Mudou pra pior? 
Célia Fátima de Pina: É… É… É… naquela [época] da década de [19]60 
pra [19]70, teve uma mudança, né? Porque teve uma rapaz que ele era de 
Goiânia, até que faleceu também com COVID. Chamava Doninho e 
trabalhava na GOIASTUR, aí ele correu foi uns dois ou três anos, aí ele 
começou a arrumar e meu irmão também. Aí não tinha peitoral, era só 
uma… uma… uma peiteira, né? Que a gente fala.  
Gregory Oliveira: Uhum 
Célia Fátima de Pina: De tecido e tal. E aí ele começou a fazer os peitorais 
com… com… com couro, latão, que acho que cê viu lá dentro, né? 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: O capacete também, né? Então teve mudança. 
Gregory Oliveira: Esse não é o mesmo Possidônio Rabelo, né? 
Célia Fátima de Pina: É, Possidônio. É… 
Gregory Oliveira: Trabalhou na GOIASTUR.  
Célia Fátima de Pina: É, é. Tem foto dele no livro do Carlos Rodrigues. 
Gregory Oliveira: Ele é falecido então? 
Célia Fátima de Pina: Ele faleceu na época do COVID. Ele faleceu e ele 
era cunhado do Nininho... 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: … que correu, que eu tenho uma roupa aqui… Foi 
ele, morreu, eu falei “o Nininho?”. Logo em seguida ele [Possidônio] morreu, 
o outro morreu também, sabe? 
Gregory Oliveira: Aham, sim. 
Célia Fátima de Pina: Então como ele tinha ido [para a GOIASTUR] 
começou a ter… a sair os cartazes. Já tinha cartaz, mas os cartaz mais 
simples. 
Gregory Oliveira: Aham.  
Célia Fátima de Pina: Aí começou a se fazer o cartaz da Cavalhada e o 
cartaz da Festa do Divino. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Tá? Eles faziam dois cartazes, né? Aí começou com 
a GOIASTUR, né? Mas continuou. Não tav-... não foi mudando muito.  
Gregory Oliveira: Aham. 
 

A agência de um indivíduo na tradição (Possidônio Rabelo), assim como de 

parte do aparato estatal (a GOIASTUR) não deve ser interpretada, contudo, como 

                                                                                                                                                   
[...] Em 1966, Mauro de Pina foi sorteado Imperador e seu pai, Lulu de Pina, novamente articulou para 
salvar essa manifestação cultural pirenopolina. Para isso, Lulu deixou a cargo do filho José a difícil 
tarefa de recriar o evento. Foi preciso trazer de volta os veteranos e garimpar rapazes interessados 
em participar das apresentações, até completar os 24 cavaleiros. Para ajudar Pirenópolis, vieram 
bons cavalos de Goianésia e indumentária dos cavaleiros de Palmeiras de Goiás. Deu certo. 
Venceslau Antônio de Oliveira (Lalau) foi Rei Cristão e Benedito Jayme (Dito de Zafá), Imperador. Zé 
Lulu foi Rei Mouro e Manoel Mendonça Lopes (Fiíco da Babilônia), Embaixador. As Cavalhadas de 
Pirenópolis voltaram em 1966 e, salvo uma falha em 1970 (porque morreu o prefeito e irmão do 
Imperador), nunca mais deixaram de ser apresentadas na cidade. “(Curado, 2012, grifos nossos). 
PIRENÓPOLIS: Zé Lulu. Disponível em: <https://cidadedepirenopolis.blogspot.com/2012/07/ze-
lulu.html>. Acesso em: 4 fev. 2025. 

https://cidadedepirenopolis.blogspot.com/2012/07/ze-lulu.html
https://cidadedepirenopolis.blogspot.com/2012/07/ze-lulu.html


134 

garantia de que a comunidade não percebe as Cavalhadas como parte de sua 

identidade, como algo imposto ou que não lhes diz respeito. 

A conversa com Dona Célia Fátima foi marcada pela desconstrução da tese 

de que seria preciso ser Cavaleiro ou Mascarado para realmente sentir-se parte da 

tradição. Pelo contrário, a fala de minha contadora revela, por exemplo, que não é 

condição indispensável para sentir-se parte da tradição ser uma de suas 

personagens principais, ou ao menos estar na fileira de pessoas que fazem parte da 

economia cultural da cidade. Mais do que isso, como veremos mais adiante neste 

empenho investigativo, assim como no relato de João Guilherme, há a percepção, 

no relato de Dona Célia, de que a tradição estaria sofrendo com uma “perda de 

sentido” pela interferência do capital nas esteiras culturais130. 

Por fim, nem toda comercialização deve ser interpretada como espécie de 

ruptura do apreço de uma comunidade à sua tradição. Foi assim que interpretei o 

relato de minha última contadora, entrevistada na tarde do dia 23 de setembro de 

2024. A artesã Vilma da Costa, como seu irmão, possui uma visão menos negativa 

das modificações da celebração. Além disso, ela também salienta como algo positivo 

a transmissão das Cavalhadas pirenopolinas para outras cidades goianas. 

Gregory Oliveira: Aham. E… eu estava lembrando que em outras cidades 
também tem as suas Cavalhadas, daqui do Goiás, né? 
Vilma da Costa: Tem várias cidades, várias. Mas é… aumentou mais dez 
pra essa… agora. Porque já teve e tinha parado há anos. Ano passado 
parece que começou [em] mais cinco cidades… 
Gregory Oliveira: Aham… 
Vilma da Costa: Em Goiás. E então a nossa é diferenciada. 
Gregory Oliveira: Dessas outras também? 
Vilma da Costa: A nossa é diferenciada assim... em luxo, sabe? Em 
roupas, roupas… que confeccionam mais. 
Gregory Oliveira: Mais caprichoso, assim? 
Vilma da Costa: Eles estão vindo aqui e também levando as coisas daqui 
pra ser quase iguais… Tem lugar [que é] quase iguais já. 
Gregory Oliveira: E a senhora vê isso aí de que forma? Com... 
Vilma da Costa: Eu acho bom pros dois lados, porque não tem problema. 
Eles lá terem a cultura que nós temos aqui. É uma coisa do nosso estado, 
do nosso país, né? 
Gregory Oliveira: Sim. 
Vilma da Costa: Então tem que servir a todos. Não tem problema não. Um 
tem que ajudar o outro mesmo, né? Pra essa tradição lá também não 
acabar. Nós tem que pensar no todo. 
Gregory Oliveira: É verdade. 
Vilma da Costa: Não é querer só a nossa. Quando cê falou aí da… [do] 
Carnaval, né?  
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: O Rio não vive sem o Carnaval. 
Gregory Oliveira: Sim [risos]. É verdade. 
Vilma da Costa: Goiás Velho não vive sem o Fogaréu. 

                                                
130

 Ver item 2.2.4. 



135 

Gregory Oliveira: Isso.  
Vilma da Costa: E agora voltou a Cavalhada pra Goiás Velho. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Tá sabendo? 
Gregory Oliveira: O Tonianny tinha comentado ali das Cavalhadas de 
Goiás ali que parece que os cavaleiros daqui foram lá...  
Vilma da Costa: É.  
Gregory Oliveira: Né? 
Vilma da Costa: É. Foram… 
Gregory Oliveira: Treinaram...  
Vilma da Costa: Treinou… Ensaiaram eles lá. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Porque foi esse ano que voltou.  
Gregory Oliveira: Sim, que legal. 
Vilma da Costa: Mas lá, principalmente, é o Fogaréu lá, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Igual tem cidades que é pecuária. Nós não. Nós é as 
Cavalhadas… 
 

A interpretação da tradição como espécie de commodity, outro item de 

exportação goiano como soja, gado nelore ou quartzo, não parece competir com a 

especificidade da festividade. Assim como o modelo econômico predominante no 

“continente-Brasil”, que prioriza a produção de alimentos e itens para atender a 

demanda global, apesar de quantidade considerável de famélicos sob sua jurisdição, 

também os bens culturais (através do turismo) passam a serem produtos e, em 

alguns casos, de exportação, apesar da opinião daqueles que a “produzem”. A 

própria estimação pelo passado, como naqueles casos em que a indústria cultural 

capitaliza a nostalgia do público131, também é uma das variações da “comodificação” 

de interfaces entre passado e presente, das quais a tradição acaba sendo uma de 

suas vítimas. Em outras palavras, não há o receio, na fala de Dona Vilma, de que as 

Cavalhadas de Pirenópolis percam sua importância na constelação de tradições 

nacionais por realizar tal movimento “pedagógico” pelas outras cidades, o que foi 

relatado como algo negativo por Tonianny, por exemplo. As modificações, contudo, 

devem ser tomadas com cautela. 

Gregory Oliveira: É muita gente assim. E… tem algo que a senhora acha 
que deveria mudar na tradição? 
Vilma da Costa:  Não, eu acho que não tem muito, muito o que mudar, não. 
Tem que preservar e, às vezes, melhorar, né? Alguns pontinhos aí, mas eu 
acho que do jeito que está, já evoluiu muito, já melhorou muito… 
Gregory Oliveira: Uhum. 

                                                
131

 Exemplo principal de tal movimento é a tendência do cinema contemporâneo em realizar remakes, 
live-actions e sequências sem fim de filmes exibidos há menos de três décadas, em um claro sinal de 
exaustão criativa e percepção, por parte da indústria, de que a audiência localiza no passado seus 
pontos de conforto, um “país estrangeiro” (Lowenthal, 2015) preferível ao presente. Sobre reflexões 
envolvendo o acionamento do passado na mídia, ver Fisher (2014). 



136 

Vilma da Costa: Né? Como falei pra você, que o seguimento municipal, 
estadual, com apoio, né? Com apoio cultural, com apoio financeiro. Então, 
nunca acaba, né? Se continuar esse apoio. 
Gregory Oliveira:  Tem que continuar o apoio financeiro. 
Vilma da Costa: Tem, tem. Não é só financeiro, tudo também. De tradição. 
Querer que essa cultura fique. Ela não acaba, ela fica. “Esta festa não se 
acaba/ esta festa não tem fim!”. Existe a música, sabia? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Lá na folia, ao redor da mesa, eles carregavam essa mesa 
de comida, eles cantava essa música. 
Gregory Oliveira: Na folia? 
Vilma da Costa: Na folia. “Esta festa não se acaba/ Esta festa não tem fim!” 
[risos] 
 

A tradição persiste. Essa impressão, que atravessa todos os relatos, esteve 

presente não somente nas falas, mas nos elementos das casas, na memorabília 

construída ao longo dos anos, que tive acesso nos efêmeros momentos em que 

busquei ouvir as memórias de minhas contadoras e meus contadores sobre um 

recorte temático específico. Nesse sentido, a impossibilidade de imaginarem o fim da 

tradição, apesar da comparação com o hiato pandêmico, encontra paralelo com o 

grau de distância da festividade para os indivíduos. A idade dos contadores também 

foi fator importante, por possuírem lembranças mais distantes, capazes de indicarem 

outros momentos cruciais da história da comunidade pirenopolina. 

Ouvir e ver minhas contadoras foi fundamental para ir além da suposição 

sobre sua comunidade, ao que a entrevista presencial possui por mérito justamente 

esta movimentação, digamos, etnográfica. Nesta cena, identificamos aspectos dos 

cenários e das personagens, ouvimos um pouco de suas vozes, principalmente para 

aspectos gerais das cidades dos Pireneus e suas conexões com sua tradição. Mas, 

pensando justamente em um dos aspectos principais dos relatos, parto para a 

próxima cena. Tal análise de fontes de naturezas distintas, desde o relato escrito até 

Ŕ principalmente Ŕ os depoimentos oferecidos pelos contadores, demanda a 

centralidade da abordagem da memória e sua conexão com diferentes aspectos da 

identidade, no grande jogo que envolve coletivo e individual, visões de passado e, 

principalmente, pertencimento que se reflete na valorização daquilo que se imagina 

como a herdade material e imaterial (ou seja, a cultura de uma comunidade 

específica). 

Tratarei, então, da memória na próxima cena.  



137 

 

Cena 2.2 – Sobre Memórias 

A memória não se dissocia dos fenômenos culturais das sociedades e dos 
tempos em determinadas sociedades; auxilia na reprodução e na dinâmica 
interpretativa dos mesmos, razão por que defenderemos também a ideia do 
caráter social das lembranças individuais. As recordações podem também 
se estabelecer no interior de uma rede de relações sociais, de 
representações que ganham caráter coletivo e que constituem identidades, 
configurações sociais e culturais de grupos em tempos e situações variadas 
(Tedesco, 2011, p. 12-13). 
 

A discussão a respeito dos relatos das Cavalhadas compartilhados comigo 

por olhares diferenciados perpassa por uma discussão sobre memórias e etapas à 

ela relacionadas. Este tópico parte de um esforço por identificar as maneiras como o 

contexto é considerado no processo de definição de si e da coletividade. O papel 

dos grupos de indivíduos na definição da memória, como sintetizou João Carlos 

Tedesco, é fundamental para compreender a memória como átomo da tradição e 

característica principal da identidade cultural daquelas pirenopolinas e daqueles 

pirenopolinos que subscrevem-se ao culto às tradições relacionadas ao Divino 

Espírito Santo inclui a abordagem das operações mnemônicas e suas tipologias. 

Considerar a memória enquanto categoria de análise perpassa pela 

compreensão do que se trata essa potencialidade do indivíduo. Sobretudo após o 

século XX, a memória pode ser interpretada a partir de diversos eixos: fisiológico 

(memória enquanto função neural), psicológico (memória condicionada pelas 

operações envolvendo a interpretação da realidade pelo consciente e 

subconsciente), digital (memória enquanto variedade quantificável de dispositivos 

eletrônicos), sociocultural (memória enquanto etapa conectada à cultura e 

sociabilidade do indivíduo ou de uma comunidade ao longo do tempo)132. Não 

pretendo fazer uma descrição esmiuçada destes eixos justamente por escapar do 

escopo temático desta investigação. Contudo, cabe uma breve relação entre 

algumas discussões a respeito da memória. 

No que diz respeito ao escopo individual, a memória deve ser compreendida 

como alicerce não somente da autoidentidade (do definir-se para si a partir do que 

se conhece), mas da própria capacidade do ser humano de operar de forma 

                                                
132

 “Em seu sentido mais amplo, então, a palavra “memória” abrange desde os ignotos mecanismos 
que operam nas placas de meu computador até a história de cada cidade, país, povo ou civilização, 
incluindo as memórias individuais dos animais e das pessoas. Mas a palavra “memória” quer dizer 
algo diferente em cada caso, porque os mecanismos de aquisição, armazenamento e evocação são 
diferentes” (Izquierdo, 2018, p. 25). 



138 

saudável133. Diz-se saudável pela relação entre as células responsáveis pela 

interpretação da memória (os neurônios) e a possibilidade (ou não) do aparato 

mecânico responsável pela lembrança operar de forma plena134. Quando tal situação 

não se faz possível Ŕ seja pela decomposição natural das células, que têm por 

causa o envelhecimento do indivíduo, por exemplo, ou por traumas no órgão 

mediador da memória, o cérebro Ŕ o indivíduo perde o potencial em se compreender 

no tempo e espaço. Mais do que isso, esta forma de perceber-se no tempo a partir 

da apreensão de experiências pretéritas também confere ao ser outra forma de 

capacidade, a expectativa de resultados diversos para frente no tempo. 

O passado, nossas memórias, nossos esquecimentos voluntários, não só 
nos dizem quem somos, como também nos permitem projetar o futuro; isto 
é, nos dizem quem poderemos ser. O passado contém o acervo de dados, o 
único que possuímos, o tesouro que nos permite traçar linhas a partir dele, 
atravessando, rumo ao futuro, o efêmero presente em que vivemos. Não 
somos outra coisa se não isso; não podemos sê-lo (Izquierdo, 2018, p. 22). 
 

A projeção do futuro a partir da interpretação das experiências pretéritas 

confere à memória individual a capacidade de definição de sua identidade a partir de 

elementos distantes do contexto em que realiza a evocação. Há, contudo, certa 

decomposição do que pode ser obtido por meio dessa espécie de “escavação” que 

ocorre quando alguém busca lembrar de uma experiência deslocada do presente em 

anos ou mesmo décadas no passado. Via de regra, quanto mais afastada, maior as 

chances de que as etapas que antes eram facilmente identificáveis se tornem 

cinzentas135; é consideravelmente mais fácil recordar o cardápio do dia anterior que 

em um dia aleatório na quinzena passada. Ainda assim, datas que consideramos 

como importantes (por exemplo, um feriado em família) possuem maior 

“capilaridade” em nossas memórias do que datas mais corriqueiras, e tal situação 

                                                
133

 A questão da memória é discutida, em âmbito ocidental, desde a Antiguidade. É no século XIX, 
contudo, que há a discussão entre a memória reduzida à subproduto material (via Théodule Ribot) e a 
memória como instância intangível da mente (via Henri Bergson). Seria o trabalho do último, 
sobretudo, “Matéria e Memória”, publicado em 1896, aquele que eventualmente influenciaria, por 
exemplo, Maurice Halbwachs, cujos seminais “Os quadros sociais da memória” e, principalmente “A 
Memória Coletiva” seriam fundamentais nos estudos sobre memória no século XX. Sobre a 
contribuição de Bergson e Halbwachs a partir das obras supracitadas, ver Bosi (1994). 
134

 “Nas ciências neuronais, costuma-se enfrentar diretamente o problema dos rastros mnésicos, 
visando a localizá-los ou a subordinar as questões de topografia às de conexidade, de hierarquia de 
arquiteturas sinápticas; daí, passa-se às relações entre organização e função e, com base nessa 
correlação, identifica-se o correspondente mental (ou psíquico) do cortical em termos de 
representações e de imagens, entre as quais as imagens mnésicas. O esquecimento é então 
evocado nas proximidades das disfunções das operações mnésicas, na fronteira incerta entre o 
normal e o patológico” (Ricœur, 2007, p. 428). 
135

 Há de ser mencionada a existência de um processo de inflexão no resgate mnemônico, sobretudo 
o que acomete indivíduos idosos: nesses casos, há muita facilidade em lembrar-se da infância (por 
vezes em detalhes) e dificuldade em recordar-se do presente. Neste sentido, ver Bosi, 1994. 



139 

influencia na evocação mnemônica. A definição, contudo, da importância dessas 

datas pode resultar da influência do contexto sobre o indivíduo. Nesse sentido, cabe 

ressaltar que as demais tipologias ligadas à memória dão conta justamente do 

caráter coletivo da memória. Tanto a memória cultural quanto a memória social 

possuem por similaridade o caráter plural da percepção que um conjunto de 

indivíduos possui de si sobre suas modificações, patrimônios, saberes e fazeres ao 

longo do tempo.  

Ao discorrer sobre o conceito de memória coletiva de Maurice Halbwachs, Jan 

Assmann (2016) aprofunda as distinções entre níveis de memória, bem como os 

relaciona com outros contextos fundamentais: identidade e tempo. 

Quadro 4 Ŕ Níveis de memória segundo Jan Assmann 

Nível Tempo Identidade Memória 

interno (neuromental) interno, tempo 
subjetivo 

self interno memória individual 

social tempo social self social, pessoa 
como portadora de 

papéis sociais 

memória comunicativa 

cultural tempo histórico, mítico, 
cultural 

identidade cultural memória cultural 

Fonte: Assmann, 2016, p. 177. 

 

A especificação da memória coletiva dentro de outras esferas plurais (social e 

cultural) é um aprimoramento que Assmann confere à picada aberta por Halbwachs. 

Nesse sentido, considerar a dimensão cultural da memória é observar no processo 

de transmissão de saberes de avó para as netas, ou a construção de um 

monumento ao soldado desconhecido como exemplos de como a memória e a 

identidade de uma coletividade podem ser definidas a partir de temporalidades e 

indivíduos distintos, em grupos específicos e atendendo a propósitos diversos. O 

autor ainda considera que a institucionalização de mecanismos de salvaguarda são 

fundamentais para a preservação da memória cultural diante do esquecimento, o 

que a distinguiria da memória comunicativa. 

 

A memória comunicativa não é institucional; não é mantida por nenhuma 
instituição que vise ensinar, transmitir ou interpretar; não é cultivada por 
especialistas e não é convocada ou celebrada em ocasiões especiais; não é 
formalizada ou estabilizada por nenhuma forma de simbolização material; 
ela vive na interação e na comunicação cotidiana e, por essa única razão, 



140 

tem uma profundidade de tempo limitada, que normalmente alcança 
retrospectivamente não mais que 80 anos, o período de três gerações que 
interagem. Há ainda estruturas, “gêneros comunicativos”, tradições de 
comunicação e tematização e, acima de tudo, laços afetivos que ligam 
famílias, grupos e gerações (Assmann, 2016, p. 119, grifos nossos). 

 

Aleida Assmann (2006) parte da complexa dicotomia entre os planos 

individual e coletivo para traçar um panorama tipológico que inclui, além da memória 

individual, social, e cultural, a memória política. Assim como a memória cultural (na 

acepção de Jan Assmann), sua forma política dependeria não somente de 

repositórios institucionais, mas de certa reprodução de determinado repositório 

mnemônico do meio coletivo ao individual, como, por exemplo, através da educação, 

mas também de propagandas, discursos midiáticos e outras formas de construção 

de adesão à determinada memória coletiva. A memória política (como a memória 

nacional) é, como a memória individual, um constructo igualmente vulnerável ao 

esquecimento, em um processo que passa pela seleção e descarte deliberado 

daquilo que não está alinhado às definições que se ambiciona para, por exemplo, a 

nação Ŕ o que varia da lembrança da vitória diante do inimigo comum ou a derrota 

de um empenho independentista. 

A seleção do que deve ser recordado Ŕ e acaba constituindo parte da 

memória de uma coletividade Ŕ é resultado de diversas forças, que são responsáveis 

tanto pela inserção de determinados elementos no repositório memorial de 

determinado grupo, mas também pelo esquecimento daquilo que é considerado 

como descartável por agentes distintos136. 

Não é correto considerar, contudo, a memória como este objeto sólido, 

transmitido de pessoa para pessoa, ou ainda impermeável, que não pode ser 

revisitado pelo próprio indivíduo. Se, tempos depois, conduzisse com os mesmos 

contadores entrevistas sobre as mesmas questões, as respostas seriam diferentes. 

E, em âmbito coletivo, tal volatilidade mnemônica é etapa fundamental para 

compreensão dos elementos apresentados nos relatos dos contadores. Contudo, 

conforme Tedesco, 

                                                
136

 Connerton (2006) fala de seis tipos de esquecimento da memória cultural: 1) apagamento 

repressivo; 2) esquecimento prescritivo; 3) esquecimento como etapa constituinte da formação de 
uma nova identidade; 4) amnésia estrutural; 5) esquecimento como anulação; 6) esquecimento como 
obsolescência programada; e 7) esquecimento como silêncio humilhado. Em todas as formas, há 
como elemento comum o poder exercido sobre a comunidade para a consolidação de formas 
cânones memoriais, principalmente através da negação de memórias culturais divergentes, que são 
lançadas ao esquecimento. 



141 

a memória não pode ser reduzida na totalidade à sua dinâmica coletiva, 
ainda que tenhamos alguns autores que centralizam essa dimensão. Ao 
insistirmos na noção de memória com mudanças e dinamismo, queremos 
enfatizar que as lembranças, ao serem revistas, podem se alterar ou podem 
se alterar sem serem revistas, ou seja, o que menos possuem é fixidez, a 
cristalização e meramente transmissão. O relembrar não é algo flexível, que 
atua sendo movido por múltiplas implicações. As experiências subsequentes 
ao fato incorporado e significado na memória permitem-nos reinterpretar em 
decorrência das necessidades e situações que o presente apresenta (2011, 
p. 13). 

 

A compreensão da pluralidade da memória e de sua dimensão como algo 

construído e em complexa e permanente relação dialógica é fundamental para 

perceber a problemática de visões totalizantes da memória, evitando-se, por 

exemplo, generalizações sobre o ponto de vista da comunidade e de seus 

estamentos sobre sua tradição. A problemática de conceitos totalizantes está na 

aparente generalização dos processos de armazenamento e esquecimento, mas 

também na primazia de mecanismos ligados à salvaguarda memorial em detrimento 

da agência tanto de conjuntos de indivíduos quanto de indivíduos em si. Uma 

organização estatal pode instrumentalizar a tradição, mas se ela não tiver significado 

para a coletividade, seu esquecimento e mudança de sentido o precedeu há muito. 

Logo, não haverá lamento caso desapareça por completo. Será uma morte que não 

causa espanto; espantoso acaba sendo quando alguém lembra que um dia ela 

existiu. Essa relação de aparente desdém que uma comunidade acaba 

desenvolvendo por uma tradição que já não lhes diz mais respeito pode ser 

identificada tanto pela descrição que fazem do presente, mas principalmente no 

apreço que dão às lembranças que possuem dela em relação ao passado. Nesse 

sentido, há de se ir além da concepção de um tempo linear, isto é, da crença de que 

existe uma visão única de indivíduos do presente sobre o seu passado, ao que as 

mediações entre experiência pretérita e vivência atual acabam adquirindo aspectos 

múltiplos, derivados do indivíduo ou de um grupo. Em outras palavras, conforme 

Elizabeth Jelin, 

 

A experiência humana incorpora vivências próprias, mas também a de 
outros e outras pessoas que lhe transmitiram. O passado, então, pode 
condensar-se ou expandir-se, segundo a maneira como essas experiências 
passadas sejam incorporadas. 
  
Estamos falando, então, de processos de significação e ressignificação 
subjetivos, de onde os sujeitos atuantes se movem e orientam (ou se 
desorientam e se perdem) entre “futuros passados” (Koselleck 1993), 
“futuros perdidos” (Huyssen 2000) e “passados que não passam” (Connan e 
Rousso 1994), em um presente que tem que se aproximar e afastar 



142 

simultaneamente desses passados recolhidos nos espaços de experiência e 
dos futuros incorporados em horizontes de expectativas. Esses sentidos se 
constroem e mudam em relação e em diálogo com outros, que podem 
compartilhar e confrontar as experiências e expectativas de cada um, 
individual e coletivamente. Novos processos históricos, novas conjunturas e 
cenários sociais e políticos, ademais, não podem deixar de produzir 
modificações nos marcos interpretativos para a compreensão da 
experiência passada e para construir expectativas futuras. Multiplicidade de 
tempos, multiplicidade de sentidos, e a constante transformação e troca de 
atores e processos históricos, estas são algumas das dimensões da 
complexidade.

137  
 

A existência dessas camadas complexas de perceber o passado derivou na 

percepção de que as questões ligadas ao hiato pandêmico, e a resposta quanto a 

possibilidade de fim da tradição, transformaram-se em formas por vezes dissonantes 

de criarem expectativas em relação ao futuro, geralmente demonstrando certa 

impossibilidade de existir uma Pirenópolis sem suas tradições (Cavalhadas e Festa 

do Divino como um todo). A próxima seção se ocupa em discutir brevemente sobre 

essa realidade quase impossível de ser imaginada, resultado de temores de rupturas 

e expectativas de continuidade da celebração. 

2.2.1 – Perspectivas de Ruptura 

Francisco Goya e Ilya Repin produziram, em pontos distintos do século XIX, 

dois quadros que utilizarei de metáfora para explicar a questão do medo identificado 

nos relatos dos contadores. Logo após sua morte, descobriram nas paredes da casa 

do pintor espanhol quatorze telas, todas nomeadas postumamente, das quais 

Saturno devorando a seu filho/Saturno devorando a su hijo (c. 1820-1822)138 

demonstraria o pavor de cometer o ato de assassinato e canibalismo daquele que 

                                                
137

 No original: “La experiencia humana incorpora vivencias propias, pero también las de otros y otras 
ajenas que le han sido transmitidas. El pasado, entonces, puede condensarse o expandirse, según 
cómo esas experiencias pasadas sean incorporadas. 
Estamos hablando, entonces, de procesos de significación y resignificación subjetivos, donde los 
sujetos de la acción se mueven y orientan (o se desorientan y se pierden) entre “futuros pasados” 
(Koselleck 1993), “futuros perdidos” (Huyssen 2000) y “pasados que no pasan” (Connan y Rousso 
1994), en un presente que se tiene que acercar y alejar simultáneamente de esos pasados recogidos 
en los espacios de experiencia y de los futuros incorporados en horizontes de expectativas. Esos 
sentidos se construyen y cambian en relación y en diálogo con otros, que pueden compartir y 
confrontar las experiencias y expectativas de cada uno, individual y grupalmente. Nuevos procesos 
históricos, nuevas conyunturas y escenarios sociales y políticos, además, no pueden dejar de 
producir modificaciones en los marcos interpretativos para la comprensión de la experiencia pasada y 
para construir expectativas futuras. Multiplicidad de tiempos, multiplicidad de sentidos, y la constante 
transformación y cambio en actores y procesos históricos, estas son algunas de las dimensiones de la 
complejidad”(Jelin, 2012, p. 47, tradução nossa). 
138

 Disponível em: 
<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Francisco_de_Goya,_Saturno_devorando_a_su_hijo_(1819-
1823).jpg>. Acesso em: 23 nov. 2024. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Francisco_de_Goya,_Saturno_devorando_a_su_hijo_(1819-1823).jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Francisco_de_Goya,_Saturno_devorando_a_su_hijo_(1819-1823).jpg


143 

seria naturalmente encarado como o perpetuador de si no futuro. Olhos perdidos 

como os cabelos, “Saturno” (pois não sabemos seu nome, uma vez que Goya não 

colocou título nesta ilustração) observa algo muito ao longe, como se contemplasse 

a profundeza de seu ato. Tal pavor em romper com a trajetória apropriada do tempo 

e, em um arroubo de profunda violência, executar o próprio sucessor está presente 

na obra Ivan, o Terrível, e seu filho, Ivan, em 16 de novembro de 1581/ Иван 

Грозный и сын его Иван 16 ноября 1581 года (c. 1883-1885)139, do pintor russo 

supracitado. Diferente da cena na pintura de Goya, a morte do herdeiro do Czarado 

pelas mãos do próprio pai possui diversos detalhes, mas que desaparecem pela 

magnitude dos olhos do Czar homicida. Nos dois casos, a reflexão sobre o crime 

cometido provoca olhares de profundo pavor. Se, no mito grego, Saturno foi levado a 

cometer seus crimes a partir do puro receio de amargar (como acaba posteriormente 

ocorrendo) sua deposição do poder pelos seus filhos, assim como havia feito com 

Urano, a morte de Ivan Ivanovich após discussão com seu pai representa certa 

movimentação contrária na expectativa que o presente deposita sobre o futuro e, 

consequentemente, uma ruptura da continuidade causada pela aversão de 

antecessores por sucessores. Atitude que causa pavor ou mergulha o referencial em 

certo estado de negação.  

Ambas as obras resumem a impressão presente não somente no que é 

possível de ser identificado nos relatos, mas em nossa própria ligação com o 

passado e, consequentemente, em nossa expectativa (ou temor) pelo futuro. 

Observamos com frequência certo desassossego diante da perspectiva de 

esquecimento. Se, em algum momento, tínhamos confiança na perpetuação da 

memória Ŕ e, consequentemente, da identidade e das tradições Ŕ o contexto 

corrente nos coloca em condição de perceber a hipótese da extinção da memória-

identidade com profundo e dissociado pavor. Pavor da perda de tudo aquilo que 

poderia ser de certa forma útil para o futuro parece mover inclusive o nosso 

empenho de manutenção e preservação de toda a contemporaneidade140. O abraço 

macabro na obra de Repin é, nesse sentido, similar àquele que nós, o presente, 

envolvemos àquele passado que sabemos impossível de alcançar o futuro, como 

idealmente alcançaria. É então que o pavor da perda nos leva diretamente ao furor 

                                                
139

 Disponível em: 

<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Iv%C3%A1n_el_Terrible_y_su_hijo,_por_Ili%C3%A1_Repin
.jpg>. Acesso em: 23 nov. 2024. 
140

 O que poderia inclusive levar à reflexão do ofício do historiador. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Iv%C3%A1n_el_Terrible_y_su_hijo,_por_Ili%C3%A1_Repin.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Iv%C3%A1n_el_Terrible_y_su_hijo,_por_Ili%C3%A1_Repin.jpg


144 

pela preservação de tudo ao nosso alcance, ou a negação do próprio passar do 

tempo. Em outras palavras, a 

perda é um dado antropológico universal: desde o nascimento, 
irremediavelmente e sem esperança de domesticá-la, todo ser humano faz 
dela sua companhia obrigatória, abandonando sucessivamente a juventude, 
a saúde, os amigos, os pais, os amores, as ilusões e ambições, antes de 
perder-se a si próprio. A maneira pela qual os grupos e indivíduos fazem 
frente à perda nos informa sempre sobre o jogo da memória e da 
identidade no interior da sociedade considerada, em particular quando se 
trata de heranças do passado. [...] Queremos tudo abraçar do nosso 
passado e sem dúvida prestamos mais atenção do que antes ao que já foi 
perdido. Por essa razão, não podendo tudo guardar, é despertado em nós 
um sentimento de dispersão, de esfacelamento daquilo que é impossível 
captar em sua totalidade. Por outro lado, se o que é transmitido não é 
estruturado é porque, obcecados pela perda, queremos tudo transmitir sem 
hierarquia nem discernimento. (Candau, 2023, p. 189-190, grifos nossos). 

 

O que Joël Candau sintetiza na passagem acima acompanha a interpretação 

que tive em diversos momentos, inclusive no empenho em registrar o processo de 

reinvenção das Cavalhadas. Certo, se trata de uma tradição plurissecular, que 

gradualmente transmitiu-se da elaboração e seio de significâncias exclusivamente 

da elite para tornar-se parte de uma celebração do restante da comunidade. Tal 

movimento só é identificado nas memórias dos contadores; mas como definir, então, 

o que se mantém daquilo que possivelmente cairá no esquecimento? 

E parto da possibilidade de esquecimento a partir da percepção de que 

muitas etapas mesmo da Festa do Divino pirenopolino já atravessaram há muito o 

limiar do que foi considerado pela comunidade como essencial e o que foi perdido. 

E, em se tratando de Cavalhadas, sei que se tratam de resquícios de tradições 

populares pastoris que demonstram sobrevida diante do quadro prenunciado por 

Araújo sobre as Cavalhadas de São Luís do Paraitinga141, nos anos 1960. 

Quando lanço mão da metodologia de história oral, especificamente da 

história oral temática, não é com o empenho de registrar ao máximo toda e qualquer 

impressão, mas é justamente para capturar, nos relatos, impressões como as de 

pavor diante do esquecimento, negação e mesmo de esperança sobre a sobrevida 

da festividade, principalmente a partir da descrição da participação de crianças em 

etapas da Festa do Divino voltadas aos infantes142. A ampla maioria desses 

aspectos poderia ser capturada se lançasse mão da metodologia de história oral de 

                                                
141

 “Infelizmente, essa tradição da terra onde nasceu Osvaldo (sic) Cruz tende a desaparecer, como 

desapareceram a dança do caiapó, dança-dos-velhos, congadas, touradas e tendem a se extinguir as 
folias de Reis, do Divino Espírito Santo, o bailado do moçambique e a dança do jongo” (2004, p. 327). 
142

 Nomeadamente, as Cavalhadinhas Mirins, as Pastorinhas e as Congadas infantis. 



145 

trajetória de vida. Supondo, por exemplo, que minha pesquisa gravitasse em torno 

da experiência de uma/um pirenopolina/pirenopolino em específico, inquirindo desde 

sua infância até os dias atuais, alguns aspectos ligados à Festa do Divino e suas 

etapas talvez estivessem presentes. Meu empenho investigativo corre em sentido 

oposto, ao que ocorrem inclusive (bem-vindos) atravessamentos do aspecto das 

trajetórias individuais dos contadores a partir da centralidade da tradição nos relatos. 

Conforme Meihy e Ribeiro (2021), justamente por se ocupar de um recorte 

específico, 

 
a história oral temática se compromete com o esclarecimento ou opinião do 
entrevistador sobre algum evento definido. A objetividade, portanto, é mais 
dirigida, ainda que seja inviável supor objetividade absoluta em expressões 
da fala espontânea. A hipótese de trabalho neste ramo da história oral é 
testada com insistência e, por isso, o recorte do tema deve ficar de tal 
maneira explícito que conste das perguntas a serem feitas ao colaborador. 
[...] Mesmo considerando que a história oral temática é narrativa de uma 
variante do fato, pretende-se que ela busque a versão de quem presenciou 
um acontecimento ou que pelo menos dele tenha alguma variável que seja 
discutível ou contestatória. [...] Dado seu caráter específico, a história oral 
temática ressalta detalhes da história pessoal do narrador que interessam 
por revelarem aspectos úteis à instrução dos assuntos centrais (2021, p. 88-
89). 

 

Partindo do exposto, ressalto que as interfaces entre coletivo e singular, 

lembrar de si e lembrar da comunidade e, principalmente, falar de si a partir do ato 

de falar sobre a comunidade está presente na própria escolha metodológica desta 

pesquisa. A opção pela história oral, contudo, demanda alguns parágrafos sobre tal 

metodologia.  

Em artigo publicado em 1998, Marieta Ferreira traça um breve panorama da 

emergência da história oral como metodologia, sua legitimação e expansão para o 

Brasil. A segunda metade do século XX vê a emergência do campo nos Estados 

Unidos da América e Europa Ocidental, a ampliação do estudo no então Terceiro 

Mundo e, apesar de primeiros movimentos no sentido de seu estabelecimento nas 

universidades e meios acadêmicos brasileiros, somente na VIª República percebe-

se, correndo ao largo da constituição de acervos voltados à memória da ditadura 

civil-militar que caracterizou a Vª República (1964-1988), a história oral passa a 

figurar, de forma mais organizada, entre as ferramentas de preservação da memória 

e estudo do passado por especialistas das humanidades. A fundação da Associação 

Brasileira de História Oral (ABHO), por exemplo, ocorre somente em 1994, dois anos 

antes da International Oral History Association (IOHA) (Heymann, Alberti, 2018, p. 



146 

12) e dezenove anos depois dos primeiros movimentos de difusão da metodologia 

no Brasil, sob o auspício da Fundação Ford e Fundação Getúlio Vargas (Ferreira, 

1998, p. 19-20). 

Se, nos anos 2020, a história oral encontra tal institucionalidade, os anos 

1990 eram ainda instâncias de discussão sobre o mérito do campo. Na realidade, 

parecia existir entre os ofícios do historiador oralista e do historiador “de gabinete” 

franco antagonismo. Norberto Guarinello (1998) apontava tal situação como 

resultado do conflito não somente entre as disciplinas voltadas ao passado, mas aos 

aspectos da memória em si. Nesse sentido, a 

 
história oral é, inevitavelmente, uma zona de fronteira, não tanto entre 
disciplinas, mas entre a própria academia e o mundo real, entre a memória 
legítima, cientificamente produzida, dos historiadores e as memórias 
individuais, no que tem de pessoal e de coletivo. Se há, como muitos 
defendem, um confronto entre essas memórias, a história oral se localiza 
em pleno front. Os modos desse confronto interessam, obviamente, a 
historiadores e arqueólogos, mas para os oralistas não se trata de questão 
meramente teórica. Estes devem decidir, de pronto, em que medida 
submetem a memória não científica a seus ditames e regras ou em que 
grau se rendem a sua riqueza e sabor “espontâneos”. 
Daí advém aquela que, a meu ver, é a maior dificuldade com que se 
defronta a busca de um consenso entre os oralistas: a da forma legítima de 
“documentalizar”, ao mesmo tempo, as informações obtidas e a relação 
entre historiadores e entrevistado. Daí as diferentes doutrinas sobre a 
produção documental e sobre o quê constitui, propriamente, o documento 
produzido pelo oralista (a fita, a transcrição da fita, a transcrição da narrativa 
ou da relação de narração, etc.). O traço mais distintivo da História Oral é, 
precisamente, a extrema maleabilidade com que produz os próprios 
vestígios, a partir dos quais cria sua documentação (Guarinello, 1998, p. 
63). 
 

Assim, discorrer sobre a metodologia selecionada torna-se, inevitavelmente, 

perpassar a forma como a memória e os relatos produzidos a partir dela são ou não 

considerados como “científicos” ou não, o que gravita nas distinções entre 

objetividade e subjetividade. Poderia tecer longos comentários sobre tal cisão, que 

avançaria (novamente) para discussões a respeito do ofício do historiador, se o que 

produz é relato puramente objetivo, praticamente apartado, de forma hermética, de 

qualquer subjetividade, ou se a produção do historiador é similar à de um artífice, 

ciente de que o relato por ele escrito é permeado por subjetividades, seja da fonte de 

estudo, seja do próprio pesquisador. 

A antiga deslegitimação da produção do historiador oralista se dava, como 

apontei anteriormente, pela percepção de que a produção acadêmica deveria se 

manter distante dos objetos de pesquisa. Argumento, contudo, que a subjetividade é 



147 

de certa forma inescapável. Não há como conduzir uma entrevista desconsiderando, 

por exemplo, aspectos humanos presentes na maneira como a resposta às 

inquirições é constituída ou evitada, que silenciamentos e esquecimentos podem ou 

não serem deliberados, que tais decisões escapam da seara do meramente 

orgânico, que, enfim, o próprio processo de transcrição, assim como o da elaboração 

de perguntas e da realização de inquirições pelo historiador oralista é permeado por 

subjetividade143. 

 

2.2.2 – Expectativas de Futuro 

A questão da memória e sua relação com o trauma são fundamentais para 

compreensão do processo de modificação da tradição (e da identidade) através do 

tempo. A sobrevivência do indivíduo não diz respeito somente a sua condição 

fisiológica, mas abrange aspectos mais amplos. Nesse sentido, parto do ponto de 

que a identidade individual está inescapavelmente conectada a certa sensação de 

estabilidade. No momento em que tal estabilidade é ameaçada, decorrem os 

cenários que chamo de tanatópicos Ŕ a ideia de que a ruptura de certa repetição 

significaria necessariamente a própria morte. 

Não por acaso, a relação entre experiências traumáticas e a memória opera 

no escopo individual e coletivo. Em ambos os casos, é capaz de gerar 

silenciamentos, assim como podem se tornar o elemento basilar para uma 

comunidade144. O trauma está por trás da mutação da memória em algo reprimido, 

subterrâneo nos dizeres de Michael Pollak (1989), que tende a dificultar a coleta de 

determinada lembrança, para além do esquecimento orgânico, ainda que os efeitos 

do trauma para o primeiro caso não devem ser considerados como definitivos145. Os 

silenciamentos ganham, então, atributo de proteção do indivíduo diante da 

desestabilização causada pelo trauma. Joël Candau (2023) aponta que, diante de 

traumas (uma situação de abuso na infância, por exemplo), o esquecimento é 

                                                
143

 Sobre a questão da subjetividade no ofício do historiador oralista, ver: Ferreira, Grossi, 2004.  
144

 “Se os traumas impõem um desafio especial para a lembrança Ŕ e criam vínculos especiais entre 

aqueles que estavam lá Ŕ eles definitivamente não são únicos no poder de criar uma comunidade de 
memória. De fato, o que estas experiências trágicas compartilham pode ser encontrado em uma 
variedade de eventos desprovidos de encontros fatais com a morte e o mal, mas ainda assim dotados 
de “força formativa” o suficiente para se tornarem a base de uma autodefinição coletiva” (Irwin-
Zarecka, 2017, p. 52, tradução nossa). 
145

 “[...] existem nas lembranças de uns e de outros zonas de sombra, silêncios, “não-ditos”. As 
fronteiras desses silêncios e “não-ditos” com o esquecimento definitivo e reprimido inconsciente não 
são evidentemente estanques e estão em perpétuo deslocamento” (Pollak, 1989, p. 8). 



148 

mecanismo de defesa que opera justamente no sentido de manter certa coesão da 

própria autoimagem, ao que a recordação poderia significar a retraumatização da 

vítima. 

Minha abordagem no que diz respeito às lembranças da suspensão das 

Cavalhadas voltou-se, inicialmente, a sua interpretação como uma espécie de 

trauma coletivo. Contudo, salvo uma única exceção, o hiato pandêmico foi 

considerado dentro do circuito de impressões do tempo que dizem respeito à ruptura 

de certa ciclicidade, em uma dimensão antes estritamente coletiva do que 

necessariamente individual. Diante da necessidade de compreender como o 

contexto traumático impactou na definição das lembranças de uma amostra da 

comunidade sobre as Cavalhadas (e episódios da pandemia) antes e depois do 

hiato, faço então, uma digressão sobre o luto. 

A questão do luto aponta, necessariamente, para certa problemática que 

deixa de envolver a relação do indivíduo com a coletividade para o campo do 

individual e sua psiquê. Procurando então compreender a relação entre si e eventos 

que eventualmente levem ao desassossego do indivíduo que me valho, inicialmente, 

da definição de Sigmund Freud de luto. Discorrendo no célebre ensaio Luto e 

Melancolia (Trauer und Melancholie), publicado em 1917, o psicanalista retrata 

distinções e semelhanças entre os quadros de desordem mental presentes em seu 

título. A principal similaridade está no fato de que, em ambos os casos, há a 

sensação de perda, de ausência de referencial, de algo que leva certo desconforto e 

desalinho entre pessoa e o que a cerca. Contudo, distingue-se melancolia146 do luto 

justamente, segundo Freud, pela causa ser desconhecida e, consequentemente, 

interna. A melancolia seria espécie de resultado de um confronto interior, o que seria 

evidenciado pela capacidade do melancólico em se auto-depreciar. Já o luto teria 

uma causa exterior, identificável e, apesar dos sintomas similares, justamente por ter 

origem conhecida (um término de relacionamento, a morte de um familiar, o 

desemprego, a reprovação em um exame admissional, etc.) tende a ser superado 

através, por exemplo, da passagem do tempo ou da substituição do objeto de 

estimação perdido por outro equivalente. O enlutado, destarte, não está em 

confronto consigo Ŕ e sabe identificar a causa do luto em um instante catártico Ŕ, 

                                                
146

 Em tudo descrita de forma similar ao que hoje conhecemos como depressão, mas de certa forma 
melhor ilustrado por Paul Ricœur (2007, p. 89), ao descrever o quadro Melencolia I, de Albrecht Dürer 
(1514). Ver a ilustração com detalhes em: 
<https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228>. Acesso em: 9 mar. 2025. 

https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228


149 

mas com o mundo exterior. Logo, a superação do luto é mais tangível que a do 

estado melancólico, que pode chegar às raias do suicídio.  

Ainda assim, confunde-se, em ambos os casos, a perda de algo com a perda 

de si. É que no luto, a perda de uma pessoa amada, ou mesmo de um ideal (Freud, 

1917 [1915], p. 243) leva à mesma reação de dor profunda e incapacidade de adotar 

qualquer outro objeto de apreço em seu lugar Ŕ nada substitui, em primeiro 

momento, o que foi perdido; justamente porque a perda não se trata do objeto em si, 

mas da energia motivada pelo indivíduo em relação àquela representação do objeto. 

Assim, perder o objeto de interesse acaba sendo indistinguível de se perder (Freud, 

1917 [1915], p. 249). Nesse sentido, as recordações de quando se tinha o objeto 

tornam-se o principal elemento que leva à dor do luto147. 

A pandemia em si pode e deve ser encarada como um trauma coletivo. Se é 

necessário evocarmos números para tanto, temos notificados aproximadamente 700 

mil brasileiras e brasileiros entre os que não sobreviveram à infecção pelo SARS-

CoV-2. Seria o equivalente a cidades brasileiras de porte considerável (para termos 

de comparação, aproximadamente duas Pelotas ou vinte e oito Pirenópolis) 

exterminadas de forma lenta, angustiante, diante da deliberada inação de um regime 

militaresco e que, até o momento de redação desta peça, não encontrou a punição 

devida. No contexto pandêmico, houve uma ruptura da crença de que a 

interdependência que constitui o tecido social garantiria que alguém cuidasse da 

própria saúde para cuidar da sociedade e vice-versa. Em seu lugar, o individualismo 

passou a imperar de forma irremediável. Para além das vidas ceifadas e das 

sequelas causadas pelos impactos do vírus em milhões de infectados, os efeitos no 

tecido social tornaram-se presença não somente no cotidiano dos indivíduos, mas se 

transformaram em marcas na memória dos que sobreviveram aos anos agudos da 

pandemia. Em outras palavras, as 

imagens dos mortos são inesquecíveis por muitas gerações. O medo de 
morrer, a destruição de famílias em que as perdas se multiplicaram, a súbita 
interrupção de vidas de pessoas jovens, o sacrifício de vidas abandonadas 
à própria sorte, sem o devido atendimento de saúde, as covas rasas e o 
impedimento dos rituais fúnebres, tudo isso permanecerá na memória 

                                                
147

 “Cada uma das memórias e situações de expectativa que demonstram o apego da libido ao objeto 

perdido é encontrado com o veredicto da realidade que o objeto não mais existe; e o ego, confrontado 
como se fosse com a questão de que ele deva compartilhar do mesmo destino, é persuadido pela 
súmula das satisfações narcísicas que deriva de estar vivo para servir ao seu apego ao objeto que foi 
extinto. Nós podemos possivelmente supor que este trabalho de ruptura é tão lento e gradual que 
quando acaba a disposição de energia necessária para isso, ele também se dissipou” (Freud, 1917 
[1915], p. 255, tradução nossa a partir do inglês). 



150 

individual e coletiva durante um longo tempo. Como havia percebido Freud 
diante do trauma da guerra, não temos ainda um repertório de manejo 
psíquico do sofrimento que se apresentou a nós na pandemia (Rodrigues, 
2023, p. 20). 
 

As memórias que temos (todos) sobre os anos 2020 e 2021 (e até meados de 

2022), em maior ou menor intensidade, são marcadas por cenas de verdadeiro 

pessimismo e sensação de que o futuro não somente é negativo, mas está morto. 

Dentro do conceito de luto, perdemos não um objeto propriamente dito, mas a 

sensação de certeza da estável repetição do cotidiano; perdemos o amanhã. 

Tivemos, então, de realizar um trabalho para superar o luto, conforme a realidade 

abatia-se sobre nós e as cinzas da vida que imaginávamos que viveríamos não 

fosse a pandemia eram levadas pelo chamado, com desconcertante eufemismo, 

“novo normal”. 

A reação dos pirenopolinos e pirenopolinas, entretanto, pareceu seguir por um 

caminho que Ailton Krenak (2019) havia indicado148. Diante do “fim do mundo”, a 

comunidade traçou suas estratégias, teceu seus “paraquedas coloridos” (Krenak, 

2019, p. 15), a reação criativa em frente ao abismo, a resistência lúdica (mas ativa) 

perante a tanatopia, representados, por exemplo, pela transgressão dos 

Mascarados, mas também por novenas online, ou até pela fé em dias melhores, 

concretizados (de certa forma) pelo retorno das Cavalhadas após o hiato. 

É importante frisar, por fim, que a superação do luto não se trata, 

necessariamente, do esquecimento, ao que corro nas mesmas linhas de Judith 

Butler149, ao discutir sobre a questão do luto e interdependência. Lamenta-se não 

somente pela ausência algo, mas por perceber que, perdendo-se algo, perde-se o 

                                                
148

 “Como os povos originários do Brasil lidaram com a colonização, que queria acabar com o seu 
mundo? Quais estratégias esses povos utilizaram para cruzar esse pesadelo e chegar ao século XXI 
ainda esperneando, reivindicando e desafinando o coro dos contentes? Vi as diferentes manobras 
que os nossos antepassados fizeram e me alimentei delas, da criatividade e da poesia que inspirou a 
resistência desses povos. [...] Por que nos causa desconforto a sensação de estar caindo? A gente 
não fez outra coisa nos últimos tempos senão despencar. Cair, cair, cair. Então por que estamos 
grilados agora com a queda? Vamos aproveitar toda nossa capacidade crítica e criativa para construir 
paraquedas coloridos. Vamos pensar no espaço não como um lugar confinado, mas como o cosmos 
onde a gente pode despencar em paraquedas coloridos” (Krenak, 2019, p. 15). 
149

 “Não tenho certeza se sei quando o luto é bem-sucedido, ou quando alguém pranteou outro ser 
humano por completo. Freud mudou de ideia sobre este assunto: ele sugeriu que luto bem-sucedido 
significa ser capaz de alternar um objeto por outro; mais tarde ele afirmou que a incorporação do 
objeto, originalmente associada à melancolia, era essencial no trabalho do luto. A esperança inicial de 
Freud de que um apego pudesse ser recolhida e então ressignificado implicava certa substituição de 
objetos como um sinal de esperança, como se a perspectiva de recomeçar a vida pudesse utilizar 
algum tipo de promiscuidade do alvo libidinal. Isso pode ser verdade, mas eu não acho que um luto 
bem-sucedido implique em esquecer por completo outra pessoa ou que outra coisa tenha entrado no 
caminho e tomado seu lugar, como se completa possibilidade de substituição fosse algo que 
devemos ambicionar alcançar” (Butler, 2004, p. 20-21, tradução nossa). 



151 

eu Ŕ e a descoberta de que o que foi tolhido é também a si mesmo, o que é melhor 

representado pela extinção do laço, é o que resultaria na perturbação do luto. 

Quando perdemos certas pessoas, ou quando somos privados de um lugar, 
ou uma comunidade, nós simplesmente sentimos que estamos passando 
por algo temporário, que o luto vai terminar e alguma restauração da ordem 
anterior vai ser alcançada. Mas talvez quando passamos por isso, algo 
sobre quem nós somos é revelado, algo que delineia os laços que temos 
com os outros, que nos mostra que esses laços constituem o que nós 
somos, laços e elos que nos compõem. Não é como se um “eu” existe 
independentemente por aqui e então simplesmente perde um “você” por aí, 
especialmente se o apego ao “você” é parte do que compõe quem “eu” sou. 
Se eu te perco, sob essas condições, então eu não apenas lamento a 
perda, mas eu me torno inescrutável para mim mesmo. Quem eu “sou”, sem 
você? Quando nós perdemos alguns desses laços a partir dos quais somos 
constituídos, nós não sabemos quem nós somos ou o que fazer. Em um 
nível, creio que perdi “você” apenas para descobrir que “eu” me perdi 
também. Em outro nível, talvez o que eu tenha perdido “em” você, o que 
para isso não tenho vocabulário pronto, seja a relacionalidade [relationality] 
que é composta nem exclusivamente por mim, nem por você, mas é para 
ser concebida como o laço pelos quais aqueles termos se diferenciam e se 
identificam (Butler, 2004, p. 22, tradução nossa, grifos da autora). 
 

Assim, torna-se mais nítido não somente as reações coletivas de desespero 

diante da negativa da celebração, como da própria aversão pelas transformações 

das Cavalhadas, bem como a seguinte inferência: quanto mais estreito é o laço entre 

eu e objeto, maior não somente o medo de sua decomposição e eventual 

rompimento, o que de certa forma independe do hiato pandêmico, ainda que este 

tenha representado um instante de “teste” das certezas de que o laço, se não eterno, 

teria seu fim ignorável, mas justamente a confiança (aureolada pela fé no Divino e 

percepção de continuidade tendo em vista longevidade da festividade religiosa) da 

manutenção da tradição, independente das situações que se abaterem sobre a 

comunidade. 

A relação que se dá entre individual e coletivo, esse laço que, quando 

rompido, é pranteado no processo de luto, encontra eco significativo na 

rememoração, ao que Paul Ricœur (2007) busca em Freud os argumentos para 

exemplificar a transposição do “trabalho do luto” individual para o plano coletivo. Se, 

no individual, a superação do luto exigiria um trabalho, ou seja, um movimento que 

necessariamente se ocupa da rememoração e da cognição da realidade de que 

perdeu-se o objeto de apreço, de que houve certo desperdício de energia e que esta 

deve ser remanejada para um novo objeto, Ricœur, a partir da interpretação de dois 



152 

ensaios do já referido psicanalista austríaco150, compreende que a mesma operação 

pode ser identificada em uma comunidade, o que inclusive justificaria a própria razão 

de ser dos conjuntos de indivíduos. A ponte através da qual tal lógica pode operar 

encontra-se na maneira como os indivíduos identificam-se, bem como do necessário 

trabalho de rememoração que abarca diferentes e patologizadas lembranças. Em 

suas palavras, é 

a constituição bipolar da identidade pessoal e da identidade comunitária 
que, em última instância, justifica estender a análise freudiana do luto ao 
traumatismo da identidade coletiva. Pode-se falar em traumatismos 
coletivos e em feridas da memória coletiva, não apenas num sentido 
analógico, mas nos termos de uma análise direta. A noção de objeto perdido 
encontra uma aplicação direta nas “perdas” que afetam igualmente o poder, 
o território, as populações que constituem a substância de um Estado. As 
condutas de luto, por se desenvolverem a partir da expressão da aflição até 
a completa reconciliação com o objeto perdido, são logo ilustradas pelas 
grandes celebrações funerárias em torno das quais um povo inteiro se 
reúne. Nesse aspecto, pode-se dizer que os comportamentos de luto 
constituem um exemplo privilegiado de relações cruzadas entre a expressão 
privada e a expressão pública. É assim que nosso conceito de memória 
histórica enferma encontra uma justificativa a posteriori nessa estrutura 
bipolar dos comportamentos de luto (Ricœur, 2007, p. 92). 
 

A compreensão de que luto e memória operam tanto nos níveis individual e 

coletivo, como a comparação entre tais escalas torna-se possível ao considerarmos 

a maneira como os indivíduos identificam-se a si e ao outro. Tal concepção é 

fundamental para termos um panorama da maneira como a perspectiva de ruptura 

da tradição, bem como o impacto do hiato pandêmico nos relatos dos contadores, 

além de outras etapas ligadas à memória, como o esquecimento, a inobservância de 

outros membros da comunidade, e etapas que atravessam as inquirições acabam 

sendo corporificadas nas conversas que tive com indivíduos da comunidade. 

É preciso fechar esta digressão a respeito do luto. Para tanto, cabe ressaltar, 

então, que o instante fulcral não somente das perguntas ligadas à manutenção da 

tradição, mas deste empenho investigativo, partiu da possibilidade de identificar, nas 

descrições de reações de indivíduos ao cancelamento das Cavalhadas Ŕ 

cancelamento causado pela pandemia de SARS-CoV-2 Ŕ elementos ligados ao luto, 

ao trauma e às estratégias da comunidade diante de um infortúnio que escapasse 

completamente de sua agência. 

A fim de melhor ilustrar minha linha de raciocínio, retomo, então, uma 

passagem do primeiro relato, que obtive com o contador Carlos Naves. Inquirido 

                                                
150

 A citar, Rememoração, repetição, perlaboração (Erinnern, Wiederholen, Durcharbeiten), de 1914 e 
do já citado Luto e Melancolia. 



153 

sobre como a população reagiu ao anúncio de que as Cavalhadas do ano de 2020 

seriam suspensas, o contador descreveu um quadro de tangível luto da comunidade: 

Carlos Naves: É, foi algo tão interessante, porque você via os, as, os 
moradores da cidade chorando por não realizar essa festa. As crianças, os 
pais, porque pra eles… Por exemplo, eu tenho um vizinho que esse vizinho 
ele vive intensamente essa festa, e ele traz essa cultura pros filhos deles 
que são aí entre três e sete anos. As crianças ali, elas estavam chorando, 
os pais chorando. Por quê? Porque a sensação foi de que perdeu algo e 
não teria essa situação mais na vida deles. Foi… o impacto para o 
município foi muito grande. [...] É, a sensação que a cidade tinha era que 
não iria retornar mais com essa história, né? Por que, assim, imagina você 
viver isso a vida inteira e, de repente, Pam! Do nada, não existe mais? 
Porque não foi algo que acabou naturalmente, foi algo que [se] retirou de 
uma vez. Então, pra eles é… pra sociedade, foi aquela mesma coisa de 
falar assim: morreu, acabou. De uma vez só. E… eles sofreram muito. Era 
muita gente chorando, era… é porque, assim, eles se preparam o ano 
inteiro, eles preparam o cavalo, eles preparam as roupas, eles passam 
trezentos e sessenta e cinco dias do ano [se] preparando pra festa. E na 
hora que chega na próxima… “não, não vai ter mais”. Então foi um impacto 
muito grande. Eles ficaram assim… a cidade ficou triste. 

 

Aqui há tanto o luto pela retirada do objeto, mas também a incerteza do que 

ocorreria posteriormente. O trauma seria causado não diretamente pela pandemia, 

mas pela remoção de um instante fundamental para a manutenção da própria noção 

de tempo da comunidade (ou seja, a Festa do Divino) e o vazio deixado em seu 

lugar. Em uma cidade que, além de sua tradição, também vê no turismo uma de 

suas principais atividades econômicas e, consequentemente, a alegria de receber 

forâneos como ponto central de sua identidade cultural, o vazio causado pelo 

lockdown de 2020 também trouxe uma atmosfera de certa forma não-familiar e, 

consequentemente, perturbadora para a comunidade. 

A descrição oferecida pelo contador foi fundamental para motivar a pesquisa 

pela compreensão da relação entre uma comunidade e sua tradição apesar de uma 

situação tão impactante quanto o hiato pandêmico, que representou não somente o 

óbito de 65 pirenopolinos até 8 de junho de 2022151, o que incluiu figuras marcantes 

das Cavalhadas, como momentos de desassossego coletivo. Evocar esses instantes 

na memória das contadoras e contadores se tratou de uma tarefa consideravelmente 

desafiadora. Tal foi o caso da contadora Marilene Paranaguá, que relata o impacto 

profundamente negativo em sua saúde mental causado pelos isolamentos e notícias 

ligadas ao morticínio. Tratou-se de um momento bastante singular, sobretudo pela 

pergunta ter sido voltada inicialmente para sua mãe, Dona Marieta. Mesmo assim, 

como em outros momentos, as inquirições ocorriam em certa complementaridade, o 

                                                
151

 Dados disponíveis em: <https://pirenopolis.go.gov.br/coronavirus/>. Acesso em: 7 mar. 2025. 

https://pirenopolis.go.gov.br/coronavirus/


154 

que tornou o relato carregado de detalhes subjetivos de ambas sobre as mesmas 

passagens ao longo de nossa conversa. 

Gregory Oliveira: Mas eu queria saber da… da senhora [Dona Marieta] 
assim, como é que a senhora percebeu que a comunidade lidou com esses 
anos que não teve? Com um anúncio assim “ó, não vai ter Cavalhadas”. 
Como é que foi?  
Marieta Amaral: Quando falou que não ia ter, todo mundo ficou muito triste, 
né, Marilene? 
Marilene Paranaguá: É, então assim, mas… você ir contra… como? É 
aglomeração… aquela coisa teve que se passar, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Marilene Paranaguá: Então, teve que aceitar. Porque… é… então, mas as 
pessoas… acharam ruim, mas aí não tem como cê… né? Era uma doença, 
né?  
Gregory Oliveira: É, não tinha… 
Marilene Paranaguá: É, então, passou. Não tinha como. Passou, né? “A 
gente tem que aceitar”. “Não vai ter, então, não tem como brigar”. Achou 
ruim, falaram… É, não, né? Mas cê tem que seguir, né?  
Gregory Oliveira: Pior, foi bem assim. 
 

Até aquele momento, a impressão que a contadora me relatava era a da 

comunidade diante da pandemia, e em certa divergência do comportamento do 

próprio governo central, no que diz respeito a crença de que o isolamento era 

necessário. Com bastante rapidez, contudo, há a descrição do impacto individual 

daquele contexto sobre a saúde mental da contadora, além da situação financeira 

periclitante que se abateu sobre a cidade dos Pireneus, apesar da maneira 

irreverente de parte de seu relato. 

Marilene Paranaguá: Foi, ficou tudo sem graça, ficou… Eu tive crise que eu 
fui parar… porque ficar fechado demais, né? Apesar de eu não sair muito, 
mas eu me sentia presa, como se tivesse numa jaula. Então, e aí, eu… eu 
tenho uma imunidade muito baixa. Aí meu filho falou assim “Mãe, a senhora 
vai… pelo amor de Deus! Não vai sair, vai ficar”. E aí ele ia trabalhar. Aí ele 
tava trabalhando em pousada, e como todos… todo, mais ou menos, 
aqueles que tem um emprego fixo, não tavam indo, mais ou meno, aquela 
coisa, e todo mundo foi passando dificuldade, porque o salário não ia ser o 
mesmo.  
Gregory Oliveira: Sim. 
Marilene Paranaguá: Aqueles… aí os turista que já tava agendado, aquelas 
coisa, que já tinham reserva na pousada, teve que cancelar.  
Marieta Amaral: Teve que espera… 
Marilene Paranaguá: Teve que cancela e espera pra quando, né? Voltar ao 
normal, porque a esperança é voltar ao normal, senão a gente ia tá perdido.  
Gregory Oliveira: [riso] 
Marilene Paranaguá: E aí, assim, é, ele falou “não vai sair”. Aí, como eu 
ficava só dentro de casa, e olhando só a notícia ruim. Eu fui passando… aí 
vai enterrar as pessoas, tava fazendo valeta… 
Marieta Amaral: Eu fiz até um, uma poesia dessa… dessa doença.  
Gregory Oliveira: Ah, a senhora fez? A senhora lembra?  
Marieta Amaral: Não, só lendo [riso] 
Gregory Oliveira: [riso] 
Marieta Amaral: Depois cê pega pra ler. 

 



155 

“Como se tivesse numa jaula”. Figura de linguagem bastante potente, que 

ecoou em meus ouvidos, imediatamente se conectaram à experiência de muitos de 

nós que mantiveram a postura mais indicada, ou seja, buscaram isolarem-se para 

preservação da própria saúde e da saúde da coletividade. Ainda assim, tal 

movimento não foi gratuito; o preço acabou sendo cobrado através de marcas em 

uma memória ferida (Ricœur, 2007, p. 83), cuja rememoração não elimina o status 

traumático das lembranças dos anos 2020-2021. 

Apesar do desesperador contexto pandêmico, o bloqueio sanitário motivou os 

Mascarados à subversão, fato ressaltado em outros relatos, como veremos mais 

adiante. Em todo caso, a relação da comunidade com a pandemia, que atravessa 

aquele momento tanatópico e emerge em seguida, retomando a ciclicidade da rotina, 

obedece à lógica expressa pela relação dos indivíduos com o luto. 

Meu objeto perpassava o instante traumático, mas não era o instante em si, 

sendo apenas alguma das perguntas, e não a totalidade da entrevista. A dimensão 

traumática estaria, então, situada não somente na pandemia propriamente dita, mas 

também na perspectiva de ruptura da continuidade das Cavalhadas de Pirenópolis, 

ao que seu retorno, a partir de 2022, demonstrou certa “superação” da possibilidade 

de exaustão da tradição, bem como uma espécie de trabalho de luto bem sucedido 

que não passa pelo esquecimento. 

Tendo realinhado os ponteiros deste empenho investigativo, procurei, então, 

me debruçar sobre a ruptura desta estabilidade enquanto parte do horizonte 

analítico. Romper a estabilidade do indivíduo em sua malha cultural (isto é, aqueles 

elementos coletivos ligados aos bens culturais e sua ciclicidade no tempo Ŕ suas 

tradições e cosmovisões definidas a partir do contato intergeracional) provoca tal 

estado de desconforto que é similar ao desenraizar de uma planta do solo, ou 

capturar um peixe do rio e trazê-lo à tona Ŕ e daí resulta uma espécie de luto. A 

repetição de uma tradição mantém certa noção de constância, mas não só. O tempo 

regular, o calendário, a rotina de dias de trabalho e dias de descanso são, 

igualmente, circuitos cronológicos que oferecem um profundo senso de estabilidade. 

Foi justamente este rompimento que, no hiato pandêmico, impactou sobremaneira o 

comportamento de parte da comunidade, principalmente por afetar não somente as 

Cavalhadas, mas a Festa do Divino (esta sim percebida como ininterrupta pelos 

contadores). 



156 

Em longa duração, trajetórias de vida (infância-juventude-maturidade-velhice) 

e profissionais (admissão-estabelecimento-desemprego e/ou aposentadoria) 

constituem igualmente elementos que costuram o indivíduo ao coletivo. Uma 

tragédia forçosamente remove-o dessas estruturas. Não que a pessoa tenha 

garantia da extensão de sua rotina (ninguém o tem), mas, em tempos considerados 

como normais, a observação da repetição e a sensação de invariabilidade da rotina 

lhe confere certa confiança de que a cadeia de eventos adiante no tempo é tão 

tangível quanto a corrente para trás do tempo (a soma de todas as etapas que foram 

até então vividas). Contudo, enquanto um infortúnio individual (digamos, a morte de 

um filho ou uma demissão inesperada) tem também certa carga traumática (e certo 

desassossego, que acarreta também um processo de luto), uma tragédia não 

somente arranca-o de súbito daquela certeza, mas também coloca em suspenso a 

relação de seus pares com aquilo que confere estabilidade ao coletivo, sejam os 

circuitos cronológicos, sejam os símbolos e signos que compõem identidades 

coletivas nos campos da materialidade e da imaterialidade. 

É assim que situações como as guerras civis da Velha República, o biênio 

pandêmico (2020-2021) ou as Enchentes de 2024 no Rio Grande do Sul podem ser 

colocados em paralelo, principalmente pelo seu impacto direto na relação entre 

indivíduos tolhidos de certa estabilidade cultural e o binômio memória-identidade. 

Destarte, dentre diversos cenários, emergem as tanatopias, ou seja, a ideia de que a 

tragédia tornará inviável o restabelecimento e, consequentemente, levará a morte da 

memória-identidade. O temor pela ruptura decorre necessariamente da sensação de 

tangibilidade da extinção das formas pelas quais uma coletividade se interpreta. 

A resposta a tal temor está necessariamente ligada à outra realidade 

intangível nas expectativas: a garantia de continuidade através da observação do 

presente (assiduidade do público, reação de turistas e de outros membros da 

comunidade, etc.) e, principalmente, a crença de que a festividade (em especial, a 

Festa do Divino) ocorre de forma ininterrupta há alguns séculos. O que verificamos, 

por exemplo, na relação das Cavalhadas e Impérios (Quadro 2), é que não somente 

a frequência da tradição é algo consideravelmente recente, como há uma constante 

penetração de modificações no contexto regional e continental em sua condução, 

sobretudo no século XX. A negação é então amparada em um passado seguro, 

constante, estável, o que torna a confiança na continuidade da tradição mais do que 

um empenho de fé, uma realidade baseada no estado atual da tradição. 



157 

A impressão de que tais realidades são finitas (e inclusive ameaçadas) é 

produto de uma força que se relaciona com outros conceitos que pretendem-se 

naturais. A identidade, por exemplo, apresenta-se e é interpretada por uma 

coletividade como inerente, e não como um constructo, uma realidade imaginada 

(Anderson, 2006). Elas não pretendem-se eternas, mas perpassa entre os indivíduos 

a ideia de certa longevidade. O reforço a tal concepção é, no contexto da 

Modernidade/Colonialidade, meticulosamente trabalhado através do ensino formal, 

por exemplo. A identidade é naturalizada em escolas, através da mídia, nas relações 

familiares e comunitárias. Apesar de apresentar-se como natural, contudo, ela 

rapidamente demonstra sua fragilidade diante de uma adversidade de grande 

extensão. Não é o mesmo que dizer que os indivíduos deixam de saber quem são 

quando um incidente lhes remove brevemente da estabilidade Ŕ sua identidade para 

si é praticamente indelével. Contudo, a impressão que possuem é a de que ela está 

ameaçada e que, caso alguns elementos sejam permanentemente atingidos, se 

extinguirá. Retomando a analogia do luto, trata-se da súbita ansiedade ao relembrar 

que o laço entre nós e nossos objetos de afeto é finito, de que nossos familiares 

mais velhos morrerão, antecipando-se o luto e todo o trabalho que será necessário 

para superá-lo. 

Como vimos anteriormente, pessoas em plenas condições fisiológicas 

realizam o tempo todo o ato de lançar mão da memória para afetar seu modo de 

vida corrente; utilizam o passado buscando resultados diversos no presente. Seja no 

plano do consciente ou do inconsciente, do deliberado e do instintivo, nos voltamos 

às impressões que nossa experiência no passado teve para compreendermo-nos no 

presente. O docente precisa relembrar antes de expor o conteúdo aos discentes. Os 

discentes precisam recordar do que o docente expôs para suas atividades. Realizar 

quaisquer abstrações, por exemplo, exige a realização de uma retomada de certa 

experiência. Um paciente que se dispõe à psicanálise, um motorista de aplicativos 

de transporte, um escritor de ficção… Todos realizam operações utilizando a 

memória como instrumento. 

A presença perpétua da memória, para o bem e para o mal-estar, em todos 

os parâmetros da experiência das pessoas no tempo é um aspecto que justifica, por 

exemplo, a angústia pelo esquecimento, etapa última da possibilidade tanatópica da 

tradição deixar de existir. Sendo, pois, a memória a partícula da identidade, a 

perspectiva da extinção da identidade é, acima de tudo, a possibilidade de certa 



158 

obliteração em vida. O fim da memória é percebido como o fim da existência, por 

mais que se sobreviva. O contrário também é válido, haja vista a interpretação de 

que a preservação da memória de determinado indivíduo Ŕ conhecido ou anônimo Ŕ 

seria a garantia se não de sua imortalidade, mas de sua sobrevivência à longuíssimo 

prazo152. 

Mas devo pontuar que não se trata de simples resposta: o esquecimento pode 

ser, muitas vezes, acionado pelo organismo para garantir a própria sobrevivência de 

sua psiquê, como dito anteriormente. Nesse sentido, a operação mnemônica é 

forçosamente evitada, como a procurar não submeter o organismo a reviver o 

trauma de determinada situação. Isso não quer dizer, contudo, que a memória não 

esteja aí presente, ou melhor, que a amnésia do instante traumático, que interdita o 

acesso às lembranças, signifique sua obliteração. Pelo contrário, é justamente pela 

presença desta que o esquecimento (e, por vezes, o silenciamento) é acionado 

(Pollak, 1989), assim como outras estratégias de manipulação da memória, como a 

atribuição de uma experiência traumática à trajetória de outra pessoa (Pollak, 1992). 

A presença da memória em todos os aspectos humanos necessariamente 

aponta para as maneiras complexas pelas quais os indivíduos lidam com o passado. 

Em sociedades ocidentais e ocidentalizadas, o recurso à memória ocorre, por 

exemplo, na concepção da História153. É importante ressaltarmos que nossa 

impressão do passado e a perspectiva de sua instrumentalização levou a concepção 

de campos inteiros de interpretação do meio que nos rodeia, de nossas culturas e 

sociedades. Escapou-se inclusive dos limites da memória propriamente dita; ao 

sistematizar o intercâmbio entre experiências do passado para o presente, evitou-se 

(parcialmente) o esquecimento que se verifica na transmissão puramente oral ou 

familiar de determinadas vivências. Em outras palavras, não é preciso que alguém 

tenha vivido no Império do Brasil para conhecermos, no século XXI, seu principal 

aspecto socioeconômico (a escravidão), assim como não foi preciso ter vivido os 

                                                
152

 Que se expande, entre ocidentais, desde a Antiguidade Clássica, com os empenhos dos poetas 

romanos aos “historiadores” gregos, até a modernidade, quando a identidade nacional passa a 
requerer monumentos a dinastas ou soldados desconhecidos (Assmann, 2011). 
153

 Ciência ou não, não me cabe aqui discorrer em debate assaz definido por certo ranço positivista, 
do qual não sou tributário. Aliás, a ideia de que uma área do saber precisa ser ciência para obter 
mérito é talvez o elemento mais nocivo a atravessar os estudos em humanidades. Isso porque o 
ímpeto por eliminar a subjetividade em nome de certa objetividade Ŕ como se existisse objetividade 
nas ditas “ciências brutas” Ŕ tendeu justamente a relativizar a distinção entre a produção acadêmica e 
diletante, e colocou no mesmo patamar epistemológico pesquisas de historiadores, sociólogos, 
filósofos e geógrafos com teóricos da conspiração e influenciadores digitais. 



159 

dias iniciais do empreendimento colonial para perceber, nos atuais genocídios dos 

povos originários de territórios sob jurisdição do estado brasileiro, uma manutenção 

da violência colonial. 

Equivoca-se, contudo, aquele que considera que a sobrevivência da memória 

é dever do historiador oralista (ou de qualquer outro acadêmico). A sobrevivência de 

uma tradição depende, então, não somente da memória cultural (em escala 

individual e coletiva), mas também de sua relação com a identidade de uma 

coletividade, em uma ligação que necessariamente perpassa pelo esquecimento e 

seu temor, bem como pela tentativa de antecipação ou superação de processos de 

luto. 

2.2.3 – Da Manutenção da Tradição 

Elaborando sua relação consigo e com o mundo, o homem deve fazer frente 
a duas verdades as quais tem dificuldade de suportar: 1) que morrerá; 2) 
que será esquecido. Ambas significam a destruição de sua identidade. 
Talvez a segunda seja mais terrível que a primeira, donde o desejo 
permanente de fazer memória, quer dizer, deixar seu traço, sua marca, seu 
sinal, criar, construir, ter filhos, transmitir, assumir sua posteridade, 
esperando assim afastar o esquecimento ou pelo menos atenuar sua 
brutalidade. Do ponto de vista da identidade, como de muitos outros, o 
esquecimento é ambivalente: é necessário à vida Ŕ logo, a afirmação 
identitária em perpétua construção Ŕ e, ao mesmo tempo, é o signo da 
perda, do desaparecimento, do abandono de alguma coisa que fazia até 
então parte de si. Esse esquecimento acompanha inevitavelmente uma 
perda identitária que é um enfraquecimento memorial, a qual talvez 
seja necessário saber assumir até suas últimas consequências. 
Evidentemente, não compete ao antropólogo julgar a maneira pela qual os 
indivíduos e os grupos lidam com esse dilema trágico, e sim definir termos, 
sempre diferentes de uma sociedade a outra e mesmo de um indivíduo a 
outro, bem como tornar evidentes as modalidades de acordo com as quais 
os homens contemporizam com a memória e a morte (Candau, 2023, p. 
203-204, grifos nossos). 

  

De que forma os relatos dos contadores dão conta das memórias das 

pirenopolinas e dos pirenopolinos, no que diz respeito à manutenção da tradição? 

Fato é que mesmo que tivesse conduzido vinte e cinco mil entrevistas, com o 

mesmo tema de perguntas, o panorama obtido impediria a concepção de uma 

memória (e, por conseguinte, identidade) singular. A própria singularização 

generaliza e oculta a complexidade e as possibilidades de análise da mesma 

tradição. 

A ausência de uma memória-tipo, isto é, uma espécie de denominador 

comum entre os relatos não impede, contudo, a percepção de certas similaridades (e 



160 

diferenças) presentes na maneira como a tradição se apresenta como fundamental Ŕ 

ou não Ŕ para as identidades dos contadores. 

O primeiro ponto está na distância entre as vivências dos contadores e a 

tradição (Figura 11), ao que os indivíduos mais próximos da tradição (Cavaleiros e o 

Padre) foram evitados em meu empenho de pesquisa sem, com isso, compreender 

os demais participantes da tradição como detentores de agência reduzida na 

manutenção das Cavalhadas. Neste sentido, o esquecimento tem os aspectos 

tanatópicos que Joël Candau relaciona ao medo da perda. Olvidar aspectos da 

memória e ser esquecido após a morte ocupa um espaço nas expectativas negativas 

que um indivíduo nutre sobre seu lugar no tempo-espaço que o leva a manutenção, 

às vezes a qualquer custo, das memórias. Ainda que se tenha noção da 

inevitabilidade da morte e do esquecimento, a preservação das (suas) memórias 

parece fazer com que a correnteza do Lete não cumpra com seus objetivos. Infiro, 

então, que a repetição de uma celebração ocupa a lógica da sobrevivência da 

identidade coletiva e é possivelmente percebida como a preservação da própria 

comunidade por seus partícipes. 

Figura 12 Ŕ Diagrama de proximidade dos contadores à tradição 

 

Fonte: Autoral, 2025. 

 

Mas, apesar da longevidade e da repetição, o quadro que se desenha nos 

processos de tentar segurar o vento do tempo com as mãos nuas da salvaguarda 



161 

patrimonial (por exemplo) faz com que se investigue os sentidos da preservação. 

Retomo a proximidade entre depoentes com a manifestação. Quanto mais espaço 

ela ocupa em suas lembranças, ou seja, quanto mais a identidade do depoente se 

torna envolvida pela tradição, mais sua extinção é vista como inconcebível e suas 

mutações são malquistas. Os níveis de proximidade arbitrados durante a coleta 

serviram de norteador para evitar, por exemplo, que apenas as vozes de 

personagens centrais fossem perscrutadas. Um panorama geral desses níveis 

obedeceu aos seguintes critérios: 

Quadro 5 Ŕ Níveis de proximidade da tradição 

Nível de proximidade Exemplos 

1 Personagens iniciais Cavaleiros, Padre 

2 Personagens endêmicos Mascarados, Onça 

3 Promotores da Tradição 
Igreja Católica Romana, poder público (Prefeitura, SECULT, 
GOIASTUR), equipes organizadoras 

4 Dependentes Artesãos, familiares dos participantes, setor privado, divulgadores 

5 Testemunhas 
Público local, setor hoteleiro, influenciadores e administradores de 
memorabílias digitais 

6 Entusiastas 
Forâneos temporários (turistas e diaspóricos), produtores de 
conteúdo secundário 

7 Observadores Pesquisadores 

Fonte: Autoral, 2025. 

 

Em linhas gerais, enquanto os níveis 1 e 2 correspondem às Cavalhadas em 

sua “essência”, o restante da comunidade igualmente compõe a tradição, 

alcançando até o último nível, que se resume aqueles indivíduos que têm contato 

com ela de forma praticamente indireta. Contudo, a observação dos relatos e mesmo 

a prospecção por entrevistados (sobretudo na etapa presencial) demonstrou que é 

possível que alguém faça parte de diversos níveis simultaneamente (Figura 12). 

Assim, dentre as personagens, temos dois extremos opostos: por um lado 

temos Carlos Naves, natural de Goianésia; por outro, Dona Célia de Pina, 

pirenopolina e moradora do Museu das Cavalhadas. Se, em um caso, a perspectiva 

da extinção da celebração pareceu algo completamente possível de ser superado154, 

no outro caso a possibilidade da ruptura da tradição é percebida como evento 

remotíssimo o suficiente para ser descartado de pronto, como veremos no exemplo 
                                                
154

 Como visto anteriormente, na cena 2.1.2, onde Carlos salienta o ecoturismo como alternativa às 
Cavalhadas. 



162 

adiante. Inclusive, tal impossibilidade foi destacada na maioria das entrevistas 

presenciais, assim como a associação direta entre as Cavalhadas e a Festa do 

Divino Espírito Santo como um todo. 

Figura 13 Ŕ Relação de Personagens nos níveis de proximidade 

 

Fonte: Autoral, 2024. 

 

Está no relato de Dona Célia a principal evidência de como essa associação 

implica na hierarquização da tradição dentre as lembranças criadas sobre a 

festividade. Em mais de uma ocasião, a contadora demonstrou sua fé no Divino 

Espírito Santo como um dos elementos que justificaria sua adesão à celebração. 

Logo no começo de nossa conversa, indago sobre desde quando a moradora do 

Museu das Cavalhadas participa das Cavalhadas, ao que ela me relata que 

Célia Fátima de Pina: Bom, desde menina, né? Que a gente já nasce… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: … com a Festa, né? Do Divino, como eu digo, [como] 
que eu falo, que ela tá no sangue, a festa toda. Porque aqui pra nós… 
sempre eu falo aqui em casa, quando eu atendia gente no museu, que não 
é só a Cavalhada, é a Festa do Divino Espírito Santo.  
Gregory Oliveira: Uhum. 
Célia Fátima de Pina: Que a Cavalhada é uma das coisas que acontecem 
na Festa do Divino. Tanto a Festa do Divino acontece muita coisa. Uma das 
coisa é a Cavalhada.  
Gregory Oliveira: Sim, perfeito. 

 

E tal lógica é expressa novamente, justamente na passagem em que inquiri sobre a 

possibilidade das Cavalhadas deixarem de serem corridas: 



163 

Gregory Oliveira: Sim… E assim, vamos pensar num… vamos tentar não 
ser pessimista, mas… 
Célia Fátima de Pina: [risos]  
Gregory Oliveira: [risos] … a senhora consegue imaginar como seria 
Pirenópolis sem as Cavalhadas, sem a Festa do Divino?  
Célia Fátima de Pina: Olha, como eu falei pra você, eu não ponho a 
Cavalhada acima da Festa do Divino. 
Gregory Oliveira: Sim [risos]... é o contrário. 
Célia Fátima de Pina: É a Festa do Divino, aí dentro da festa acontece a 
Cavalhada. 
Gregory Oliveira: Sim. 
 

Esta é uma sequência bastante curiosa, principalmente por anteceder um dos 

momentos em que a contadora revela um aspecto que identifiquei de forma sutil em 

outras conversas. A Festa do Divino Ŕ  com as Cavalhadas Ŕ se manteria inalterada, 

apesar da sensação de que todo o restante do patrimônio cultural estaria sendo 

alterado graças ao elemento forâneo. 

Célia Fátima de Pina: Então, ela vai continuar do mesmo jeito. Porque aqui 
é uma cidade que perdeu muita coisa e está perdendo. Né? A parte de 
cultura [material] mesmo, os casarios estão mudando. Vendendo pro povo 
de fora. Vai mudando. Então assim, mas aqui é uma cidade alegre, aberta. 
Porque o pirenopolino recebe bem o turista.  
Gregory Oliveira: É verdade. 
Célia Fátima de Pina: Sabe? Ele recebe bem. Isso toda vida foi assim. 
Então, desde quando fundou Pirenópolis, quando veio para demarcar a 
Brasília, foi uma Comissão Cruls, ficaram aqui em Pirenópolis, né? Então 
vieram vários… né? Gente de tudo quanto é país naquela época para 
Pirenópolis, ela é diferenciada nisso. Entendeu? A Cavalhada, ela… como… 
assim… ela chama [turistas], mas ao mesmo tempo ela é para nós. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Não é para o turista. Porque o turista fica só 
domingo. Segunda e terça-feira ele assiste, vai em um pedacinho, ele acha 
até enjoado, porque não sabe a história. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Entendeu? Ele vê, acha bonito, mas não sabe a 
história. Então, a Cavalhada não é pro turista, é pro povo da cidade. 

 

O turista, descrito como elemento bem-vindo, é apontado praticamente como 

um dos responsáveis não só pela manutenção da celebração pelo investimento na 

cidade, mas também é identificado praticamente como uma ameaça à manutenção 

da tradição. Em outro ponto, entretanto, a questão da percepção de que a 

festividade seria importante por sua longevidade, ocorre quando inquiri sobre a 

reação da comunidade diante do hiato pandêmico: 

 
Célia Fátima de Pina: Então, não teve jeito. Teve só a parte religiosa, mas 
dentro da igreja. Ninguém ia, e o povo que ia também, só de máscara, [com] 
todo cuidado, né?  
Gregory Oliveira: Pois é, eu tava... Eu conversei com outras pessoas e 
eles me disseram que foi um baque muito grande, né?  
Célia Fátima de Pina: É, foi. É porque, a festa… porque como a Cavalhada 
já faltou, mas a Festa do Divino, não. Desde 1819 ela acontece, né? A 



164 

Festa do Divino, principalmente a parte religiosa da Igreja, né? É Procissão, 
umas coisas, tem as crianças que vestem de virgem, né? Tem um docinho 
que chama Verônica, o João Guilherme falou pra você… 

 

A percepção da ausência de hiatos na Festa do Divino, em comparação com 

os intervalos nítidos entre as conduções das Cavalhadas demonstram a fragilidade 

das últimas em relação às primeiras. Conduzir as Cavalhadas exige, como discorri 

anteriormente, recursos, espaço apropriado, tempo para a condução dos ensaios e a 

adesão a uma série de requisitos como aqueles apontados tanto pelo contador 

Tonianny Vieira quanto por Cristiano da Costa. Contudo, a Festa do Divino como um 

todo prescinde de elementos outros, que envolvem a adesão da comunidade 

principalmente sobre a conexão da identidade cultural através da religiosidade. Ao 

contrário das Cavalhadas, onde o elemento religioso aparece de certa forma difuso, 

o componente religioso é a tônica principal da Festa do Divino. O que não impede, 

por exemplo, a subscrição de fiéis de outros credos à manifestação155. 

 Há outro detalhe sobre as distinções entre hierarquias da tradição para os 

contadores. Ao longo de toda minha prospecção, inquiri-me sobre a centralidade da 

tradição para cada contador, sobre a forma como as Cavalhadas acabariam (ou não) 

se combinando com as identidades dos membros da comunidade, o que resultou 

nos níveis citados anteriormente (Quadro 5). As diferentes gradações entre os 

relatos apontam, infiro, para maiores ou menores centralidades, e foram construídas 

com o passar das décadas, principalmente via transmissão intergeracional. Em 

outras palavras, em alguns casos, o apelo da tradição para indivíduos no passado 

influenciou sobremaneira a forma como os contadores compreendem a celebração 

no presente. Há a percepção de que, quando a tradição toma a centralidade da 

identidade do entrevistado (viver no Museu das Cavalhadas, trabalhar com a 

produção das indumentárias dos cavaleiros e Mascarados, etc.), ela se torna de 

certa forma tão definidora que a perspectiva de sua extinção é em todo similar à 

antevisão de sua própria morte. É então que o esquecimento, a mutação, a 

transformação que reformataria e descaracterizaria as Cavalhadas são mal vistos e 

lamentados. 

 Percebendo a conexão entre individual e coletivo, esquecimento e morte, a 

ruptura do fluxo entre o tempo de realização da festividade e o tempo de preparação, 

                                                
155

 Sobre isto, contudo, há de se mencionar a passagem do relato de João Guilherme, que salienta o 
fluxo de moradores neopentecostais de Pirenópolis para Caldas Novas durante os dias da festividade 
da Igreja Latina. 



165 

realização e repouso torna-se tão impactante como se o esquecimento (coletivo) da 

tradição fosse sinônimo do colapso (individual) da identidade. É nesse sentido que o 

hiato pandêmico ocupa centralidade em minha análise, justamente por representar 

não somente o último episódio de ruptura da sequência praticamente anual da 

condução das Cavalhadas (ao menos desde a ascensão da tutela da GOIASTUR 

sobre a celebração), mas também pela possibilidade de mimetizar o cenário mais 

próximo da eventual extinção da tradição156. 

 As inquirições feitas a partir dessa possibilidade (Você consegue imaginar 

como seria se a cidade cancelasse permanentemente as Cavalhadas? e Você acha 

que é possível que as Cavalhadas deixem de existir?) sempre retornaram resultados 

que gravitam da expectativa objetivamente negativa ao temor. Se a utopia 

pressupõe uma realidade absurdamente melhor, preferível ao corrente, e a distopia 

funciona como uma anti-utopia, se tratando de uma versão profundamente pior do 

que a vigente, a tanatopia não vê continuidade. É a morte da possibilidade. O fim 

iminente que aguarda, assim como nós (via morte do corpo e esquecimento da 

identidade), todo constructo humano, das toponímias aos cantares, de receitas 

derivadas de matrizes transatlânticas até cosmovisões dependentes de repetições e 

transmissões que foram extintas quando os últimos guardiões de memórias 

pereceram157. A tanatopia, nas respostas dos contadores, apresenta-se como 

tangíveis impossibilidades: via de regra, não é possível imaginar a cidade sem as 

Cavalhadas (e, por extensão, sem a Festa do Divino). Apesar das mudanças de 

público, da diminuição da adesão, ressignificação (catequese popular → ocasião de 

sociabilidade), a maior parte dos contadores não vê Pirenópolis sem a tradição, 

                                                
156

 Se estivesse discorrendo sobre as Cavalhadas do Rio Grande do Sul, já em franco processo de 
declínio em comparadas com a quantidade verificada em fins do século XIX e princípio do século XX, 
perceberia não apenas um episódio de ruptura na percepção coletiva da continuidade temporal, mas 
dois, ao ter de observar também impacto das Grandes Enchentes de 2024, por exemplo, na 
manutenção do tecido que une uma comunidade às suas tradições. Ademais, no caso das 
Cavalhadas gaúchas, há outra sorte de perturbação coletiva Ŕ a deformação física da comunidade 
(pensando naquelas atingidas diretamente pelas intempéries), que tende a afetar os lugares (Nora, 
2008) e espaços da recordação (Assmann, 2011) propriamente ditos, se soma aos danos impostos 
na ruptura da rotina, isto é, no deslocamento forçado dos tempos da festa e cotidiano (o que era 
verificado sobremaneira durante o biênio pandêmico 2020-2021). 
157

 A salvaguarda da memória cultural não deve ser interpretada como invenção moderna da 
sociedade ocidental: “A participação de um grupo na memória cultural, em contraste, é sempre 
altamente diferenciada [...]. A preservação da memória cultural do grupo era, originalmente, tarefa dos 
poetas. Até hoje, os griôs africanos preenchem essa função de guardiães [sic] da memória cultural. A 
memória cultural sempre tem seus especialistas, tanto nas sociedades orais como nas letradas. Isso 
inclui tanto xamãs, trovadores, griôs, como sacerdotes, professores, artistas, clérigos, estudiosos, 
mandarins, rabinos, mulás e outros nomes para portadores especializados de memória” (Assmann, 
2016, p. 123). 



166 

ainda que tenha, em alguma escala, ocorrido algo similar em 2020 e 2021. E 

aqueles que veem são justamente os mais afastados, dentro dos níveis esboçados. 

Digo em alguma escala porque, dentro do pensamento tanatópico decorrente da 

falta de perspectiva de futuro causada pela ruptura da rotina durante os anos mais 

angustiosos da pandemia de SARS-CoV-2, ocorreram episódios de subversão. 

Subversão que levou tanto à reações de certa forma pacíficas de tentativas de 

manutenção da festividade (em específico, de algumas etapas da Festa do Divino, 

conduzidas online, como me relatou João Guilherme e Dona Célia), mas também 

episódios ruidosos como o desfile de Mascarados apesar das restrições sanitárias, 

como citou (e mostrou algumas fotografias dos incidentes) o contador Tonianny 

Vieira158. A forma como a personagem narra o incidente é permeada por referenciais 

temporais e físicos. 

Tonianny Vieira: Então, de repente as portas e janelas, grande parte ficou 
aí com esses estandartes. Teve no domingo que seria o primeiro dia de 
Cavalhada, surpreendeu porque naquele silêncio total da cidade onde 
ninguém é… esperava nada, a gente ouve os Mascarados na rua. 
Gregory Oliveira: Sim… 
Tonianny Vieira: Então isso… até [me] arrepio, cara! [risos] 
Gregory Oliveira: Ali! [risos] Que legal! 
Tonianny Vieira: Porque realmente é, naquele silêncio que a cidade tava 
já… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: há quase… vamo colocar aí… é, então bloqueou… 
Gregory Oliveira: 31 de maio… foi março, né? Já eram dois meses… 
Tonianny Vieira: Então março abril. Então já [eram] dois meses, né? 
Daquela incerteza. Isso que ele ia vir mais um ano e meio pela frente ainda. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Tonianny Vieira: Então esse momento foi muito emocionante… 
 

O Mascarado como contravenção por excelência. O Mascarado como anti-

festa, ou como a verdadeira festa, caótica, se corporificava no relato de Tonianny. 

Como a maioria das pirenopolinas e pirenopolinos que contatei, o contador 

asseverou o aspecto subversivo do anti-cavaleiro, associado, então, à sua origem 

Gregory Oliveira: É muito legal de ouvir... Porque o Mascarado, ele é essa 
contravenção. 
Tonianny Vieira: É, de... É, é a revolta também, né? 
Gregory Oliveira: “Ah, não pode!”, “não, vamo lá, vamo lá!”, tipo... 
Tonianny Vieira:  “Vamo lá!”. 
Gregory Oliveira: É… não podia o escravizado, correr… é uma 
transversão, né? O escravizado correu… 
Tonianny Vieira: É… Então, aqui já é um fim de tarde, beleza. Esse dia 
aqui foi muito emocionante. Tá bom, a gente achou que ficaria por isso 
mesmo, você vê nenhum carro na rua Direita aqui, não passava nenhum 
carro. Algumas ações aconteceram. 
 

                                                
158

 Entrevista conduzida em 20/09/2024. 



167 

E, logo adiante, ao me mostrar uma das fotografias de reprodução temporária 

(um story) arquivada em seu perfil de Instagram, Tonianny narra um dos incidentes 

de subversão relacionado aos Mascarados, ocorrido no segundo dia das 

Cavalhadas:  

 
Tonianny Vieira: Vou voltar nessa foto, tá? [Vou] Te explicar... é... então é, 
é… essa cena que também, né? Do cortejo saindo da igreja vazia, as 
pessoas em silêncio, muito silêncio. Bom? Até aqui tudo bem. 
Gregory Oliveira: Essa foto? 
Tonianny Vieira: Essa aí aqui foi o seguinte, cara. E, no segundo dia, esse 
pessoal que costuma sair no segundo dia de Cavalhada… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: … Que é chamado [de] os índios. É onde eles apenas 
colocam a máscara, saem no cavalo à pelo, geralmente… grande parte das 
vezes… 
Gregory Oliveira: Ah sim. Por isso o nome, não? 
Tonianny Vieira: Isso. Pintam o corpo, né? É um grupo muito grande. Hoje 
dá mais de mil Mascarados. 
Gregory Oliveira: Ah, eles têm essas divisões então? 
Tonianny Vieira: É. Tem o primeiro dia de Cavalhada… 
Gregory Oliveira: Tá... 
Tonianny Vieira: … que geralmente o pessoal gosta de sair de terno e tal. 
Tem o segundo dia, que é só, em grande parte, os índios, têm os outros 
grupos, mas os índios predominam. 
Gregory Oliveira: Aham. 
 

Foi com considerável surpresa que tomei conhecimento da existência de 

divisões entre os Mascarados, dos quais os ditos índios seriam um dos grupos. 

Desconheço o motivo que levou a elaboração de divisões entre os Mascarados, 

sobretudo a definição de um dia em específico sua participação. Contudo, o 

ineditismo das informações que o contador me informava não se limitavam a este 

momento. Logo em seguida, tomo conhecimento da ativa participação feminina nas 

Cavalhadas: 

Tonianny Vieira: Então hoje tem até divisão do… das mulheres de índios, 
homens de índios. 
Gregory Oliveira: Tem, tem Mascaradas?! 
Tonianny Vieira: Tem também. 
Gregory Oliveira: Que legal.  
Tonianny Vieira: Então elas ganhou grande proporção, porque os home, 
é… eles entravam numa loucura tão grande antes deles saírem… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: É… que elas já não tavam comportando, então elas 
pegou e falou assim “ó, vamo reunir nosso grupo aqui, a gente vai e… e faz 
mais bacana”. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: Porque eles são loucura total, cara. Eles se encontram, 
é… num terreno, pegam uma caixa d'água grande, coloca a bebida nela até 
o topo, vai pegando com o copo… 
Gregory Oliveira: Meu deus! [risos] 
Tonianny Vieira: Então se eles desmaiam de loucura. 
Gregory Oliveira: Caramba! 
Tonianny Vieira: É, é surreal. 



168 

 

As Mascaradas pareciam, para mim, uma inovação muito recente, mas 

tornou-se tópico praticamente por acidente de outro relato, contribuição de Dona 

Vilma da Costa. Ao ser inquirida se seus familiares já haviam corrido as Cavalhadas, 

a artesã prontamente responde que 

Vilma da Costa: Sim, como Mascarado. Sim, tem alguns que sim, que é… 
meus sobrinhos. Já saiu de Mascarado. Até eu já saí de Mascarado, até! 
Gregory Oliveira: A senhora já saiu de Mascarada? 
Vilma da Costa: Eu já! Nós éramos seis mulheres. Vesti bem… coisa 
assim... fiquei bem… Eu não sabia que era mulher. [risos] 
Gregory Oliveira: [risos] 
Vilma da Costa: Eu saí foi uns três anos. 
Gregory Oliveira: Quando foi isso?  
Vilma da Costa: Fantástico... Hã? 
Gregory Oliveira: Quando foi? 
Vilma da Costa: Ah, faz tempo, uns vinte ano atrás ou mais. 
Gregory Oliveira: Ah faz pouco tempo, então. Eu estou com vinte e seis, 
não faz muito tempo [risos].  
Vilma da Costa: [risos] Maravilhoso.  
Gregory Oliveira: Aham [risos]. 
 

Tomando o trecho do relato de Dona Vilma, pareceria que a participação 

feminina fosse restrita à troca de roupas por gênero oposto, como ocorre em 

diversos outros locais durante o carnaval159. Na conversa que tive com Dona Marieta 

e sua filha, há o relato de Mascarados homens colocando roupas associadas a 

vestimentas femininas. A máscara, então, garante, ainda no século XXI, um 

anonimato que anda a par com o aspecto subversivo Ŕ seja em relação à ordem 

social geral, mas também entre a estabelecida nos núcleos familiares Ŕ e, 

principalmente, descontraído dos anti-cavaleiros. 

Marilene Paranaguá: Que a festa é bonita, mas com os Mascarado é que… 
Marieta Amaral: Anima… 
Marilene Paranaguá: Anima… 
Marieta Amaral: A gente não conhece ninguém. Se eles põe as máscara, 
cê não conhece, porque eles vestem totalmente diferente, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Marieta Amaral: E põe a máscara no rosto e tens uns que faz a roupa até 
escondida. O meu neto, que é o filho dela, né? Então ele guarda a roupa 
dele aqui. Ele, o Carlos Henrique, que a mulher dele não gosta que ele sai. 
Ela é evangélica. E ele, depois que veio do serviço, ele veio e vestiu a 
roupa. Então eu tinha ganhado um vestido longo, grande… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Marieta Amaral: Então eu ia cortar ele, ele foi. Ele… “Põe a roupa minha, 
eu não me importo não”, “o que cê quer, cê quer, ponha brinco, põe tudo”. 
Aí eu vinha da rua, tô vendo aquela mulherzona memo, fechando a porta, 
eu falei “ó gente, que mulher é aquela?” [risos] 
Gregory Oliveira: [risos] 

                                                
159

 Seria realizar uma digressão demasiadamente grande, mas há toda uma tradição correndo ao 
largo do carnaval, no que diz respeito ao ato de travestir-se durante as folias sem, com isso, deixar de 
definir-se enquanto heterossexual (Santos, 2019, p. 36). 



169 

Marieta Amaral: “Será que ela tá entrando na minha casa?” Quando eu 
cheguei aqui, que ele virou assim com aquele pano amarrado na cabeça 
que eu vi que era ele! 
Gregory Oliveira: Ah! [risos] 
Marieta Amaral: Então é assim, totalmente veste é diferente. 
Gregory Oliveira: Que legal [risos] 
Marilene Paranaguá: [risos] É porque tem uns que veste de mulher, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Marilene Paranaguá: É aquela coisa, fica aquela coisa, veste de mulher.  
Gregory Oliveira: É que nem o carnaval. 
Marilene Paranaguá: É, que nem o carnaval. 
Marieta Amaral: É. 
 

A irreverência dos Mascarados é marca principal deste trecho, assim como o 

objetivo, da parte do anti-cavaleiro, em não ter seu anonimato rompido pelo 

reconhecimento do público. 

 
Marilene Paranaguá: É um lugar [o Campo das Cavalhadas] que eles 
jogam futebol, que coloca, põe um sutiã, põe a roupa, sai todo mundo 
jogando ali, né? 
Gregory Oliveira: Aham [risos]. 
Marilene Paranaguá: Tem um lugar aí que faz isso… 
Gregory Oliveira: No carnaval... 
Marilene Paranaguá: Então tem uns rapazes aqui que faz isso, veste de 
mulher, vai com bolsa, faz tudo. Então é festa, né? É diferente, né? E aí de 
repente você tava vendo lá no campo e cê vê a roupa de um jeito e fala “uai, 
minha roupa! É minha!”  
Gregory Oliveira: “O que que ela tá fazendo [sozinha]?” [risos]  
Marilene Paranaguá: É tipo assim, eles ficam juntando… os rapazes, aí vai 
para casa… 
Marieta Amaral: Meu filho fala, “vó…” ah, “Mãe! Vai logo, senão cê não 
acha lugar para sentar, vai logo!” Eu achei que ele tava incomodado comigo, 
[mas é] porque queria pôr a roupa minha [risos]. 
Gregory Oliveira: [risos] 
Marilene Paranaguá: Aí teve um ano… desse ano, eu falei “ah, meu 
vestido, gente!” Aí era um que ele emprestou, pra um rapaz que eu nem sei 
quem que é vestido com ele, meu Deus do Céu! 
 

Assim como nem todos os Mascarados saem com roupas femininas, dada a 

existência dos índios, o mesmo vale para o componente citado por Tonianny, que 

aparece no relato de Dona Vilma. 

Vilma da Costa: Aqui tem, assim, durante as mulheres [Mascaradas] que 
saem agora a pé são as índias. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Cê ouviu falar nas índias? 
Gregory Oliveira: É, eu ouvi… um dos entrevistados, ele comentou sobre 
isso. 
Vilma da Costa: As índias… as índias saem na segunda… seiscentos, 
quinhentos mulheres de índia. 
Gregory Oliveira: Nossa! É bastante! 
Vilma da Costa: Então, os índio, tudo a cavalo, sem pelo… no pelo! 
Gregory Oliveira: Sim. 
Vilma da Costa: Não tem nenhum… nada. 
Gregory Oliveira: Direto no cavalo? 



170 

Vilma da Costa: Direto no cavalo. Então pintam o corpo… tudo… como 
índio. Então, eu… falam os índios. Eu… eles vêm do Bairro do Bonfim… 
mas não é só do Bonfim, mas é mais lá. 
Gregory Oliveira: É mais do Bonfim. Aí do Bonfim eles descem pra cá. 
Vilma da Costa: É, começou com os índio, aí formou as índia também. 
 

Mais adiante, retomo a passagem sobre a participação feminina, e sou 

esclarecido pela contadora que o protagonismo delas na festividade não é uma 

inovação das últimas décadas. 

 
Gregory Oliveira:… achava que era uma coisa mais recente, assim. 
Vilma da Costa: Não, não. 
Gregory Oliveira: Não, faz tempo isso aí. 
Vilma da Costa: Não, não… Eu saía, uai! [risos] 
Gregory Oliveira: [risos] 
Vilma da Costa: É divertido demais! 

 

Mas nem toda a comunidade tem uma visão positiva sobre os novos 

mascarados, como no caso de Dona Célia, que é explicitamente contrária: 

Célia Fátima de Pina: Mas tem a hora do Mascarado, que o Mascarado 
entra, fica correndo, fazendo brincadeira e tudo, só para alegrar o povo. Aí 
tem Mascarado que demora muito para sair e tal, enrola um pouco. Mas 
mesmo assim, agora começou a ter… até o rapaz fala que isso é tradição 
de Pirenópolis. Não é tradição não, está virando vacalhação! 
Gregory Oliveira: Vacalhação [risos]  
Célia Fátima de Pina: É! [riso] Agora sai duzentas, trezentas moça, tudo a 
pé, com… com… índia, sabe? Aí fica no campo. Aí vira aquela anarquia, e 
demora para entrarem os cavaleiros. Então assim, isso não é... Porque meu 
irmão fazia máscara… que ele fazia… eu falei para você das máscaras que 
ele fazia, né? Ele fazia cara de boi, e fazia também. Tem do PC [Paulo 
César Farias], tem a de bruxa... 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Tudo ele criava, né? 
Gregory Oliveira:Sim. 
Célia Fátima de Pina: E ele fez de índio, de papel. 
Gregory Oliveira: Sim… 
Célia Fátima de Pina: Agora tudo tão colocando um pano na cabeça e 
põe… e sai disso aí, e fala que é índio, que é tradição nossa. Não é tradição 
nossa! [riso] 
Gregory Oliveira: [riso]  
Célia Fátima de Pina: Isso não é tradição, isso está acabando com a nossa 
festa. 
 

A subversão não se trata de inovação do hiato pandêmico, se considerarmos 

a longa trajetória que marca a própria elaboração dos Mascarados e de suas 

mutações. Quando estive em Pirenópolis, ouvi mais de uma versão sobre sua 

elaboração. Conversar com um Mascarado foi o mais próximo que estive de 

compreender como os “anti-cavaleiros” conduzem a celebração. Se as Cavalhadas 

ocupam a centralidade das descrições de Dona Célia, se elas são parte integral da 

linha que compõe o tecido que costura sua identidade à tradição, o Mascarado 

esteve, nos relatos de Tonianny, em posição igualmente singular. Sua memória mais 



171 

antiga da tradição é marcada pelo Mascarado (no caso, seu pai), assim como a 

memória mais recente. A transmissão intergeracional de aspectos do coletivo 

ultrapassa inclusive as definições de credo (sua mãe, apesar de fiel do 

neopentecostalismo, auxilia na confecção das vestimentas). 

Uma das questões das sete conversas que tive com minhas contadoras e 

meus contadores Ŕ remota e presencialmente Ŕ se tratou especificamente dessa 

figura centralizada na tradição após sua elaboração. A inconformidade com o 

estabelecido é, argumento, uma das marcas mais tangíveis da agência dos 

subalternos do processo colonial. O Mascarado não faz parte da matriz ibérica, 

sendo encontrado somente em poucos exemplos além de Pirenópolis, como vimos 

no primeiro ato. 

A versão presente no Dossiê do IPHAN (2017), por exemplo, aponta a origem 

dos Mascarados entre aqueles que tinham sua participação como Cavaleiros 

interditada. Escravizados, libertos pobres, todos aqueles que não possuíam 

condições de serem reis, embaixadores e etc. acabaram desenvolvendo 

personagens próprias, que correm a festividade em paralelo. É Dona Célia que 

apresenta uma tese de certa forma alternativa a essa narrativa. O Mascarado 

pirenopolino, que possui alguns estilos principais160, seria derivado do espião mouro, 

que se fantasia de onça, e é executado pelos cristãos (cena que serve de prólogo 

para o auto). João Guilherme, em seu relato, hipotetiza que só existiria onça nas 

Cavalhadas de Pirenópolis como uma representação regional, representação que 

teria se tornado distinção das demais. Especificidade de origem recuada no tempo, a 

ligação entre onça e Mascarados em geral justificaria a inexistência de Mascarados 

em outras Cavalhadas. Há ainda certa ironia na única figura morta no drama 

reaparecer aos milhares durante os intervalos161. 

“Qualquer um pode ser Mascarado?”, inquiri algumas vezes. As respostas são 

marcadamente complexas, e devem ser lidas como uma alternativa ou complemento 

                                                
160

 Máscara de Boi, Máscara de Homem/Demônio e Máscara de Onça. 
161

 De acordo com Amanda Geraldes, “Não existem registros históricos que expliquem a origem 
desses mascarados e o início de sua participação na festa. Segundo Alves (2004) alguns mitos de 
origem circulam coletivamente, como a suposição de que os mascarados seriam negros escravos que 
se disfarçavam para participar da festa. Outra hipótese afirma que esses mascarados seriam algumas 
pessoas excluídas da formação dos vinte e quatro cavaleiros das cavalhadas. Há também quem 
conte a história do surgimento dos mascarados a partir de um ataque realizado por homens com o 
rosto pintado de preto a uma mina de ouro que sujava as águas do Rio das Almas, principal rio da 
cidade. E ainda há a origem considerada a mais aceita, que afirma que os mascarados seriam uma 
recriação da figura do espião, personagem presente na encenação entre mouros e cristãos” (2015, p. 
115). 



172 

à questão dos cavaleiros. Se o cavaleiro tem uma série de requisitos e poderia 

inclusive considerar o atual conjunto como uma releitura das antigas ordens de 

cavalaria162, o Mascarado seria (em parte) marcado por não prescindir de atributos. 

Não é necessário nem mesmo um cavalo para ser Mascarado. 

E disse em parte justamente por ainda existirem etapas para a participação, 

como aquelas que distinguem, por exemplo, o folião comum de um carnaval na 

costa Atlântica daqueles que fazem parte dos desfiles fantasiados em menor escala 

dos que estão em carros alegóricos. Tive a sorte de conversar com pessoas de duas 

etapas distintas do processo, faltando apenas descobrir o elo entre cavalo e (anti-

)cavaleiro: um Mascarado e uma artesã. 

 
Gregory Oliveira: Perfeito. As rosas, essas… é papel alumínio, né? Não… 
eu esqueço o nome… 
Tonianny Vieira: Essa é de papel… papel crepom, né? Só que… exato. 
Inclusive quem faz é a irmã do… do Cristiano. 
Gregory Oliveira: Isso, isso!  A dona Vilma. 
Tonianny Vieira: Exato. Quem… quem confeccionou foi ela e a gente tem 
que ir bem antes também pra poder encomendar. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Tonianny Vieira: É… Por exemplo ano passado, se não me engano, ela 
falou que ela só pra um grupo de mascarado que ela ia fazer sessenta dúzia 
de flores. 
Gregory Oliveira: Uhum. 
Tonianny Vieira: Então, quando dá fevereiro, março, a gente já tem que 
começar na costureira e já é comprar o tecido, já começar a ir em quem faz 
a flor quando é isso a gente vai fazendo a máscara em casa, né? 
 

E, do ponto de vista da artesã163. 

Vilma da Costa: Nossa… é bonito. O Cristiano faz as máscaras, eu faço as 
flores, minha irmã [que] é costureira faz as roupas dos Mascarados. 
Gregory Oliveira: Dos Mascarados, que legal. Então, quem quer sair de 
Mascarado, já vem aqui. 
Vilma da Costa: Nós… já fiz flor também, dessa aqui, pros cavaleiros. 
Gregory Oliveira: Ah, pros cavaleiros também. 
Vilma da Costa: Eu fiz uns três já. A laminada, depois que eles descobriram 
que eu faço. 
Gregory Oliveira: Aí o pessoal, ele vem e vê com a senhora, encomenda 
com a senhora. 
Vilma da Costa: Encomenda. 
Gregory Oliveira: Aham. 
 

Na comparação entre as duas passagens, fica explícito que mesmo os anti-

cavaleiros seguem etapas complexas que envolvem a produção de vestimentas (a 

troca comercial) e demandam dois tempos Ŕ o tempo da festa propriamente dita e o 

tempo da preparação para a festa. Ainda aqui, fica de certa forma aparente que não 

                                                
162

 Com toda a vênia, tentando evitar a comparação com ordens cavaleiras medievais. 
163

 Entrevista conduzida em 22/09/2024. 



173 

se trata de uma troca do frio capitalismo tardio (como no caso da indústria turística), 

mas de uma comercialização mais antiga e, nesse sentido, menos predatória, que se 

trata do artesanato. Há a competição entre vestimentas, como ressalta o trecho 

abaixo, no relato do contador Mascarado: 

Tonianny Vieira: Com… com um contexto mais atual. E tem o concurso de 
beleza e originalidade, né? Também, dos mascarados. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: É até uma forma de incentivo. E nesse ano eu fiquei em 
primeiro em beleza. 
Gregory Oliveira: E tem um concurso de mascarados. Olha só, eu não 
sabia disso! 
Tonianny Vieira: É uma forma de incentivo. 
Gregory Oliveira: Que legal! 
Tonianny Vieira: São prêmios simbólicos. Mas… mas é bacana. 
Gregory Oliveira: Sim, não deixa de ser muito massa ali. 
Tonianny Vieira: Então, dentro das duas máscaras de boi aqui, a máscara 
de onça, ela… ela ficou em primeiro. Então, que realmente foi uma releitura 
muito bacana. 
 

O incentivo narrado acaba sendo percebido, novamente, no relato de Dona 

Vilma, que também sente orgulho de sua produção. 

Vilma da Costa: É Mascarado e Cristão. Tem vez que sai os dois, só [que] 
bem fantasiado e fica um concurso, né? 
Gregory Oliveira: Ah, tem um concurso! 
Vilma da Costa: Os mais bonitos… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Os mais bem arrumados, os mais luxuosos. Cada 
categoria é julgada, tem um julgamento. E ganha prêmios, nos dois dias de 
Cavalhadas, os Mascarados. 
Gregory Oliveira: Esses concursos são nos três dias ou só no último dia? 
Vilma da Costa: No último dia. 
Gregory Oliveira: No último dia tem um concurso então? 
Vilma da Costa: No último dia… Tem sempre os que vai e volta no último 
dia. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Então tem os que vem a equipe, o individual. É 
maravilhoso. 
Gregory Oliveira: Sim, que legal. 
Vilma da Costa: Eu fiz, assim... Sessenta dessas [flores] dourada. Meu 
Mascarado ganhou, ficou bonito! [risos]  
Gregory Oliveira: [risos] 
 

Mas, ainda assim, a conexão entre Mascarado e Artesão opera de forma que 

merece destaque, principalmente pela produção de adereços na indumentária do 

Mascarado ser também uma etapa de reprodução de saberes que compõem o 

patrimônio cultural como um todo. E, nesse sentido, a manutenção da artesania 

encontra sua salvaguarda na transmissão do saber conduzida organicamente da 

contadora para seus familiares mais jovens, assim como ela havia aprendido o ofício 

com indivíduos que a antecederam. 



174 

Vilma da Costa: Nossa, eu fiz flor demais e nem faço [sozinha]. Eu vou ter 
que começar em janeiro, a festa é em junho. 
Gregory Oliveira: Meu Deus! 
Vilma da Costa: Não dou conta de pegar tudo [riso]. 
Gregory Oliveira: [riso] Sim. 
Vilma da Costa: Eu faço pros meus sobrinhos, umas quantas, tem outra 
aí… Faço duas dúzias…  duas pra um, duas pra outros. Eu fiz, mais ou 
menos, cinquenta dúzias. 
Gregory Oliveira: Cinquenta dúzias? Meu Deus, é bastante coisa. 
Vilma da Costa: Eu… eu fiz. Eu. E as outras, quando não dei conta, dei 
pros meus sobrinhos fazer, porque eu ensinei eles também. 
Gregory Oliveira: A senhora, então, ensinou eles a fazer e eles estão 
fazendo também. 
Vilma da Costa: Estão fazendo. 
Gregory Oliveira: Que legal. 
 

A adesão ou não da juventude à celebração ocupa pontos que alternam do 

temor pelo abandono da observância (como descrito por Dona Célia) à confiança na 

participação infantil na Cavalhadinha Mirim (como dito por Cristiano e Dona Vilma). A 

aparente certeza de que a tradição estaria preservada principalmente por este 

motivo leva a reflexão sobre as combinações entre tempo, tradição, memória e 

identidade. A confiança depositada (e porque não dizer, fé na tradição) embasa-se 

não somente na expectativa pela manutenção da tradição (via repetição), mas 

também na verificação (via memória) de que, apesar dos obstáculos no passado, a 

tradição persistiu. As Cavalhadas de Pirenópolis sobreviveram a contextos diversos, 

à decadência material que impedia indumentárias consideradas dignas pelos seus 

corredores, ainda que seus hiatos não tenham sido suficientemente marcantes para 

desconstruir a impressão de que a festividade, como a Festa do Divino, “não tem 

fim”. 

A questão da decadência e da confiança no futuro ganha uma dimensão 

distinta quando os pontos de discussão dizem respeito sobre dois aspectos 

abordados nos relatos: o primeiro deles diz respeito à um ponto de convergência 

(impressões sobre o dito Cavalhódromo); já o segundo parte de aparentes 

divergências, as lembranças praticamente formativas da tradição. Falarei de ambas 

adiante. 

 

2.2.4 – Do Cavalhódromo 

Gregory Oliveira: [risos] Ahm, e aí a gente conversou já, noutro momento, 
no começo ali, sobre não ser intermitente, né? E eu fiquei me 
perguntando… ahm… como é que seria… se tu consegue imaginar como é 
que seria se a cidade decidisse cancelar permanentemente as Cavalhadas, 
assim…? 



175 

João Guilherme Curado: Não, cancelar hoje é impossível, né? Hoje não se 
cancela. A gente teve… é… esse hiato por causa da pandemia, mas porque 
a gente também tava em lockdown. 
Gregory Oliveira: Uhum. 
João Guilherme Curado: Porque talvez se a gente não tivesse em 
lockdown, né? Se a gente tivesse circulando pela cidade com a intensidade 
do cotidiano, a gente queria Cavalhada, né? Então, não aconteceu por isso. 
Porque se a gente não tivesse lockdown, teria acontecido tranquilamente. 
Agora, parar Cavalhada em Pirenópolis hoje, eu acho meio difícil. Ela tá 
uma manifestação hoje que não é popular, a gente sabe disso, né? Ela foi 
cooptada, né? Por tudo… por todos os sistemas, político, econômico… 
Gregory Oliveira: Uhum. 
João Guilherme Curado:... turístico. Então, hoje ela é um espetáculo, ela 
foi espetacularizada. Tanto é que já tem até um Cavalhódromo, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: Mas, é… ela não deixa de acontecer. Ela mudou 
o significado pra um monte de gente, tá? Que tinha outras relações com a 
Cavalhada, mas foram se estabelecendo novas relações também, não é? 
Deixou de ser, de repente, pra algumas pessoas (e eu… não é comigo, não 
posso te dizer [exatamente quem disse]), mas eu já ouvi pessoas que iam 
pela questão da religiosidade, da conversão, e que… e que hoje vão pela 
diversão e porque virou uma tradição local das pessoas irem pra esse 
espaço [para] ver essa manifestação. Então eu acho [que] se ela mudar, 
né? Se ela mudar de lugar, né? Esse ano de 2024 provavelmente vai 
acontecer, se a reforma começar, então ela vai pra um outro lugar, o público 
vai atrás… 
 

No dia 19 de setembro de 2024, após ter estabelecido contato com Cristiano, 

procurava por uma lavanderia que já havia identificado online. O caminho era 

consideravelmente curto, apesar do calor naquela tarde de quinta-feira. 

Eventualmente, indo até a Rua Comendador Joaquim Alves, alcancei o um tanto 

caótico centro da Pirenópolis do Asfalto, passando por lojas de ferramentas e 

material escolar, postos de gasolina e supermercados, bares, restaurantes ainda 

abertos, barulho de moto e um crescente arrependimento de ter saído da pousada 

de chinelos, além da mochila um pouco pesada com as roupas para lavar 

acompanhavam-me ao longo do trecho inicial da Avenida Benjamin Constant, três 

quadras antes de meu objetivo. 

Quis o destino que eu acabasse me deparando com uma espécie de recuo 

poligonal na calçada, utilizado, então, como estacionamento. Atônito, constatei que 

as enormes figuras de dois cavaleiros, respectivamente os reis mouros e cristãos, e 

um Mascarado (ver Figura 7) eram os tapumes do mítico Cavalhódromo, do qual 

apenas consegui vislumbrar a torre dos mouros.  



176 

Figura 14 Ŕ Tapume sudoeste da entrada do Cavalhódromo 

 

Fonte: Autoral, 2024. 

Assim como no exemplo apresentado na Figura 7, o elemento folclórico é 

acompanhado de uma mensagem política. No tapume sudoeste, no lado esquerdo 

de um Rei Cristão, leem-se igualmente as frases “Novo Cavalhódromo:/ 

Investimento de R$ 30 milhões/ Dá certo investir nas tradições goianas.” Há 

adereços cerúleos, cruzes e a indumentária identificada em cavaleiros em 

Cavalhadas recentes, o que me auxiliou a deduzir que o tapume não havia sido 

inserido nos últimos anos. A ordem da frase, como na Figura 7, também ressalta o 

investimento do estado na tradição, criando certa impressão de hierarquia, ao 

mesmo tempo que a qualificação do espaço como Novo, antecede o montante de 

recursos aplicados, que possui fonte ligeiramente maior, gerando uma sensação de 

ênfase. A frase que encerra a imagem complementa o sentido expresso no tapume 

sudeste e no terceiro tapume (Figura 14), que possui um Rei Mouro: “Na batalha 

entre mouros e cristãos,/ quem ganha são as tradições goianas”. 



177 

Figura 15 Ŕ Tapume sudeste da entrada do Cavalhódromo 

 

Fonte: Autoral, 2024. 

 

A Arena Multiuso Ulisses Jayme Ŕ o Cavalhódromo Ŕ é um espaço de 

aproximadamente 6.900 m² que, em março de 2020, foi vistoriado pelo Governo do 

Estado de Goiás, através da Companhia de Desenvolvimento de Goiás (CODEGO), 

e previsto o investimento de R$ 2.000.000,00, valor consideravelmente inferior ao 

indicado no tapume. O site da companhia164 traz um relato crucial para 

compreendermos a problemática do Cavalhódromo, por meio do então secretário 

municipal de Cultura, Esporte, Lazer e Juventude, Carlos Rego: 

 
O secretário ressalta que a revitalização da arena foi iniciada há 15 anos 
pelas gestões estaduais passadas. 
Ŕ Mas na realidade ela nunca foi entregue. Ela é do Estado [de Goiás], a 
Prefeitura ajuda, e tem uma Associação esportiva que toma conta. Então 
essa proposta chega em um momento importantíssimo para nós. Estava 
realmente precisando, porque temos um problema sério de infiltração e 
pintura. E depois utilizaremos também em outros eventos esse espaço. É 
um benefício para a população. A arena é utilizada nos campeonatos de 
futebol amador, treinos da escolinha de futebol e principalmente para as 
Cavalhadas (CODEGO, 2020). 
 

As notícias dão conta do incremento de investimentos na reforma do 

Cavalhódromo pelo Estado a partir de 2020. Em 2023, ocasião em que o governador 

Ronaldo Caiado visitou o local, em comitiva que incluía vice-governador e 

                                                
164

 Governo de Goiás restaura o Cavalhódromo de Pirenópolis para a 200ª edição das Cavalhadas. 
CODEGO Ŕ Companhia de Desenvolvimento Econômico de Goiás. Disponível em: 
<https://web.archive.org/web/20250212112941/https://www.codego.com.br/governo-de-goias-
restaura-o-cavalhodromo-de-pirenopolis-para-a-200a-edicao-das-cavalhadas/>. Acesso em: 4 jun. 
2025. 



178 

secretários, são anunciados os valores divulgados nos tapumes, conforme registro 

do Jornal Opção165, de Goiás. No primeiro semestre do ano seguinte, o governo do 

Estado anunciaria mais um investimento, em aproximadamente R$ 1.300.000,00 

para as Cavalhadas, dois quais R$ 78.000,00 seriam destinados à Arena166. 

O voluntarismo do governo do Estado no investimento sobre a tradição possui 

pontos de vista diversos para a comunidade. Contudo, as interpretações das 

modificações do local de condução da festividade estiveram presentes em 

praticamente todos os relatos das contadoras e contadores pirenopolinos. 

Gregory Oliveira: Muito bom. E, assim, eu vi numa reportagem até 
comentando que eles vão mudar de lugar, né? Vai sair do Cavalhódromo 
esse ano. Tu acha que a modificação do local, ela vai alterar, digamos 
assim, a essência das Cavalhadas, ou vai seguir a mesma coisa? 
Carlos Naves: Não. Até, assim, pra justificar o porquê que tá mudando o 
local… é… o local das Cavalhadas, o Campo das Cavalhadas, ele tá 
passando por algumas… por alguns processos de mudança dele, devido à 
estrutura. A estrutura não tá muito confiável. E como é uma estrutura ainda 
que tem, que eram feito os camarotes com palha, é algo assim, muito fácil 
de, por exemplo, ocasionar um incêndio ou cair uma estrutura por falta de 
tá, por estar abalada essa estrutura, eles estão tirando do Campo das 
Cavalhadas e levando para outro local, mas a estrutura vai ser gigante, uma 
estrutura muito bem feita, que vai continuar sendo a mesma coisa a festa, o 
foco da festa, tudinho, e eu não vejo que isso vai alterar na realização do 
evento não, nada, nada. 

                                                
165

 “O governador de Goiás, Ronaldo Caiado (UB), acompanhado por engenheiros, condenou a atual 
estrutura do Cavalhódromo de Pirenópolis e prometeu uma obra que “seja compatível” com a tradição 
local. É lá onde ocorrem anualmente as Cavalhadas Ŕ que retrata a disputa entre cristãos e mouros Ŕ, 
e cuja estrutura foi classificada como deteriorada e com sinais de ferrugem, o que pode comprometer 
a segurança do público. [...] “Vamos derrubar tudo e agora sim fazer uma obra que seja compatível 
com Pirenópolis, que é uma referência das Cavalhadas não só em Goiás, mas em todo o Brasil”, 
determinou Caiado. Para tanto, o governo de Goiás irá investir, inicialmente, em R$ 30 milhões para 
execução de um novo projeto. [...] O secretário da Retomada, César Moura, expressou sua satisfação 
com a iniciativa: “Hoje a gente trouxe vários pacotes de entrega para cá. Estou muito feliz por estar 
aqui em todas as entregas”. A SECRETARIA de Estado de Cultura (Secult), Yara Nunes, completou: 
“Cultura não é gasto, é investimento”.” Após avaliação de engenheiros, Caiado anuncia novo projeto 
para o Cavalhódromo de Pirenópolis. Jornal Opção, 8 out. 2023. Disponível em: 
<https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/apos-avaliacao-de-engenheiros-caiado-anuncia-
novo-projeto-para-o-cavalhodromo-de-pirenopolis-538213/>. Acesso em: 5 fev. 2025. 
166

 “O governador Ronaldo Caiado anunciou novos investimentos na infraestrutura do Cavalhódromo 
durante a abertura das Cavalhadas de Pirenópolis neste domingo (28/05). “Fizemos a demolição da 
parte inicial e tão logo passe as Cavalhadas, vamos fazer toda uma nova estrutura, que vai ficar 
definitivamente na cidade. Será uma obra linda, com referência na segurança e na parte 
arquitetônica. Será um marco histórico”, destacou Caiado sobre o local que voltou a ser palco da 
encenação da batalha entre mouros e cristãos após dois anos fechado. O governador comentou 
ainda que o investimento de R$ 1,3 milhão do Governo de Goiás no evento visa dar condições para 
que o espetáculo seja cada vez mais lindo para a população e os turistas. “Tudo aquilo que é cultura 
e tradicional de Goiás têm nosso apoio e motivação”, afirmou. A secretária de Cultura, Yara Nunes, 
disse que a volta para o cavalhódromo atende pedido da população. "A tradição acontece aqui dentro 
e ter esse espaço é fundamental, porque movimenta a economia e o turismo de forma mais intensa", 
afirmou. "Essa será uma arena multiuso que poderá receber diversas agendas culturais. É um local 
estratégico para o Estado", destacou o presidente da Goiás Turismo, Fabrício Amaral.” CAIADO 
anuncia reestruturação de Cavalhódromo durante abertura das Cavalhadas de Pirenópolis. Goiás, 4 
abr. 2024.Disponível em: <https://goias.gov.br/cultura/cavalhadas-de-pirenopolis/>. Acesso em: 5 fev. 
2025. 

https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/apos-avaliacao-de-engenheiros-caiado-anuncia-novo-projeto-para-o-cavalhodromo-de-pirenopolis-538213/
https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/apos-avaliacao-de-engenheiros-caiado-anuncia-novo-projeto-para-o-cavalhodromo-de-pirenopolis-538213/
https://goias.gov.br/cultura/cavalhadas-de-pirenopolis/


179 

 

A interpretação da modificação como uma melhoria é única no relato de 

Carlos Naves. A ampla maioria das pirenopolinas e pirenopolinos entrevistados 

viram com ares que iam da crítica ao local até a interpretação de que a agência do 

Estado na celebração haveria ultrapassado o limite da razoabilidade. Já na segunda 

conversa, um dos contadores relata a maneira como a mudança no local esteve 

entre as principais modificações ocorridas na tradição. 

Cristiano da Costa: Então, mudou... muita coisa mudou, tá? Nas 
Cavalhadas. As vestimentas, hoje, elas são mais incrementadas, né? São 
mais bonitas, né? Do que anos atrás. É... vem tudo se dando uma inovada, 
né? Nas vestimentas. No espaço em que acontece as Cavalhadas já foi 
alterado algumas vezes. As Cavalhadas aconteciam no largo atrás da Igreja 
da Matriz. Nesse largo foi feito uma Praça, e as Cavalhadas passou a 
acontecer num campo de futebol. Esse campo, ele foi, no começo, ele era 
campo de terra, né? Não tinha gramado... não era grama, era campo de 
terra, então era muita poeira. E, o que que acontece: essa... as vestimentas, 
tudo, todo mundo sofria com essa poeira, aí eles gramaram o campo. E os 
camarotes das pessoas eram feitos de madeira com palha. Então era bem, 
bem rústico, mas era muito bacana! 
Gregory Oliveira: Aham. 
Cristiano da Costa: Né? E agora por último, nesse campo, foi feito 
estruturas de concreto. Fizeram arquibancadas de concreto, que cabe vinte 
e cinco mil pessoas, se não me engano. E, nessa arquibancada, fizeram, do 
lado, fizeram uma torre moura, uma torre cristã, tá? E plataformas pra 
colocar os camarotes em cima. Fizeram camarotes embaixo e em cima. 
Aumentaram o número de camarotes. Então, o local, que é o Campo das 
Cavalhadas, também sofreu alterações. Perdeu muito na originalidade da 
Festa, né? Eu lembro que o Sérgio Mamberti, que era consultor do 
Ministério da Cultura, né? Acho que ele era embaixador do Ministério da 
Cultura, coisa assim, não sei o que era... mas ele veio aqui e falou, uma 
vez, “vocês vai perder muito com a construção desse”, entre aspas, vamos 
dizer “Cavalhódromo”, né? 
Gregory Oliveira: Aham! 
 

As alterações estruturais que a Arena sofreu foram descritas de forma 

bastante marcada por Cristiano, utilizando inclusive a opinião de um renomado ator 

e político como elemento que justificasse seu posicionamento contrário ao que havia 

sido transformado. Entre retomar elementos de alterações na vestimenta, Cristiano 

aponta o próprio nome do espaço, associado à sua identidade, como um dos itens 

que caracterizam este processo de adaptação da tradição, com o nome recente 

(Cavalhódromo) sendo descrito de forma negativa e em grau de importância oposto 

à designação “tradicional”, de acordo com o contador. 

Cristiano da Costa: Nem gosto de falar Cavalhódromo, pra mim é sempre 
Campo das Cavalhadas, que é o nome tradicional do local. Então, ela 
mudou na questão do espaço, da estrutura, né? Os cavaleiros já têm uma 
vestimenta mais incrementada. Isso foi bom pros cavaleiros, nesse caso. A 
gente vê com bons olhos porque deu mais pompa pra festa, né? Ficou mais 
bonita, as vestimentas, realmente. Eram muito simples, né? 
Gregory Oliveira: Uhum... 



180 

Cristiano da Costa: Os Reis, às vezes, que eram mais incrementados. 
Hoje, todos eles são bem... são bem bonitas as roupas. E, os Mascarados 
também, melhoraram muito. É, [com] a construção dessa estrutura lá no 
Campo, os Mascarados mesmo já... já perdeu a liberdade, porque eles 
rodeavam o Campo, passando na frente dos camarotes. Isso já não 
acontece mais como era, né? Já não tem... tem uma certa proximidade, mas 
antes era melhor, quando era... quando era de terra, era mais emocionante, 
eu acho, sabe? 
Gregory Oliveira: [risos] 
Cristiano da Costa: Era bem original, mas era bem bacana. É... nesse ano, 
por exemplo... aí o bombeiro... foi instalado o bombeiro na cidade, o 
bombeiro proibiu os camarotes de madeira com palha, sabe? 
Gregory Oliveira: Bah... 
Cristiano da Costa: “É perigoso e tal”, mas nunca aconteceu nada demais 
com... de pegar fogo, coisa assim. Uma vez pegou fogo em um, mas o povo 
na mesma hora apagou ali, já jogou água [e] apagou, né? Nunca ninguém 
se machucou, assim, com os camarotes feitos de madeira e cobertos de 
palha. E os [membros do corpo de] bombeiros proibiu, então tão usando 
agora tenda. Então perdeu um pouco na originalidade, né? Da festa ali, na 
questão das Cavalhadas. 
 

O relato de Cristiano dá conta de uma visão quase ambígua do papel do 

Estado na festividade. O investimento é visto como positivo, no que diz respeito às 

indumentárias, mas negativo na questão das transformações ao qual o espaço da 

Arena foi submetido. A supressão de mobilidade dos cavaleiros e Mascarados, com 

o acionamento da liberdade dos últimos como algo tolhido pela reforma Ŕ que é 

caracterizada como idealizada por agência forânea Ŕ é denotada neste trecho do 

relato, assim como a questão da originalidade. O que ele considera como uma perda 

dessas especificidades das Cavalhadas de Pirenópolis causada por uma espécie de 

exagero de cuidados por parte do poder público, por exemplo, ganha contornos mais 

específicos no relato de João Guilherme: 

João Guilherme Curado: E aí o que acontece: mais ou menos ali por volta 
de… [19]92, [19]94… não sei a data, é… o governo do Estado de Goiás… 
é… o que que acontece… ele é casado (ele era né? Porque não é mais, o 
governador)... mas esse governador desse período, ele é casado com uma 
pirenopolina. Então ele fez um movimento pra construir um Cavalhódromo… 
Gregory Oliveira: Ah, é verdade!... 
João Guilherme Curado: Substituiu toda aquela estrutura, né? De… 
artesanal que a gente tinha, de madeira, de palha, e fez um concretão. E 
isso não ficou muito bem terminado, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: Então eles gastaram, ao longo desse tempo, eles 
já gastaram, mais ou menos, uns dez milhões [de reais] com esse “elefante 
branco”, né? E, agora, tem um projeto do governo atual pra revitalizar isso Ŕ 
destruir, fazer outro, não sei ainda o que que ele quer…  
Gregory Oliveira: [riso] 
João Guilherme Curado: E tem, mais ou menos, uma verba de mais… 
uma cotada, acho que de trinta milhões [de reais], se não me engano. Eu 
posso conferir depois e te mandar o banner, né? Desse programa. Então, 
assim… tá esse impasse. Então, a Cavalhada, inicialmente, ela acontecia 
atrás da Igreja da Matriz, que era no Largo da Matriz. 
Gregory Oliveira: Aham. 



181 

João Guilherme Curado: E isso aconteceu até [19]58, 1958. Em [19]59, 
começa a construir uma praça nesse local, e a Cavalhada muda pra esse 
local que acontece hoje, que é no centro da cidade. Ela fica ali acontecendo 
durante um tempo. Quando começam as obras desse Cavalhódromo, em 
[19]94 ela acontece na [Avenida] Beira-rio, né? Lá na beira do Rio das 
Almas, onde a cidade começou… ficou até bonitinho, né? O local… 
Gregory Oliveira: [risos] 
João Guilherme Curado:... depois voltou pra esse espaço. É… depois da 
pandemia ela aconteceu em um outro espaço, já que esse, que a gente usa 
há um tempo, tava interditado, né? Porque a estrutura, segundo dizem os 
laudos, tavam comprometidas. Então aconteceu num lugar super distante, 
assim, em relação ao centro, [em] um local que nunca tinha acontecido 
antes. Foi um problema, foi uma polêmica na cidade, né? 
Gregory Oliveira: Uhum. 
João Guilherme Curado: Muita gente boicotou, não foi. Muita gente tentou 
ir, não conseguiu, porque fez um mega engarrafamento… 
Gregory Oliveira: Nossa… 
João Guilherme Curado:... porque o espaço só tinha uma pista, né? Mão-
única… é, uma pra ir, uma pra voltar, então não dava pra transitar… foi bem 
confuso. Mas, ao que tudo indica, se essa obra for começar mesmo, ela vai 
ter que voltar pra lá, porque não vai ter condições de fazer no espaço em 
que acontece. 
 

Os relatos remotos ofereceram um panorama complexo sobre a forma como a 

comunidade estava lidando com a interferência do Estado naquele espaço da 

recordação167. João Guilherme, por exemplo, ultrapassa o limite da própria memória 

ao relatar a primeira modificação de local das Cavalhadas (do Largo da Matriz ao 

Campo das Cavalhadas), mas igualmente oferece ponto de vista análogo ao de 

Cristiano: a população foi sensível ao que o Estado (e mesmo o primeiro contador) 

considerava como algo positivo. As informações partilhadas pelas minhas 

contadoras e contadores presenciais, contudo, salientam ainda mais a impressão de 

que a comunidade não percebeu de forma positiva a agência do aparato 

governamental. 

A adesão do povo à celebração, sobretudo das pessoas com idade mais 

avançada, acabou sendo dificultada pela mudança de local, o que aponta para certa 

insensibilidade (do Estado) também em relação à acessibilidade. 

Gregory Oliveira: E agora a gente vem pro outro lado. A… a última vez que 
a senhora assistiu presencialmente ali… 
Marieta Amaral: Vou ali todo ano!  
Gregory Oliveira:... [A senhora] foi esse ano? 
Marieta Amaral: Todo ano, todo ano eu vou… 
Marilene Paranaguá: Não… 
Marieta Amaral:... todo ano eu vou… 

                                                
167

 Ao ocupar, de forma simultânea, a posição de repositório de lembranças e gerador de memórias, o 
Campo das Cavalhadas é tanto um lugar de memória (Nora, 1993) como, principalmente, um local de 
recordação, na acepção de Aleida Assmann (2011), que aqui utilizo. Nesses locais, determinada 
memória é cotejada, seja pela agência do Estado ou pela aversão à memória dita oficial, passando a 
ser arena de confronto entre representações do passado, em verdadeiras batalhas de memória 
(Arrieta Uritzberea, 2017, p. 16-17). 



182 

Marilene Paranaguá: Esse ano a senhora num foi na Cavalhada, esse ano, 
Mãe… 
Marieta Amaral: Mas… fui!… [Foi na] marginar. 
Marilene Paranaguá: Ah, é, foi. É mesmo. 
Marieta Amaral: Que coisa… 
Marilene Paranaguá: É que ficou um tempo sem… 
Marieta Amaral: É porque o campo mudou, esse…  
Gregory Oliveira: Aham.  
Marieta Amaral: Esse Cavalhódromo, e eles fico com medo de sentar lá e 
cair. Então foi… foi feito lá na saída de Goianésia ou foi outro campo 
diferente... Mas teve a Cavalhada. 
 

Dona Marieta não foi a única a não participar das Cavalhadas de 2022 com a 

mudança do local, o que demandou atitudes por parte do governo municipal no ano 

seguinte. O Cavalhódromo apareceu nas respostas dos meus contadores quando 

inquiria sobre modificações que a tradição teria sofrido desde as lembranças mais 

antigas, mas também quando a questão gravitava sobre a participação da 

comunidade após a pandemia, como no relato de Dona Vilma: 

 
Gregory Oliveira: Daí a gente avança um pouco no tempo, né? Porque 
acabou a pandemia… 
Vilma da Costa: Acabou a pandemia… 
Gregory Oliveira: e nas primeiras Cavalhadas depois da pandemia, [20]22. 
[Em] 2022. 
Vilma da Costa: [20]22. Ah, mas foi bom demais! [risos]  
Gregory Oliveira: [risos]  
Vilma da Costa: Nossa! O povo aqui foi num desejo! Falar pra você, aí deu 
até mais gente!  
Gregory Oliveira: Deu mais gente? 
Vilma da Costa: Tanto que o povo ficou ansioso por esse acontecimento 
novo. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Nossa, mas foi bom!  
Gregory Oliveira: Foi bom? 
Vilma da Costa: Foi bom. Eu particularmente [achei] bom. Mas eu vi o tanto 
que o povo ficou satisfeito. 
Gregory Oliveira: O povo gostou? 
Vilma da Costa: O povo foi com vontade. Foi até mais gente pros campos, 
na Cavalhada, esperando esses cavalheiro, todo mundo ansioso. Foi uma 
festa linda. 
Gregory Oliveira: Sim. E a de 2022… 
Vilma da Costa: É… 
Gregory Oliveira: E foi aqui no Cavalhódromo? 
Vilma da Costa: Não, a gente tá fazendo em outro setor agora, que era lá 
no… no… como que chama? No estádio ali que tem, sabe? E foi nele. E tá 
sendo nele, porque o Cavalhódromo foi pra reformar.  
Gregory Oliveira: Aham. 
 

Até o momento, considerava que a descrição das Cavalhadas subsequentes 

ao hiato pandêmico se encerraria por aí. Fui surpreendido, entretanto, não somente 

pela constatação, por parte da contadora, de que a reforma do Cavalhódromo iria 

ser postergada, como estaria sendo utilizada de forma análoga à uma espécie de 



183 

moeda política, algo que considerava mera suspeita de minha parte, ou opinião 

isolada de alguns contadores em específico. 

Vilma da Costa: Não vai sair dessa reforma mesmo… 
Gregory Oliveira: Não vai sair? 
Vilma da Costa: É. Desmancharam a parte dele e não fez mais. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Então, só tem uma porta que está condenada, que o 
bancar é pra ter feito. O governador falou que em dois anos ele ia sair, dois 
anos e meio de novo, não. Mas vai entrar pros dois anos, e não mexeram 
nele ainda, então não vai sair. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Então, nós estamos no setor mais longe, né? 
Gregory Oliveira: Sim. 
Vilma da Costa: Lá do estádio, que é da saída de Goianésia. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: É mais longe, o espaço não é melhor que aqui não, mas 
tem que ser. [...] É, o Aeroporto, então. Fica de frente ao aeroporto. Aqui, 
essa entrada, é bom demais, né? Mas isso aí, não sei, é luta política... 
Gregory Oliveira: É luta política? 
Vilma da Costa: Um [governador] fez, o outro desmancha. É do estado, é 
do estado. Não é do [governo] municipal. 
Gregory Oliveira: Não é da cidade. A cidade… 
Vilma da Costa: Não, o Cavalhódromo é do estado.  
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Ele lá é o estado, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Ele é um… uma… ele é do estado. Ele tem muita 
preservação pelo estado aqui, mas ele não tem o que fazer. 
Gregory Oliveira: Sim. E o que a senhora acha dessas mudanças de lugar, 
assim? Foi ruim? 
Vilma da Costa: Não, foi ruim. Foi ruim. A mudança de lugar da Cavalhada, 
o Cavalhódromo, pronto. Pra lá foi ruim. Só que esse aqui foi… tá 
condenado. Tanto que a arquibancada poderia cair. 
Gregory Oliveira: É. Tem essa questão. 
 

E, como no relato de seu irmão, ocorre menção à vistoria realizada pelos 

bombeiros, com uma verve irreverente, mas igualmente significativa. A questão da 

acessibilidade também se apresenta, mas com uma reviravolta que não havia sido 

descrita na conversa que tive com Dona Marieta e Dona Marilene. 

Vilma da Costa: Teve que fazer vistoria. Teve tudo isso. Ele trouxe 
especialistas, tanto que foi bombeiro... Mas muita gente nem acreditou 
muito nisso… 
Gregory Oliveira: [risos]  
Vilma da Costa: Eu falo mesmo! [risos] 
Gregory Oliveira: Não, mas é ... 
Vilma da Costa: E então, não é? Porque aqui é central. Aqui, ó. 
Gregory Oliveira: Sim, é perto, né? 
Vilma da Costa: Pertinho aqui, ó. Essa rua principal, da lavanderia. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Sabe onde que é, mais pra baixo?   
Gregory Oliveira: Sim, sim. 
Vilma da Costa: Pois é. Então, era central, era fácil o acesso das pessoas 
que moram aqui. Tem mais idosos pra ir. Pode ir lá sozinho, voltar. Lá não, 
tem que ir de carro. 
Gregory Oliveira: Sim, é mais difícil. 
Vilma da Costa: É longe, mas o povo vai assim mesmo. 



184 

Gregory Oliveira: O povo foi assim mesmo. 
Vilma da Costa: Foi assim mesmo. E... Esse ano foi melhor porque o 
prefeito foi e levou de ônibus… 
Gregory Oliveira: Ah! 
Vilma da Costa: Fez uma melhoria. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Vilma da Costa: Uma coisa que ele fez com os ônibus. Aí eu vi muita 
gente… idoso chegando, porque eles pode ir e voltar. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Vilma da Costa: Depois dos horários. Meio-dia o povo vai, né? 
Gregory Oliveira: Sim.  
Vilma da Costa: E depois lá vamos pro povo. Então, já deu uma melhoria. 
Gregory Oliveira: Bom que ele conseguiu pensar nisso aí rápido.  
Vilma da Costa: É. 
 

A desconfiança quanto ao laudo técnico que orientou pela reforma do espaço 

ocorre em paralelo com a crença de que as reformas constantes do espaço se 

tratam de uma “luta política” que outros contadores já haviam relatado. Tonianny 

apresenta um panorama ainda mais denso. Em sua opinião, como inferi 

anteriormente, as Cavalhadas de Pirenópolis estariam sendo instrumentalizadas 

como espécie de commodity, levando uma tradição com especificidades locais para 

outros pontos de Goiás, diante de comunidades que não veem sentido no que é 

apresentado na Cidade dos Pireneus. 

 
Gregory Oliveira:... eu queria saber assim, o que tu acha que torna as 
Cavalhadas daqui diferentes das outras? Tu chegasse a citar Corumbá, por 
exemplo, né? Então creio que tu já teve nesses lugares aí… 
Tonianny Vieira: É. Goiás tem, se eu não me engano, catorze cavalhadas. 
E a de Pirenópolis, ela pode-se dizer que foi uma das primeiras do Estado, 
né? Então, como a cidade é do ciclo da mineração, é… se for colocar no 
contexto histórico com as outras cidades, então ela é considerada uma das 
primeiras. Algumas coisas de historiadores até referenciam alguns que vêm 
mais ou menos no mesmo ano, se eu não me engano Pilar, Hidrolina, foi 
mais ou menos o mesmo período. É… Só que a Cavalhada e a Festa Divino 
de Pirenópolis… a Festa do Divino, por exemplo, ela não parou até então. 
Ela não teve interrupção, a Cavalhada sim. A Cavalhada já teve 
interrupções justamente porque ela acontecia se o Imperador tivesse 
condição de fazer a Cavalhada. Mas a Festa do Divino não. Então ela já 
acontece aí, é… há quase trezentos anos sem interrupção. A Cavalhada 
teve um período que tinha, outro não, e quando voltou também nunca mais 
parou. É… e outras cidades não. Tiveram grandes intervalos que… é… não 
conseguiram retornar. E, quando retornou, elas precisavam de referência. E 
qual era a referência até então? A de Pirenópolis. 
Gregory Oliveira: Pirenópolis. Aí elas passaram a se inspirar em 
Pirenópolis. 
Tonianny Vieira: Exatamente! Passaram a ter inspiração na cavalaria de 
Pirenópolis. É… Até teve uma grande polêmica, uns dois anos atrás, que foi 
no retorno das cavalhadas da cidade de Goiás. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: Que até então já não acontece… Que até então não… 
não acontecia, né? Goiás Velho tem uma outra tradição que é muito valiosa 
também, que é a dos Farricocos, por exemplo, que acontece na Semana 
Santa, né? 
Gregory Oliveira: Sim. 



185 

Tonianny Vieira:  É, é… e a Cavalhada já não é algo que a cidade não se 
via mais praticando. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: Eu não sei o quanto tempo ao certo que não tem… não 
tinha as Cavalhadas lá mas que o governo do estado [de Goiás] é, achou 
que é… deveria ter a Cavalhada lá e queria por tudo fazer essa Cavalhada 
lá. 
Gregory Oliveira: Então o governo do Estado, ele foi lá e impôs, vamos 
dizer assim, as Cavalhadas? 
Tonianny Vieira: Essa é a palavra! Eu ia buscar a palavra exata, mas você 
falou ela. Ele quis impor a Cavalhada lá e onde que eles vieram? Aqui em 
Pirenópolis. 
Gregory Oliveira: [Vieram] buscar… 
 

A reforma do Cavalhódromo seria, então, uma moeda de troca para a 

manutenção dessa expansão da tradição coordenada pelo Estado. É curioso 

retomarmos dispositivos como o Circuito Cavalhadas, criado pela GOIASTUR em 

2018, e o incremento de cidades que passam a correr as suas próprias Cavalhadas. 

Se, em sua concepção, onze cidades manifestaram interesse em participar do 

projeto168, em 2022, após o hiato pandêmico, o total de municípios apontados na 

relação eram doze169, dois anos mais tarde já são descritas quinze cidades (ver 

Quadro 1). 

Tonianny Vieira: Beleza. É… Na promessa de… de reforma do 
Cavalhódromo, né? “Vamo pegar os reis, vamo levar lá, eles ensaiam os 
cavaleiros de Goiás Velho, leva tudo, é… leva as carreira, leva até a 
banda…” 
Gregory Oliveira:  Aham. 
Tonianny Vieira:... “pra ensaiar os cavaleiros de lá e a gente vai impor a 
Cavalhada lá em Goiás Velho”. Inclusive foi quase um desastre se for olhar 
na… nas fotografias é… ninguém no campo, só meio que uma meia dúzia 
ali de… de gente e tal, mais ligada à comitiva do governador mesmo… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: Do que da população em si. Acho até que na época o 
João Guilherme foi também pra… pra ver a reação lá. Não sei se foi por 
causa disso ou se ele foi por alguma outra ocasião e se deparou com a 
Cavalhada. É… E os cavalei-... os reis daqui levaram o… a Cavalhada pra 
lá, só que isso gerou um… um impacto muito grande… 
Gregory Oliveira: Um desconforto… 
Tonianny Vieira: Um desconforto: “Pô, como assim?” É… é… Muita gente 
ficou… ficou… com o outro… ficou… ficou… brava. “Não faz isso, não dá 
pra fazer isso”. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: “Não, é… mas era como uma forma de uma troca de 
moeda. É… A gente dá uma ajuda lá, eles ajudam aqui”, só que essa ajuda 
não aconteceu, né? 

                                                
168

 CIRCUITO Cavalhadas de Goiás 2018 será lançado nesta sexta-feira (4) em Goiânia. Jornal 
Opção, 3 maio 2018. Disponível em: <https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/circuito-
cavalhadas-de-goias-2018-e-lancado-nesta-sexta-feira-4-na-capital-124294/>. Acesso em: 26 fev. 
2025. 
169

 CIRCUITO das Cavalhadas 2022 começa em junho e vai percorrer doze cidades. Goiás, 4 abr. 
2022. Disponível em: <https://goias.gov.br/cultura/circuito-das-cavalhadas-2022-comeca-em-junho-e-
vai-percorrer-12-cidades/>. Acesso em: 26 fev. 2025. 

https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/circuito-cavalhadas-de-goias-2018-e-lancado-nesta-sexta-feira-4-na-capital-124294/
https://www.jornalopcao.com.br/ultimas-noticias/circuito-cavalhadas-de-goias-2018-e-lancado-nesta-sexta-feira-4-na-capital-124294/
https://goias.gov.br/cultura/circuito-das-cavalhadas-2022-comeca-em-junho-e-vai-percorrer-12-cidades/
https://goias.gov.br/cultura/circuito-das-cavalhadas-2022-comeca-em-junho-e-vai-percorrer-12-cidades/


186 

Gregory Oliveira: Não, eu fiquei pensando como que [a cidade de] Goiás ia 
ter ajudado… [como] Goiás Velho... 
Tonianny Vieira: É, Pirenópolis, né? 
Gregory Oliveira: É. 
Tonianny Vieira: Mas como eu disse, que o governo é do Estado até então, 
é… com a Secretaria de.. de  Cultura, é… vem com essa promessa: “Não, 
vocês ajuda lá e a gente vai reforma o Cavalhódromo”, vamos supor isso, 
“numa troca de favor, a gente vai ser bonzinho aqui, cês é bonzinho aí 
também e todo mundo se ajuda”. Só que dentro dos grupos de salvaguarda 
não… não foi bem aceito isso. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Tonianny Vieira: Até na época o… o Secretário de Cultura, ele ficou tão, 
tão, chateado assim com o que o pessoal tava colocando, que ele saiu do 
grupo da salvaguarda pra não ter que… que ouvir assim, “pô Ronaldo, como 
assim, cara? Ocê tá vendendo a nossa originalidade?” Então a gente pode-
se dizer que é… é uma palavra forte mas a gente é muito bairrista também, 
entendeu? A gente é apegado às nossas tradições e a gente quer elas pra 
nós. É, é… beleza, se às vezes, por exemplo, o… o irmão do Cristiano, o 
Derlei, que confecciona a… as coroas, né? Até o pessoal já deu o toque 
nele: “Cara, faz diferente. Não faz a mesma coisa que você tá fazendo aqui. 
Daqui você faz de um jeito, pra lá você faz de outro jeito”. Pra cada um ter 
sua peculiaridade”... 
Gregory Oliveira: Sua especificidade…  
Tonianny Vieira: É, ter sua… sua linha. Mas, enfim. Então, voltando ao 
início da pergunta, que todas se referenciam em Pirenópolis… 
Gregory Oliveira: Aham… 
Tonianny Vieira:... E é justamente por esse motivo que a Cavalhada… 
Gregory Oliveira:  Que ela é diferente. 
Tonianny Vieira: Que ela é diferente.  
Gregory Oliveira: [Como] um modelo… 
Tonianny Vieira: Ela é… é… como se fosse modelo. Às vezes tentam fazer 
uma coisa ou outra diferente, mas a referência sem sombra de dúvida é a 
de Pirenópolis. 

 

Desastre. Desconforto. Troca de favores. As críticas à instrumentalização da 

tradição pelo Estado não são únicas no relato de Tonianny. A percepção da 

modificação das Cavalhadas para atender interesses políticos e comerciais diversos 

da comunidade, a “cooptação” descrita por João Guilherme, é presente no relato de 

Dona Célia. 

Célia Fátima de Pina: Agora, de uns anos pra cá, tá tendo muita ajuda do 
governo... 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Sabe? Não só a Cavalhada como a Festa do Divino 
toda. Então tá se tendo ajuda e ajuda demais. Meus irmãos não tinha ajuda. 
Cada cavaleiro fazia a sua roupa, entendeu? Então tinha que reformar. 
Então hoje tá tendo ajuda, ajuda até demais pro meu gosto, tá? 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Então tá virando a festa… porque igual como eu falei 
pra você, tá no nosso sangue, tá aqui, ó. 
 

E, neste momento, Dona Célia faz um gesto profundamente significativo, 

apontando as veias do antebraço esquerdo com os dedos da mão direita. Para mim, 

o gesto representou de forma tangível como esta tradição idealizada alhures, 

traduziu-se em algo que constitui sua essência individual. Como as Cavalhadas de 



187 

Pirenópolis são interpretadas como tal. A mescla entre tradição e identidade, 

memória cultural e memória singular, coletivo e indivíduo se faz praticamente 

tangível diante de meus olhos. Logo, faz sentido que a percepção de que a tradição 

teria sido cooptada pelo capitalismo, como espécie de pequeno inseto parasitado por 

um fungo do gênero Cordyceps seja o principal lamento, para além do mero temor 

pelo esquecimento. 

Célia Fátima de Pina: A gente nasce, cresce com isso. Não é comércio. 
Hoje infelizmente tudo tá virando comércio. Então eu não corro [as 
Cavalhadas] se eu não receber, eu não toco [nas bandas] se eu não 
receber, eu não danço se eu não receber, eu não faço isso se eu não 
receber, entendeu?  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Então esse lado que pra mim perdeu o sentido. 
Tanto que, quando eu tinha gente no museu, eu falava, e falo mesmo… 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Né? Então, tanto que esse sentido mudou muito, 
infelizmente, pro meu gosto. 
 

A mudança é caracterizada quase como um ato de traição, que se corporifica 

nas modificações que o Campo das Cavalhadas foi vítima. 

Gregory Oliveira: Pois é. Eu tava… até tinha comentado com o Tonianny 
na… na outra entrevista a respeito da questão do… do outdoor que tem na 
frente do Cavalhódromo, que fala dessa questão do investimento, né? E 
enfim, a senhora acabou chegando [risos]...  
Célia Fátima de Pina: [risos]  
Gregory Oliveira:... no ponto é, que ele também tinha expressado essa 
questão, né? A senhora acha então que o investimento ele tem 
descaracterizado a celebração? 
Célia Fátima de Pina: Muito. Esse aqui, esse Cavalhódromo não era 
Cavalhódromo, é um campo de futebol. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Tá? É um campo de futebol. Como eu falei pra você 
na década de [19]50, era um aqui atrás da igreja [da Matriz].  
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Nessa praça horrorosa que tem aqui. 
Gregory Oliveira: [risos] 
 

 Logo em seguida, com surpresa análoga a de um garimpeiro de outrora 

encontrando uma pepita no Rio das Almas, me deparei não somente com descrições 

das modificações do espaço onde as Cavalhadas eram encenadas, mas também a 

descrição de um dos hiatos na celebração longínquos em relação ao último, e 

mesmo um dos motivos para o retorno das Cavalhadas, que repousou, de acordo 

com o relato da contadora, na agência de alguns indivíduos da família Pina, como 

vimos brevemente na cena 2.1.2. 

Célia Fátima de Pina: Né? Aí da época de… de… de [19]40, de [19]50 tudo 
era ali. Depois que passou. Porque ficou uns tempos sem ter Cavalhada… 
Ficou um tempo sem ter Cavalhada. Porque as pessoas mais velhas não 
tavam querendo participar, não tavam correndo mais, e as pessoas jovens 



188 

não… não tava que… não participava. Então quando meu irmão começou, 
ele começou com catorze anos, aí começou a despertar nas pessoas… 
Gregory Oliveira: Uhum. 
Célia Fátima de Pina: Entendeu? Foi aí que ele começou a ter. Foi até na 
festa do imperador, Imperador primo meu, [que se] chama Mauro de Pina, 
que tem aquela casa vermelha desse lado de cá, bem na esquina. Então ele 
era bem novo ainda, o pai dele que fez a festa e quando voltou a 
Cavalhada.  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Né? Então aí era um campo de futebol, acontecia lá 
no campo e todo mundo fazia lá o camarote. O camarote era de madeira, de 
palha, de chitão, tudo bem colorido. Esse que é o nosso camarote.  
Gregory Oliveira: Uhum, sim. 
Célia Fátima de Pina: Até lá dentro tem a foto, depois vou mostrar para 
você. Esse que era o nosso camarote, que todo mundo gostava.  
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Que, aqui na praça, eu lembro, eu era muito 
pequena. Eu não tenho lembrança da Cavalhada em si. Eu tenho lembrança 
do acontecimento, que aconteceu com uma amiga nossa. Que ela era… a 
gente era muito pequena, ela desceu do camarote, o Mascarado pegou ela.  
Gregory Oliveira: Olha! 
Célia Fátima de Pina: Ela [se] machucou. Graças a Deus não teve nada 
assim [tão grave], mas [se] machucou na época. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Na década de [19]60. Aí depois passou para o 
campo. Então assim, quando o meu irmão, esse que foi rei dos mouros… 
ele foi prefeito duas vezes. Então acho que na segunda administração dele, 
ele deu… a prefeitura ajudou os cavalheiros, mas um… um valor simbólico. 
Gregory Oliveira: Uhum. 
Célia Fátima de Pina: Sabe? Um valor simbólico que ajudou.  
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Aí veio o governo do Estado que fez o 
Cavalhódromo, tá?  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Mas ninguém gostou desse Cavalhódromo. 
Gregory Oliveira: [risos]. 
Célia Fátima de Pina: Na realidade, muita gente deixou de ir na Cavalhada 
por causa do Cavalhódromo.  
Gregory Oliveira: Aham. 
 

 As alterações estruturais poderiam apenas ter contribuído para a mudança 

de perspectiva que a comunidade possuía do lugar. Alterar palha por cimento, por 

exemplo, seria uma descaracterização que outros contadores lamentaram. Contudo, 

Dona Célia indica outra alteração física (e, consequentemente, lógica) na tradição: a 

reforma no Cavalhódromo apartou os cavaleiros do público, sobretudo aqueles que 

estavam nos camarotes. 

 
Célia Fátima de Pina: Ninguém gostou de cimento armado. Isso não é a 
nossa festa. Então mudou muito. Porque [a] gente estava muito próximo aos 
cavalheiros. Porque fazia a… a… os camarotes tinha uma arquibancada. Aí 
os cavalheiros, na hora da Argolinha, ele tinha como chegar até os 
camarotes e entregar.  
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Então a gente estava muito próximo aos cavalheiros. 
Aí fez o Cavalhódromo, ficou muito distante, sabe? 
Gregory Oliveira: Aham. 



189 

Célia Fátima de Pina: Ficou muito distante da… da… dos camarotes. Então 
perdeu já o encanto, né? Então assim, esse Cavalhódromo foi feito, mas 
ninguém gostou dele. Aí toda vida eu fui a favor de desmanchar mesmo, 
sabe? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Como esse governador que está aqui não gosta do 
outro governador que fez… aí ele já estava condenado. O Cavalhódromo 
tinha uma parte que não estava dando, sabe? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Já estava com problema. E aí desmancha, não 
desmancha, desmancha, não desmancha, eu sou a favor de desmanchar 
tudo! Tudo, tudo, tudo, tudo… E deixar... A gente... O pirenopolino quer o 
quê? O espaço para fazer e montar o camarote, como era antigamente.  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Ninguém quer que faz coisa estrondosa, gasta 
milhões lá. Ninguém quer isso…  
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Entendeu? Quer que deixa fazer… Porque quem vai 
pegar a madeira, as palhas, isso já é uma festa para as pessoas. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Então eu já conversei com várias pessoas. É a 
reunião das famílias, é povo que vai preparar. Então isso faz parte também 
da nossa festa. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Mas que infelizmente mudou. Aí tá lá, fechado. Teve 
2022, já foi lá no Módulo Esportivo. Até eu não estava aqui, estava em 
Goiânia.  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Passei a Festa do Divino e o Corpus Christi lá e não 
estava aqui porque o sobrinho meu adoeceu. E esse ano passado… esse 
ano, né? Foi lá também, no Módulo Esportivo. Então eu nem fui, porque é 
muito distante para a gente ir. Então aqui… aqui é que é o ponto. É estar 
dentro da cidade, esse aqui que é o lugar, tá? Então assim, vamos ver o 
que vai acontecer, sabe? Então esse Cavalhódromo, muita gente deixou de 
ir na Cavalhada e não… não gostou, a cidade gostou, mas tá aí, vamos ver. 
[risos] 

 
  

As transformações da tradição operam-se, a partir dos relatos, em um sentido 

que demonstra o deslocamento das atitudes do Estado e da vontade da população. 

Perceber tal situação foi um momento de inflexão em meu empenho investigativo, 

principalmente pela quantidade de caminhos possíveis para a interpretação da 

relação entre indivíduos e seus bens imateriais. Até onde uma tradição é mantida 

por ter um significado para uma comunidade, por representar sua memória mantida 

em operação através do tempo, e onde principia a performance pela manutenção da 

tradição? O próprio nome Cavalhódromo parece evocar outra estrutura de concreto 

que transformou uma tradição popular no orgulhosamente descrito como “maior 

espetáculo da Terra”. Outras tradições estariam em risco de se tornarem mero 

produto de larga escala, voltado antes para a expansão do capital político e turístico, 

alienando a vontade da comunidade? Quando inquiridos sobre o que manteria a 

tradição por tantos anos, alguns dos contadores relataram a questão dela ser 



190 

mantida pela e para a comunidade. Por mais incomum que possa parecer, a primeira 

vista, que uma cidade no meio do cerrado realize anualmente uma encenação de 

míticas batalhas envolvendo um imperador medieval, um panorama amplo faz com 

que se perceba que está em jogo a forma como uma comunidade mantém seu 

patrimônio Ŕ algo que, nas últimas décadas, foi percebido por agências que não as 

dos subalternos da colonialidade como verdadeiro veio de ouro nas margens do Rio 

das Almas. 

A deformação e sequestro do Campo das Cavalhadas ecoam outras formas 

de vilipêndio de lugares de memória (Nora, 1993), que forçam a comunidade a tomar 

estratégias diversas, seja pelo boicote, ou pela manutenção da memória de que a 

situação era melhor “antigamente”. Antes de ser um “elefante branco”, os camarotes 

do Campo eram cobertos de palha, eram locais de sociabilidade que geraram 

memórias na infância daqueles que haviam participado das Cavalhadas desde seus 

anos mais recuados. São essas longínquas lembranças que tomo por objeto no 

próximo tópico. 

 

2.2.5 – Lembranças Sinestésicas 

Ao longo deste empenho investigativo, a observação do processo de 

transformação das Cavalhadas passou pela questão do quanto um indivíduo pode 

perceber sua identidade como interligada à tradição. Onde começa o plural e onde 

termina o singular? O que faz com que alguns membros da comunidade interpretem 

de forma tão próxima a si (a tradição como algo que “está no sangue”)? 

Este aspecto da mediação entre coletivo e individual, que justificaria, por 

exemplo, expectativas de continuidade da tradição apesar de obstáculos à sua 

realização, bem como uma possível percepção de certa decadência da tradição, é 

identificado em diversas etapas das conversas que tive com minhas contadoras e 

contadores. Seja nas perguntas ligadas às lembranças mais antigas que possuíam 

da festividade, mas também naquelas ligadas ao que percebiam que havia se 

modificado desde aquela ocasião até o contexto presente, a conexão entre tradição 

e identidade é uma constante. Em vista disso, procurei conduzir perguntas de 

natureza sinestésica, ligadas aos sons e cheiros que fariam parte das lembranças 

que possuíam da celebração. Por meio de tal rumo, obtive conhecimento de outra 

dimensão da tradição para pirenopolinas e pirenopolinos: para além de evento de 



191 

demonstração de celebração religiosa, ou oportunidade de captação de capital 

político e turístico, as Cavalhadas são uma ocasião de sociabilidade da comunidade 

pirenopolina. Os três dias na Arena, com suas longas horas de observação do auto e 

de sua etapa desportiva, são momentos em que a comunidade estreita seus laços, 

crianças brincam, famílias levam alimentos ou compram no local. 

A procura por inquirir meus contadores sobre perguntas de tal natureza iniciou 

a partir da entrevista com Cristiano da Costa, mas somente foi conduzida na 

conversa subsequente. Antes da questão que encerraria os roteiros de todas as 

entrevistas com pirenopolinas e pirenopolinos170, a presença de elementos 

sensoriais já ocorria em outras questões. 

Gregory Oliveira: A tua família, assim… ela Ŕ esse sobrenome [Curado]… 
acabei lembrando [de] alguns trabalhos, principalmente do Seu Brandão, 
Carlos Rodrigues Ŕ  mas, enfim, os seus parentes, eles já participaram da 
celebração? 
João Guilherme Curado: É, a gente participa enquanto público assistente, 
né? A gente… na minha família paterna [Curado], a gente não tem 
nenhuma… nenhum registro de ca- de pessoas cavaleiras, né? 
Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: E, do lado materno [Trindade], não. Do lado 
materno é um pouco diferente. Eu tenho… existe sim, vários parentes, né? 
O meu bisavô materno é… correu Cavalhada, é… dois primos, né? 
Correram Cavalhadas durante vinte e cinco anos, né? E, assim, eu me 
lembro desse período em que eles correram. Inclusive a mãe deles, né? 
Que é a Maria Eunice Pereira e Pina (não sei se você já [conhece], nessas 
pesquisas, todas…) ela fundou o Museu das Cavalhadas, exatamente… 
Gregory Oliveira: Sim, sim… 
João Guilherme Curado:… pelo acúmulo de material que ela foi tendo em 
função dos filhos serem cavaleiros, né? Então… é… do lado materno, a 
gente tem uma ligação maior com a questão dos cavaleiros, né? Do que a 
[família] paterna. 
 

Minha conversa com João Guilherme, conduzida remotamente, prontamente 

me fez perceber como a memória familiar pode estar ligada às Cavalhadas, 

sobretudo pelo contador, ao contrário de Cristiano, não trabalhar diretamente com a 

festividade. Ainda assim, lá estavam, em episódios de sua infância, lembranças de 

Cavalhadas. 

 
Gregory Oliveira: Sim… nossa, muito… muito interessante… e, assim… 
Então, tu tens aí lembranças da tua infância… tu lembra, mais ou menos, 
qual foi a… a ocasião mais antiga assim que tu assistiu [as Cavalhadas]... 
quantos anos tu tinha na tua primeira… na primeira vez que tu foi assistir as 
Cavalhadas? 
João Guilherme Curado: Ah… de repente uns seis, sete anos, né? E eu ia 
com os meus avós maternos… 

                                                
170

 “Por fim, na sua memória, que sensações (sons, cheiros, imagens) estão diretamente ligadas às 
Cavalhadas? São coisas que você gostaria de preservar ou não teriam impacto na sua trajetória se 
fossem esquecidas?”. 



192 

Gregory Oliveira: Aham… 
João Guilherme Curado: Eu não ia com meu pai e com minha mãe. Eu ia 
com os avós maternos. É… tem uma diferença do espaço que acontece a 
Cavalhada, né? Que era um espaço mais rústico, ele era elaborado pela 
comunidade pra poder receber a Cavalhada. Então tinha arquibancada, né? 
Assim como a gente tem em estádios, mas toda feita de madeira e com 
estrutura de ferro, e a gente tinha o que a gente chama aqui de 
camarote

171
… 

Gregory Oliveira: Aham. 
João Guilherme Curado: O camarote, ele era feito de madeira também, 
com uma distância do chão pra passar alguém embaixo, e ele era coberto 
por palha. Ou palha de coqueiro, ou também, é… de jasmim, porque o 
jasmim, aqui, é muito comum na nossa área e ele refresca, além de ter um 
cheiro bom… 
Gregory Oliveira: Sim, sim… 
João Guilherme Curado: Então eu me lembro que a gente ficava na 
arquibancada, né? A gente não tinha camarote. Aí, com o passar do tempo, 
pessoas que tinham camarote, que foram desistindo, foram morrendo, 
foram, né? Liberando vaga pra outras pessoas. Então já deve ter uns vinte 
anos, trinta anos que a gente… hoje, a família tem um camarote. Mas é, 
como eu te disse, é um camarote da família do lado materno, né? Que vem 
aí desse meu bisavô, que eu não conheci, dos meus tios-avós, e agora tá 
com a nossa família. Então é uma família muito grande, né? Que é a família 
Pina Ŕ parte dela, né? 
 

A conexão entre a celebração e as memórias afetivas tornaram-se, a partir 

deste ponto, muito caras para meu empenho investigativo. O espaço no qual João 

Guilherme assistia as Cavalhadas ganha profunda relevância em seu relato, e 

lembrar-se das tardes torna-se uma lembrança não de elementos da narrativa, mas 

uma lembrança da convivência em família. O cheiro de jasmim torna-se um dos 

elementos que eu não poderia desprezar na busca por uma evocação mais sensorial 

da memória do contador. 

Gregory Oliveira: Aham. Muito bom. Então a gente… já chegando na 
última pergunta, né? Já vou te… já vou te liberar aí [risos]... e fazer os 
agradecimentos finais, né? Eu queria só puxar assim um último detalhe, 
pensando na memória Ŕ eu vi que tu citou o cheiro do jasmim, por exemplo 
Ŕ ahm… na tua memória, então, que sensações, cheiros, imagens, tu vê 
que elas tão diretamente ligadas às Cavalhadas? São coisas que tu queria 
que se preservassem na tua memória ou elas não têm muito impacto na tua 
trajetória? Se, vamos supor, tu esquecesse desses detalhes, né? Elas… é… 
algumas memórias… elas definem, assim, quem é o João? 
João Guilherme Curado: Acho que não, né? É… eu não tenho uma 
memória pessoal ligada às Cavalhadas. É, assim, eu, em relação à 
Cavalhada. E nem sou visto na cidade como, né? Alguém ligado à 
Cavalhada. Sou alguém que estuda as manifestações culturais locais. Que 

                                                
171

 A questão do camarote demanda breve digressão. Brandão (1974) já havia definido o espaço 
sobre as arquibancadas como gerador de distinção entre classes. Ao encerrar as corridas do terceiro 
dia, como havia nos relatado Dona Célia, os Cavaleiros erguiam suas lanças para determinadas 
pessoas nos camarotes, obtendo delas itens. No nível do solo, onde estava o restante da população, 
há a identificação com os pajens. Os camarotes eram, então, obtidos por aquisição pecuniária 
familiar, como ressalta Curado. Dona Vilma igualmente descreve a obtenção do camarote para sua 
família de artesãos e Mascarados, mas algo que demandou tempo. Com a construção do 
Cavalhódromo, entretanto, os camarotes ocupavam altura inalcançável para os cavaleiros, como 
vimos no tópico 2.2.4. 



193 

observa as mudanças, né? Às vezes eu faço algumas críticas a essas 
mudanças, mas também não sou saudosista. Mas algumas coisas, elas são 
de tempo, né? Elas acontecem, elas deixam de acontecer. É… voltando, 
né? Já que você tocou, ali, no jasmim, que era o momento em que a gente 
tinha os camarotes, [o] que que a gente tinha no momento dos camarotes? 
Ele tinha uma… um vão na frente que era um intervalo, um espaço entre o 
camarote e o Campo. Então ali a gente tinha vários vendedores, né? 
Temporários. Então você tinha churrasquinho, que enchia seu camarote de 
fumaça, então ninguém queria que o churrasquinho ficasse perto do 
camarote… 
 

Elementos efêmeros, vendedores passaram a fazer parte dessas memórias 

sinestésicas. Seus nomes não faziam parte de memorabílias e apenas suas 

descrições restam nas memórias compartilhadas pelo contador. Conforme o relato 

avança, há a criação de verdadeiro quadro, no qual cores, sons e texturas fazem 

parte do que é posto na tela mnemônica criada. A alimentação que se alterou, as 

vestimentas do público, itens que foram gradualmente substituídos pelo passar do 

tempo. 

 
João Guilherme Curado: Você tinha ali… é… o sorvete, aquele sorvete 
que parece sorvete italiano, que tem em festa popular… 
Gregory Oliveira: Aham… 
João Guilherme Curado: Não sei se você sabe qual é. Então ali ninguém 
queria que ficasse perto porque junta abelha, né? Então tem todas essas… 
tinha vendedor de laranja, tinha o vendedor de brinquedo, que passava, o 
de algodão-doce, que tampava sua visão… 
Gregory Oliveira: [risos] 
João Guilherme Curado:... às vezes em algum momento muito específico 
que cê queria ver e não podia ver. Então, assim, são coisas que 
aconteciam. O… na Cavalhada a gente tinha um tocador de caixa de couro 
que colocava um ritmo nos cavalos. Então… é… o ritmo do cavalo era 
marcado; hoje essa figura não tem mais porque você tem o som e tem muito 
barulho, né? Ao redor do campo, porque tem muita gente envolvida. Você 
tinha a pessoa que levava água pro… pros cavaleiros em campo, que vestia 
metade de uma roupa vermelha, metade azul, que hoje não existe mais, 
[por]que hoje, nos intervalos, vai água mineral, vai uísque, vai salgadinho… 
Então, assim, até a alimentação alternou dentro do campo, né? Isso é 
bastante visível. Então tem algumas coisas que sim, eram personagens que 
faziam parte da nossa história e que, né? Faleceram e não tiveram 
substituto, mas… 
Gregory Oliveira: Uhum. 
João Guilherme Curado:... existem outras possibilidades, né? Então 
também acho que esse saudosismo, ele é interessante pro referencial, mas 
não sei se esse saudosismo, não é? Ele é bom. De repente, nesse novo 
momento… novas perspectivas, né? 
 

A palavra “saudosista” ecoa em meus ouvidos e aquela espécie de escusa 

jamais retorna. Talvez seja pela expansão de João Guilherme nos níveis de 

proximidade da tradição (Figura 12), mas talvez pela própria personalidade do 

contador, há uma clara consciência de que, apesar da nostalgia, a mudança e a 

perda de determinadas características da tradição é algo a ser tratado com menos 



194 

pesar. As referências que faz ao passado operam quase de forma estoica, o que 

poderia ser resultado de sua condição de pesquisador e observador da tradição, não 

apenas como membro da comunidade. 

A conexão afetiva com a tradição acaba variando de forma considerável em 

relatos como no de Tonianny, que apresenta outra dimensão das memórias 

sensoriais: a dos sons. Inicialmente, a inquirição ocupou-se dos cheiros e sua 

ligação com a memória que o contador possuía das Cavalhadas, e acabei obtendo 

uma contribuição singular do Mascarado: 

Gregory Oliveira: E aí eu queria te perguntar assim, na tua memória, quais 
as sensações, né? Dessas cheiros, desses sons e tal, hã… tu mais associa 
às Cavalhadas, tipo se eu falar aqui “Cavalhadas” te dá um [estalar dos 
dedos] estalo assim, que te lembra assim e que se são essas coisa que tu 
gostaria ahm… que se preservasse ou se as cavalhadas, tipo existindo ou 
não, pra ti tanto faz? 
Tonianny Vieira: Cara, acho que… vou falar um negócio aqui muito 
interessante. É. Cheiro de pólvora. 
Gregory Oliveira: Pólvora? [risos] 
Tonianny Vieira: [risos] Porque é muito, a Festa do Divino ela é celebrada, 
é… tem um documentário que se chama O Divino e sua Corte, e ele não tá 
disponível aí nas plataforma mas é muito bonito porque relata a história do 
Pompeu de Pina. O Pompeu de Pina era um historiador, né? Que… é… 
como que se pode dizer, Pirenópolis é uma antes de Pompeu e uma depois 
de Pompeu, porque realmente lutava pelos direitos, é… da cidade. Ele era 
advogado, tinha as influências dele também com os governantes da época. 
É… que ele fala que a Festa do Divino, ela tem que ter um Ŕ antes… antes 
dele falecer, né? De iniciar com esse documentário Ŕ aí… aí ele fala que a 
Festa do Divino tem que ter muito fogos, tem que ter muita comida porque é 
a festa da celebração [sic]... 
Gregory Oliveira: Aham. 
 

A pólvora mescla não somente o potencial olfativo da memória, mas também 

o aspecto sonoro. Também há de se mencionar a forma como a agência de um 

historiador, Pompeu de Pina, é citada no relato de Tonianny. Aqui, contudo, como 

nas passagens que diziam respeito ao papel do corpo dos bombeiros sobre o 

Campo das Cavalhadas, o contador ressalta como o Estado coibiu a explosão de 

fogos de artifício. Não se trata, contudo, da única força por trás das modificações da 

tradição, o que fica explícito também neste trecho de nossa conversa. 

Tonianny Vieira:... E por algumas questões, né? Lógico que a gente sabe 
que, é… ambientais, questões de animais também... é… que os fogos hoje 
tiveram que ser controlados. 
Gregory Oliveira: Sem barulho. 
Tonianny Vieira: É. Exato, até tem uma lei estadual, não sei se ela é 
nacional ou é estadual, com relação à proibição dos fogos. Porém que seria 
aberto uma exceção pras festividades, é tipo patrimonial, né? É, então o… 
o… a… esse cheiro aí dos fogos é… uma coisa também que a gente sente 
falta. Até do barulho! Como é interessante, das bandeirolas. Porque essas 
bandeirola, elas são de… é… papel de seda. 
Gregory Oliveira: Aham. 



195 

Tonianny Vieira: E elas fazem barulho “tá-tá-tá-tá-tá” 
Gregory Oliveira: Sim. 
Tonianny Vieira: Fica batendo. E esse barulho das bandeirola, pra gente, é 
algo que… é… no subconsciente, na memória afetiva, a gente lembra dele. 
Gregory Oliveira: Que legal. 
Tonianny Vieira: E, pela facilidade, hoje em dia, de encontrar essa 
bandeirola de pano… 
Gregory Oliveira: Aham… 
Tonianny Vieira: … elas não fazem barulho mais… 
Gregory Oliveira: As de papel faziam e as de pano não? 
Tonianny Vieira: Exato. Então, por exemplo, a hora que cê tá ali na porta 
do… da Igreja esperando o Reinado acabar, é… às vezes tá em silêncio, 
que se dava, mas às vezes ficava um “tá-tá-tá-tá-tá”…. que é o barulho das 
bandeirola batendo. É… Então desses som, do cheiro, é…. às quatro horas 
da manhã, é… a cidade é acordada com o tiro de toco. Tiro de toco… 
Gregory Oliveira: Ah sim! 
 

Volver à questão da pólvora, em uma espécie de elipse do relato, tende a 

sintetizar de forma bastante sutil todo o processo de transformação e manutenção 

das Cavalhadas de Pirenópolis nas últimas décadas. Não basta somente a agência 

do Estado ou a mera vontade dos participantes; por fim, pressões financeiras estão 

ligadas à forma como a celebração transcorre Ŕ ou não. 

Tonianny Vieira: … é uma grande quantidade de pólvora colocada em… 
um… um… numa madeira com cano de ferro, onde ela é bem socada e se 
interliga numa linha de quarenta tocos mais ou menos, boom-boom-boom… 
Gregory Oliveira: Que legal! [riso] 
Tonianny Vieira: E… e quatro horas da manhã isso acontece, meio dia 
também. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: E ultimamente a gente não ouve o do meio-dia mais. É, 
não tem mais o tiro de toco do meio-dia. A queima do… do… dos toco do 
meio-dia. É… 
Gregory Oliveira: Sabe por que não tem mais? 
Tonianny Vieira: Por…  às vezes pelo… por questões até de… financeiro. 
Gregory Oliveira: Financeiro. 
Tonianny Vieira: Do imperador não ter as condição de comprar o 
mantimento ali pra fazer as pólvora, não ter o… a doação. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Tonianny Vieira: É… das proibição que impede também. Acho que, por ser 
proibido, as pessoas até ficam acanhadas de… de fazer a doação de 
pólvora, vamos supor. E, antigamente, os fazendeiro vinha e doava a 
pólvora. Aí que já que tem tanto burocracia “não, então não vou doar 
também não”. [Para] Não ter que passar por burocracia pra fazer uma 
doação. E vai acabando. É… a facilidade da bandeirola… Essa é uma coisa 
que foi muito interessante. Na Festa do Divino desse ano, nós tava na porta 
da igreja ali e tava muito silêncio e muito… falei pra minha mãe: “tá vendo? 
tá em silêncio porque não tá ouvindo o barulho da bandeirola”. 
 

A ausência de sons das bandeirinhas, aliada ao da pólvora fazem com que o 

contador lamente as modificações de uma forma menos estoica que João 

Guilherme, mas por questões que ele reconhece escaparem de seu controle. Há em 

seu olhar uma indisfarçável nostalgia quando faço tais perguntas, algo que não 

preserva-se no corpo do texto transcrito. Evocar, então, as lembranças Ŕ e a epifania 



196 

Ŕ desse antes e depois da tradição é algo que verifiquei com maior acuidade nas 

entrevistas presenciais. 

O relato de Dona Vilma traz não somente os aspectos sonoros, mas visuais. 

A contadora não retorna em um momento recuado no tempo para responder a 

inquirição, mas creio que seja o acionamento da segunda parte da pergunta (em 

específico, a questão do esquecimento) que acione a lembrança de duas etapas que 

ela julga como fundamentais na celebração Ŕ seu princípio e seu encerramento: 

Gregory Oliveira: Uma pergunta mais… sinestésica, assim, vamos dizer. 
Quando eu falo sobre Cavalhadas, qual é a memória que a senhora tem, 
tipo, de cheiro, de sons? O que é que lhe vem em mente? Se... Essas 
coisas é que a senhora gostaria que fossem preservadas, assim, né? Que 
não fossem esquecidas... 
Vilma da Costa: Uai! Eu acho que nunca pode ser esquecidos, sabe? 
Quando começa a Cavalhada mesmo, você chega naquele campo bonito, 
sabe? 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Ali todo mundo esperando. Aí entra os cavaleiro, entra 
todo mundo. Se toca o Hino do Divino

172
, que é muito bonito. 

Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Sabe? E outra imagem que eu tenho também tem a bonita 
da chegada quando é a pista de despedida. 
Gregory Oliveira: Ah, sim. 
Vilma da Costa: No dia que termina a Cavalhada, os vinte e quatro 
cavaleiros percorrem o campo todinho, todo mundo com o seu celular 
aceso, com o lencinho branco se despedindo. É até triste. 
Gregory Oliveira: Ah, hoje em dia tem o celular, então! 
Vilma da Costa: Tem também. Aí eu acho essa imagem, assim, ó, todo 
mundo esperando o outro ano. 
Gregory Oliveira: Aí tem que esperar o outro ano.  
Vilma da Costa: O outro ano.  
Gregory Oliveira: Que bacana… 
Vilma da Costa: Tem, né? “Mas… ah, mas foi pouco, queria mais…”  
Gregory Oliveira: [risos]  
Vilma da Costa: “Foi pouco, queria mais”. Então, tem essas imagens da 
entrada bonita como também, claro, da saída, né? Mas a saída é “que 
tristeza”, que a gente queria sempre que tivesse mais. 
Gregory Oliveira: Aham. 
Vilma da Costa: Quer dizer que é o que eu te falei várias vezes. Nós 
gostamos mesmo. 
 

Asseverar a tristeza da comunidade com o fim de uma edição é algo que me 

é dito também de forma bastante emotiva, apesar de igualmente animada, pela 

artesã, o que inclusive remonta ao que Niomar Pereira (1983) havia apontado em 

sua própria pesquisa, sobre o amor da comunidade às Cavalhadas ser o motivo por 

trás de sua preservação, conforme vimos no primeiro ato. Aliás, uma descrição 

alegre das Cavalhadas é uma das marcas constantes no relato de Dona Vilma. 

Sendo uma ocasião de sociabilidade ou catequese popular, a festividade não deixa 
                                                
172

 De Antônio da Costa Nascimento, conforme dados disponíveis em: 
<https://pirenopolis.tur.br/multimidia/musicas>. Acesso em: 6 fev. 2025. 

https://pirenopolis.tur.br/multimidia/musicas


197 

de ser percebida como uma festa popular, uma ocasião que traz diversão e que, 

apesar da confiança em sua realização no próximo ano, também carrega uma 

sensação agridoce ao alcançar seu encerramento. 

Por fim, o relato de Dona Célia combina elementos sonoros, visuais, olfativos 

e, principalmente, a maneira como a recordação de seus familiares encontra-se 

costurada à tradição. 

Gregory Oliveira: Uma pergunta sinestésica, vamos dizer assim. Ahm… 
Quando a gente fala em Cavalhadas, né? O que vem na sua memória? 
Quais sons, cheiros, imagens, né? São coisas que a senhora gostaria que 
fossem preservadas ou assim não tem nenhum impacto na sua vida? 
Célia Fátima de Pina: Que tudo continua como era antigamente… 
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Né? É Só cê ver, na época que eu fui criada, a 
Cavalhada e Mascarado… a rua fica infestada de cavalo. Só aquele cheiro 
da… da… [risos] 
Gregory Oliveira: [risos]  
Célia Fátima de Pina:… do cavalo, né?  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Do barulho do cavalo, do guizo… Porque o… o 
cavaleiro, ele põe no cavalo, é o guizo. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: É o peitoral, que é enfeitado de rosa e tem o guizo. O 
Mascarado já é o polaque. São sons diferentes que eu tenho aqui que eu 
vou mostrar para você, que são sons diferentes. 
Gregory Oliveira: Sim. 
 

A cacofonia de guizos e outros sons é bastante tangível no relato de Dona 

Célia, mas suas lembranças sinestésicas acabam apontando para um aspecto 

marcante da conversa que tivemos. Para a contadora, há uma ligação direta entre a 

tradição e a recordação de seus familiares. 

Célia Fátima de Pina: Tá? Então é tudo. É as músicas, a memória, a 
lembrança. A lembrança do meu pai, que era apaixonado [pelas 
Cavalhadas], dos meus irmãos, da minha mãe… 
Gregory Oliveira: Deviam sair perfumados, né? 
Célia Fátima de Pina: Hã? 
Gregory Oliveira: Deviam ser perfumados pra correr as Cavalhadas, né? 
Célia Fátima de Pina: É, não, aprontava, passava a manhã toda aqui. 
Inclusive tem até [tosse] uma amiga nossa que é de São Paulo, que ela 
mora aqui até hoje, né? Ela vinha todo ano de São Paulo, ajudava arrumar 
meu irmão, sabe?  
Gregory Oliveira: Aham. 
Célia Fátima de Pina: Então esse que foi embaixador dos mouros, deixa eu 
só sair aqui pra [tosse]. É… Essa amiga nossa, ela vinha todo ano trazer até 
a gente, a família dela, mas ela vinha para ajudar arrumar meu irmão. 
Gregory Oliveira: Sim. 
Célia Fátima de Pina: Esse que foi embaixador dos mouros, né? Então 
vem a lembrança de tudo… 
Gregory Oliveira: Uhum. 
Célia Fátima de Pina:… daquela época, que os cavalheiros cantavam na 
rua depois do ensaio.  
 



198 

As lembranças com características contrárias ao ritmo natural de passagem 

do tempo são bastante nítidas no relato de Dona Célia. Viver no Museu das 

Cavalhadas, cheio de itens que evocam em todo momento a tradição torna a 

celebração muito cara para minha contadora. O eixo comparativo entre os relatos, 

contudo, segue sendo o fato de que não há um limite propriamente dito entre 

singular e coletivo, identidade individual e do grupo. As recordações e o temor do 

esquecimento são da comunidade, mas também são de cada indivíduo. Temor do 

esquecimento do que os irmãos tanto adoravam, celebração dos cheiros de jasmim 

e algodão-doce, nostalgia pelo som das bandeirinhas… os exemplos que estiveram 

na contribuição dos meus contadores reforçam a maneira como a tradição é 

percebida como algo que faz parte de um conjunto de práticas que operam uma 

espécie de autoconsciência do grupo e, por isso, são dotadas de questões ligadas à 

noções de pertencimento que demandam a sobrevivência de uma memória que 

pode, gradualmente, tornar-se evanescente. Bastaria, então, a perda de legitimidade 

da tradição para que ela fosse perdendo a verve, a potência em sentidos capaz de 

obter a adesão da comunidade, o que não verifico no presente. Nesse sentido, os 

comentários das modificações das tradições Ŕ que poderiam apontar para a 

possibilidade de sua exaustão Ŕ encontram por campo oposto os relatos 

profundamente emotivos da tradição, obtidos por meio de questões sensoriais.  

A dependência que uma tradição possui de tal legitimidade pode ser 

sintetizada por Joël Candau, ao argumentar que 

[p]orque a tradição se remete a um passado atualizado no presente, ela 
“incorpora sempre uma parte do imaginário”[...]. Como se pode ainda 
verificar em muitos rituais de memórias migrantes que conjugam habilmente 
as incorporações e as rejeições da novidade através de ideologias de 
conservação da herança, ou ainda na constante reinterpretação de usos 
“ancestrais” Ŕ como, por exemplo, a troca e a ajuda mútua, a casa em 
montaria Ŕ que assegura a vitalidade da identidade da Vendeia, a tradição é 
então “tradicionante”, ou seja, modo de legitimação da tradição “tradicional”, 
referência legitimadora no presente. Na ausência dessa legitimação, a 
tradição não é mais do que uma forma vazia de todo conteúdo 
compartilhado pelo grupo. Em razão dessa perda de sentido, ela se torna 
uma “memória historicamente consciente dela mesma”, uma herança 
objetivada, um “traço cultural sem aplicação no presente”, um simples objeto 
de nostalgia ou “uma confusa consciência de si”. Portanto, ela não é mais, 
de acordo com a expressão de Balandier, geradora de continuidade e não 
consegue mais se ancorar na vida quotidiana. Ela se transforma, então, em 
uma memória vulnerável, enfraquecendo um pouco mais a cada dia, em 
uma sobrevivência que, pouco a pouco, se descola da vida do grupo até seu 
desaparecimento completo (Candau, 2023, p. 122-123). 
 

Em outros momentos, vemos a tradição ser descrita como vulnerável ou 

mesmo cooptada por agentes diversos. Ao perguntar sobre questões que evocaram 



199 

certa nostalgia, contudo, pude perceber que, ao contrário do que de certa forma 

temia, a tradição ainda mantém-se, ao menos entre meus contadores, pouco 

vulnerável ao esquecimento. Talvez seja a mesma percepção de que a tradição 

ainda faz sentido para a comunidade que tenha motivado as certezas de outros 

contadores de que as Cavalhadas não deixarão de existir. Nesse sentido, o que as 

memórias sinestésicas revelam não é necessariamente o papel da agência de 

indivíduos não-conectados à tradição em sua preservação ou em suas modificações 

ao longo das últimas décadas. Elas oferecem, contudo, um vislumbre na maneira 

como uma tradição é interpretada de forma subjetiva, contribuindo para a percepção 

do que a preservação de sua memória e a perspectiva de esquecimento, via 

expectativas de continuidade ou temores de ruptura, representam para um pequeno 

cotejo da comunidade pirenopolina. 

  



200 

Intervalo II 

Em linhas gerais, a manutenção da tradição não é impermeável às 

modificações impressas ao longo dos anos, e a comunidade percebe tais 

transformações, como apontamos no princípio deste ato. Uma ou várias, as Cidades 

dos Pireneus oferecem o vislumbre de um processo de complexificação da tradição 

colonial que hoje distingue Pirenópolis das demais. As Cavalhadas tornaram-se 

espécie de “produto cultural”, mas sua comunidade ainda cultiva sua tradição por 

fazer sentido para si, e não pensando exclusivamente na figura do turista. Ademais, 

este forâneo é descrito, via de regra, como aquele que é bem-vindo, conquanto não 

interfira na celebração. Caminho similar, por exemplo, ao dos recursos empregados 

pelo Estado. 

Este ato ocupou-se pela descrição do cenário e das personagens (meus 

contadores). Suas falas ecoaram pelo palco, assim como o som dos cascos dos 

cavalos e a batida dos tambores de couro. Passamos por máscaras e tapumes, 

sorrisos anônimos e fotografias de políticos. A presença constante do Divino, ao 

fundo do palco, marcou presença ao lado das cores cerúlea e encarnada, mas os 

cavaleiros em si não foram vistos e nem ouvidos. Afinal, o auto teatral plurissecular 

podem ser sobre eles, mas este empenho investigativo não exatamente. E 

justamente por isso, o que as lembranças das Cavalhadas me revelam é que a 

celebração somente mantém-se viva à medida que for capaz de gerar significados, à 

medida que o contexto presente, amparado em vivências ou sonhos do passado, for 

capaz de criar pontos que se converterão em seu turno nas memórias que indivíduos 

ou coletividade terão. 

Nas próximas páginas está o ato final desta jornada.  

Então, sem mais digressões, peço à audiência que tenha atenção às cortinas, 

por gentileza!  



201 

 

Ato Final 

Vilma da Costa: Então o povo jamais vai deixar acabar. 
Gregory Oliveira: O povo não vai deixar acabar... 
Vilma da Costa: Tem que ser uma coisa muito superior a ela! [risos]  
Gregory Oliveira: [risos] 
Vilma da Costa: Que não vai não… Sem tempo de Cavalhada? Não, é… tá 
no sangue. 
 

Por três dias, dezenas de milhares de pessoas se reúnem na beira de um 

gramado para ver vinte e quatro homens vestidos de cavaleiros medievais, trajando 

roupas brilhantes e divididos em dois grupos. Fatalmente, nos dois primeiros dias, os 

que vestem azul vencem daqueles que usam vermelho, e uma etapa desportiva se 

segue às falas e manobras coreografadas dos primeiros dias. A tradição pode, à 

primeira vista, ser uma repetição curiosa de algo que não parece dizer respeito à 

pequena Pirenópolis Ŕ e nem à qualquer outra cidade do lado de cá do Atlântico. Na 

visão dos turistas, se trata de mais um aspecto pitoresco, mais uma idiossincrasia 

em um local que vê no seu patrimônio cultural também uma oportunidade de 

incremento de receita. As paredes caiadas das casas e igrejas, os Mascarados nas 

calçadas, a sensação de que se trata de um lugar preservado Ŕ o que é válido 

também para os espaços além da cidade (cachoeiras, trilhas, fazendas, etc.) Ŕ, 

apesar das sensíveis modificações, tudo chama a atenção dos forâneos efêmeros, 

que poderiam ver nas Cavalhadas somente mais um desses itens incomuns, que 

não fazem sentido. 

Há, contudo, um “tempero” que passa desapercebido pelo olhar pouco 

treinado de quem visita Pirenópolis para fugir do agito de Brasília ou de Goiânia. 

Como disseram as personagens desta peça, deste empenho investigativo sobre o 

auto plurissecular que se traduz como Histórica Refrega entre Mouros e Cristãos, as 

Cavalhadas Ŕ e, entende-se igualmente, a Festa do Divino Espírito Santo como um 

todo Ŕ não foram feitas para os turistas. Elas não foram feitas para serem 

“entendidas” e, muito menos, consumidas ou exportadas como produto. As 

Cavalhadas de Pirenópolis são expressão feita pela e para a comunidade 

pirenopolina. Ainda que tenha sido trazida pelas esteiras da violência colonial, que 

viu na dramatização de uma versão mitificada de uma batalha de mais de mil e 

duzentos anos uma oportunidade de reforço da catequização dos novos “mouros” 



202 

transformados em cristãos sob a cruz dos jesuítas e a espada dos bandeirantes, as 

Cavalhadas rapidamente se especificaram, adaptando-se ao público e tensionadas 

por diferentes forças. 

Estas forças, estas agências, eram e seguem sendo impressas pela elite 

colonial, ao que 1822, assim como 1888 e 1889, foram somente números na esteira 

do tempo. Ainda vivemos, tantos séculos depois do pachakuti, sob a Colonialidade Ŕ 

nossas elites ainda são herdeiras daquelas elites, o que em muitos lugares se revela 

de forma bastante nítida, através dos sobrenomes. Ao observarmos o que está 

presente neste conjunto que imprime, por violência direta ou simbólica, as suas 

vontade sobre todas as comunidades de condenados da Terra (Fanon, 2022), 

“continente-Brasil” adentro, vemos potentados de extensos hectares, investidores de 

imóveis, turistas que constroem resorts e se mesclam aos herdeiros de vastos 

terrenos nos melhores pontos das cidades; vemos também um dos antigos braços 

da elite colonial (a Igreja Latina), ainda fazendo parte das definições sociais, ainda 

que com impacto incomparável ao que possuía outrora. Mas, ao fundo, como um dia 

foi a Igreja, há a extraterritorial e praticamente demiúrgica agência do Estado, que no 

mais das vezes age sobre a tradição apesar dos anseios da comunidade. 

Mas, se há um vetor por vezes oposto ao que os moradores desejam, 

também há espaço para a subversão e, em Pirenópolis, essa força delinquente, essa 

caótica vontade de se desinvisibilizar, de relembrar à elite que não, as coisas não 

serão aceitas tão passivamente, corre ao largo da própria história da tradição. A 

sempre viva agência subalterna não somente distinguiu as Cavalhadas de 

Pirenópolis das demais, criando figuras que se tornaram símbolo da criativa 

contravenção popular, como segue operante. Se Dona Vilma (dentre outras 

personagens que tornaram este trabalho possível) me disse que não haverá tempo 

sem Cavalhadas pois ela está no sangue pirenopolino, vou mais adiante e considero 

que não haverá Cavalhadas sem os Mascarados, assim como não há nenhuma das 

duas sem a basilar fé no Divino Ŕ o que costura elite e subalternos, nascidos na 

cidade e visitantes de um só dia, cavaleiros e anti-cavaleiros, e até mesmo católicos 

romanos e fiéis de outras crenças. 

Ainda que os cavaleiros no campo estejam laudando a conquista espiritual e 

física do continente, a violenta invenção da América e dos Brasis, através da 

representação da vitória do “bem” contra o “mal”, o que pirenopolinas e pirenopolinos 

fazem, na verdade, é reafirmar sua identidade cultural e a posse do patrimônio 



203 

cultural que, ainda que imposto pela colonização lusitana, são de Pirenópolis e para 

Pirenópolis.  

As Cavalhadas são uma metáfora sobre como o processo de construção da 

ordem colonial levou a formas inesperadas de respostas por parte dos povos à ela 

submetidos. Na cidade dos Pireneus, elas não somente são evidências do passado 

Ŕ do nosso passado ocidentalizado, da violência e da simulada união em nome da fé 

Ŕ mas também trazem consigo as marcas do presente, desta etapa aguda da 

Modernidade/Colonialidade, onde tudo é percebido, concebido e vendido como um 

produto em potencial, o que inclui as tradições de toda a sorte. As memórias dessa 

tradição, então, demonstram os diferentes aspectos a atravessarem não somente as 

Cavalhadas, mas toda a identidade cultural de uma comunidade. Este ponto é 

fundamental para ser compreendido. Toda alteração na tradição é percebida, em 

maior ou menor grau, como uma modificação no indivíduo. As lembranças são 

sempre evocadas em primeira pessoa do singular, e é com os olhos das diferentes 

personagens consultadas que devemos perceber esse laço entre coletivo e singular, 

social e particular. 

Chego ao fim desta peça com sensação remotamente semelhante ao que 

Dona Vilma me disse que sente a comunidade ao encerrar o último dia, após turnos 

inteiros na arena, comendo salgados e socializando com vizinhos e parentes, rindo 

dos mascarados na tentativa, como me disseram Dona Marieta e sua filha, Marilene, 

de reconhecê-los e surpreender-se com suas roupas por lá. Nos atos e cenas que 

perfilaram neste palco, vimos cavaleiros e Mascarados, através, principalmente, das 

memórias compartilhadas por artesãos, professores, turismólogos e testemunhas do 

passado sempre presente em ambas margens do Rio das Almas. Toda a poética 

inserida nas linhas deste trabalho, contudo, não se compara nem aos versos escritos 

e declamados por Dona Marieta, ao bom humor de Dona Marilene, nem às flores de 

papel laminado de Dona Vilma, aos arranjos de fotografias cuidadosamente 

salvaguardados no Museu-Casa de Dona Célia, para citar algumas das obras-primas 

que busquei registrar. Para além disso, o ofício de pesquisador de João Guilherme, 

a artesania de Cristiano, as máscaras e capturas de Tonianny e a capacidade de 

apresentar-me a cidade de Carlos igualmente contribuíram e muito para que os 

cenários Ŕ as cidades dos Pireneus Ŕ não fossem somente conjuntos sem 

significado de casas, pedras, asfalto e aspectos do cerrado. Em virtude disso, este 

empenho não poderia ter somente o apanágio da escrita acadêmica dita 



204 

“tradicional”, ele exigia um palco, cortinas, e tudo aquilo que caracteriza a plataforma 

necessária para a visualização de um auto teatral.  

Pretendi, ao longo deste trabalho, tornar um pouco mais tangível este aspecto 

da tradição. Busquei registrar as lembranças de elementos que nem sempre são 

escutados não somente com o empenho, talvez limitado, de fazer ouvir-se e inserir-

se na história as vozes dos subalternos. Percebo que, de todos os caminhos e 

interrogações que deparei-me ao longo de todo o processo de elaboração deste 

empenho investigativo, a questão daquilo que chamei de decolonização da tradição 

Ŕ uma reinvenção das Cavalhadas que afastaria os referenciais de certa matriz 

ibérica para outros centros, que dizem antes sobre identidades locais do que 

identidades continentais ou ainda transcontinentais Ŕ acabou sendo um eixo que 

emergia de forma profundamente natural nos relatos. Há, contudo, aspectos que 

escapam dessa problemática, mas que igualmente foram fundamentais para este 

trabalho. Da ideia de que a comunidade havia reagido de forma bastante negativa à 

primeira interrupção das Cavalhadas em décadas partiram reflexões sobre a 

experiência da comunidade durante aquele instante traumático da história mundial 

recente (a pandemia de SARS-CoV-2), bem como das possibilidades de 

esquecimento e do fim da tradição, horizontes de morte cultural que, justamente pela 

associação entre coletivo e indivíduo, são em tudo sentidos (e evitados) como 

reflexões sobre a própria morte. Em outro sentido, da inquirição sobre as 

modificações que foram submetidas à celebração, obtive panoramas amplos, 

voltados à memórias afetivas, mas também bastante sensíveis, descrevendo de 

forma positiva e negativa a “cooptação” da tradição por diferentes agentes; das 

diferenças mais amplamente lamentando, a que foi submetido o local onde correm 

as Cavalhadas, esse espaço da recordação que serviu de plano de fundo de tantas 

lembranças, foi o mais pontuado. E isso ocorre justamente pelas modificações 

serem praticamente uma antítese da tradição: se as Cavalhadas foram reelaboradas 

pela e para a comunidade, as modificações impostas por agentes forâneos não são 

feitas nem pelos pirenopolinos e muito menos atendem à demanda dos 

pirenopolinos, ao menos considerando-se os relatos das personagens. 

Ainda há horizontes possíveis de serem perscrutados, mas não pretendi e 

nem pretendo encerrar este tópico a ser consultado assim que as cortinas se 

fecharem pela última vez. Aliás, as transformações que levaram as Cavalhadas de 

Pirenópolis para a situação que Carlos Brandão e Niomar Pereira conheceram, que 



205 

todas e todos as pesquisadoras e pesquisadores que se sucederam, que eu acabei 

tendo uma espécie de vislumbre à partir das lembranças de Cavalhadas, com seus 

cavaleiros e Mascarados, presentes na memória de não-cavaleiros também não se 

encerraram em 2024. Outro ponto a ser levantado é que o processo igualmente não 

se limita à Pirenópolis. Tradições diversas, inseridas pela violência do 

empreendimento colonial e hoje salvaguardadas pelos diversos condenados da 

Terra ao redor do globo igualmente passam pelo choque entre agências das elites e 

dos subalternos, igualmente estão sendo cooptadas pelo mesmo capitalismo que se 

abate sobre a cidade dos Pireneus. Mas, além disso, talvez diferentemente de 

Pirenópolis, por falta de escuta, estão realmente passando por aquilo que temia até 

ser apascentado pelas personagens, ao me garantirem que as Cavalhadas não tem 

fim. Outras comunidades vivem o esquecimento de suas tradições, outras 

celebrações não sobrevivem aos hiatos e redesignações das identidades culturais, 

outras Pirenópolis, neste ou em outros hemisférios, demandam que seus 

mantenedores sejam escutados, que suas visões sobre si e sobre suas tradições 

sejam colhidas e, como mudas de plantas talvez pouco familiares aos habitantes das 

zonas densamente ocidentalizadas, possam ser preservadas, para que se obtenha 

um panorama de como, apesar de toda violência e toda cooptação, seus habitantes 

ainda dançam e cantam suas próprias e cada vez mais decolonizadas tradições. 

  



206 

Entrevistas 

AMARAL, Marieta; PARANAGUÁ, Marilene. Marieta Amaral; Marilene Paranaguá: 
depoimento presencial [21 de setembro de 2024]. Entrevistador: Gregory Ramos 
Oliveira. 
 
COSTA, Cristiano da. Cristiano da Costa: depoimento remoto [3 de agosto de 
2023]. Entrevistador: Gregory Ramos Oliveira. 
 
COSTA, Vilma da. Vilma da Costa: depoimento presencial [23 de setembro de 
2024]. Entrevistador: Gregory Ramos Oliveira. 
 
CURADO, João Guilherme da Trindade. João Guilherme da Trindade Curado: 
depoimento remoto [10 de novembro de 2023]. Entrevistador: Gregory Ramos 
Oliveira. 
 
DIAS, Carlos Naves Eduardo. Carlos Naves Eduardo Dias: depoimento remoto [18 
de maio de 2022]. Entrevistador: Gregory Ramos Oliveira. 
 
PINA, Célia Fátima de. Célia Fátima de Pina: depoimento presencial [22 de 
setembro de 2024]. Entrevistador: Gregory Ramos Oliveira. 
 
VIEIRA, Tonianny. Tonianny Vieira: depoimento presencial [20 de setembro de 
2024]. Entrevistador: Gregory Ramos Oliveira. 
 
 
 
 

  



207 

Referências 

CARTAS avulsas, 1550-1568. Publicações da Academia Brasileira. Cartas 
Jesuíticas II, Officina Industrial Graphica: Rio de Janeiro, 1931. 
 
AGUILAR, Guilherme Trancozo. A Cavalgada à Pedra do Reino na Longa 
Duração: tragédia, festa e recepção seletiva no sertão pernambucano (séculos XVI, 
XIX, XX e XXI). Monografia (História Ŕ Memória e Imagem).  Universidade Federal 
do Paraná Ŕ Setor de Ciências Humanas, Letras e Artes. Petrolina, 2021. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no 
Atlântico Sul. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
ALVES, Elder Patrick Maia. O Movimento Folclórico Brasileiro: Guerras Intelectuais e 
Militância Cultural entre os Anos 50 e 60. Revista de Ciências Sociais da PUC-Rio 
Ŕ Desigualdade & Diversidade, n. 12, p. 131-152, jan/dez. 2013. Disponível em: < 
https://desigualdadediversidade.soc.puc-rio.br/media/11%20-%20artigo%207%20-
%20Elder%20Alves.pdf>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
AMARAL, Ivoneides Maria Batista do; OLIVEIRA, Maurício dos Santos de. História 
da Dança Performática do Grupo dos Mascarados de Poconé - MT. IX Simpósio 
Nacional de História Cultural: Culturas Ŕ Artes Ŕ Políticas: Utopias e distopias do 
mundo contemporâneo: 1968 Ŕ 50 anos depois. Cuiabá: UFMT, 2018. Disponível 
em: < 
https://gthistoriacultural.com.br/IXsimposio/anais/Ivoneides%20Maria%20Batista%20
do%20Amaral%20&%20Mauricio%20dos%20Santos%20de%20Oliveira.pdf>. 
Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
ANDERSON, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and 
Spread of Nationalism. 3 ed. London: Verso, 2006. 
 
ARAÚJO, Alceu Maynard. Folclore nacional II: danças, recreação e música. 3 ed. 
São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
ARRIETA URITZBEREA, Iñaki (ed). Lugares de memoria traumática: 
Representaciones museográficas de conflictos políticos y armados [recurso 
eletrônico]. Bilbao: Universidad del País Vasco, 2017. 
  
ASSMANN, Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da memória 
cultural. Tradução de Paulo Soethe. Campinas: Editora da Unicamp, 2011. 
 
ASSMANN, Jan. Memória comunicativa e memória cultural. História Oral, [S. l.], v. 
19, n. 1, p. 115-128, 2016. Disponível em: 
<https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/642>. Acesso em: 28 jan. 
2025. 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de 
Ciência Política. Brasília: UnB, n.11, mai-ago. 2013, pp. 89-117. 
 

https://desigualdadediversidade.soc.puc-rio.br/media/11%20-%20artigo%207%20-%20Elder%20Alves.pdf
https://desigualdadediversidade.soc.puc-rio.br/media/11%20-%20artigo%207%20-%20Elder%20Alves.pdf
https://gthistoriacultural.com.br/IXsimposio/anais/Ivoneides%20Maria%20Batista%20do%20Amaral%20&%20Mauricio%20dos%20Santos%20de%20Oliveira.pdf
https://gthistoriacultural.com.br/IXsimposio/anais/Ivoneides%20Maria%20Batista%20do%20Amaral%20&%20Mauricio%20dos%20Santos%20de%20Oliveira.pdf
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/642


208 

BARROSO, Gustavo; RODRIGUES, J. Wasth. Uniformes do Exercito Brasileiro 
(1730-1922): Obra commemorativa do centenario da Independencia do Brasil. Rio de 
Janeiro: Ministério da Guerra; Paris: A. Ferroud, F. Ferroud, 1922. 
 
BHABHA, Homi K. The Location of Culture. Londres: Routledge, 1994. 
 
BOSI, Alfredo. Dialética da Colonização. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembranças de Velhos. 3 ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1994. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues.  Cavalhadas de Pirenópolis: um estudo sobre 
representação de Cristãos e Mouros em Goiás. Goiânia: Oriente, 1974. 
 
__________, ______________. O que é folclore. 4 ed. São Paulo: Brasiliense, 
1984. 
 
BRANDÃO, Théo.  Cavalhadas de Alagoas. Cadernos do Folclore, n. 24. Rio de 
Janeiro: MEC, 1976. 
  
BUTLER, Judith. Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence. London: 
Verso, 2004. 
 
CAJAVILCA NAVARRO, Luis. Ceremonias y teatro medieval en el Perú 
contemporáneo. Investigaciones Sociales, v. 18, n. 33, p. 155-166, 2014. 
Disponível em: 
<https://ojsvrip.unmsm.edu.pe/index.php/sociales/article/download/10991/9888/3863
9>. Acesso em 26 mar. 2025. 
 
CAMARGO, César Floriano de. As Cavalhadas de Taguatinga do Estado do 
Tocantins como Patrimônio Cultural Imaterial: uma proteção necessária? 
Dissertação (Mestrado em Geografia). Universidade Federal do Tocantins Ŕ UFT. 
Porto Nacional, 2021. 
 
CANDAU, Joël. Memória e identidade. Tradução de Maria Leticia Ferreira. São 
Paulo: Contexto, 2023. 
 
CARDIM, Fernão. Tratados da Terra e Gente do Brasil. Introducções e notas de 
Baptista Caetano, Capistrano de Abreu e Rodolpho Garcia. Rio de Janeiro: Editores 
Ŕ J. Leite & Cia.,1925. 
 
CARVALHO, Jerônimo Moreira de. Primeira parte da Historia do Imperador 
Carlos Magno, e dos doze pares de França. Lisboa. 1863. 
 
_______,_______________________. Segunda parte da Historia do Imperador 
Carlos Magno, e dos doze pares de França. Lisboa. 1863. 
 
CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do Folclore Brasileiro. 10 ed. Rio de 
Janeiro: Ediouro Publicações S.A. 2011. 
 

https://ojsvrip.unmsm.edu.pe/index.php/sociales/article/download/10991/9888/38639
https://ojsvrip.unmsm.edu.pe/index.php/sociales/article/download/10991/9888/38639


209 

CERTEAU, Michel de. A escrita da História. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
1982. 
 
________,__________. A Cultura no Plural. Tradução de Enid Abreu Dobránszky. 
Campinas: Papirus, 1995. 
 
CHAKRABARTY, Dipesh. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and 
Historical Difference. Princeton: Princeton University Press, 2008. 
 
CONNERTON, Paul. Seven Types of Forgetting. Memory Studies, [S. l. ] v. 1, n. 1, 
p. 59-71, 2008. DOI: 10.1177/1750698007083889. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1177/1750698007083889>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
CRAVEIRO, Fernanda Alvarenga. A percepção dos moradores da histórica 
cidade de Pirenópolis acerca do turismo numa perspectiva etnográfica. 2006. 
152f. Dissertação (Mestrado em Gestão do Patrimônio Cultural). Universidade 
Católica de Goiás Ŕ Instituto Goiano de Pré-História e Antropologia. Goiânia, 2006. 
 
 
CRULS, Luiz. Relatório da Comissão Exploradora do Planalto Central do Brasil. 
São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1947. Disponível em: 
<https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/344/1/258%20PDF%20-%20OCR%20-
%20RED.pdf>. Acesso em: 11 nov. 2024. 
 
CRUZ, Jairton Ortiz da. A festa do Divino Espírito Santo em Gravataí/RS ao 
longo dos séculos XX-XXI. 2014. 140f. Dissertação (Mestrado em História) Ŕ 
Universidade do Vale do Rio dos Sinos Ŕ  Programa de Pós-Graduação em História. 
São Leopoldo, 2014. 
 
CRUZ, Marcos Murelle Azevedo; AMORIM, Lena Claudia dos Santos. Festas e 
expressões sacro-religiosas na Amazônia paraense. [ebook]. Itapiranga: 
Schreiben, 2023. DOI: 10.29327/5314138. 
 
CURADO, João Guilherme da Trindade. Viagem aos 200 Anos dos Relatos de 
Viajantes Europeus sobre Meia Ponte/GO. Fronteiras: Journal of Social, 
Technological and Environmental Science, v.7, n.1, jan.-abr. 2018, pp. 37-57. DOI: 
http://dx.doi.org/10.21664/2238-8869.2018v7i1.p37-57. 
 
______,________________________. Religiosidades, saberes e fazeres no 
Engenho de São Joaquim (Meia Ponte Ŕ Goiás). In: Anais do Simpósio Nacional de 
Estudos da Religião da UEG, v. 1. Goiás: UEG, 2019. 
 
D’ABADIA, Maria Idelma Vieira; CURADO, João Guilherme. Manifestação religiosa 
em Pirenópolis: a Folia do Divino Espírito Santo pelas ruas da cidade. Anais dos 
Simpósios da ABHR, [S. l.], n. 2, 2016. Disponível em: 
<https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/1351>. Acesso em: 20 
maio. 2025. 
 
_______,______________; VALVA, Milena D’Ayala; _________,_______. 
Pirenópolis/GO: de antigas Minas de Nossa Senhora do Rosário a circuito de turismo 

https://doi.org/10.1177/1750698007083889
https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/344/1/258%20PDF%20-%20OCR%20-%20RED.pdf
https://bdor.sibi.ufrj.br/bitstream/doc/344/1/258%20PDF%20-%20OCR%20-%20RED.pdf
http://dx.doi.org/10.21664/2238-8869.2018v7i1.p37-57


210 

nacional. Dimensões, Vitória, n. 46, p. 196-216, 2021. Disponível em: 
<https://periodicos.ufes.br/dimensoes/article/view/36292>. Acesso em: 9 jun. 2025. 
 
DIAS, Adriana de Oliveira. Nos passos dos congos. 2008. 168f. Dissertação 
(Mestrado em Serviço Social). Universidade Estadual Paulista Ŕ  Faculdade de 
História, Direito e Serviço Social. Franca, 2008. 
 
DIAS, Janise Bruno; ANDRADE, Luiza Magalhães Almeida e. Rota de fuga de vidas 
rompidas: A comunidade Socorro as paisagens destroçadas dos seus arredores, 
Barão de Cocais (MG). Revista UFMG, v. 27, n. 2, mai-ago. 2020, pp. 754-777. 
 
DUMAS, Alexandra Gouvêa. Mouros e cristãos – caminhos, cenas, crenças e 
criações: análise dos espetáculos de tradição carolíngia “Auto de Floripes” 
(Príncipe, São Tomé e Príncipe, África) e “Luta de Mouros e Cristãos” (Prado, Bahia, 
Brasil). Tese (Doutorado). Escola de Teatro, Universidade Federal da Bahia; École 
Doctorale de Lettres, Langues, Spectables, Université Paris Ouest Nanterre La 
Défense. Salvador; Nanterre, 2011. 392 f. 
 
ECO, Umberto. Dez Modos de Sonhar a Idade Média. In: Sobre Espelhos e Outros  
Ensaios. Tradução de Beatriz Borges. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1989. p. 74-
85. 
 
EINHARD. The Life of Charlemagne. Tradução de Samuel Epes Turner. 6.ed. The 
University of Michigan Press. 1999. 
 
________. VITA KAROLI MAGNI. Editio Quinta. Impensis Bibliopolli Hahniani: 
Hannoverae et Lispiae. 1905. 
 
FANON, Frantz Omar. Os condenados da Terra. Tradução de Lígia Fonseca 
Ferreira e Regina Salgado Campos. Rio de Janeiro: Zahar, 2022. 
 
______, __________. Racismo e cultura. Editora Terra sem Amos: Brasil, 2021. 
 
FERREIRA, M. M. Desafios e dilemas da história oral nos anos 90: O caso do Brasil. 
História Oral, v. 1, 1998, p. 19-30. Disponível em: 
<https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/90/93>. Acesso em 24 
nov. 2024. 
 
FERREIRA, A.C., Grossi, Y. S. A narrativa na trama da subjetividade: perspectivas e 
desafios. História Oral, v. 7, 2004, p. 41-59. Disponível em: 
<https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/75/67>. Acesso em 24 
nov. 2024. 
 
FERREIRO, Alberto. The siege of Barbastro 1064-65: a reassessment. Journal of 
Medieval History. North-Holland: Elsevier Science Publishers B.V., v. 9, p. 129-144, 
1983. 
 
FISHER, Mark. Ghosts of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost 
Futures. Alresford: Zero Books, 2014. 
 

https://periodicos.ufes.br/dimensoes/article/view/36292
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/90/93
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/75/67


211 

FLAVIENSE, Alexandre Caetano Gomes. Verdadeira segunda parte da história de 
Carlos Magno: em que se escrevem as gloriosas acções, e victorias de Bernardo 
del Carpío, e de como vencco em batalha aos doze pares de França. Office 
Sylviana, 1746. 
 
FRANCO JR., Hilário. Raízes Medievais do Brasil. Revista USP. São Paulo, n.78, 
jul-ago 2008, p. 80-104. DOI: 10.11606/issn.2316-9036.v0i78p80-104. Disponível 
em: <https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/13680>. Acesso em: 26 mar. 
2025. 
 
FREUD, Sigmund. Mourning and Melancholia (1917 [1915]). Traduzido por Joan 
Riviere. In: STRACHEY, James (ed). The standard edition and complete 
psychological works of Sigmund Freud – Volume XIV (1914-1916): On the 
History of Psycho-Analytical Movement, Papers on Metapsychology and Other 
Works. Londres: The Hogarth Press Ltd., 1957. p. 243-258. 
 
GERALDES, Amanda Alexandre Ferreira. A memória dos objetos: verônicas, 
máscaras e flores da Festa do Divino de Pirenópolis/Goiás. 2015. 215f. Dissertação 
(Mestrado em História Social). Faculdade de Ciências Sociais, Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo: São Paulo, 2015. 
 
GILES, Ryan D. Converting the Saracen: The Historia del emperador Carlomagno 
and the Christianization of Granada. In: BAILEY, Matthew; ______,____. (ed). 
Charlemagne and his legend in Early Spanish literature and historiography. 
Cambridge: D. S. Brewer, 2016. p. 123-148. 
 
GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: O cotidiano e as ideias de um moleiro 
perseguido pela Inquisição. Tradução de Maria Betânia Amoroso e José Paulo Paes. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 
 
GIWA, Aisha. Insider/Outsider Issues for Development Researchers from the Global 
South. Geography Compass. v. 9, n. 6, 2015. p. 316-326. DOI: 
10.1111/gec3.12219. Disponível em: 
<https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/gec3.12219>. Acesso em: 26 
mar. 2025. 
 
GONÇALVES, José Artur Teixeira. Cavalhadas na América portuguesa: morfologia 
da festa. In: KANTOR, Íris; JANCSÓ, István (org). Festa: Cultura & Sociabilidade na 
América Portuguesa, vol. II. São Paulo: Hucitec; Editora da Universidade de São 
Paulo; Fapesp, Imprensa Oficial, 2001. p. 951-965. 
 
GONÇALVES, Gisele da Silva. A Cavalhada de Santo Amaro: uma cultura viva na 
Baixada Campista. Campos dos Goytacazes, 2011. 150f. Dissertação (Mestrado em 
Políticas Sociais). Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro Ŕ 
Centro de Ciências do Homem, Campos dos Goytacazes, 2011. 
 
GONÇALVES, Daniele Gallindo; OLIVEIRA, Gregory Ramos. A propósito do tropo 
da conversão: breve análise da cristianização dos muçulmanos em recepções 
franco-ibéricas do Legendário Carolíngio (séc. XII-XVI). Revista de História 
Comparada. PPGH-UFRJ.  v. 17, n. 1. 2023, pp. 171-199. Disponível em: 

https://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/13680
https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/gec3.12219


212 

<https://revistas.ufrj.br/index.php/RevistaHistoriaComparada/article/view/61814>. 
Acesso em 14 mar. 2025. 
 
GOSSN, Alexandre dos Santos. A tradição inventada e o multiculturalismo nas 
Cavalhadas de Pirenópolis/Go (Brasil). Revista Parajás, v. 6, n. 1, 2023, pp.159-
171. 
 
GUARINELLO, Norberto Luiz. Breve arqueologia da história oral. História Oral, v. 1, 
1998, p. 61-65. Disponível em: 
<https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/92/96>. Acesso em 24 
nov. 2024. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 11 ed. Rio de Janeiro: DP & A, 2006. 
 
____,____. Cultura e Representação. Organização e Revisão Técnica de Arthur 
Ituassu. Tradução de Daniel Miranda e William Oliveira. Rio de Janeiro: Ed. PUC-
Rio; Apicuri, 2016. 
 
____,____. Culture Identity and Diaspora. In: RUTHERFORD, Jonathan (ed). 
Identity: Community, Culture, Difference. London: Lawrence & Wishart, 1990, p. 
222-237. 
 
HANDLER, Richard; LINNEKIN, Jocelyn. Tradition, Genuine or Spurious. The 
Journal of American Folklore, v. 97, n. 385, jul-sel. 1984, p. 273-290. Disponível 
em: <https://www.jstor.org/stable/i223728>. Acesso em 26 mar. 2025. 
 
HARRIS, Max. Aztecs, Moors and Christians: Festivals of Reconquest in Mexico 
and Spain. Austin: University of Texas Press. 2000. 
 
HEYMANN, Luciana; ALBERTI, Verena. Acervos de história oral: Um patrimônio 
silencioso? In: BAUER, Leticia; BORGES, Viviane Trindade (org.). História oral e 
patrimônio cultural: Potencialidades e transformações. São Paulo: Letra e Voz, 
2018, p. 11-29. 
 
HOLANDA, Fabíola; MEIHY, José Carlos Sebe. História oral: como fazer, como 
pensar. 2 ed. São Paulo: Contexto, 2015. 
 
HOBSBAWM, Eric. Introduction: Inventing Traditions. In: _______,____; RANGER, 
Terence (ed). The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 
1983. p. 1-14. 
 
IPHAN. DOSSIÊ IPHAN 17: Festa do Divino Espírito Santo Ŕ Pirenópolis, GO. 
Brasília: IPHAN, 2017. Disponível em: 
<http://portal.iphan.gov.br//uploads/publicacao/dossie17_pirenopolis.pdf>. Acesso 
em 15 de jan. de 2024. 
 
IRWIN-ZARECKA, Iwona. Frames of remembrance: the dynamics of collective 
memory. Londres: Routledge, 2017. 
 

https://revistas.ufrj.br/index.php/RevistaHistoriaComparada/article/view/61814
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/92/96
https://www.jstor.org/stable/i223728
http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/dossie17_pirenopolis.pdf


213 

IZQUIERDO, Ivan. Memória [recurso eletrônico]. 3 ed. Porto Alegre: Artmed, 2018. 
 
JELIN, Elizabeth. Los trabajos de la memoria. 2 ed. Lima: IEP, 2012. 
 
JONES, John Spencer. Noble Pagans and Satanic Saracens: Literary Portrayals of 
Islam in Medieval Italy and Iberia. 2022. Honors Theses. Universidade de Richmond 
Ŕ Departamento de História. 75 f. Disponível em: 
<https://scholarship.richmond.edu/honors-theses/1613>. Acesso em 14 mar. 2025. 
 
KENNEDY, Hugh. Muslim Spain and Portugal: A Political History of al-Andalus. 
New York: Routledge, 1996. 
 
KRENAK, Ailton. Ideias Para Adiar o Fim do Mundo [recurso eletrônico] São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 
 
LIMA, Elder Rocha. Guia sentimental da cidade de Pirenópolis. Goiânia: IPHAN/ 
14ª Superintendência Regional, 2010. 
 
LISBOA, Camila Pereira. Renovando a Tradição: o caso da Cavalhada Mirim na 
comunidade de Morro Vermelho. Dissertação (Mestrado em Psicologia). UFMG Ŕ 
Programa de Pós-Graduação em Psicologia da Faculdade de Filosofia e Ciências 
Humanas. Belo Horizonte, 2014. 
 
LÔBO, Tereza Caroline; CURADO, João Guilherme da Trindade. As Folias do Divino 
em Pirenópolis, Goiás: Memória, cultura e patrimônio. Revista Geonordeste, São 
Cristóvão, a. XXVI, n. 2, p. 75-86, ago-dez. 2015. Disponível em: 
<https://ufs.emnuvens.com.br/geonordeste/article/view/5335>. Acesso em: 9 jun. 
2025. 
 
LOIOLA, Maria Lemke. A morte branca do escravo negro: considerações sobre 
escravidão no Brasil: Meya Ponte (1760-1776). Revista Brasileira do Caribe, 
Goiânia, v. 8, n. 15, p. 245-265, 2015. Disponível em: 
<https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbrascaribe/article/view/2427>. 
Acesso em: 20 maio. 2025. 
 
LOWENTHAL, David. The Past is a Foreign Country. Revisited. New York: 
Cambridge University Press, 2015.  
 
MAIA, Carlos Eduardo Santos; LÔBO, Tereza Caroline; CURADO, João Guilherme 
da Trindade. Cerúleos e encarnados cavalgam lado a lado: Ficta veritas est! 
Latitude, Maceió, v. 15, n. 2, p. 94-116, 2022. DOI: 10.28998/lte.2021.n.2.13138. 
Disponível em: <https://www.seer.ufal.br/index.php/latitude/article/view/13138>. 
Acesso em: 4 mar. 2025. 
 
MACEDO, José Rivair. Mouros e cristãos: a ritualização da conquista no velho e no 
Novo Mundo. Bulletin du centre d’études médiévales d’Auxerre/BUCEMA. n.2, 
2008. DOI: https://doi.org/10.4000/cem.8632. Disponível em: 
<https://journals.openedition.org/cem/8632>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
  

https://scholarship.richmond.edu/honors-theses/1613
https://ufs.emnuvens.com.br/geonordeste/article/view/5335
https://www.seer.ufal.br/index.php/latitude/article/view/13138
https://doi.org/10.4000/cem.8632
https://journals.openedition.org/cem/8632


214 

________,_______ (org.). A Idade Média Portuguesa e o Brasil: reminiscências, 
transformações, ressignificações. Porto Alegre: Vidráguas, 2011. 
 
MALULY, Vinicius Sodré. Como se fossem para o cabo do mundo: geohistória e 
cartografias sobre os caminhos e os descaminhos de Goyaz (1725-1752), 250 p., 
(UnB-GEA, Mestre, Gestão Ambiental e Territorial, 2017). Brasília-DF, 2017. 
 
MARCONI, Marina de Andrade. Cavalhadas de Franca. Revista Brasileira do 
Folclore, n. 20, p. 43-62, jan-abr 1968. Disponível em: 
<http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br/Revista_do_Folclore>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
MARIANO, Neusa de Fátima. O Divino Faz Festa em Sorocaba. Cadernos Ceru, 
São Paulo, v. 23, n. 1, p. 223-238, 2012. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2595-
2536.v23i1p223-238. Disponível em: 
<https://www.revistas.usp.br/ceru/article/view/51597>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
MARTÍNEZ POZO, Miguel Ángel. Las prohibiciones de Carlos III y su repercusión en 
las fiestas de moros y cristianos. El teatro y los autos sacramentales en el siglo XVIII. 
Las representaciones de Benamaurel y Zújar (Granada-España). Boletín 
Antropológico, v. 34, n. 92, p. 125-146, jul-dez. 2016. Disponível em: 
<https://www.redalyc.org/journal/712/71249541007/html/>. Acesso em: 26 mar. 
2025. 
 
MELO, Rosane Friedrich Câmara; COSTA, Iná Camargo. Mouros e cristãos nas 
cavalhadas de Pirenópolis e de Franca. Magma Revista, n. 9, p. 111, 2006. 
Disponível em: <https://www.revistas.usp.br/magma/issue/view/5237/334>. Acesso 
em: 26 mar. 2025. 
 
MEYER, Augusto. Guia do folclore gaúcho. Rio de Janeiro: Aurora Ed., 1951. 
 
MEYER, Marlyse. Caminhos do Imaginário no Brasil. 2 ed. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2001. 
 
MEIHY, José Carlos Sebe B. Meihy, RIBEIRO, Suzana L. Salgado. Guia prático de 
história oral: para empresas, universidades, comunidades, famílias. São Paulo: 
Contexto, 2021. 
 
MIGNOLO, Walter. La idea de América Latina: La herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A, 2007. 
 
________,______. On subalterns and Other agencies. Postcolonial Studies, v. 8, n. 
4, 2005, pp. 381-407. 
 
MIRANDA, Ronypeterson Morais. “Mas e se essa festa acabar? Ai meu Deus o 
que será de mim?” As tradições da Festa do Divino Espírito Santo de Pirenópolis Ŕ 
GO em registros audiovisuais. Dissertação (Mestrado) do Programa de Pós-
Graduação TECCER - Universidade Estadual de Goiás Ŕ Mestre em Ciências 
Sociais e Humanidades. Anápolis, 2016. 
 

http://acervosdigitais.cnfcp.gov.br/Revista_do_Folclore
https://doi.org/10.11606/issn.2595-2536.v23i1p223-238
https://doi.org/10.11606/issn.2595-2536.v23i1p223-238
https://www.revistas.usp.br/ceru/article/view/51597
https://www.redalyc.org/journal/712/71249541007/html/
https://www.revistas.usp.br/magma/issue/view/5237/334


215 

_______,__________________; SILVA, Ademir Luiz da, Turismo em Festejos 
Populares: o caso da Festa do Divino Espírito Santo de Pirenópolis-GO. Fronteiras: 
Journal of Social, Technological and Environmental Science, n. 4, v. 2, 2014, pp.158-
170. 
 
MORAES, Adriana Gomes. Turismo de Eventos: Um análisis del impacto económico 
en el comercio de la ciudad de Barretos (Brasil) durante la fiesta del peón rural. 
Estudios y Perspectivas en Turismo, v. 21, n. 6, p. 1594-1608, 2012. Disponível 
em: <https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5254000>. Acesso em: 12 
maio. 2025. 
 
MOURA, Nádia Mendes de. A cidade enquanto artefato: o que evidenciam as 
décimas urbanas acerca da decadência na capitania de Goiás. Anais do Museu 
Paulista, v. 29, 2021, p. 1-62. DOI: 10.1590/1982-02672021v29d1e11. Disponível 
em: <https://doi.org/10.1590/1982-02672021v29d1e11>. Acesso em: 20 maio. 2025. 
 
NERI, André Mariano. Olhar de um viajante do século XIX: as vilas de Nova Olivença 
e São Jorge dos Ilhéus nos relatos do Príncipe Maximiliano de Wied-neuwied. 
Revista Eletrônica Cadernos de História: reflexões e experiências de escrita, v. 9, 
n. 1, p. 234-255, jun. 2014. Disponível em: 
<https://periodicos.ufop.br/cadernosdehistoria/article/view/5338>. Acesso em: 26 
mar. 2025. 
 
NIELL, Paul. Ibero-American Architecture and Urbanism. In: LYONS, John D. (ed). 
The Oxford handbook of the Baroque. Nova York: Oxford University Press, 2019. 
p. 286-311. 
 
NORA, P. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Tradução de Yara 
Aun Khoury. Revista Projeto História, São Paulo, n. 10, dez. 1993, p. 7-28. 
Disponível em: 
<https://www4.pucsp.br/projetohistoria/downloads/revista/PHistoria10.pdf>. Acesso 
em: 5 fev. 2025. 
 
OLIVEIRA, Gregory Ramos. “A lei do vencedor será firme e valiosa”: tradições 
inventadas, celebrações da (re)conquista e o medievo imaginado nas cavalhadas de 
Pirenópolis (1973). Pelotas, 2021, 90f. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Bacharelado em História) Ŕ Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de 
Pelotas, 2021. 
 
OLIVEIRA, Maria de Fátima. Uma releitura dos viajantes europeus: nem tudo era 
decadência em Goiás no século XIX. Revista Territórios & Fronteiras, Cuiabá, v. 
11, n. 11, 2018 DOI: https://doi.org/10.22228/rtf.v11i1.678. Disponível em: 
<https://periodicoscientificos.ufmt.br/territoriosefronteiras/index.php/v03n02/article/vie
w/678> Acesso em: 19 maio 2025. 
 
OLIVEIRA, Ricardo de. Euclides da Cunha, Os Sertões, e a invenção de um Brasil 
profundo. Revista História do Brasil, São Paulo, n. 22, v. 44, 2002, p. 511-537. 
DOI: https://doi.org/10.1590/S0102-01882002000200012. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/rbh/a/QGgVdsncR3FwRdf6tLLhZwy/?lang=pt>. Acesso em: 
28 fev. 2025.   

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5254000
https://doi.org/10.1590/1982-02672021v29d1e11
https://periodicos.ufop.br/cadernosdehistoria/article/view/5338
https://www4.pucsp.br/projetohistoria/downloads/revista/PHistoria10.pdf
https://doi.org/10.22228/rtf.v11i1.678
https://doi.org/10.1590/S0102-01882002000200012


216 

 
PACHECO, Sâmara Roberta Lacerda, DE SOUZA, Rita de Cássia Martins. 
Urbanização e ocupação do interior brasileiro: os trabalhos da Comissão 
Exploradora do Planalto Central do Brasil (1892-1893). Anais do II Colóquio 
Brasileiro de História do Pensamento Geográfico. 2014. Disponível em: 
<https://www.academia.edu/attachments/58126597/download_file?st=MTczNjYyNzA
2NSwxODEuMjIwLjQuMTA5&s=profile&ct=MTczNjYyNzA2NiwxNzM2NjI3MDczLDg
wNjU4NDI2>. Acesso em: 11 nov. 2024. 
 
PAES, Adriana Santos Gama. Fazenda Babilônia: Preservação do Patrimônio 
Histórico e Cultural na percepção do visitante. Brasília, 2007, 40f. Monografia 
(Turismo) Ŕ UniCEUB, Centro Universitário de Brasília, 2007. 
 
PAIVA, Lilian da Silva. As festas de clubes do laço de Mato Grosso do Sul. 2008. 
75f. Dissertação (Mestrado em Geografia). Universidade Federal do Mato Grosso do 
Sul Ŕ Programa de Mestrado em Geografia, Aquidauana, 2008. 
 
PALACÍN, Luís. O século do ouro em Goiás: 1722-1822, estrutura e Conjuntura 
numa capitania de minas. 4 ed. Goiânia: Editora da UCG, 2001. 
 
PARDIM, Lucélia Borges. Inimigos fiéis: rupturas e permanências nas Cavalhadas 
do Médio São Francisco Ŕ BA. 2021. 128f. Dissertação (Mestrado em Filosofia). 
Universidade de São Paulo Ŕ Programa de Pós-Graduação em Estudos Culturais, 
Escola de Artes, Ciências e Humanidades, São Paulo, 2020. Versão Corrigida. 
 
PELOSO, Silvano. Medievo no sertão: tradição medieval europeia e arquétipos da 
literatura popular no Nordeste do Brasil [recurso eletrônico] Natal: EDUFRN, 2019. 
 
PEREIRA, Niomar. Cavalhadas no Brasil: de cortejo à cavalo a lutas de mouros e 
cristãos. São Paulo: Escola do Folclore, 1983. 
 
PETITJEAN, Maxime. The Pantomime of War: Thoughts About the Horse Games of 
the Roman Army and the Origins of Imperial Mask Helmets. International Journal of 
Military and Historiography. Leiden, v. 40, n. 1, 2020, p. 50-73, 
DOI:10.1163/24683302-20190004, Disponível em: 
<https://doi.org/10.1163/24683302-20190004>. Acesso em: 12 maio, 2025.   
 
PIEMONTE, Nicolás de. Historia de Carlo Magno y los Doce Pares de Francia. Texto 
preparado por Enrique Suárez Figaredo. Lemir, n. 24, 2020 [c. 1525]. Disponível em: 
<https://parnaseo.uv.es/lemir/Revista/Revista24/Textos/01_Carlo_Magno.pdf>. 
Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
PINA, Célia Fátima de. Museu das Cavalhadas: um Museu Casa. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Tecnologia em Gestão de Turismo) Ŕ Universidade Estadual 
de Goiás (UEG) Pirenópolis, 2013. 
 
POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos. Rio de 
Janeiro, v. 2, n. 3, p. 3-15, 1989. Disponível em: 
<https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2278>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 

https://doi.org/10.1163/24683302-20190004
https://parnaseo.uv.es/lemir/Revista/Revista24/Textos/01_Carlo_Magno.pdf
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2278


217 

_______, ______. Memória e identidade social. . Estudos Históricos. Rio de 
Janeiro, v. 5, n. 10, p. 200-212, 1992. Disponível em: 
<https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941>. Acesso em: 28 maio. 2025. 
 
PORTELLI, Alexandre. História oral como arte de escuta. Tradução de Ricardo 
Santhiago. São Paulo: Letra e Voz, 2016. 
 
PRATT, Mary Louise. A crítica na zona de contato: nação e comunidade fora de 
foco. Tradução de Luiz Felipe Guimarães Soares. Travessia. n. 38, 1999, pp. 7-29. 
Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br/index.php/travessia/article/view/14665>. 
 
RAMOS, Jarbas Siqueira. No passo do giro: um olhar sobre o ritual festivo dos 
Ternos de Catopês de Bocaiúva/MG. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas). 
164f. Universidade Federal da Bahia Ŕ Programa de Pós-Graduação em Artes 
Cênicas, Salvador, 2011. 
 
RICŒUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Tradução de Alain 
François et al. Campinas: Editora da Unicamp, 2007. 
 
________,____. Memory, history, forgetting. Tradução para o inglês de Kathleen 
Blamey e David Pellauer. Chicago: The University of Chicago Press, 2004. 
 
ROCHA, Beliza Gonzales; MANZKE, Sabrina Marques; JESUS, Thiago Silva de 
Amorim. Folguedos no Rio Grande do Sul: estudos iniciais sobre folclore de margem. 
Visualidades, Goiânia, v. 16, n. 1, p. 169-190, 2018. DOI: 10.5216/vis.v16i1.47193. 
Disponível em: <https://revistas.ufg.br/VISUAL/article/view/47193>. Acesso em: 26 
mar. 2025. 
 
RODRIGUES, Carla. Notas sobre o tempo e o luto no mundo pós-covid. O que nos 
faz pensar, Rio de Janeiro, v. 31, n. 52, p. 7-22, jan.-jun. 2023. DOI: 
10.32334/oqnfp.2023n52a944. Disponível: 
<https://doi.org/10.32334/oqnfp.2023n52a944>. Acesso em: 8 mar. 2025. 
 
RUBIERO MATA, María Jesús. El Califato Nazarí. Al-Qanṭara: Revista de estudios 
árabes, [S. l.], v. 29, n. 2, p. 293Ŕ305, 2008. DOI: 10.3989/alqantara.2008.v29.i2.59. 
Disponível em: <https://al-qantara.revistas.csic.es/index.php/al-
qantara/article/view/59>. Acesso em: 14 mar. 2025. 
 
SAID, Edward. Orientalismo: O Oriente como invenção do Ocidente. Traduzido por 
Rosaura Eichenberg. São Paulo: Companhia de Bolso, 2007. 
 
SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem às nascentes do Rio S. Francisco e pela 
provincia de Goyaz. Tomo segundo. Tradução de Clado Ribeiro de Lessa. São 
Paulo: Companhia Editora Nacional, 1937. 
 
SALLES, Vicente. O negro no Pará, sob o regime da escravidão. Rio de Janeiro: 
FGV, 1971. 
 
SANTHIAGO, Ricardo; MAGALHÃES, Valéria Barbosa de. Rompendo o isolamento: 
reflexões sobre história oral e entrevistas à distância. Anos 90, [S. l.], v. 27, p. 1-18, 

https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/1941
https://periodicos.ufsc.br/index.php/travessia/article/view/14665
https://revistas.ufg.br/VISUAL/article/view/47193
https://doi.org/10.32334/oqnfp.2023n52a944
https://al-qantara.revistas.csic.es/index.php/al-qantara/article/view/59
https://al-qantara.revistas.csic.es/index.php/al-qantara/article/view/59


218 

2020. DOI: https://doi.org/10.22456/1983-201X.102266. Disponível em: 
<https://seer.ufrgs.br/index.php/anos90/article/view/102266>. Acesso em: 26 mar. 
2025. 
 
SANTOS, Agnaldo Barbosa dos. Ressignificação das Cavalhadas de argolinhas me 
Campina Grande-PB. Minerva: Magazine of Science Ŕ Estudios e Investigaciones. n. 
4, v. 2, 2016, pp. 1-16. 
 
SANTOS, Kássia Karoline Barreto. As cavalhadas da festa do divino espirito 
santo de Pirenópolis/GO: Análise do contexto cultural e religioso. 2008. 45 f. 
Monografia (Turismo) - Centro Universitário de Brasília, Brasília, 2008. 
 
SANTOS, Helane Súzia Silva dos; BRITO, Maria dos Remédios. Bragança e a 
Marujada: pedaços de imanência. Linha Mestra. v. 10 n. 28, p. 35-42, 2016. DOI: 
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2016n28p35-42. Disponível em: 
<https://www.lm.alb.org.br/index.php/lm/article/view/866>. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
SANTOS, Thiago Henrique Ribeiro dos. Prazer, eu sou arte, meu querido: 
apontamentos historiográficos para uma genealogia da travestilidade drag queen. 
Revista Periódicus, [S. l.], v. 2, n. 11, p. 17-44, 2019. DOI: 
10.9771/peri.v2i11.28252. Disponível em: 
<https://revbaianaenferm.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/28252>. 
Acesso em: 7 mar. 2025. 
 
SCHIPANSKI, Carlos Eduardo. Cavalhadas de Guarapuava: história e morfologia 
de uma festa campeira. (1899-1999). Tese (Doutorado em História). 273 f. 2009. 
Universidade Federal Fluminense Ŕ Instituto de Ciências Humanas e Filosofia, 
Departamento de História. Niterói, 2009. 
 
SILVA, Adriena Casini da. Um zoom nos desafios metodológicos de fazer História 
Oral em tempos de pandemia: confluências e adaptações tecnológicas de uma 
inverstigação de História da Educação. História Oral. v. 25, n. 2, jul/dez. 2022, p. 
153-172. Disponível em: 
<https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/1271/106106106332>. 
Acesso em 24 nov. 2024. 
 
SILVA, Daniele Gallindo Gonçalves. Sobre “cavaleiras”: a (re)criação do medievo em 
Cornelia Funke. Pandaemonium Germanicum. DOI: https://doi.10.11606/1982-
883719291. São Paulo, v. 19, n. 29, p. 1-20, 2016. Disponível em: 
<https://revistas.usp.br/pg/article/view/128165>. Acesso em 26 mar. 2025. 
 
SILVA, Mônica Martins da. A Festa do Divino: Romanização, Patrimônio & Tradição 
em Pirenópolis (1890-1988). Dissertação (Mestrado) Universidade Federal de Goiás 
Ŕ Programa de Mestrado em História das Sociedades Agrárias, 259p, Goiânia, 2000. 
 
____, _______________. As Cavalhadas de Pirenópolis: Um estudo sobre 
sociedade, festas e espaço urbano (1940-1988). História Revista, v. 6, n. 1, p. 135-
162, 2001. DOI: https://doi.org/10.5216/hr.v6i1.10572. Disponível em: 
<https://revistas.ufg.br/historia/article/view/10572>. Acesso em 26 mar. 2025. 
 

https://seer.ufrgs.br/index.php/anos90/article/view/102266
https://doi.org/10.34112/1980-9026a2016n28p35-42
https://www.lm.alb.org.br/index.php/lm/article/view/866
https://revbaianaenferm.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/28252
https://revista.historiaoral.org.br/index.php/rho/article/view/1271/106106106332
about:blank
about:blank
https://revistas.usp.br/pg/article/view/128165
https://doi.org/10.5216/hr.v6i1.10572
https://revistas.ufg.br/historia/article/view/10572


219 

SOIHET, Rachel. O drama da conquista na festa: reflexões sobre resistência 
indígena e circularidade cultural.  Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 9, p. 
44-59, 1992. Disponível em: <https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2332>. Acesso 
em: 26 mar. 2025. 
 
SOUSA, Cleusa Teixeira de; NORONHA, Gilberto Cézar de. Reminiscências do 
Portugal medieval nas práticas culturais e festejos do Brasil contemporâneo: 
possíveis conexões Ŕ A festa do Divino Espírito Santo em Portugal e no Brasil 
(Pirenópolis-GO). Revista Brasileira do Caribe, v. 25, n. 1, p. 1-21, 24 jul. 2024 
Disponível em: 
<https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbrascaribe/article/view/22882>. 
Acesso em: 6 jun 2025. 
 
SOUZA, Marcos André Torres de. A vida escrava portas adentro: uma incursão as 
senzalas o Engenho  de São Joaquim, Goiás, século XIX. Maracanan, v. 7, n. 7, p. 
83-109, 2011. DOI: https://doi.org/10.12957/revmar.2011.12895. Disponível em: 
<https://www.e-publicacoes.uerj.br/maracanan/article/view/12895>. Acesso em: 6 
jun. 2025. 
 
______, ___________________. Uma outra escravidão: a paisagem social no 
Engenho de São Joaquim, Goiás. Vestígios, v. 1, n. 1, p. 60-92, jan-jun. 2007. DOI: 
https://doi.org/10.31239/vtg.v1i1.10735. Disponível em: < 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/vestigios/article/view/11932>. Acesso em: 6 jun. 
2025. 
 
SPINELLI, Céline. Cavalhadas em Pirenópolis: tradições e sociabilidade no interior 
de Goiás. Religião & Sociedade, v. 30, n. 2, p. 59-73, 2010. DOI: 
https://doi.org/10.1590/S0100-85872010000200004. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/rs/a/twgdBgBWWYs73y9wgHXthqL/?format=pdf&lang=pt>. 
Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra 
Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa, André Pereira Feitosa. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 
TEDESCO, João Carlos. Passado e presente em interfaces: Introdução a uma 
análise sócio-histórica da memória. Passo Fundo: Editora da Universidade de Passo 
Fundo; Xanxerê: Editora Unoesc; Porto Alegre: Suliani Letra & Vida, 2011. 
 
TEIXEIRA, Iuri Araújo Cardoso. Batalha das máscaras: animação experimental 
digital baseada nas cavalhadas de Pirenópolis. Dissertação (Mestrado de Artes 
Visuais). Universidade Federal de Goiás Ŕ Faculdade de Artes Visuais Ŕ Programa 
de Pós-Graduação em Cultura Visual. Goiânia-GO, 2015. 
 
THOMPSON, Paul; BORNAT, Joanna. The Voice of the Past: Oral History 4 ed. 
New York: Oxford University Press, 2017. 
 
URRY, John. The Tourist Gaze. 2 ed. Londres: SAGE Publications Ltd., 2002. 
 

https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/2332
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rbrascaribe/article/view/22882
https://doi.org/10.12957/revmar.2011.12895
https://www.e-publicacoes.uerj.br/maracanan/article/view/12895
https://doi.org/10.31239/vtg.v1i1.10735
https://periodicos.ufmg.br/index.php/vestigios/article/view/11932
https://doi.org/10.1590/S0100-85872010000200004
https://www.scielo.br/j/rs/a/twgdBgBWWYs73y9wgHXthqL/?format=pdf&lang=pt


220 

VEIGA, Felipe Berocan. “Essa festa não se acaba, essa festa não tem fim”: 
Pirenópolis e a alegria da fé no Divino Espírito Santo. In: BRASIL, Ministério das 
Relações Exteriores; ZETOLA, B. M.; SEIXAS, A. M. (org.). Revista textos do 
Brasil n. 15: Festas Populares. Brasília: Ministério das Relações Exteriores, 2009, p. 
89-99. 
 
WAGNER, Roy. A invenção da cultura. Trad. Marcela Coelho de Souza e 
Alexandre Morales. São Paulo: Ubu, 2017. 
 
ZUMTHOR, Paul. Performance, recepção, leitura. Tradução de Jerusa Pires 
Ferreira e Suely Fenerich. 2 ed. São Paulo: Cosac Naify, 2007. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apêndices  



 

Apêndice A – Roteiro de Entrevista Remota I (Carlos Eduardo Naves Dias) 

1. Nome: 

2. Idade: 

3. Qual sua ocupação? 

4. Qual sua formação? 

5. Tem familiares? 

6. É natural de Pirenópolis? 

7. Sua família está na cidade há muito tempo? 

8. Ao longo da pandemia, praticou isolamento? Quanto tempo durou o período 

mais intenso? 

9. Você sentiu alguma mudança na sua vida e na cidade antes e durante a 

pandemia? 

10.  A pandemia afetou diretamente seu meio de trabalho? 

11.  Falando sobre Cavalhadas. Você já participou do evento? Se sim, qual foi o 

seu papel? 

12.  A partir de que idade, mais ou menos, você se recorda das Cavalhadas? 

13.  Pode-se dizer que elas são uma tradição familiar? Sua família 

participa/participava ativamente da celebração?  

14.  O que as Cavalhadas significam para você? 

15.  As Cavalhadas mais antigas que você se recorda são muito diferentes das 

realizadas nos últimos dez anos? 

16.  Nos dois primeiros anos da pandemia de COVID-19 (2020 e 2021), o evento 

foi cancelado. Se recorda de outras ocasiões em que as Cavalhadas não 

puderam ser realizadas? 

17.  Quais os custos para a participação do evento? Existem diferenças entre 

participar como Mascarado, por exemplo? 

18.  Nas últimas décadas, você acha que a participação do público externo 

aumentou ou diminuiu? E a participação dos moradores? 

19.  Nas últimas décadas, as roupas, armas e cenários se modificaram, ou seja, 

ficaram mais sofisticados do que há, digamos, uns vinte anos? 



 

20.  Sobre os Mascarados: você acha que eles têm um papel maior nas 

Cavalhadas do que os outros cavaleiros? Eles distinguem as Cavalhadas de 

Pirenópolis das outras Cavalhadas? 

21.  Qualquer um pode participar de qualquer papel nas Cavalhadas? Não existe 

uma “hereditariedade” dos papéis? 

22.  Existe um “vencedor” nas Cavalhadas? O resultado é sempre o mesmo? 

23.  Sobre Cavalhadas e a Pandemia. Qual foi o efeito imediato do cancelamento 

do evento em 2020? 

24.  A comunidade pirenopolitana tentou evitar o cancelamento das atividades em 

2020? Houve algum protesto ou incidente semelhante? 

25.  Qual foi o principal efeito do hiato que existiu em 2020-2021? As pessoas 

acharam que a tradição seria perdida? Cogitaram uma versão “remota” do 

evento? 

26.  Acha que a comunidade está ansiosa pelas Cavalhadas deste ano? 

27.  Quais são as suas expectativas pelas próximas Cavalhadas? 

28.  Você pretende participar do evento? 

29.  Acha que a modificação do local de realização do evento irá alterar a 

essência das Cavalhadas? 

30.  Digamos que, no pior cenário possível, a pandemia piore e novas restrições 

sejam necessárias. Consegue imaginar um cancelamento do evento? Quais 

seriam as reações da comunidade sobre isso? 

31.  Se você pudesse alterar uma característica do evento, qual seria? 

32.  Por fim: é possível imaginar uma Pirenópolis sem Cavalhadas? Qual o papel 

delas na identidade da comunidade pirenopolitana? 

  



 

Apêndice B – Roteiro de Entrevista Remota II (Cristiano da Costa e João 

Guilherme da Trindade Curado) 

1. Nome 

2. Idade 

3. Ocupação 

4. Formação 

5. Renda mensal aproximada 

6. Filiação e núcleo familiar 

7. Cidade de origem 

8. Anos de vivência na cidade (se cidade de origem for diferente da observada) 

9. Já participou das Cavalhadas de Pirenópolis? Como? 

10. Como você descreveria a celebração para um turista? 

11. Quanto tempo a comunidade se prepara para as celebrações? 

12. Qual o grau de engajamento da comunidade com tais celebrações? 

13. Sabe dizer quando e como elas surgiram? 

14. Seus parentes (pais, tios, avós) já participaram da celebração? 

15. Seus filhos (se tiver) já participaram? 

16. Quando foi a ocasião mais antiga que você assistiu? Quantos anos você 

tinha? Você estava sozinho ou com familiares/amigos? 

17. Quando foi a última vez que você assistiu? A celebração se modificou desde 

aquela vez ou se manteve a mesma? 

18. Sua cidade se modificou desde aquela vez (se industrializou, estagnou, 

diminuiu sua produção)? 

19. Desde aquela vez, você mudou sua percepção da celebração? 

20. Que importância você acha que ela tem para a sua comunidade? 

21. Que importância ela tem para você? 

22. No biênio pandêmico (2020-2021), diversas cidades cancelaram suas 

Cavalhadas. Como a comunidade lidou com isso? 

23. Como a comunidade lidou com o retorno das Cavalhadas após os 

cancelamentos? Houve maior ou menor engajamento? 

24. Você consegue imaginar como seria se a cidade cancelasse 

permanentemente as Cavalhadas? 



 

25. O que você acha que torna as Cavalhadas diferente de outras tradições (ex. 

Carnaval)? 

26. Você acha que a longevidade da celebração é algo que justifica sua 

realização? Existiriam outros fatores? 

27. Você se vê como parte da celebração, mesmo que na audiência? 

28. Como você interpreta o papel dos cavaleiros? Qualquer um pode ser 

cavaleiro? 

29. O que você acha da narrativa das Cavalhadas? Existem papéis definidos ou 

são todos cavaleiros? 

30. Sobre os Mascarados, o que você acha que representam? Sabe de onde 

vieram? 

31. O que o espetáculo representa para você? Você se vê representado na 

história que está sendo contada? 

32. Existe algo que você gostaria que fosse mudado na tradição? 

33. Por que você acha que uma tradição tão antiga não modifica sua essência (os 

cristãos sempre vencem) e nem é esquecida? 

34. Você percebe que o turismo ou medidas como o reconhecimento desta 

tradição como patrimônio cultural pelo IPHAN tiveram algum impacto na forma 

como as Cavalhadas são construídas? 

35. Para você, o que é mais importante nas Cavalhadas? Ser uma festividade 

religiosa, uma oportunidade de socializar, parte de uma memória da 

comunidade? 

36. Você acha que o interesse de Pirenópolis em manter as Cavalhadas está 

ligado a um senso de comunidade ou a outras razões? 

37. Você considera as Cavalhadas algo imprescindível na essência da sua 

cidade, algo que a diferencia das demais? 

38. Você percebe um declínio ou uma ascensão das Cavalhadas? As novas 

gerações têm interesse em preservar essa tradição? 

39. Você acha que é possível que as Cavalhadas deixem de existir? 

40. Por fim, na sua memória, que sensações (sons, cheiros, imagens) estão 

diretamente ligadas às Cavalhadas? São coisas que você gostaria de 

preservar ou não teriam impacto na sua trajetória se fossem esquecidas? 

  



 

Apêndice C – Roteiro de Entrevistas Presenciais (Tonianny Vieira, Marieta 

Amaral, Marilene Paranaguá, Célia Fátima de Pina e Vilma da Costa) 

1. Nome 

2. Idade 

3. Formação 

4. Filiação e núcleo familiar 

5. Cidade de origem 

6. Anos de vivência na cidade (se cidade de origem for diferente da observada) 

7. Já participou das Cavalhadas de Pirenópolis? Como? 

8. Como você descreveria a celebração para um turista? 

9. Quanto tempo a comunidade se prepara para as celebrações? 

10. Qual o grau de engajamento da comunidade com tais celebrações? 

11. Sabe dizer quando e como elas surgiram? 

12. Seus parentes (pais, tios, avós) já participaram da celebração? 

13. Seus filhos (se tiver) já participaram? 

14. Quando foi a ocasião mais antiga que você assistiu? Quantos anos você 

tinha? Você estava sozinho ou com familiares/amigos? 

15. Quando foi a última vez que você assistiu? A celebração se modificou desde 

aquela vez ou se manteve a mesma? 

16. Sua cidade se modificou desde aquela vez (se industrializou, estagnou, 

diminuiu sua produção)? 

17. Desde aquela vez, você mudou sua percepção da celebração? 

18. Que importância você acha que ela tem para a sua comunidade? 

19. Que importância ela tem para você? 

20. No biênio pandêmico (2020-2021), diversas cidades cancelaram suas 

Cavalhadas. Como a comunidade lidou com isso? 

21. Como a comunidade lidou com o retorno das Cavalhadas após os 

cancelamentos? Houve maior ou menor engajamento? 

22. Você consegue imaginar como seria se a cidade cancelasse 

permanentemente as Cavalhadas? 

23. O que você acha que torna as Cavalhadas diferente de outras tradições (ex. 

Carnaval)? 



 

24. Você acha que a longevidade da celebração é algo que justifica sua 

realização? Existiriam outros fatores? 

25. Você se vê como parte da celebração, mesmo que na audiência? 

26. Como você interpreta o papel dos cavaleiros? Qualquer um pode ser 

cavaleiro? 

27. O que você acha da narrativa das Cavalhadas? Existem papéis definidos ou 

são todos cavaleiros? 

28. Sobre os Mascarados, o que você acha que representam? Sabe de onde 

vieram? 

29. O que o espetáculo representa para você? Você se vê representado na 

história que está sendo contada? 

30. Existe algo que você gostaria que fosse mudado na tradição? 

31. Por que você acha que uma tradição tão antiga não modifica sua essência (os 

cristãos sempre vencem) e nem é esquecida? 

32. Você percebe que o turismo ou medidas como o reconhecimento desta 

tradição como patrimônio cultural pelo IPHAN tiveram algum impacto na forma 

como as Cavalhadas são construídas? 

33. Para você, o que é mais importante nas Cavalhadas? Ser uma festividade 

religiosa, uma oportunidade de socializar, parte de uma memória da 

comunidade? 

34. Você acha que o interesse de Pirenópolis em manter as Cavalhadas está 

ligado a um senso de comunidade ou a outras razões? 

35. Você considera as Cavalhadas algo imprescindível na essência da sua 

cidade, algo que a diferencia das demais? 

36. Você percebe um declínio ou uma ascensão das Cavalhadas? As novas 

gerações têm interesse em preservar essa tradição? 

37. Você acha que é possível que as Cavalhadas deixem de existir? 

38. Por fim, na sua memória, que sensações (sons, cheiros, imagens) estão 

diretamente ligadas às Cavalhadas? São coisas que você gostaria de 

preservar ou não teriam impacto na sua trajetória se fossem esquecidas? 

  



 

Apêndice D – Termo de Cessão 
 

 

 
 
 

 

TERMO DE CESSÃO 

 

 

Considerando o depoimento que concedi a Gregory Ramos Oliveira, em _______, eu, 

_______________________________________, CPF número ________________, autorizo a sua 

utilização para fins acadêmicos. 

 

 

________, _____ de ____________ de 202_. 

 

__________________________________ 

Assinatura 

 

O material ficará salvaguardado junto ao Laboratório de História Oral, do Núcleo de Documentação 

Histórica da UFPel. 

 
 

 
 


	311cff836422378a56485a6a40d913d5cdc9914321113a7153e7d08a760f5cc6.pdf
	311cff836422378a56485a6a40d913d5cdc9914321113a7153e7d08a760f5cc6.pdf
	311cff836422378a56485a6a40d913d5cdc9914321113a7153e7d08a760f5cc6.pdf

