
R. Museu Arq. Etn., 43: 77-85, 2024.

77

Memória e Esquecimento no Mundo Antigo:  
Entrevista com o Prof. Dr. Fábio Vergara Cerqueira

Maria Aparecida de Oliveira Silva*
Fábio Vergara Cerqueira**

SILVA, M. A. O.; CERQUEIRA, F. V. Memória e Esquecimento no Mundo Antigo: 
Entrevista com o Prof. Dr. Fábio Vergara Cerqueira. R. Museu Arq. Etn. 43: 77-85, 
2024.

Resumo: A entrevista com o professor Fábio Vergara Cerqueira aborda 
temas que têm se destacado nos debates das humanidades, são eles memória, 
esquecimento, patrimônio e tradição. Esta entrevista explora o conceito 
de “era do mnemotropismo”, no qual a memória ganha centralidade nas 
questões sociais. O professor discute as disputas em torno da memória e do 
esquecimento, destacando dois tipos deste último: o esquecimento “natural”, 
resultante do desgaste de materiais ou da renovação urbana, e o esquecimento 
“político”, como a damnatio memoriae, em que ocorre o apagamento deliberado 
e a invisibilidade intencional. Destacam-se, ainda, as questões de identidade e 
sentimento de pertencimento, que se entrelaçam com as questões relativas à 
memória e ao esquecimento.

Palavras-chave: Memória; esquecimento; patrimônio cultural; Antiguidade; 
estudos clássicos.

* Graduada, Mestre e Doutora em História pela USP, com estágios na EFR/Itália (PDEE/CAPES) e na UNL/Portugal 
(FAPESP). Pesquisadora de pós-doutorado em Estudos Literários na Unesp/Araraquara e em Línguas Clássicas na USP. 
Pesquisadora do Grupo Heródoto/Unifesp. Pesquisadora do Taphos/MAE/USP. Líder e professora colaboradora do Grupo 
LABHAM/UFPI. Pesquisadora do Grupo Linceu/Unesp-Araraquara e do Grupo de Retórica Antiga da Universidade de 
Cádiz. Autora de *Plutarco, o Historiador: Análise das Biografias Espartanas* (2006); *Plutarco e Roma: O Mundo Grego no 
Império* (2014). *Plutarco: “Sobre a Maldade de Heródoto”*, estudo, tradução e notas (2013), todos publicados pela Edusp. 
Tradutora de Plutarco e Heródoto..

** Professor Titular do Departamento de História da Universidade Federal de Pelotas. Bolsista de Produtividade em Pesquisa 
do CNPq (PQ1D) na área de Arqueologia e membro do Comitê de Assessoramento em Antropologia, Arqueologia, 
Ciência Política, Direito, Relações Internacionais e Sociologia (COSAE/CNPq) no período de 2021 a 2024. Atualmente, é 
pesquisador visitante na Universidade de Heidelberg, no Instituto de Arqueologia Clássica, e detém o título de pesquisador 
da Fundação Humboldt (Alemanha) na modalidade “Pesquisador Experiente” em Arqueologia Clássica desde 2014. Foi 
também “chercheur résident” (pesquisador residente) na École Française de Rome em 2022. É idealizador e coordenador de 
diversos projetos acadêmicos e museológicos, incluindo o Laboratório de Antropologia e Arqueologia (LEPAARQ), o Museu 
Etnográfico da Colônia Maciel, o Museu da Colônia Francesa, o Laboratório de Estudos da Cerâmica Antiga (LECA) e o 
Circuito de Museus Étnicos, todos com períodos de atividade que se estendem de 2001 até os dias atuais. Foi presidente da 
Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos (SBEC) no período de 2001 a 2003 e vice-presidente entre 2004 e 2005, além de ter 
presidido o V Congresso da SBEC realizado em 2003. Sua pesquisa também abrange as áreas de Memória Social, Patrimônio 
Cultural e gestão museológica



Memória e Esquecimento no Mundo Antigo

R. Museu Arq. Etn., 43: 77-85, 2024.

78

Profa. Maria Aparecida: Bom dia, 
professor Fábio Vergara. É uma alegria e uma 
grande honra tê-lo conosco nesta entrevista, 
a qual compõe o dossiê organizado por mim 
e pelos professores doutores Juliana Figueira 
da Hora, Maria Cristina Kormikiari e Vagner 
Cavalheiro Porto, do MAE-USP (Museu 
de Arqueologia da Universidade de São 
Paulo). O título do nosso dossiê é Memória e 
Esquecimento no Mundo Antigo.

Para aqueles que ainda não conhecem 
o professor Fábio Vergara Cerqueira, ele é 
professor titular do Departamento de História 
da Universidade Federal de Pelotas (UFPEL), 
bolsista de produtividade CNPq PQ1D 
em Arqueologia e pesquisador visitante da 
Universidade de Heidelberg e da Fundação 
Humboldt, ambas na Alemanha. Além 
disso, o professor Vergara tem uma vasta 
experiência, com participações em eventos 
nacionais e internacionais, além de uma 
produção acadêmica expressiva, com inúmeras 
publicações no Brasil e no exterior. Ele é, sem 
dúvida, motivo de orgulho e uma referência de 
grande importância para aqueles de nós que nos 
dedicamos aos estudos clássicos.

Como mencionado anteriormente, nosso 
dossiê aborda a questão da memória e do 
esquecimento. Nesse contexto, gostaria de 
iniciar nossa conversa perguntando: professor 
Fábio Vergara, como se dá a concepção 
de memória no campo da História e da 
Arqueologia, especialmente no que diz respeito 
à Antiguidade, no seu ponto de vista?

Prof. Fábio Vergara: Bem, inicialmente, 
eu gostaria de saudar a professora Maria 
Aparecida, bem como os demais colegas que 
organizam conjuntamente este dossiê, os 
professores Vagner Porto, Cristina Kormikiari 
e Juliana Hora, e parabenizar pela escolha do 
tema. Memória, esquecimento, patrimônio 
e tradição são temas que têm ganhado 
centralidade nos debates das humanidades. 
Alguns autores afirmam que vivemos, desde o 
final do século XX, uma era do mnemotropismo, 
um conceito que descreve a situação em 
que a memória assume protagonismo nas 
questões sociais. As disputas sobre a memória 
e os embates políticos em torno dela são 

acompanhados de perto por um debate sobre 
o esquecimento, com olhares muitas vezes 
antagônicos sobre essas duas questões. Existe, 
por um lado, o esquecimento gerado por um 
processo, vamos usar o termo “natural”, de 
apagamento devido ao desgaste dos suportes 
materiais. Por exemplo, coisas que são [feitas] 
de materiais orgânicos tendem a desaparecer 
com o passar dos séculos. Outro exemplo 
seria o próprio processo de uma cidade se 
refazendo sobre si mesma, o que também 
gera esquecimento. Por outro lado, há o 
esquecimento produzido, o esquecimento 
político, que constrói o fenômeno da chamada 
damnatio memoriae quando se gera o apagamento 
deliberado, quando se gera a invisibilidade.

De fato, esse é um tema extremamente 
pertinente aos debates contemporâneos. E a 
questão que se coloca é: qual a relevância desse 
tema perante os estudos da Antiguidade? Ele 
possui pertinência, aderência, centralidade? 
A minha resposta é afirmativa. Um exemplo 
claro disso é o debate que Tucídides propõe ao 
comentar a história dos tiranicidas, Harmódio 
e Aristógito, que, na visão da população 
ateniense em geral, eram os heróis responsáveis 
pela queda da tirania. No entanto, Tucídides 
apresenta uma análise crítica dos fatos, 
argumentando que não é bem assim, que não 
foi isso que aconteceu. Embora Harmódio e 
Aristógito tenham desempenhado um papel 
importante, não foram eles os responsáveis pela 
queda da tirania. Esse é um claro exemplo de 
debate sobre a memória.

Além disso, é possível observar como 
a memória é mais forte do que a história, 
pois a memória, em sua dimensão popular, 
envolve questões de identidade e sentimento 
de pertença. Um exemplo disso são as moedas 
batidas em Atenas a partir do século IV a.C., 
que trazem a representação desse “casal 
homoerótico”, vou usar essa expressão. Nelas, 
Harmódio e Aristógito são representados 
como símbolos da democracia, ilustrando o 
caráter heroico de sua imagem na memória 
popular, apesar da narrativa histórica proposta 
por Tucídides.

Portanto, entendo que esse exemplo 
evidencia a pertinência do tema. Então sim, 



Maria Aparecida de Oliveira Silva, Fábio Vergara Cerqueira

79

é pertinente para o estudo da Antiguidade se 
pensar a memória e o esquecimento. Não há 
evidência maior disso do que o fato de que, na 
mitologia grega, os correspondentes de memória 
e esquecimento são duas divindades: Lete e 
Mnemosine. Essas divindades, bem ancestrais, 
não são apenas personificações criadas mais 
tardiamente para dar conta de conceitos 
mais abstratos.

E mais do que divindades, Lete, 
esquecimento, derivando do verbo esquecer, 
e Mnemosine, memória, estão inseridas no 
imaginário da morte, como podemos observar 
muito bem na topografia do reino de Hades, 
conforme descrito no mito de Er, narrado 
por Platão em A República, livro X. Memória 
e Esquecimento (Mnemosine e Lete) estão 
associadas a dois rios existentes no mundo 
de Hades.

E esses rios têm implicações bem diferentes 
sobre a concepção de morte. O primeiro, o rio 
que leva o nome de Lete ou Lesmosine, também 
é chamado de Amelēs Potemos. Lembrando 
que Lete é filha de Eris, assim como Ponos, o 
sofrimento diante das coisas terríveis; assim 
como Limos, a fome; e como Algea, as dores. 
Todos são filhos de Eris, a deusa da discórdia, 
como nos conta Hesíodo. O rio Lete, essa 
deusa do esquecimento, tem águas das quais 
beberão, se me permite o uso do termo para 
facilitar aqui, as almas dos mortos. Esse ato 
gerará o esquecimento que caracterizará a 
concepção de morte para os gregos: a perda 
da individualidade. Por isso, Lete também é 
chamada como Ameles Potemos, ou “rio da falta 
de consciência”.

De outro lado, Mnemosine é um rio 
cujas águas, quando bebidas pela alma do 
morto, proporcionam o privilégio de não se 
perder as lembranças, permitindo o usufruto 
de uma morte especial. Por exemplo, pessoas 
dedicadas às musas – como músicos e poetas 
– eram agraciadas com um “passe livre”. Ao 
chegar ao mundo dos mortos, mostravam esse 
passe a Hades, permitindo-lhes beber da água 
de Mnemosine.

Então, essa é uma outra concepção de 
morte, que é aquela que nós conhecemos por 
meio dos textos órficos, que fazem parte da 

religião órfica e da esperança pós-morte que 
ela propõe. Essa possibilidade de beber das 
águas de Mnemosine oferece à alma um destino 
diferente: ao invés de seguir pelo caminho à 
direita, em direção ao cipreste branco, ela segue 
à esquerda, para um outro caminho, que não é 
marcado pelo esquecimento.

Essa distinção entre os dois rios e suas 
implicações na concepção de morte revela 
uma visão rica e complexa da memória e do 
esquecimento na cultura grega. É impossível 
não reconhecer a relevância de refletir sobre 
esses conceitos para o estudo da Antiguidade.

Profa. Maria Aparecida: Muito obrigada, 
professor, pelos seus valiosos esclarecimentos. 
Em um segundo momento, como os conceitos 
de memória e esquecimento se manifestam na 
Antiguidade grega?

Prof. Fábio Vergara: Eu posso pedir 
licença, Maria Aparecida, para recuar um pouco 
e observar que, já na Antiguidade egípcia e nas 
Antiguidades mesopotâmicas, a problemática 
da memória e do esquecimento também se 
apresentam como temas pertinentes?

Profa. Maria Aparecida: Certamente.
Prof. Fábio Vergara: Um exemplo disso 

pode ser encontrado nas listas dinásticas do 
Egito, que representam um processo de geração 
de uma memória oficial dos detentores de poder. 
Essas listas não apenas funcionam como um 
mecanismo de memória, mas também como uma 
estratégia de legitimação do poder faraônico, 
com o auxílio de uma certa inteligência 
composta por escribas e sacerdotes, que possuíam 
um conhecimento especializado e acesso aos 
arquivos de memórias. Nesse contexto, surge 
também a questão do esquecimento. Sabemos 
que, desde o início do Egito Antigo, desde a 
primeira dinastia, a instituição da “rainha mãe” 
era fundamental, pois ela efetivamente passa a 
governar quando fica viúva e o herdeiro é muito 
pequenininho ainda, muito criança. Porém esse 
papel só aparece nas listas dinásticas a partir da 
Quarta Dinastia, e somente desta, o que revela 
como esse fato foi invisibilizado durante um 
longo período.

Então vejam como há diferentes 
procedimentos que, além de gerar 
invisibilidade, também podem ter um efeito 



Memória e Esquecimento no Mundo Antigo

R. Museu Arq. Etn., 43: 77-85, 2024.

80

de esquecimento. Se analisarmos alguns 
exemplos, como a Pedra de Palermo, o Papiro 
de Turim e a lista de Manethon, bem como as 
listas reais sumérias, que foram produzidas por 
volta de 2800 e 2100 a.C., podemos perceber 
nuances interessantes. Um caso notável é 
o da rainha Kubaba, cuja memória não foi 
suprimida, ao contrário do que poderia ser 
esperado em contextos semelhantes. Muito 
pelo contrário da maioria dos reis, os escribas 
dedicam a Kubaba um espaço considerável, 
evidenciando a importância dessa rainha. Esse 
tratamento destaca sua relevância histórica e 
o reconhecimento de seu papel no contexto 
do Reino de Kish. Na contramão disso, a 
gente tem o esquecimento da grande rainha 
egípcia Hatshepsut, que foi uma mulher Faraó 
durante aproximadamente 20 anos. A partir 
de diferentes estratégias conseguiu consolidar 
seu poder. Ela foi, no entanto, apagada da 
memória oficial por seu sucessor, Tutemés III, 
seu sobrinho. A estratégia de Tutemés foi eficaz, 
e Hatshepsut desapareceu das representações 
históricas até ressurgir no século XIX. Trata-se, 
portanto, de um esquecimento gerado.

Um outro exemplo pertinente, 
homenageando inclusive a minha colega 
aqui de Santa Maria, seria o da rainha 
Semíramis, também conhecida como a rainha 
assíria Samuramat. É interessante observar 
como, mesmo não havendo uma tradição 
tão forte, assim como no Egito, no contexto 
mesopotâmico de figuras como as rainhas mães, 
a força de atuação dessa rainha-mãe se destaca. 
Mesmo depois do seu filho, Adadenirari III, 
ter assumido o trono, ela se revela na própria 
geração de uma memória mitificada a posteriori, 
alimentada inclusive por gregos e romanos. Essa 
é a figura fantástica de Semíramis, que reporta 
de modo mítico uma memória de uma figura 
histórica, de uma rainha.

Então, sim, também no contexto da 
Antiguidade Oriental, é muito válido 
refletirmos sobre a preocupação com a gestão 
da memória. É o caso que nós percebemos, 
por exemplo, no reinado de Assurbanipal, 
particularmente em relação à constituição de 
sua biblioteca, considerada uma das primeiras 
grandes bibliotecas reais da Antiguidade. 

Nesse contexto, destaca-se a atuação de uma 
sacerdotisa que, com funções semelhantes à 
de uma espécie de museóloga, era responsável 
por administrar e controlar uma coleção de 
documentos antigos – tabletes com inscrições 
que datavam de mais de mil, ou até mil e 
quinhentos anos. Essas cópias eram produzidas 
e circulavam pelo reino, funcionando como 
uma espécie de exposição itinerante, com 
uma preocupação de preservar o documento 
original. A princípio, pode-se imaginar que 
essas práticas são modernas, mas, na verdade, já 
estavam presentes na antiga Assíria.

Profa. Maria Aparecida: Muito bom, 
professor, muito boa digressão, que nos 
leva a refletir sobre outros povos. Professor 
Fábio Vergara, em seu entendimento, como 
se materializou a produção dessa memória e 
desse esquecimento? E de que forma ocorreu 
sua circulação no contexto social, no plano da 
escrita e da cultura material?

Prof. Fábio Vergara: Professora Maria 
Aparecida, efetivamente é importante 
observarmos que há uma circularidade da 
memória na Antiguidade, especialmente 
interativa entre as tradições orais, as imagens, 
a tradição escrita e a materialidade – tanto 
das coisas quanto do espaço. Para refletirmos 
sobre isso, podemos adotar duas abordagens 
possíveis. Uma delas é como nós vemos os 
processos de memória entre os gregos. Então, a 
primeira questão que a gente pode desenvolver 
em nossa interpretação é como a cultura grega, 
ao longo do tempo, gestiona sua memória 
de modo tanto ativo e consciente, quanto 
espontâneo e inconsciente. A segunda questão 
diz respeito ao tratamento ativo e consciente 
dos gregos na produção e conservação dos 
registros de memória, além de como podemos 
perceber processos de tradicionalização e 
aquilo que, modernamente, chamamos de 
patrimonialização, um fenômeno estritamente 
associado à pós-Revolução Francesa.

Então, sobre a primeira questão, acho 
que a gente pode trazer alguns exemplos para 
ilustrar como nós vemos o processo de memória 
entre os gregos, especialmente a partir da 
reinterpretação da literatura antiga, sobretudo 
os textos homéricos. Um exemplo importante 



Maria Aparecida de Oliveira Silva, Fábio Vergara Cerqueira

81

é a teoria Parry Lord, criada pelo linguista 
estudioso da literatura grega Milman Parry. 
Sua obra foi continuada por seu aluno Albert 
Lord, que deu continuidade aos estudos após 
a morte abrupta de Parry, até seu falecimento 
no início dos anos 1990. Então, essa teoria, 
conhecida como Oral Tradition Theory ou 
Oral Formulation Composition, possibilitou a 
consistente divulgação de um entendimento 
fundamental sobre a tradição oral. De forma 
resumida, ela propõe que os poemas homéricos 
são resultado de uma longa tradição oral de 
memória, sustentada por técnicas mnemônicas 
específicas e formas de acúmulo de memória 
ao longo de gerações. Esses relatos, que se 
referem a eventos passados e a formas de viver 
pretéritas, não seguem a lógica narrativa que a 
gente vai vislumbrar a partir de um Hecateu de 
Mileto, de um Heródoto, de um Tucídides. Em 
vez disso, a tradição oral opera segundo uma 
lógica do mito, sendo o mito, também, uma 
forma de memória.

Uma segunda questão que vem sendo 
colocada nos estudos da colonização grega é o 
papel das viagens míticas – como, por exemplo, 
os retornos dos heróis de Tróia – sendo a 
Odisseia de Ulisses a mais conhecida. Mas a 
gente sabe da existência de vários outros heróis, 
como o fragmentário Diomedes, cujas narrativas 
sobre seu retorno são fragmentárias. Podemos 
citar também os argonautas e a circulação pelo 
Mediterrâneo de Héracles para superar os 
desafios dos seus trabalhos, indo até Gibraltar, 
separando os dois continentes. Hoje, podemos 
interpretar essas histórias como uma memória 
de explorações pré-coloniais, representando 
um conhecimento prévio que os gregos foram 
construindo durante viagens, muitas delas 
associadas aos fenícios. Esse processo de 
exploração ajudou a moldar o entendimento 
grego do Mediterrâneo antes de se lançarem no 
processo de colonização.

Além disso, a questão da colonização nos 
propicia uma outra percepção importante 
sobre esse assunto, que é o moderno conceito 
de “invenção das tradições”, crivado por Eric 
Hobsbawn. Nesse sentido, hoje, consideramos 
que boa parte das narrativas sobre as fundações 
coloniais – como, por exemplo, a consulta ao 

Oráculo de Apolo, que indicava para onde 
aquele grupo de colonizadores deveria ir ou 
onde deveria se instalar – são, em boa parte, 
um processo de construção de tradição, uma 
invenção de tradição. Nesse sentido, o papel de 
Apolo como colonizador acaba alimentando 
progressivamente a memória dessas pólis 
coloniais e, com o passar do tempo, sedimenta-
se como narrativa histórica.

Finalmente, eu acho interessante destacar a 
questão da disputa que havia, na Antiguidade, 
pela topografia homérica. Um exemplo disso 
é o caso das sereias, onde diferentes regiões 
do sul da Itália disputavam sobre onde teria 
ocorrido o enfrentamento mítico entre Ulisses 
e as sereias. Alguns defendiam que esse episódio 
teria ocorrido no Estreito de Messina, entre a 
Itália e a Sicília; outros propunham que fosse 
em Capri; e outros propunham que teria sido 
em Ísquia. Essa discussão já ocorria na própria 
Antiguidade. E, por exemplo, o primeiro nome 
da cidade de Nápoles era Partenope, que faz 
referência a uma sereia, que se acreditava ser 
originária daquela região. Isso mostra o quanto 
esse imaginário mítico estava presente para as 
pessoas como um elemento de memória, em 
que o espaço em que elas viviam se filiava a um 
espaço mitológico delineado por Homero.

Então, eu acho que esses são alguns 
exemplos que ilustram a questão que 
apontei, mostrando como, modernamente, 
com as nossas ferramentas interpretativas, 
compreendemos como se davam os processos 
de memória na Antiguidade grega. Uma 
outra forma de pensar sobre isso é observar 
como os gregos, conscientemente, faziam uma 
gestão cultural ou política da sua memória. 
Eu entendo que um exemplo excelente para 
refletirmos sobre esse assunto é o caso de 
Cimon, político ateniense e adversário de 
Péricles no início da carreira deste último, 
a quem se atribui a narrativa de ter sido 
responsável por trazer para Atenas as ossadas 
de Teseu, que haviam sido localizadas. Com 
base nisso, reformulou-se a Festa das Teseias, 
uma festa para os jovens, ocorrida num âmbito 
escolar, e que envolvia diretamente processos de 
memória e identidade, fortalecendo um passado 
comum representado por Teseu.



Memória e Esquecimento no Mundo Antigo

R. Museu Arq. Etn., 43: 77-85, 2024.

82

Um dos grandes teóricos modernos da 
memória, Joël Candau, cuja obra Memória 
e Identidade foi traduzida para o português 
pela minha colega Maria Letícia Mazzucchi 
Ferreira e que tem tido grande impacto sobre 
os estudos de memória entre nós, defende que 
a memória tem um papel muito importante 
sobre a constituição da identidade, na medida 
em que ela vai cerzir a convicção de pertença a 
um passado comum. Ele argumenta que pouco 
importa, na verdade, se esse passado comum é 
de fato algo historicamente comprovável; o que 
importa é que se acredite nele. Isso é aquilo 
que Jan Assmann, teórico alemão da memória 
e grande egiptólogo, também vai chamar de 
“memória vinculante”, que é essa memória que 
vincula a identidade a um passado comum.

Seguindo, já que mencionei Teseu, vale 
a pena discutir a questão do culto heroico, 
que é um dos aspectos que mostra o trabalho 
ativo da cidade sobre essa memória, em que as 
questões política e religiosa se misturam. Então, 
se a gente observar a localização dos santuários 
heroicos (heroa) e as formas arquitetônicas 
associadas a eles, a gente vai perceber um 
componente importante de memória. Primeiro, 
porque, em boa parte dos casos, os Heroa se 
localizavam em espaços que a arqueologia 
comprovou serem importantes em um longevo 
passado micênico, muitas vezes espaços de 
necrópoles. Além disso, um segundo aspecto é 
que, além da retomada desses lugares micênicos, 
a forma dos heroa muitas vezes recorre a forma 
circular do tolos, que é uma forma arquitetônica 
caracteristicamente micênica, ligada a um 
contexto micênico de arquitetura tumular – 
seja dos túmulos em tolos, seja nos círculos 
encontrados nas escavações de Micenas, dentro 
do quais estavam as tumbas reais.

Essa forma circular vai ganhando um 
significado místico não só nos túmulos 
heroicos, mas também em outros locais. Por 
exemplo, em Atenas, onde a Héstia, aquele 
fogo sagrado que nunca poderia ser apagado, 
concentrava o sentido sagrado da cidade.

A arquitetura circular também é vista em 
Epidauros, onde havia uma estrutura circular 
próxima à qual ocorria o “sono místico”, 
associado aos procedimentos de cirurgia astral, 

que, de maneira moderna, associamos ao 
espiritismo. Esses procedimentos cirúrgicos, 
realizados por meio de sonhos místicos, estavam 
ligados a práticas de cura.

Então, vejam como a questão da memória 
e as escolhas feitas pelos gregos em relação a 
ela carregam um significado profundo. Para 
finalizar, eu gostaria de falar da cerâmica, mas 
não sei se ainda temos tempo para falar um 
pouquinho sobre isso.

Profa. Maria Aparecida: Sim, por favor, 
professor, ensine-nos.

Prof. Fábio Vergara: Então, uma coisa 
muito interessante que acontece na pintura de 
vasos de figuras vermelhas, inclusive a pintura de 
vasos de um contexto colonial do sul da Itália, 
aqui eu estou falando final do século V a.C. e 
século IV a.C., é a presença de vasos de figuras 
negras, no momento em que a tradição das 
figuras negras já estava se tornando bastante 
anacrônica. Então a gente tem, em torno de 
525 a.C., o início, em Atenas, da técnica de figuras 
vermelhas. Aos poucos a produção de vasos de 
figuras negras vai perdendo destaque, tornando-se 
uma indústria subsidiária até cerca de 470 a.C. ou 
460 a.C. Então, o que isso significa? A presença 
desses vasos de figuras negras, representados 
nas cenas de vasos de figuras vermelhas, indica 
a conservação desses vasos, que vão aparecendo 
em contextos funerários, com cenas funerárias ou 
cenas de culto. Isso sugere a importância atribuída 
à preservação desses objetos, relacionados a 
práticas de colecionismo ou preservação de 
peças antigas dentro de uma família por muito 
tempo. Um exemplo muito interessante disso 
é uma cratera fragmentária que foi encontrada 
nas escavações feitas no Palácio de Larissa, na 
Tessália. Ela representa, entre outras cenas, uma 
disputa de hoplitodromia – aquela corrida em 
armas, realizada em competições em Atenas. 
Esse vaso provavelmente guarda a memória de 
algum representante de Larissa que teve um 
bom desempenho nessas competições. O ponto 
importante que quero destacar é o fato de que 
se identificou que esse vaso foi restaurado na 
Antiguidade e mantido em destaque no palácio. 
Isso demonstra que a prática de restauração de 
bens culturais, como nós a entendemos hoje, 
já era conhecida na Antiguidade grega. Ou 



Maria Aparecida de Oliveira Silva, Fábio Vergara Cerqueira

83

seja, ela não é algo desconhecido, trata-se de 
uma gestão consciente de um bem cultural e de 
memória por uma casa real, conferindo-lhe um 
simbolismo importante.

Um último exemplo para discorrer 
sobre esse tema envolve o processo de 
tradicionalização, como chamamos 
modernamente. No contexto da cerâmica 
ática, de modo geral, a partir de 460 a.C., a 
produção de figuras negras cessa. No entanto, 
isso não é a regra geral, pois dois tipos de vasos 
de uso sagrado – que envolvem misticismo, 
religião institucionalizada e espetacularização da 
religião – mantiveram um tratamento arcaizante 
e continuaram a ser produzidos como figuras 
negras. São eles: as ânforas panatenaicas, tema 
de estudo do nosso colega Gilberto Francisco, 
um dos editores da revista Heródoto e, no 
Brasil, um dos maiores conhecedores desse tipo 
de vaso, e os lutroforoi de figuras negras com 
cenas de velório, de pranteamento do morto, 
que foram profundamente estudados pelo 
arqueólogo e iconografista norte-americano 
Alan Shapiro.

Nesses dois casos, os vasos continuaram a 
ser feitos com figuras negras, mesmo quando 
essa técnica já não era mais a prática comum. 
Isso demostra que o conhecimento sobre como 
produzir essas peças não havia desaparecido. 
No entanto, como o professor Gilberto 
demostrou, em um período tardio já de uma 
Atenas de período romano, há uma tentativa 
de retomada das figuras negras em ânforas 
panatenaicas, feitas naquele momento. Esse 
movimento é claramente uma tentativa de 
retradicionalização, mas, já sem o domínio 
técnico, os artistas produziam uma espécie de 
“pseudo-figuras negras”. Aqui, claramente, a 
questão da memória e da tradição se tornam 
muito significativas.

Para concluir, ainda sobre a cerâmica, 
gostaria de abordar a pintura de vasos áticos 
e ápulos, com ênfase nas cenas de inspiração 
cenográfica, ou seja, quando a pintura de vasos 
retrata cenas teatrais, como tragédias, comédias 
ou representações do teatro phlyax, no caso do 
sul da Itália.

Por que isso é importante? Aqui, não 
estamos lidando com o que Jan Assmann 

chama de memória vinculante, mas com 
o conceito de memória comunicativa. Um 
exemplo atual seria a cerimônia de entrega 
do Oscar, que acontece em março. Durante o 
evento, ouvimos o clássico “The Winner is…”. 
Essa frase, embora simbólica, não cria um senso 
de imobilização de uma cultura, pois os filmes 
vencedores podem ser assistidos antes ou depois 
da cerimônia, refletindo uma fatia da cultura 
contemporânea.

De maneira semelhante, os grandes eventos 
das competições teatrais em Atenas, no século 
V a.C., foram marcantes não só para a cultura 
ateniense, mas para a cultura grega como 
um todo, presente em outras regiões. Esses 
eventos eram grandes ocasiões culturais, e ali se 
anunciava o vencedor, com um “The Winner 
is…”. No entanto, assim como acontece hoje 
com o Oscar, o público às vezes discordava da 
decisão dos juízes e acreditava que o vencedor 
deveria ter sido outro. Algo similar pode ser 
observado com as peças teatrais: muitas vezes, 
muito bem divulgadas, representadas nos vasos, 
mas não foram as vencedoras.

No caso das pinturas de vasos, que 
representavam cenas efêmeras de eventos, 
essas obras eram, em sua maioria, únicas e não 
seriam vistas novamente após a apresentação. 
No entanto, no século IV a.C., começa a 
surgir a tradição de representar essas cenas 
novamente, possivelmente influenciada pelos 
próprios vasos. Isso ocorre principalmente no 
sul da Itália, com as representações de tragédias 
e comédias famosas de períodos anteriores, 
especialmente do apogeu do Período Clássico, 
do século V a.C. Isso não acontecia nas 
primeiras fases da cerâmica grega.

Então, esse vaso, que vai parar em uma 
cidade da Etrúria, depois em uma cidade do sul 
da Itália e, eventualmente, até em um depósito 
funerário, funciona como uma forma de 
comunicação e memória de um evento efêmero, 
mas marcante, assim como fazia a pintura 
mural de um Polignoto – embora eu não vá me 
aprofundar nisso agora. 

Por exemplo, e eu não vou entrar em 
detalhes, vou me concentrar aqui na cerâmica. 
Dou dois exemplos: o primeiro é um vaso 
encontrado numa tumba de Ruvo, um núcleo 



Memória e Esquecimento no Mundo Antigo

R. Museu Arq. Etn., 43: 77-85, 2024.

84

urbano ápulo no sul da Itália, que, embora seja 
nativo, estava bastante helenizado. Nesse caso, 
temos o famoso “Vaso Pronomos” que, além de 
uma série de elementos teatrais, mostra o célebre 
auletes (flautista) tebano,  em homenagem ao 
qual foi nomeado o vaso, embora o flautista 
estivesse em Atenas na época que foi encenada 
a peça representada no vaso. Este vaso foi 
encontrado numa tumba da elite de Ruvo.

Um outro exemplo vem de uma cidade 
muito próxima dali, também uma cidade nativa: 
Canosa, localizada na região da Apúlia. Em um 
dos hipogeus de Canosa, encontramos o famoso 
“Vaso de Dario”, provavelmente produzido 
um pouco antes da vitória de Alexandre 
em Issos sobre o Imperador persa Dario III. 
Hipogeus eram galerias subterrâneas destinadas 
aos rituais funerários.

É muito interessante observar que, no 
início dos anos 330 a.C., talvez Alexandre ainda 
nem tivesse iniciado sua campanha. Nesse 
período, há uma grande admiração pelos persas, 
algo evidente em diversos vasos da época. Em 
muitos deles, podemos ver a inscrição Persai, 
representando ali o rei Dario, pessoas da corte 
e tudo mais, em cena altamente complexa 
que reflete não apenas a figura dos persas, 
mas também um respeito pela organização 
do Império Persa. Esses vasos não tratam os 
persas com desdém ou preconceito, mas com 
clara admiração. É importante notar que esse 
tipo de vaso, inicialmente funerários, que 
fixa uma memória, eram colocados nas ruas 
da necrópole, como um vaso que demarca 
um sepultamento, e o fato de serem furados 
embaixo significa que ficavam expostos à 
passagem das pessoas.

Talvez tenha ocorrido uma reutilização 
daquela necrópole canosina, o vaso então sendo 
transferido, algum tempo depois, para o interior 
do hipogeu. Ora, na verdade, neste momento 
já não seria tão adequado falar dos persas, pois 
o Império Persa já havia caído. Mas, enfim, 
espero que, com esses exemplos e os caminhos 
que proponho, consigamos mostrar como é 
importante, como tema de pesquisa, analisar a 
questão da memória e do esquecimento entre 
os gregos e outros povos da Antiguidade, com 
diferentes possibilidades de abordagem.

Profa. Maria Aparecida: Muito obrigada, 
Professor Fábio Vergara, pela excelente aula 
e pelos ricos ensinamentos. Em nome dos 
organizadores desse dossiê, os professores 
Juliana da Hora, Cristina Kormikiari e Vagner 
Porto, e dos editores da RevMae (Revista 
do Museu de Arqueologia e Etnologia), os 
professores doutores Maria Cristina Kormikiari 
e Vagner Carvalheiro Porto, ambos do MAE-
USP, gostaria de expressar nossa imensa 
gratidão pela sua entrevista e pelos valiosos 
ensinamentos nela contidos. Muito obrigada, 
professor. Gostaria de encerrar com alguma 
outra colocação?

Prof. Fábio Vergara: Eu gostaria de agradecer 
esse convite muito especial, que me permite 
conversar com uma colega pesquisadora que 
tanto admiro, e [agradecer] também por poder 
contribuir com essa revista acadêmico-científica 
RevMae, que tem uma proposta editorial das mais 
importantes para o desenvolvimento da nossa área 
aqui em nosso país.

Profa. Maria Aparecida: Muito obrigada, 
professor. Convido a todos também a 
lerem os artigos e a entrevista do professor, 
que será transcrita e vertida para o inglês. 
Muito obrigada.

Outros artigos de Fábio Vergara Cerqueira 
publicados pela Revista do Museu de 
Arqueologia e Etnologia

CERQUEIRA, F.V. A trombeta e os jogos. Revista 
do Museu de Arqueologia e Etnologia, n. 29, 
p. 75–99, 2017. DOI: 10.11606/issn.2448-
1750.revmae.2017.148161. Disponível em: 
<https://www.revistas.usp.br/revmae/article/
view/148161>. Acesso em: 18/12/2024.

CERQUEIRA, F.V. Digressões sobre o sentido e 
a interpretação das narrativas iconográficas 
dos vasos áticos: o caso das representações 
de instrumentos musicais. Revista do Museu 
de Arqueologia e Etnologia, n. 20, p. 219–233, 
2010. DOI: 10.11606/issn.2448-1750.
revmae.2010.89923. Disponível em: <https://
www.revistas.usp.br/revmae/article/view/89923>. 
Acesso em: 18/12/2024.



Maria Aparecida de Oliveira Silva, Fábio Vergara Cerqueira

85

CERQUEIRA, F.V. Música e Vida Pastoril na Grécia 
antiga: o contexto ático segundo evidências 
arqueológicas, iconográficas e literárias. Revista 
do Museu de Arqueologia e Etnologia, n. 18, 
p. 199–210, 2008. DOI: 10.11606/issn.2448-1750.
revmae.2008.89836. Disponível em: https://
www.revistas.usp.br/revmae/article/view/89836.. 
Acesso em: 18/12/2024.

CERQUEIRA, F.V.; ARMESTO, C.M. A música no 
programa de poder de Nero: a evidência das moedas. 
Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, n. 41, 
p. 122–131, 2023. DOI: 10.11606/issn.2448-1750.
revmae.2023.211395. Disponível em: <https://www.
revistas.usp.br/revmae/article/view/211395>. Acesso 
em: 18/12/2024.

CERQUEIRA, F.V.; CHIOMA, D.L. A 
Arqueomusicologia: uma nova disciplina. 
Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, 
n. 41, p. 1–16, 2023. DOI: 10.11606/issn.2448-
1750.revmae.2023.220571. Disponível em: 
<https://www.revistas.usp.br/revmae/article/
view/220571>. Acesso em: 18/12/2024.

FERREIRA, L.C.; CERQUEIRA, F.V. A Graduação 
em Arqueologia na UFPel: um currículo na 
interface entre Arqueologia e Antropologia. 
Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, 
n. 19, p. 79–86, 2009. DOI: 10.11606/issn.2448-
1750.revmae.2009.89877. Disponível em: https://
www.revistas.usp.br/revmae/article/view/89877.. 
Acesso em: 18/12/2024.


