
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Instituto de Filosofia, Sociologia e Política 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Doutorado em Filosofia Moral e Política 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese de Doutorado 

 

 

 

 

O si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche: 

uma investigação sobre seus múltiplos sentidos e seu significado  

 
 

Paulo Rogério da Rosa Corrêa 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2024  



 

Paulo Rogério da Rosa Corrêa 

 

 

 

 

 

 

O si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche: 

uma investigação sobre seus múltiplos sentidos e seu significado  

 
 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Filosofia, do Instituto de 
Filosofia, Sociologia e Política da 
Universidade Federal de Pelotas, como 
requisito parcial para a obtenção do título 
de Doutor em Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Luís Rubira 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2024  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
Universidade Federal de Pelotas / Sistema de 

Bibliotecas Catalogação da Publicação 

 

Elaborada por Leda Cristina Peres Lopes CRB: 10/2064 
  

 
C824s Corrêa, Paulo Rogério da Rosa 

O si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche 
[recurso eletrônico] : uma investigação sobre seus 
múltiplos sentidos e seu significado 
/ Paulo Rogério da Rosa Corrêa ; Luís Rubira, 

orientador. — Pelotas, 2024. 
227 f. 

 
Tese (Doutorado) — Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia, Instituto de Filosofia, Sociologia e Política, 
Universidade Federal de Pelotas, 2024. 

 
1. Nietzsche. 2. Si-mesmo. 3. Sentidos. 4. Significado. 

I. Rubira, Luís, orient. II. Título. 
 
 
 
 
 

 
CDD 193 



 

Paulo Rogério da Rosa Corrêa 

 
 
 
 
 
 

O si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche: 

uma investigação sobre seus múltiplos sentidos e seu significado 

 
 
 
 
 

 
Tese aprovada, como requisito parcial para a obtenção do grau de Doutor em 
Filosofia, pelo Programa de Pós-Graduação em Filosofia, do Instituto de 
Filosofia, Sociologia e Política da Universidade Federal de Pelotas. 

 
Data da defesa: 16/12/2024 

 
Banca examinadora: 

 
Prof. Dr. Luís Rubira (orientador) 
Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) 
 
Prof. Dr. Clademir Araldi 
Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) 
 
Prof. Dr. Eduardo Nasser 
Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) 
 
Prof. Dr. Oswaldo Giacoia Junior 
Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (Unicamp) 
 
Profa. Dra. Vânia Dutra Azeredo 
Doutora em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) 
  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico essa pesquisa à minha mãe Rufina 
que, ao trabalhar como faxineira, trazia para 
casa os livros velhos descartados pelos 
filhos dos patrões. 
Dedico ao meu filho Ricardo, minha 
eternidade.  



 

Agradecimentos 

Esse trabalho foi construido em meio a condições adversas, que exigiram 

de mim uma constante autosuperação. Quem se dedica ao estudo de Nietzsche 

sabe que sua filosofia não nos deixa incólumes, de modo que a cada aforismo 

ou máxima a coragem era reconquistada. A longa jornada que culminou nessa 

tese só foi possível graças ao apoio fundamental de diversas pessoas, cada uma 

contribuindo, à sua maneira, para a sua realização.  

Meu profundo agradeçimento ao meu orientador, Professor Luís Rubira, 

não apenas pela confiança e amizade, mas também por ser uma referência 

exemplar tanto como docente quanto como pesquisador. 

Aos professores que compuseram a banca examinadora: Clademir Araldi, 

Eduardo Nasser, Oswaldo Giacoia Junior e Vânia Azeredo. Minha sincera 

gratidão pela generosidade, pelas valiosas sugestões e pelo cuidado com que 

acolheram a minha pesquisa. Seus apontamentos foram essenciais para o 

aprimoramento desse trabalho.  

Aos colegas do Grupo de Estudos Nietzsche da Universidade Federal de 

Pelotas (GEN- UFPel), em especial Rafael Silveira e Wagner França, bem como 

os demais orientandos do professor Rubira: Henrique Maciel, Josiana Andrade 

e Daniel Eslabão. 

À Roberta Melo, da Universidade Estadual do Rio de Janeiro, minha 

parceira de pesquisa e de tantos anseios acadêmicos e de vida. Agradeço pelo 

carinho, cumplicidade e estímulo incondicional. 

À professora e amiga Luisa Vaz, minha gratidão pelas correções de 

português que muito contribuiram para a clareza deste texto.  

À querida amiga Joice Kaufmann, meu agradecimento pelo acolhimento 

e pelo carinho durante os estagios de docência, momento desafiador que sua 

amizade tornou mais leve. 

Por fim, registro meus agradecimentos aos meus alunos do Instituto 

Federal da Fronteira Sul – campus Bagé (IFSul–Bagé), cujo entusiasmo e 

compreensão nos momentos mais desafiadores serviram como constante 

motivação na reta final deste percurso. 

Agradeço também à CAPES, pela consessão de bolsa de estudos que 

viabilizou uma parte importante dessa pesquisa, meu reconhecimento pelo apoio 

institucional.  



 

Resumo 
 

 
CORRÊA, Paulo Rogério. O si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche: 
Uma investigação sobre seus múltiplos sentidos e seu significado. 
Orientador: Prof. Dr. Luís Rubira. 2024. 227 f. Tese (Doutorado em filosofia) – 
Instituto de Filosofia, Sociologia e Política, Universidade Federal de Pelotas, 
Pelotas, 2024.  
 
 
O trabalho de tese de doutorado tem como objetivo investigar os sentidos e o 
significado do si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche. A hipótese principal 
é de que o si-mesmo comporta uma variedade de sentidos e um significado. Por 
sentido, entendemos as diversas maneiras pelas quais o si-mesmo é 
apresentado e por significado o que de fato é representado por meio dessa 
noção. Pensamos, assim, que o si-mesmo apresenta muitas formas, que podem 
ser um conceito (“instinto”, “ego”, “grande razão”, “alma”), um termo (“Algo”, 
“Isso”), uma noção (“providência pessoal”) ou ainda uma expressão (“tornar-te o 
que é”, “granito de fatum espiritual”). O significado, por sua vez, sempre indica 
aquilo que é próprio, insuprimível a um determinado indivíduo, a uma tipologia 
ou uma cultura (como a grega ou a alemã). Ao longo da investigação é possível 
identificar que o si-mesmo se conecta a um Todo, variável conforme plano 
ontológico adotado pelo filósofo em diferentes momentos de sua produção 
filosófica. Inicialmente (1872 até 1876), o Todo corresponde ao Uno-primordial, 
que funciona como sustentáculo aos impulsos dionisíaco e apolíneo, bem como 
à Vontade. Em um segundo momento (1878 até 1882) Nietzsche reivindica a 
“observação psicológica” sobre as paixões e os impulsos, bem como, o 
questionamento sobre a dicotomia entre altruísmo e egoísmo. Esta em jogo, 
portanto, a concepção do homem como um ser natural. Nas obras posteriores 
ao quarto livro de A gaia ciência (1883 até 1888) o Todo corresponde à vontade 
de poder e à organização hierárquica das forças presentes, tanto naquilo que é 
próprio, quanto na constituição do mundo. Em outras palavras, as características 
e os aspectos do si-mesmo vão depender do percurso filosófico de Nietzsche, 
bem como dos debates com os quais se defronta. É decorrente desse 
entendimento a organização que adotamos no que diz respeito à estruturação 
dos capítulos. O primeiro capítulo destina-se às obras que vão de O Nascimento 
da tragédia, de 1872, até a IV Consideração Extemporânea: Richard Wagner em 
Bayreuth, de 1876. O segundo capítulo abrange do primeiro volume de Humano, 
demasiado humano, de 1878, até os quatro primeiros livros de A gaia ciência, de 
1882. O terceiro e o quarto capítulos são destinados à abordagem do si-mesmo 
nas obras que iniciam em 1883, com Assim falou Zaratustra, até as obras finais 
em 1888. 
 
 

Palavras-chave: Nietzsche. Si-mesmo. Sentidos. Significado. 
 

 

 

 



 

 

Abstract 

 

CORRÊA, Paulo Rogério. The self in Friedrich Nietzsche's philosophy: An 
investigation into its multiple senses and meaning. Advisor: Prof. Dr. Luís Rubira. 
2024. 227 f. Thesis (Doctorate in Philosophy) - Institute of Philosophy, Sociology 
and Politics, Federal University of Pelotas, Pelotas, 2024.  

 

The aim of this doctoral thesis is to investigate the meaning and significance of 
the self in Friedrich Nietzsche's philosophy. The main hypothesis is that the self 
includes a variety of senses and one meaning. By sense, we mean the various 
ways in which the self is presented, and by meaning what is actually represented 
by this notion. We therefore think that the self has many forms, which can be a 
concept (“instinct”, “ego”, “great reason”, “soul”), a term (“Something”, “It”), a 
notion (“personal providence”) or even an expression (“to become what it is”, 
“granite of spiritual fatum”). The meaning, in its turn, always indicates what is 
proper, insuppressible to a particular individual, typology or culture (such as 
Greek or German culture). Throughout the investigation, it is possible to identify 
that the self is connected to a Whole, which varies according to the ontological 
plan adopted by the philosopher at different moments in his philosophical 
production. Initially (1872 to 1876), the Whole corresponds to the One-primordial, 
which acts as a support for the Dionysian and Apollonian impulses, as well as 
the Will. In a second moment (1878 to 1882), Nietzsche claims ‘psychological 
observation’ on passions and impulses, as well as questioning the dichotomy 
between altruism and egoism. The conception of man as a natural being is 
therefore at stake. In the works after the fourth book of The Gay Science (1883 
to 1888), the Whole corresponds to the will to power and the hierarchical 
organisation of the present forces, both in what it is proper and in the constitution 
of the world. In other words, the characteristics and aspects of the self will depend 
on Nietzsche's philosophical journey, as well as the debates he faces. The 
organisation we adopted with regard to the structure of the chapters stems from 
this understanding. The first chapter deals with the works from The Birth of 
Tragedy, 1872, to the Fourth Extemporaneous Consideration: Richard Wagner 
at Bayreuth, 1876. The second chapter covers the first volume of Human, all too 
human, from 1878, to the first four books of The Gay Science, from 1882. The 
third and fourth chapters focus on the approach to the self in the works that begin 
in 1883, with Thus Spoke Zarathustra, until the final works in 1888. 

 

Keywords: Nietzsche. Self. Senses. Meaning. 

 



 

NOTAÇÃO BIBLIOGRÁFICA  

 
O trabalho adota sobre as obras de Nietzsche utilizadas na tese a notação 

convencionada pelo períodico Cadernos Nietzsche. As siglas em alemão são 

acompanhadas da sigla em português, seguida pelo número do aforismo.  

 

I- Textos editados por Nietzsche: 

 
GT/NT – Die Gebürt der Tragödie (O Nascimento da tragédia) – 1872  
DS/Co. Ext. I – Unzeitgemässe Betrachtungen. Erstes Stück: David Strauss: Der 
Bekenner und der Schriftsteller (Considerações Extemporâneas I: David Strauss, 
o devoto e o escritor) – 1874 
HL/Co. Ext. II – Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen und 
Nachteil der Historie für das Leben (Considerações Extemporâneas II: Sobre a 
utilidade e a desvantagem da história para a vida) – 1874 
SE/Co. Ext. III – Unzeitgemässe Betrachtungen. Drittes Stück: Schopenhauer als 
Erzieher (Considerações Extemporâneas III: Schopenhauer como educador) – 
1874  
WB/Co. Ext. IV – Unzeitgemässe Betrachtung. Viertes Stück: Richard Wagner in 
Bayreut (Considerações extemporâneas IV: Richard Wagner em Bayreuth) –
1876  
MAI/HHI – Menschliches Allzumenschliches (vol.1) (Humano, demasiado 
humano (vol.1) – 1878 
VM/OS – Menschliches Allzumenschliches (vol.2): Vermischte Meinungen 
(Humano, demasiado humano (vol.2): Miscelânia de opiniões e sentenças) – 
1879   
WS/AS - Menschliches Allzumenschliches (vol.2): Der Wanderer und sein 
Schatten (Humano, demasiado humano (vol.2): O andarilho e sua sombra) – 
1880 
M/A – Morgenröte (Aurora) – 1881  
FW/GC – Die fröhliche Wissenschaft (A gaia ciência) – 1882  
Za/ZA – Also sprach Zarathustra (Assim falou Zaratustra) – 1883-1885  
JGB/BM – Jenseits von Gut und Böse (Para além do bem e do mal) – 1886  
GM/GM – Zur Genealogie der Moral (Para a Genealogia da Moral) – 1887  
WA/CW – Der fall Wagner (O caso Wagner) – 1888 
GD/CI – Götzen-Dämmerung (Crepúsculo dos ídolos) – 1888  
NW/NW – Nietzsche contra Wagner (Nietzsche contra Wagner) – 1888 
 
II- Textos preparados por Nietzsche para edição: 
 
AC/AC – Der Antichrist (O anticristo) – 1888 
EH/EH – Ecce Homo – 1888 
 
III- Textos inéditos inacabados: 
 
GMD/DM – Das griechische Musikdrama (O drama musical grego) – 1870 
DW/VD – Die dionysische Weltanschauung (A visão dionisíaca do mundo) – 1870 



 

BAE/EE – Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten (Sobre o futuro de nossos 
estabelecimentos de ensino) – 1872 
 
IV- Fragmentos Póstumos  
 
Nachlass/FP – Fragmentos Póstumos  
 

*** 
 
A tradução das obras de Nietzsche em língua portuguesa por nós utilizada foi a 
de Paulo César de Souza (PCS), de modo que só assinalaremos a tradução ao 
fim de uma citação quando ela for de outro tradutor, como Rubens Rodrigues 
Torres filho (RRTF), Clademir Araldi, Eduardo Nasser, Antonio Edmilson 
Paschoal ou modificações feitas por nós.  
 
* A tradução da obra A visão dionisíaca de mundo é de autoria de Marcos Sinésio 
Fernandes 
* A tradução da Considerações Extemporâneas I é de autoria de Antonio 
Edmilson Paschoal 
* A tradução da Considerações Extemporâneas II é de autoria de André Itaparica 
* A tradução da Considerações Extemporâneas III é de autoria de Clademir Araldi 
* A tradução da Considerações Extemporâneas IV é de autoria de Anna 
Cavalcanti 
 
 
* Todas as traduções dos Fragmentos Póstumos são de nossa autoria, bem 
como das Conferências de Jung. Jung’s seminar on Nietzsche’s Zaratustra 
(1934-1939) e do texto de Otto Most “Das Selbst des Menschen in der Sicht des 
jungen Nietzsche”.  
 
 
* Para a correspondência será utilizada a nomenclatura adotada pelo Nietzsche 
source: BVN – Briefe von Nietzsche (Cartas de Nietzsche). 
 
 
* Na citação o algarismo arábico indicará o aforismo. No caso de Para a 
Genealogia da moral o algarismo romano anterior ao arábico indicará a parte 
do livro.  
* Para os Fragmentos Póstumos, será utilizada a sigla Nachlass/FP, seguida 
de indicação de ano, os algarismos arábicos, que se seguem ao ano, indicarão 
o Fragmento. 
 
 
* Para se referir ao nosso objeto de estudo optamos pela grafia si-mesmo (letra 
inicial minúscula e com hífen). Durante a escrita vamos usar “si-próprio” na 
acepção de advérbio reflexivo, insuprimível de qualquer construção textual. Nos 
textos de Nietzsche utilizaremos “si mesmo” (letra inicial minúsculas e sem 
hífen), para indicar o advérbio reflexivo, conjunção ou advérbio pronominal. Na 
forma substantivada utilizaremos “Si-mesmo” (das Selbst) (letra inicial maiúscula 
e com hífen).   



 

 
 

Sumário 
 

INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 12 

 

I – DO “ESQUECIMENTO DE SI-MESMO” AO “SI-MESMO SUPERIOR” ....... 32 

1.1- “Esquecimento de si mesmo” e “esquecimento”. ......................................... 32 

1.2 “Sê tu mesmo” e “Si-mesmo superior” ........................................................... 55 

 

II – DO “SI-MESMO SUPERIOR” A “EXPERIMENTAÇÃO DE SI MESMO” .... 73 

2.1 “Si-mesmo superior” e “autêntico Si-mesmo” ................................................ 73 

2.2 “Vivência” e “experimentação de si mesmo” ................................................. 95 

 

III – “CORPO” E “ALMA COMO ESTRUTURA SOCIAL DOS IMPULSOS E 

AFETOS” ....................................................................................................... 110 

3.1 “Dos trasmundanos” ao “corpo elevado” ..................................................... 110 

3.2 “Caminho para si-mesmo” ........................................................................... 126 

3.3 A “alma” como “uma palavra para um algo no corpo” ................................. 149 

 

IV – DO “INSTINTO” AO “FATUM” ................................................................. 172 

4.1 “Algo” e “instinto” ......................................................................................... 172 

4.2 “Ausência de si-mesmo” e “ser em si-mesmo” ............................................ 194 

4.3 – “Tomar a si mesmo como fado” ................................................................ 204 

 

CONCLUSÃO ................................................................................................... 218 

 

REFERÊNCIAS ................................................................................................. 223 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 

O si-mesmo é a noção utilizada por Friedrich Nietzsche para indicar àquilo 

que é o mais próprio, insuprimível a um determinado indivíduo, a uma tipologia 

ou então a uma cultura. Todavia, essa noção vai ser exprimida através de 

diferentes nomes, de modo que assume diversos sentidos e um significado ao 

longo de suas obras. Por sentido, entendemos os muitos termos, conceitos e 

expressões, etc. utilizados para designar aquilo que é próprio. O significado, por 

sua vez, indica aquilo que é representado, que pode ser um indivíduo, uma 

tipologia ou uma cultura. Dessa forma, o trabalho de tese tem como objetivo, 

justamente, investigar os sentidos e os significados do si-mesmo na filosofia de 

Nietzsche, mostrando que, as muitas maneiras, o si-mesmo adquire há uma 

unidade subjacente que se expressa em um mesmo significado. 

A investigação por meio da semântica se mostra pertinente para 

compreender essa problemática. Gotlob Frege em seu ensaio “Sentidos e 

significados” mostra que há muitas maneiras para se referir a um objeto ou 

fenômeno. O exemplo de Frege é o planeta Vênus. Para se referir a esse corpo 

celeste podemos usar tanto “estrela da manhã”, quanto “estrela da tarde”, é 

possível ainda falar de “objeto celeste”, “o segundo planeta do sistema solar a 

partir do sol”, ou então, “o objeto mais brilhante do céu noturno”, etc. Há, 

portanto, muitos sentidos que denotam sempre o mesmo referente (FREGE, 

2011, p.31. Trad.: Sérgio Miranda). A partir do entendimento de Frege é possível 

lançar mão de um outro exemplo, bastante simples, mas elucidativo, como o 

referente “Nietzsche”. Há muitas maneiras de, em um texto, nos referirmos a 

“Nietzsche” sem precisarmos ficar repetindo reiteradamente o seu nome. 

Podemos lançar mão de expressões como “filósofo alemão”, “filósofo de Sils 

Maria”, “filósofo da morte de Deus”, “escritor de Assim falou Zaratustra”, “filósofo 

do eterno retorno”, “filósofo da transvaloração de todos os valores”, etc. As 

diferentes maneiras denotam sempre o mesmo referente. Contudo, há uma 

sutileza a ser observada. Tal qual o planeta Venus só pode ser descrito como 

“estrela da manhã”, pela manhã e, “estrela da tarde”, à tarde; tomar o referente 

“Nietzsche” como “filósofo alemão” só é possível se “filósofo” significar o 

desenvolvimento de aparato conceitual e reflexão próprias. Assim, a expressão 

“filosófo alemão” só pode indicar com precisão o referente “Nietzsche” a partir do 



13 
 

momento em que suas contribuições filosóficas adquirem certa originalidade. Em 

outras palavras, os diversos sentidos só podem ser plenamente entendidos 

dentro de contextos. A mesma situação pode ser observada em relação ao si-

mesmo. As muitas palavras, termos e expressões utilizadas como sentidos para 

o si-mesmo são dependentes dos contextos e do repertório conceitual que 

Nietzsche mobiliza nos diversos momentos de sua filosofia. Essa observação 

metodológica foi feita, inclusive, por Werner Stegmaier “Em Nietzsche, os 

conceitos são sempre utilizados em um contexto específico que lhes fornece um 

sentido específico”. É nesse entendimento, a proposta de compreensão sobre 

os contextos de “utilização de conceitos” e “processo semiótico” no qual se 

desenvolvem e podem recerber “novos sentidos” (STEGMAIER, 2011, p.179. 

Trad.: Vilas Bôas). 

Em termos semânticos, o si-mesmo cumpre, no edioma alemão, diversas 

funções gramaticais. A forma mais comumente usada para designa-lo é “selbst”, 

o qual pode ser advérbio, conjunção, adjetivo pronominal (pronome adjetivo) ou 

pronome reflexivo, nessa última forma, indica o sujeito da oração que realiza 

uma ação voltada para si próprio. Assim, é possível encontrar “a si mesmo” (sich 

selbst ou sich selber), “a ti mesmo” (dich selbst), etc. Todavia, em formações 

compostas têm equivalente na língua portuguesa ao prefixo “auto” como em 

“autoesquecimento” ou “esquecimento de si mesmo” (Selbstvergessenheit) 

(GT/NT §1), “auto-observação” ou “observar a si mesmo” (Selbstbeobachtung) 

(VM/OS §223) e “autoexperimentação” ou “experimentação de mesmo” (Selbst-

Versuchung) (FW/GC “Prefácio”, §2). Ao longo das suas obras, Nietzsche faz um 

uso bastante peculiar das formas adverbiais e pronominais utilizando-as, por 

vezes, como substantivos. No primeiro caso, verifica-se a presença de um “Si-

mesmo” na forma substantivada que aparece por diversas vezes em quatro 

obras: “Sê tu mesmo” (Sei du Selbst) na Terceira extemporânea, Schopenhauer 

como educador (SE/Co. Ext. III §1); “Si-mesmo superior” na Terceira e Quarta 

extemporâneas e em Humano, demasiado humano I, “Si-mesmo autêntico” 

(Eigentliche Selbst) em Aurora §50 e “o Si-mesmo” (das Selbst) na seção “Dos 

desprezadores do corpo” de Assim falou Zaratustra. Quanto aos pronomes, 

Nietzsche também utiliza, na forma substantivada, o pronome indefinido “algo” 

(Etwas) e os pronomes pessoais, “Tu” (Du) e “Eu” (Ich). Estes últimos na seção 

do “amor ao próximo” de Zaratustra (Za/ZA I, “Do amor ao próximo”). Todavia, é 



14 
 

possível encontrar outros termos e conceitos que, em contextos específicos, 

adquirem o mesmo sentido de “selbst”. Como por exemplo “alma”, que tem lugar 

no discurso “Dos desprezadores do corpo” de Assim falou Zaratustra. “Alma é 

apenas uma palavra para um algo no corpo”. Cabe notar que se a alma é uma 

palavra para o Si-mesmo no corpo podemos entender também que ela é uma 

das muitas nomeações para esse “um algo”. A palavra “instinto”, por sua vez, em 

situações específicas, também comporta significado semelhante ao de si-

mesmo: “Meu instinto que permaneceu sadio inventou para mim, e me receitou 

ele próprio” (VM/OS, “Prefácio” §2. Trad.: RRTF). Há, portanto, uma capacidade 

do instinto de determinar e delegar tarefas. Em Ecce homo, Nietzsche investiga 

seus próprios instintos diante das suas tarefas mais prementes. Assim, tem lugar 

“instinto de defesa” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §8) que pouco a pouco 

mostra-se como um dirigente que determina a tarefa. Com o mesmo significado 

de si-mesmo “um algo” tem presença novamente na seção “Dos desprezadores 

do corpo”, no prefácio de Miscelânia de opiniões e sentenças: “algo (Etwas) 

escondido e senhorial” (VM/OS, “Prefácio” §4. Trad.: RRTF).  

No significado que remete a um determinado indivíduo é importante 

observar duas questões. A primeira é relativa ao que podemos entender como 

níveis do si-mesmo, ou seja, Nietzsche, nas obras da juventude, investiga o si-

mesmo do homem cotidiano, saturado pela covardia e pelo temor, e o diferencia 

do “Si-mesmo superior” (Höheren Selbst)  de Schopenhauer e Wagner, tomados 

como modelos visando justamente à contraposição a um tempo sujeito à 

massificação dos hábitos e costumes. Entretanto, a partir da operacionalização 

da vontade de poder (Wille zur Macht), em obras do período intermediário, a 

noção de “indivíduo” passa a designar uma multiplicidade de forças como 

instintos e impulsos, de modo que o si-mesmo vai significar a resultante dessa 

multiplicidade. 

No segundo significado Nietzsche se utiliza do si-mesmo para caracterizar 

o próprio característico de uma tipologia, como, por exemplo, “os alemães”, “o 

homem moderno”, “os espiritos livres”, “os nobres”, “os cristãos”, etc. Há, no 

entanto, um terceiro significado identificável quando se refere “ao espírito grego” 

e ao “espírito alemão”. Neste último caso, o si-mesmo designa aquilo que é 

próprio de uma cultura. 

É de se questionar sobre o motivo de Nietzsche fazer uso de diversos 



15 
 

sentidos e significados para o si-mesmo. Parte da resposta tem a ver com a 

linguagem, isto é, com a insuficiência existente para se referir com precisão e 

clareza sobre aquilo que é próprio a um dado “indivíduo”, a uma “tipologia” ou a 

um “cultura”. Outra parte da resposta pode ser localizada no fato de que o si-

mesmo vai além daquilo que tradicionalmente foi designado como subjetividade. 

Neste entendimento, a característica mais importante do si-mesmo remete ao 

vínculo que estabelece com o Todo. Identificamos, assim, que esse Todo a que 

o si-mesmo se conecta é dependente dos referenciais que o autor adota em cada 

período de seu pensamento. No primeiro momento de sua produção, que se 

inicía com O Nascimento da tragédia e vai até a Quarta consideração 

extemporânea, Richard Wagner em Bayreuth, o Todo corresponde ao “Uno-

primordial” (Ur-Eine), a “Vontade” ou a “natureza”. No segundo momento (1878 

até 1882) Nietzsche reivindica a “observação psicológica” sobre as paixões e os 

impulsos, bem como, o questionamento sobre a dicotomia entre altruísmo e 

egoísmo. Esta em jogo, portanto, a concepção do homem como um ser natural. 

Nas obras do período final (1883 até 1888) o Todo corresponde a vontade de 

poder e a organização hierárquica das forças presentes, tanto naquilo que é 

próprio, quanto na constituição do mundo. Esse aspecto é verificável em diversos 

movimentos textuais executado por Nietzsche, ora para indicar o próprio, ora 

para assinalar o Todo a que ele se conecta. É relevante, dessa forma, a presença 

de situações que ora indicam um encontro de si-mesmo, um estar em si-mesmo, 

ser em si-mesmo; ora indicam um perder-se de si-mesmo, sair de si-mesmo, ir 

além de si-mesmo, superar a si-mesmo. Nesse entendimento, verifica-se uma 

importante relação que pode ser estabelecida entre o si-mesmo e o fatum (fado, 

destino), isto é, com a constelação de forças da qual o “indivíduo” é uma parte 

e, justamente, por isso é possível identificar somente aspectos ou pistas muito 

tênues sobre o si-mesmo, pois as forças que o compõem são as mesmas 

presentes no mundo. Nesta direção, investigamos o conceito de “ego fatum” 

(Nachlass/FP, 25[249] – Primavera de 1884), pois a palavra “ego”, em certos 

contextos, pode ser aproximada mais de um si-mesmo (selbst) do que de um 

“eu” (ich). Assim, a dicotomia homem-mundo é revogada por Nietzsche, de modo 

que não é possível um entendimento centrado unicamente no “indivíduo”. É 

possível pensar, portanto, que, por um lado, o si-mesmo no “indivíduo” não se 

constitui inteiramente a partir dele, e, por outro lado, que vai além do “indivíduo”. 



16 
 

O primeiro ponto indica aspectos da cultura, da hereditariedade que são 

transmitidas ao longo das gerações, como afirma Nietzsche: “supondo que se 

conheça algo dos pais, é permitida uma conclusão a respeito do filho” (JGB/BM 

§264). O segundo ponto, assinala para a constituição das forças no mundo: “– 

Se todas as coisas são um fatum, então eu também sou um fatum para todas as 

coisas” (Nachlass/FP, 29[13] – 1885). 

Em O nascimento da tragédia constatamos que no “esquecimento de si- 

mesmo” (Selbstvergessenheit) há a presença de um movimento que aponta para 

uma diluição, durante as festividades dionisíacas, da subjetividade 

(Subjectivität). Pela primeira vez o si-mesmo tem lugar em uma obra publicada, 

justamente naquela que apresenta o núcleo da concepção artística de Nietzsche 

(GT/NT §1). No projeto das Considerações Extemporâneas localizamos 

importantes aspectos relativos ao si-mesmo. Por exemplo, na Segunda 

extemporânea, Sobre a utilidade e a desvantagem da história para a vida 

Nietzsche constata que o homem moderno “afunda em si mesmo (es versinkt in 

sich selbst), no interior (Innerliche)” (HL/Co. Ext. II. §5. Trad.: Itaparica). Na 

passagem em questão, trata-se de uma incapacidade para o esquecimento que 

tem por consequência um mergulho na própria interioridade, em si-mesmo, ou 

seja, aquilo que o homem moderno tem como “subjetividade” é a construção de 

uma série acumulada de conhecimentos que não se tornou vida. Porém, algo da 

“natureza interior” (innerste Natur) do “homem forte” é capaz de se apropriar do 

passado, submetendo-o. Trata-se da “força plástica” (plastische Kraft) 

característica dessa tipologia (HL/Co. Ext. II. §1). Na Terceira extemporânea, 

Schopenhauer como educador o contexto remete à crítica da massificação com 

a decorrente perda da “essência autêntica” (wahres Wesen) do “indivíduo” 

(Einzelnen). É a partir dessa crítica que Nietzsche lança mão da fórmula “Sê tu 

mesmo” (SE/Co. Ext. III §1) relacionando o si-mesmo com a recuperação sobre 

aquilo que se encontra obliterado pelos tempos modernos. Nesse contexto, 

Schopenhauer cumpre um papel preponderante como modelo de educador 

capaz de reunir em si mesmo o que falta a seus contemporâneos. Na Quarta 

extemporânea, Richard Wagner em Bayreuth, Nietzsche entende que o artista 

sustenta sua grandiosidade no fato de permanecer “fiel a seu Si-mesmo superior” 

(höheren Selbst), de modo que identifica que aquilo que é mais próprio a Wagner 

faz exigências a respeito de “ações plenas” e impõe ordenamentos (WB/Co. 



17 
 

Ext.IV §3. Trad.: Modificada). Assim, a expressão “Höheren Selbst” foi utilizada 

na Terceira e na Quarta extemporâneas de maneira enfática para identificar o 

Si-mesmo de Schopenhauer e de Wagner, respectivamente.  

A reflexão de Nietzsche sobre o “Si-mesmo superior” tem continuidade no 

primeiro livro de Humano, demasiado humano, de modo que a abordagem sobre 

o mais próprio passa a ter como pano de fundo a crítica da moral. Reflexão 

presente na “observação psicológica”, estrategicamente vinculada ao 

questionamento das ações ditas morais, bem como dos valores altruístas 

(MAI/HHI §35). Esses questionamentos prossegem em Aurora, com Nietzsche 

se atendo à moralidade dos costumes. Ponto que culmina em A gaia ciência com 

a presença das expressões “vivência” e a “experimentação de si mesmo” 

(FW/GC §51). Contexto em que reivindica o auxílio do método científico afim de 

colocar em xeque os canones da moralidade dos costumes.  

A partir da obra Assim falou Zaratustra o si-mesmo é identificado como 

“um algo” no corpo (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). Nietzsche 

concentra seus esforços em mostrar o si-mesmo como “atrás” (hinter) de 

pensamentos e sentimentos. Ainda nesta obra, a personagem se refere a uma 

intransferível responsabilidade para aquele que objetiva “buscar o caminho” para 

si mesmo (Za/ZA I, “Do caminho do criador”). Na seção “O andarilho”, as 

andanças e as “vivências de si mesmo” (erlebt sich selber) remetem a 

autenticidade recuperada. Momento que tem lugar a expressão “próprio Si-

mesmo” (eigen Selbst) (Za/ZA III, “O andarilho”). Assim, na mesma obra é 

possível também investigar o si-mesmo da personagem Zaratustra. Expediente 

semelhante pode ser feito em relação ao si-mesmo do próprio Nietzsche, 

precisamente nas passagens em que mais diretamente fala de seus percursos 

e des sua tarefas filosóficas. Essa questão é localizável, sobretudo, nos prefácios 

tardios de 1886, contexto em que recupera a saúde após longo período de 

doença e, em sua autobiografia intelectual Ecce Homo, de 1888. Neste 

entendimento, no prefácio de Miscelânia de opiniões e sentenças descreve o 

reencontro de si-mesmo e de sua tarefa. “Reencontrei [...] como quer-me parecer 

hoje, o caminho para “mim” mesmo (Weg zu “mir” selbst), para minha tarefa 

(meine Aufgabe)”. Nietzsche descreve a si próprio e o caminho para a tarefa que 

considera como sendo própria e intransferível, como “algo (Etwas) escondido e 

senhorial” (VM/OS, “Prefácio” §4. Trad.: RRTF). Também descreve a si mesmo 



18 
 

utilizando a palavra latina “ipse” que indica algo muito próprio, como uma 

característica que não pode ser de mais ninguém, se utiliza ademais de “ego 

ipsissimus” para afirmar que seus escritos falam somente de suas superações e 

de que neles está presente com aquilo que lhe é mais próprio (VM/OS, “Prefácio” 

§1).  

Em Para além do bem e do mal a alma é entendida como uma “estrutura 

social de impulsos (Triebe) e afetos (Affekte)” (JGB/BM §12) justamente para 

indicar as muitas possibilidades abertas a partir da identificação de Zaratustra da 

alma como “um algo” no corpo. Sendo assim, Nietzsche entende que as 

“fronteiras” da “alma humana”, bem como as “experiências interiores” (innerer 

Erfahrungen) devem ser alvos de escrutínio do “psicólogo nato” (geborenen 

Psychologen) (JGB/BM §45) e do “novo psicólogo” (neue Psycholog) (JGB/BM 

§12). O obra de 1886 põe em evidência questões importantes como “um homem 

sem si” (ein “selbstloser” Mensch) que se situa no contexto de discussão contra 

o “espírito objetivo” nos filósofos (JGB/BM §207). A palavra “Selbstloser” também 

pode ser vertida por altruísta, abnegado (WAHRIG-BURFEIND, 2011, p.957), e 

nisso reside o fato importante de o “homem sem si” ser incapaz de reconhecer o 

egoísmo (Selbstsucht) de sua vontade. Assim, a pretensa objetividade dos 

filósofos é sintoma de um si-mesmo enfraquecido. Diferença fundamental pode 

ser notada em relação à tipologia nobre e seus “estados de alma elevados e 

orgulhosos”, ou seja, o nobre sente-se como capaz de determinar valores e, 

desse modo, pode prestar honras à realidade. O si-mesmo tem presença, dessa 

forma, enquanto “glorificação de si mesmo” (Selbstverherrlichung), “sensação de 

plenitude” e “transbordamento de poder” (Macht), de modo que “o homem nobre 

honra em si o poderoso”, o que “tem poder sobre si mesmo” (welcher Macht über 

sich selbst hat) (JGB/BM §260).  

É por meio da psicologia que Nietzsche, em Para a Genealogia da moral, 

coloca em jogo o procedimento genealógico acerca da origem e dos 

aprofundamentos subsequentes da alma. Não por acaso, classifica as três 

dissertações que compõem a obra de 1887 como “três decisivos trabalhos de 

um psicólogo, preliminares a uma transvaloração de todos os valores” (EH/EH, 

“Para a Genealogia da moral”. Trad.: Modificada). A Genealogia nos permite uma 

investigação sobre o si-mesmo no homem do ressentimento e, na sua 

contraparte, o homem nobre.  



19 
 

Uma investigação sobre o si-mesmo do cristão é possível em O anticristo, 

obra na qual Nietzsche identifica nessa tipologia um “determinado senso de 

crueldade, contra si mesmo (gegen sich) e os outros”. A partir dessa 

compreensão vai se referir ao cristão como “um mal-entendido psicológico de si 

mesmo” (ein psychologisches Selbst-Missverständniss) (AC/AC §39).  

Por fim, em Crepúsculo dos ídolos merecem atenção as noções de 

“ausência de um si mesmo” (Mangel an Selbst) e de um “sentimento de um si 

mesmo” (Selbstgefühl) que são colocadas pari passu com a compaixão, que tem 

na abnegação (Selbstverleugnungs) uma virtude (GD/CI, “Incursões de um 

extemporâneo”, §37. Trad.: RRTF).  É nesta obra que Nietzsche reivindica a 

retomada do projeto iniciado em O nascimento da tragédia de uma “psicologia 

do estado dionisíaco” (GD/CI “O que devo aos antigos”, §5). 

Em relação aos estudos que, em alguma medida, tangenciam uma 

investigação sobre o si-mesmo possuem uma limitação importante. Qual seja, a 

subordinação a outros temas e objetivos. Em outras palavras, o si-mesmo não 

foi tornado um objeto central de investigação. A consequência é que as 

abordagens são parcas e/ou insuficientes, localizadas tão somente em certos 

aspectos, em temáticas que, fundamentalmente, investigam o corpo, o sujeito ou 

ainda a existência de uma ética. 

Essas leituras, sobre os textos de Nietzsche, via de regra, se apoiam na 

seção “Dos desprezadores do corpo” de Assim falou Zaratustra. De fato, trata-

se de uma passagem de fundamental relevância, haja vista, que o Si-mesmo é 

definido como corpo e assinalado como distinto do “eu”. Entretanto, uma 

abordagem situada tão somente nesta parte ignora um enfrentamento 

investigativo a outros aspectos igualmente relevantes, como por exemplo, a 

presença do si-mesmo nas primeiras obras publicadas, da mesma forma que, na 

crítica da moral, mais contundente no pensamento de Nietzsche a partir de 

Humano, demasiado humano. Assim, muito antes da publicação de Assim falou 

Zaratustra é possível identificar o si-mesmo em contextos de relevância 

filosófica.  

Há também uma segunda limitação, igualmente grave, por parte dos 

trabalhos que focam apenas na seção “Dos desprezadores do corpo”, que é 

ignorarem que nos demais livros de Assim falou Zaratustra tem presença outros 

aspectos relativos ao si-mesmo. Pensemos, por exemplo: “caminho para si 



20 
 

mesmo” (Weg zu dir selber) (Za/ZA I, “Do caminho do criador”), “superação de si 

mesmo” (Selbst-ueberwindung) (Za/ZA II, “Da superação de si mesmo”), “próprio 

Si-mesmo” (eigen Selbst) (Za/Za III, “O andarilho”).  

Mais grave ainda é a omissão investigativa sobre o si-mesmo da 

personagem Zaratustra diante da sua mais alta tarefa: o eterno retorno do 

mesmo (ewige Wiederkunft des Gleichen). Pensamos que todo o percurso da 

personagem até o derradeiro momento da concretização de sua tarefa é um 

confronto com seu si-mesmo.  

As limitações das pesquisas são extensivas igualmente às obras 

posteriores a Assim falou Zaratustra. A título de exemplo, fazemos apenas duas 

menções que consideramos relevantes: os prefácios de 1886 e Ecce Homo, que 

são momentos em que Nietzsche, mais decididamente, passa em revista as suas 

condições fisiológicas. O filósofo menciona diversas vezes a respeito daquilo que 

lhe é próprio, isto é, pondera sobre seu si-mesmo diante das suas tarefas mais 

urgentes que tem de enfrentar.  

No que diz respeito ao estudo propriamente do si-mesmo destacam-se 

dois trabalhos. O primeiro é de Carl Gustav Jung Jung’s seminar on Nietzsche’s 

Zaratustra (1934-1939) [Seminários de Jung Sobre o Zaratustra de Nietzsche: 

Notas do seminário de (1934-1939]. O segundo trabalho digno de menção é de 

Otto Most no livro Zeitliches und Ewiges in der Philosophie Nietzsches und 

Schopenhauers (Studien zur Philosophie und Literatur des neunzehnten 

Jahrhunderts) [O temporal e o eterno na filosofia de Nietzsche e Schopenhauer 

(estudo sobre filosofia e literatura do século XIX)], no capítulo “O si mesmo do 

homem na perspectiva do jovem Nietzsche” (“Das Selbst des Menschen in der 

Sicht des jungen Nietzsche”).  

Carl Jung é um dos primeiros pensadores que se dedicou ao estudo do 

Si-mesmo.  A abordagem se concentra na obra Assim falou Zaratustra em um 

Seminário de estudos em seu círculo psicanalítico. Antes de tudo, é preciso ter 

em conta a observação de Paul Bishop em The Dionysian Self: C.G. Jung’s 

Reception of Friedrich Nietzsche (O Si-mesmo dionisíaco: a recepção de 

Friedrich Nietzsche por C.G. Jung) de que as notas do Seminário constituiam-se 

em material privado, para uso exclusivo dos membros do círculo psicanalitico. 

Decorre dai o caráter assistemático e quase informal das observações de Jung 



21 
 

(BISHOP, 1994, p. 93). Fato que obviamente não desabonam as importantes 

contribuições de Jung na discussão sobre o si-mesmo. 

Nos Seminários Sobre o Zaratustra de Nietzsche Jung relata o contato 

com o livro do filósofo alemão desde jovem e revela seu entusiasmo com o 

conceito de Si-mesmo. Contudo, revela também seu desconforto em relação ao 

que entende ser equívocos de Nietzsche, como por exemplo a falta de 

abordagem sobre o inconsciente em Zaratustra e a identificação entre o ego e 

Si-mesmo e além-do-homem (JUNG, 1998, p.504). Esse relato pessoal é 

importante na medida que é preciso ter em conta que Jung possui uma 

abordagem bastante própria a respeito do Si-mesmo que vai se materializar em 

diversas obras em que o toma como objeto de estudo de sua psicologia analítica. 

Se mencionamos tal fato é tão somente no intuito de indicar que nosso interesse 

se localiza somente na interpretação que Jung faz da obra Assim falou Zaratustra 

de Nietzsche e dentro dessa interpretação a abordagem sobre o “Si-mesmo”.  

Jung relata que desde o primeiro momento teve dificuldade para 

compreender o Si-mesmo de Nietzsche: “O conceito do Si-mesmo já atraia 

minha atenção, mas não estava claro como poderia compreendê-lo” (JUNG, 

1998, p.505). Posteriormente identifica que não se tratava exatamente de uma 

dificuldade, mas de algo que era intrínseco ao próprio Si-mesmo. É nesse 

entendimento que o caracteriza como um “conceito símbolo” por não ser possível 

dizer exatamente o que ele é. Jung argumenta que é da natureza do símbolo 

“desmoronar” quando o que está por trás dele torna-se visível. Por 

consequência, o Si-mesmo estaria envolto em um largo “espaço de 

indeterminação” (Ibidem, p.508), isto é, somente é possível ter sobre ele um 

conhecimento parcial, limitado, pois é apenas acessível e compreensível àquela 

parte correspondente à consciência. Todavia, subjaz, na parte que 

correspondente ao inconsciente uma parcela que permanece inacessível 

(Ibidem, p.525). Em outras palavras, como “conceito símbolo” o Si-mesmo é a 

expressão de algo que sabemos que existe, mas que efetivamente não podemos 

conhecer suficientemente, por ultrapassar o que somos (Ibidem, p.533ss). Nesse 

entendimento, é também um “conceito limítrofe”, pois somente a parte 

correspondente ao consciente pode ser conhecida cientificamente. Entretanto, 

perdura um lado irracional da psique que diz respeito a uma experiência, um 

estado de ser. Assim, o Si-mesmo corresponderia à totalidade do consciente e 



22 
 

também a totalidade do inconsciente, e justamente por tratar do inconsciente e 

cobrir algo que não pode ser plenamente definido também é um “conceito 

indefinível, irracional”. Jung pensa, dessa forma, que não se pode estabelecer 

uma fronteira precisa entre o ego e o inconsciente (Ibidem, p.172). Uma vez que 

o inconsciente detém um poder extraordinário, o “Si-mesmo” é uma expressão 

deste poder” (JUNG, 2018, p.171).  

É inegável a relevância da abordagem de Jung como forma de chamar a 

atenção para inumeros aspectos de fundamental relevância. O fato de Nietzsche 

definir o Si-mesmo, em Assim falou Zaratustra, como um “sábio desconhecido” 

parece dar suporte às abordagens do pensador suiço. Entretanto, é preciso ter 

claro que a interpretação de Jung frequentemente se confunde com a sua própria 

abordagem sobre o Si-mesmo.   

No que se refere a interpretação de Jung sobre a suposta identificação, 

feita por Nietzsche, entre ego, Si-mesmo e além-do-homem, Lucy Huskinson 

mostra em The Whole Self in the Union of Opposites (A integralidade do Si-

mesmo na união dos opostos) que as ambiguidades na recepção junguiana de 

Nietzsche nesse conceito decorrem do fato de focar em aspectos muito 

particulares de Assim falou Zaratustra e de também desconsider as demais 

obras (HUSKINSON, 2004. p.148).  

Otto Most empreende uma ampla investigação nas obras do primeiro 

período, na qual aborda, tanto o material publicado, quanto as conferências, os 

textos preparatórios e os Fragmentos Póstumos. Dessa forma, abrange os 

escritos da adolescência de Nietzsche como Fatum e história, Fatum e liberdade 

da vontade até a Quarta consideração extemporânea, Richard Wagner em 

Bayreuth, de 1876.  

O ponto de partida de Most é a frase de Píndaro, apropriada por 

Nietzsche, “torna-te o que tu és”, que aparece, com modificações ao longo das 

obras, mas recebe ênfase sobretudo no subtítulo de Ecce Homo, de 1888. O 

interprete entende que a palavra (das Wort) Selbst funcionaria como um 

substituto para o verso da Ode Pítica, ausente nas obras do jovem Nietzsche. A 

partir dessa constatação realiza um mapeamento do contexto e da ligação do si-

mesmo com diversos temas e conceitos, como liberdade e necessidade.  

Most identifica, em O Nascimento da tragédia, que o si-mesmo não diz 

respeito apenas a indivíduos, mas se refere igualmente ao “espírito” de um povo, 



23 
 

como o alemão ou o grego, como nas observações de Nietzsche de que “o 

espiríto alemão ‘volte a si mesmo’" ou então, na Segunda extemporânea, de que 

os gregos, ameaçados pelo caos, se voltaram sobre si mesmos e assim 

“retomaram a posse de si mesmos (von sich Besitz ergriffen)” (MOST, 1977, 

p.06).  

Most traz a pertinente ideia de que o si-mesmo enquanto “essência 

autêntica”, na  Terceira extemporânea, pertence a uma ordem superior (höheren 

Ordnung) em relação ao eu, ultrapassando, portanto, a “constituição ordinária” 

do homem cotidiano (gewöhnlichen Verfassung) (MOST,  1977, p.08). É nesse 

entendimento que atribui a Nietzsche a distinção de “dois níveis (zwei Stufen) no 

conteúdo da palavra “si-mesmo”. Um primeiro nível para se referir a pessoa 

presa ao cotidiano, que permanece nesse horizonte estreito e escasso, e um 

segundo, que diz respeito a “pessoa que deseja ‘tornar-se inteira’” (ganz zu 

werden). Neste último caso, o “si-mesmo” é entendido como aquilo que pode dar 

à sua existência “o valor mais alto, o significado (Bedeutung) mais profundo” 

(MOST,  1977, p.09). A partir dessas considerações Most identifica que a palavra 

“selbst” é utilizada por Nietzsche com diferentes sentidos (Sinne) como, por 

exemplo, “autêntico Si-mesmo” e ‘Si-mesmo superior’ (höheren Selbst) (MOST,  

1977, p.08). Este último ponto apresenta-se sobressalente na Quarta 

extemporânea quando Nietzsche investiga o si-mesmo de Wagner. E é 

justamente sobre essa Extemporânea que recai a análise pormenorizada de 

Most. Assim, ele identifica na figura de Wagner as duas unidades opostas que o 

faziam titubear em ser si mesmo. Foi necessário, portanto, que na relação entre 

essas duas forças, uma predominasse sobre a outra para que o mestre de 

Bayreuth pudesse ser inteiro, ser ele mesmo e, assim, concretizar a sua tarefa. 

A partir dessas observações Most relaciona liberdade e necessidade 

(Notwendigkeit) com o Selbst, questão que ocupa Nietzsche desde longa data. 

Mostra que liberdade e necessidade se articulam na figura de Wagner. Todavia, 

não se trata de uma necessidade causal ou ontológica de essência, tampouco 

de “liberdade como caminho” ou como “meta” (Ziel). A articulação acontece 

justamente a partir de uma necessidade que emana da mais alta tarefa (höchsten 

Aufgabe) e que, para tal, exige uma ação livre. Tem-se assim a afirmação de 

que o homem só pode tornar-se livre “através de si mesmo”, isto é, somente 

através da atividade livre pode alcançar aquela liberdade na qual seu esforço 



24 
 

para o si mesmo é realizado (Ibidem, p.25). Dessa forma, Wagner sempre esteve 

pronto para impor a si mesmo as leis mais duras e realizar a sua vontade através 

de uma multiplicidade desconcertante de exigências e desejos. A liberdade 

artística é conquistada precisamente na uniformidade da vontade que torna as 

ações e os planos do artista necessários. Liberdade e necessidade são 

extensivas também ao expectador da obra do compositor: “A liberdade da 

vontade de Wagner é agora tanto que é artisticamente necessária. Ao 

experimentar a obra de arte de Wagner, sente-se ‘apenas o que é necessário’” 

(Ibidem, p. 23).  

O trabalho de Otto Most traz importantes contribuições relativas ao si-

mesmo. A principal delas está em mostrar que a noção de si-mesmo tem 

presença de grande amplitude nos primeiros escritos de Nietzsche e adquire 

diferentes sentidos. Todavia, há também consideráveis limitações. A primeira diz 

respeito à delimitação do tema que, para dar conta da temática do livro, se 

concentra exclusivamente nas obras da juventude. A segunda se refere à é 

preciso ter em conta a observação investigação somente por meio da palavra 

“selbst”. Fica em débito, assim, a averiguação sobre outros nomes e conceitos 

que podem comportar um sentido semelhante ou correlato ao de si-mesmo. Por 

fim, Most não diferencia a forma adverbial do uso substantivado de “selbst” que 

tem lugar, sobretudo, na Terceira Extemporânea.  

Podemos, então perceber, que os trabalhos de Carl Jung e de Otto Most, 

apesar de consideráveis relevâncias, sofrem limitações importantes no que diz 

respeito ao recorte da temática que os impede de avaliar as reformulações, os 

ultrapassamentos e os debates que Nietzsche faz, ou seja, no caso de Jung 

perde-se um “antes” e um “depois” e no caso Most perde-se um “depois” 

fundamental para esclarecer inúmeras questões relativas ao si-mesmo.  

Averiguamos a existência de outros trabalhos, em língua portuguesa, de 

considerável importância que, no todo ou em partes, propõem análises sobre o 

si-mesmo: Alberto Onate, Oswaldo Giacoia Junior, Fernando Sá Moreira, 

Lindoaldo Campos.  

Alberto Onate, na obra Entre eu e si: a questão do humano na filosofia de 

Nietzsche investiga a problemática do sujeito. Duas questões chamam a atenção 

nessa obra. A primeira delas é a supressão do advérbio reflexivo “mesmo” de 

“selbst”, ao invés disso, fala-se apenas de “si””. A consequência dessa supressão 



25 
 

é a inexistência de uma investigação mais ampla sobre o si-mesmo. A segunda 

questão diz respeito à recusa, por parte do autor, de uma definição de “selbst”: 

“Qualquer tentativa definidora pura e simples, mostra se inadequada, pois esses 

vocábulos nomeiam questões capitais e não distritos teóricos ou práticos 

passíveis de circunscrição imediata e completa” (ONATE, 2003. Nota de rodapé 

1, p.97). Por certo, é verdadeiro que uma definição fechada não é possível. 

Entretanto, é preciso lembrar que na seção “Dos desprezadores do corpo” 

Zaratustra define o “Si-mesmo” como um “poderoso soberano” e um “sábio 

desconhecido” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”).  

Giacoia Junior possui diversas pesquisas nas quais reconhece a 

importância da noção de si-mesmo. Contudo, vamos nos ater aqui ao livro 

Nietzsche x Kant: Uma disputa permanente a respeito da liberdade, autonomia 

e dever no qual reserva o capítulo “Nietzsche crítico de Kant e Schopenhauer: 

ética como estilística da existência” para abordar a discussão a respeito do si-

mesmo (que o autor traduz por si-próprio). A Investigação de Giacoia é extensa, 

pois trabalha com passagens da Terceira extemporânea, de Assim falou 

Zaratustra e de Para além do bem e do mal. Todavia, visa, sobretudo, o contra-

ponto à filosofia kantiana, a grande artífice da subjetividade moderna. Nesse 

registro o si-mesmo é entendido como uma “identidade pessoal e subjetiva” 

(GIACOIA JUNIOR, 2012, p.175) capaz de contrapor às noções clássicas de 

subjetividade. Se em Jung e Most as dificuldades residiam na extensão da 

abordagem, neste último interprete as insuficiências decorrem da contraposição 

a outras abordagens filosóficas. Questão semelhante pode ser verificada em 

Fernando Moreira no livro Schopenhauer e Nietzsche: um confronto filosófico 

sobre quem nós somos, que tem por objetivo uma abordagem a respeito do 

caráter, tanto na obra de Schopenhauer, quanto na de Nietzsche. O si-mesmo, 

em sua concepção, é um dos muitos termos que Nietzsche utiliza como sinônimo 

de caráter. Este entendido como um “elemento ontológico ou psicológico que 

fornece a identidade e a identificação dos seres humanos e dos indivíduos 

enquanto tais” (MOREIRA, 2019, p.24). O autor, defende, assim, a hipótese de 

que ao longo da obra de Nietzsche há inúmeros “termos que cumprem uma 

função equivalente, embora não idêntica ao de caráter em Schopenhauer”, entre 

eles o de “si-mesmo” (selbst), “granito de fatum espiritual” (granit vom geistigem 

Fatum) e “natureza” (Natur), essência (Wesen), ser (Sein), identidade (Identität), 



26 
 

etc. (MOREIRA, 2019, p.24). A intenção de Moreira, assim, é a de abordar o si-

mesmo a partir da questão do caráter, ou tomando-o como um dos elementos 

constitutivos deste, tem como consequência o entendimento de que o si-mesmo 

é parte constituinte de uma problemática maior. A partir dessa concepção o autor 

volta a sua atenção, necessariamente, para aspectos diversos daqueles que 

ressaltamos em nosso estudo, como por exemplo, a possibilidade de apreensão 

e/ou de mudança no si-mesmo.  

A tese de doutorado de Lindoaldo Campos Júnior, “Ego fatum: Nietzsche 

e o imperativo do impulso” objetiva investigar o corpo como grande razão. O 

autor encaminha o “selbst” por dentro de um complexo de comando e obediência 

de modo a sustentá-lo como imperativo, cuja tarefa ética é definida pelo “tornar-

se o que se é” (CAMPOS JÚNIOR, 2019). Questão certamente instigante, mas 

ao solicitar o apoio de Freud e Jung à discussão o interprete se afasta dos nossos 

objetivos, haja vista que não é nosso intento avaliar as utilizações do si-mesmo 

por outros pensadores.  

Podemos identificar em todos os trabalhos que mencionamos aspectos 

de grande relevância com os quais nossa pesquisa dialogará. Não obstante, é 

necessário apontar lacunas consideráveis nessas pesquisas, que via de regra, 

gravitam em torno de duas questões fundamentais, quais sejam: extensão das 

investigações e diferença na abordagem metodológica. Quanto a este último 

ponto é relevante que uma abordagem sobre o si-mesmo capture as 

peculiaridades filosóficas, conceituais, bem como, seja capaz de identificar a 

“estrutura” dos textos de Nietzsche e o contexto de produção das obras. Assim, 

gostaríamos de assinalar duas questões quanto ao método. A primeira diz 

respeito ao fato de que o método não deve ser somente uma seção destinada à 

introdução do trabalho como uma questão protocolar. Método é a lente com a 

qual um conjunto de textos é lido e compreendido. Assim, ele permeia o trabalho 

como um todo. A segunda questão a ser observada relaciona-se ao fato de que 

foi diante dos textos nietzschianos que estabelecemos a “coluna vertebral” do 

trabalho, de modo que concedemos primazia às obras publicadas de Nietzsche 

em relação às Anotações não publicadas (Fragmentos Póstumos) utilizadas 

como aportes auxiliares e somente quando imprescindíveis para a reconstrução 

da inteligibilidade de contextos. Assim, o material não publicado e não revisado 

por Nietzsche foi utilizado com parcimônia e sempre tendo como avalizador a 



27 
 

obra publicada, de modo que, seguimos nisso à advertência de Victor 

Goldschimidt sobre as Anotações: “não podem prevalecer contra a obra, para 

corrigi-la, prolongá-la ou coroá-la” (GOLDSCHIMIDT, 1963, p.146-7).  

A constatação a respeito da dispersão do objeto de estudo nos faz ver 

que o contexto adquire uma importância fundamental como elemento de suporte 

para a investigação. Dessa forma, é ele que possibilita, por um lado, mostrar a 

diversidade de sentidos para o si-mesmo e, por outro lado, delimitar a extensão 

do que investigamos. Dito de outro modo, saber se um conceito, termo ou 

expressão pode ter ou não um sentido de si-mesmo. Nesse entendimento, um 

método que auxilie na compreensão desse objeto precisa capturar o percurso 

executado pelo autor numa determinada problemática, pois esta comporta 

reformulações que serão determinantes para aquilatar os diversos sentidos do 

si-mesmo. Por exemplo, no entendimento sobre a alma como um dos muitos 

nomes para o si-mesmo fica claro que essa possibilidade só é possível com o 

pleno desenvolvimento da vontade de poder como um conceito operatório a 

partir de Assim falou Zaratustra. Assim, propomos, que a maneira mais 

adequada para levar a cabo uma investigação a respeito dos sentidos e 

significados do si-mesmo é um método que nos permita explicitar os 

movimentos, os desenvolvimentos, os ultrapassamentos das teses produzidas 

pelo autor em questão.  

 A estruturação dos capítulos e seções tiveram como norteador a seleção 

das diversas ocorrências do si-mesmo e a construção de um “percurso” ao longo 

do conjunto das obras. E se falamos em construir é por que não nos parece que 

esse objeto tenha um percurso claro tal qual outros temas estudados na filosofia 

de Nietzsche. Assim, no corpus da tese o si-mesmo vai ser abordado através da 

“seleção” das ocorrências nas quais indique aquilo que é próprio e esteja inserido 

em contextos de relevância filosófica. Destarte, é preciso lembrar que há obras 

que são bastante específicas, tanto do ponto de vista do conteúdo, quanto da 

forma, como por exemplo O Nascimento da tragédia, Assim falou Zaratustra e 

os Prefácios tardios de 1886. Há, no entanto, outras nas quais é possível 

encontrar uma certa continuidade, tanto na temática, quanto do ponto de vista 

dos projetos nietzschianos. Por exemplo, as Extemporâneas, os dois volumes 

de Humano, Aurora e os três primeiros livros de A gaia ciência, também em Para 

além do bem e do mal e Para a Genealogia da moral. Desse modo, adotamos 



28 
 

uma organização que remete a três grandes períodos: os primeiros escritos, os 

escritos intermediários e os escritos tardios. O objetivo é transpor as dificuldades 

de “dispersão” do si-mesmo utilizando o contexto como um pano de fundo, isto 

é, além de construir um “fio condutor” que relaciona as diversas aparições do si-

mesmo sugerimos que os períodos fornecem um “mosaico” contextual de 

extrema relevância para um “mapeamento” do objeto de estudo.  

O primeiro capítulo tem por objetivo investigar o si-mesmo no período 

inicial da produção nietzschiana. A abordagem compreende as obras que vão de 

1872 até 1876, iniciando com O Nascimento da tragédia e finalizando na Quarta 

extemporânea, Richard Wagner em Bayreuth. Os primeiros escritos põem em 

relevo a metafísica de artista e a aposta que Nietzsche faz em Schopenhauer e 

Wagner como modelos para a cultura e a arte alemãs do século XIX.  

Em O Nascimento da tragédia localizamos aspectos relevantes no que 

concerne ao si-mesmo. Notadamente na expressão “esquecimento de si 

mesmo” (Selbstvergessenheit) relativa aos acontecimentos das festividades em 

homenagem a Dionísio. No entender de Nietzsche, há uma perda temporária do 

“subjetivo” (das Subjective), caracterizada pela suspensão das limitações 

impostas pelo principium individuationis. Esse estado é identificado como aquele 

que permite uma experiência na qual o indivíduo se reconecta ao Uno primordial 

(Ur-Eine). Aspectos característicos desse esquecimento marcam, tanto os 

servidores de Dionísio em um “desprendimento de si mesmo” (der 

Selbstentäusserung), quanto a música ditirâmbica que na sua execusão 

possibilita o “quebrantamento do indivíduo” (das Zerbrechen des Individuums) 

(GT/NT §8).  

Em duas obras do período o si-mesmo pode ser alçado ao primeiro plano 

funcionando como um centro de gravidade para diversos temas. É o caso da 

Terceira extemporânea com “Sê tu mesmo” e da Quarta extemporânea com “Si-

mesmo superior” (Höheren Selbst). Todavia, não é em todas as obras do período 

que o si-mesmo tem presença em contexto de relevância filosófica. É o caso, por 

exemplo, da Primeira extemporânea, David Strauss, o devoto e o escritor, obra 

na qual o si-mesmo, no sentido que privilegiamos na tese, está ausente.  

A seção que abre a tese, investiga O Nascimento da tragédia e propõe 

fazer duas conexões. A primeira com a Segunda extemporânea na qual 

Nietzsche aborda o esquecimento a partir do ponto de vista da história e, a 



29 
 

segunda conexão, com o Crepúsculo dos Ídolos, de 1888, obra em que o filósofo 

se propõe a  retomar aspectos de seu percurso filosófico como “o dionisíaco” 

que julga ter iniciado em O Nascimento da tragédia. “Sim o que é dionisíaco? – 

nesse livro há uma resposta para essa pergunta – um ‘sabedor’ fala aqui, o 

iniciado e discípulo de seu deus” (GT/NT, “Prefácio”, §4). Assim, o si-mesmo no 

livro de 1872 comporta questões significativas, não apenas para esta obra em 

específico, mas para o conjunto da reflexão nietzschiana.  

O segundo capítulo objetiva investigar o si-mesmo nas obras do período 

intermediário. Nossa pesquisa tem início com o primeiro volume de Humano, 

demasiado humano, de 1878, e vai até os quatro primeiros livros de A gaia 

ciência, de 1882). Neste período identificamos mudanças importantes no 

pensamento filosófico de Nietzsche, tanto na forma, quanto no conteúdo. No que 

se refere a este último é possível verificar o afastamento em relação à metafísica 

de artista elaborada em consonância com a obra de Richard Wagner, bem como 

o afastamento em relação a Schopenhauer e as aproximações com o método 

cientifico e com as teses dos pensadores “moralistas”. Mudanças que vão 

possibilitar a adoção de novas perspectivas sobre a história e a psicologia e, 

terão impactos importantes sobre as ocorrências do si-mesmo.  

O contexto da problematização a respeito do Si-mesmo em Humano, 

demasiado humano se insere na reflexão sobre a observação psicológica, mais 

candente no capítulo “contribuição à história dos sentimentos morais” e  

encarada como “arte” capaz de “aliviar o fardo da vida”. Assim, é tomada como 

um “exercício” frequentemente utilizada em épocas passadas, mas que “foi 

esquecido nesse século”, especialmente na Alemanha e na Europa. Escreve 

Nietzsche: “falta a arte da dissecação e composição psicológica na vida social 

de todas as classes, onde talvez se fale muito das pessoas, mas não do ser 

humano” (MAI/HHI §35). Sendo assim, a observação psicológica é posicionada 

como uma vantagem na reflexão sobre aquilo que é humano, demasiado 

humano. Trata-se da reflexão sobre os sentimentos morais.  

Dentro do período intermediário uma mudança digna de nota está na 

diferença de abordagem sobre o si-mesmo entre os dois volumes de Humano e 

Aurora e os primeiros livros de A gaia ciência. Em Humano está presente a 

questão dos sentimentos e das paixões, entendidas pelo viés da crítica dos 

costumes e dos hábitos. Contexto em que ganha relavância expressões como 



30 
 

“Si-mesmo superior” e “Si-mesmo autêntico”. Entretanto, nos últimos livros da 

obra de 1882, o si-mesmo está presente numa relação com os impulsos e 

instintos. Nesta última obra o si-mesmo tem estreita relação com os temas da 

“vivência” e da “experimentação”, possibilitados pelo aprofundamento da crítica 

da consciência, a identificação da morte de Deus e o aparecimento da 

formulação hipotética do eterno retorno do mesmo.   

O terceiro e o quarto capítulos correspondem ao terceiro período da 

produção nietzschiana e têm como ponto de partida a obra Assim falou 

Zaratustra, 1883-1885, perpassa o quinto livro de A gaia ciência (1886), os 

Prefácios de 1886, Para além do bem e do mal, de 1886, até Para a Genealogia 

da moral, de 1887. Esse período também comporta as obras de 1888: O 

anticristo, Ecce Homo, O caso Wagner, Nietzsche contra Wagner e Crepúsculo 

dos ídolos. As duas primeiras seções do terceiro capítulo se propõem a 

investigar o si-mesmo em Assim falou Zaratustra. A existência de duas seções 

destinadas exclusivamente a essa obra justifica-se na medida em que se trata 

de uma obra completamente peculiar no conjunto dos escritos nietzschianos, 

como bem reconheceu o próprio Nietzsche em Ecce Homo: “Essa obra ocupa 

lugar à parte” (EH/EH, “Assim falou Zaratustra”, §6). As peculiaridades quanto à 

forma, conteúdo, gênero, entre outros, impactarão decisivamente a maneira 

como o si-mesmo tem presença. Pensamos ser possível aglutinar, na seção 3.1, 

as diversas aparições através de um fio condutor que conecta o Si-mesmo com 

o corpo. Na seção 3.2 está em jogo compreender o si-mesmo da personagem 

Zaratustra, ou melhor, o percurso do personagem em direção ao seu si mesmo.  

A partir da senda aberta por Zaratustra que identifica que a “alma é uma 

palavra para um algo no copo” destinamos a seção 3.3 para investigar o conceito 

de alma como um dos sentidos para o si-mesmo. Ponto de extrema relevância 

nessa questão diz respeito à psicologia, pois é sobretudo em Para além do bem 

e do mal que Nietzsche destina a ela a primazia para realizar o escrutineo das 

“entranhas” e se coloca como um “psicólogo nato”. 

Se é possível uma apreciação sobre o si-mesmo da personagem alter ego 

de Nietzsche também é possível investigar o si-mesmo do próprio Nietzsche, 

fato que levamos a cabo em dois momentos: a partir dos prefácios de 1886 e de 

Ecce homo, na seção 4.1. Os prefácios possuem peculiaridades importantes em 

relação às obras que acompanham. Foram escritos tardiamente a cinco obras: 



31 
 

O Nascimento da tragédia, os dois volumes de Humano, demasiado humano, 

Aurora e a A gaia ciência. Nietzsche os redigiu depois de um longo período de 

doença e após recuperar sua saúde, de modo que apresentam considerações 

de suma importância, pois articulam conceitos e perspectivas como a “grande 

saúde” (grosse Gesundheit) e os “espíritos livres”. Os prefácios são escritos 

quase todos na primeira pessoa. Expediente necessário para que o filósofo 

investigue suas “tensões internas” e suas vivências, de modo que neles é 

Nietzsche quem fala de si próprio. Neste entendimento, há um duplo movimento 

textual, em um é a resultante daquele conjunto de vivências pelas quais 

Nietzsche passou como a doença e a convalescença, e em outro, a descrição 

de vivências que constitui o pano de fundo para que possa refletir sobre questões 

filosóficas. A partir dessa abordagem investigaremos o conceito de instinto que 

em contextos específicos possui o Asentido de si-mesmo.  

A última seção da tese denominada “tomar a si mesmo como fado” tem 

por objetivo mostrar que o fado, que também é nominado como fatum, destino, 

é o responsável pela ligação entre aquilo que é o próprio e as forças do mundo. 

Nesta seção, abordaremos a obra Crepúsculo dos Ídolos objetivando regressar 

ao ponto de partida da investigação, haja vista que é na obra de 1888 que 

Nietzsche recupera o conceito de dionisíaco iniciado em O Nascimento da 

tragédia.  

 

 



32 
 

I – DO “ESQUECIMENTO DE SI-MESMO” AO “SI-MESMO SUPERIOR” 

 

1.1- “Esquecimento de si mesmo” e “esquecimento”. 

 

Na primeira seção de O Nascimento da tragédia Nietzsche detecta o 

fenômeno do “esquecimento de si mesmo” (Selbstvergessenheit). Nesta 

ocasião, o advérbio reflexivo si-mesmo (selbst) usado em composição com 

“esquecimento” (vergessenheit) torna-se um substântivo. Pela primeira vez a 

palavra si-mesmo, deslocada do seu sentido gramatical corriqueiro, tem 

presença em uma obra publicada, justamente no núcleo da abordagem sobre os 

impulsos apolíneo e dionisíaco. O “si mesmo”, neste caso, é utilizado para indicar 

que algo é esquecido durante as festividades em homenagem a Dionísio. 

Seja por influência da beberagem narcótica [...] ou com poderosa 
aproximação da primavera a impregnar toda a natureza de alegria, 
despertam aqueles transportes dionisíacos, por cuja intensificação o 
subjetivo (das Subjective) se esvanece em completo esquecimento de 
si mesmo (GT/NT §1. Trad.: Modificada). 

 

O esquecimento diz respeito ao evanescer do “subjetivo”, que acontece 

sob os auspícios da exuberância e da gratidão diante do poder arrebatador. 

Assim, durante as festividades desaparecem todas as hierarquias e as rígidas 

convenções sociais que permeiam o homem no cotidiano. No dizer de Nietzsche: 

“se rompem todas as rígidas e hostis delimitações que a necessidade, a 

arbitrariedade ou a ‘impudente convenção’ estabeleceram entre os homens” 

(GT/NT §1). A partir da ruptura com todas as delimitações pode o homem fundir-

se e reconciliar-se, tanto com os outros homens, quanto ao Uno-primordial. 

Graças ao evangelho da harmonia universal, cada qual se sente não 
só unificado, conciliado, fundido com o seu próximo, mas um só, como 
se o véu de Maya tivesse sido rasgado e, reduzido a tiras, esvoaçando 
diante do mistério Uno-primordial” (GT/NT §1).  

 

Os indivíduos são tomados pelo sentimento de unificação, conciliação e 

fusão com o Uno-primordial1 de tal maneira que por meio do êxtase, as 

diferenças entre os homens e entre as diversas castas desaparecem: “cantando 

e dançando, manifesta-se o homem como membro de uma comunidade superior 

 
1 Para se referir ao Todo, Nietzsche utiliza termos diferentes: Uno-primordial (Ur-eine), natureza 
(Natur), Vontade (des Willens), Ser-primordial (Ur-sein), o “verdadeiramente existente” 
(Wahrhaft-Seiende). Exemplificando uma dessas equiparações Araldi escreve: “Nietzsche 
equipara a Vontade ao Uno-Primordial, que é compreendido como Dioniso, o deus-símbolo da 
irrestrita afirmação do mundo” (ARALDI, 2009, p.123). 



33 
 

(höheren Gemeinsamkeit)” (GT/NT §1). Desse modo, predomina o 

“encantamento” nos quais os gestos habituais são transmutados, o andar e o 

falar são substituídos pela dança.2 As festividades, assim, se realizam sob o 

signo da reconciliação. E se Nietzsche fala em uma “reconciliação” é porque algo 

que existia, em algum momento, deixou de existir, de modo que cabe às 

festividades restabelecem o laço autêntico que fora perdido.  

Torna a selar-se não apenas o laço de pessoa a pessoa, mas também 
a natureza alheada, inamistosa ou subjugada volta a celebrar a festa 
de reconciliação com seu filho perdido, o homem (GT/NT §1).  
 

No êxtase a multidão ansiava pela diluição, mas também a natureza 

desejava tal acontecimento. “Naqueles festivais gregos prorrompia como que um 

traço sentimental da natureza, como se ela soluçasse por seu despedaçamento 

em indivíduos (Zerstückelung in Individuen)” (GT/NT §2). Também da natureza 

irrompe impulsos nostálgicos em relação àquele algo que forá perdido. Em A 

visão dionisíaca do mundo3 Nietzsche identifica que também a natureza procura 

reconciliar-se, “desde o mais alto prazer (Lust) ressoa o grito de terror, o anelante 

soar do lamento por uma perda (Verlust) irreparável” (DW/VD, §1). É sob a 

influência de tais poderes que “a natureza se expressa em sua força mais 

elevada: ela torna a unir os seres isolados e os deixa se sentirem como um único 

(DW/VD §1. Trad.: Modificada). Assim, os participantes das festividades 

dionisíacas tornam-se “meios”, veículos, pelos quais a natureza se expressa. 

Ainda que, em meio a uma comunidade de iguais os participantes se sentem 

como “únicos” de modo que através de uma estranha mistura de afetos que 

envolvem dor, prazer e júbilo tem-se a redenção e a transmutação através do 

deus Dioniso. “Naqueles estados irrompe como que um impulso sentimental da 

Vontade, um ‘suspirar da criatura’ por algo que foi perdido” (DW/VD §1).4 

 
2 Nos primeiros dias da primavera, em homenagem a Dionísio, um coro de cantores-dançarinos 
realizava uma performance, uma prática que posteriormente seria incorporada pelo coro trágico. 
Os integrantes do coro vestiam-se como sátiros, evocando o cortejo do deus. Nesse contexto, 
Dionísio era representando e a celebração adquiria um caráter profundamente simbólico.  
3 O tradutor Marcos Sinésio Fernande relata, na apresentação de A visão dionisíaca do mundo, 
que Nietzsche presenteia Cosima Wagner com este livro. Naquela ocasião o texto tinha como 
título O nascimento do pensamento trágico. Sinésio mostra ainda que no inverno de 1870-1871 
Nietzsche tinha a intenção de usar o texto como primeiro capítulo de uma dissertação que se 
chamaria Origem e finalidade da tragédia (SINÉSIO, Apresentação, p.X). 
4 O que fora perdido está relacionado com o conceito de Vontade. Por isso Nietzsche vai mostrar 
na Visão dionisíaca de mundo. “Quanto mais a Vontade está degradada, tanto mais tudo se 
despedaça em indivíduos isolados, tanto mais egoísta e arbitrário é desenvolvido o indivíduo, 
tanto mais fraco é o organismo ao qual ele serve” (DW/VD §1). 



34 
 

Nietzsche descreve o frêmito da embriaguez como uma força artística da 

natureza que atua sobre o homem moldando-o e transformando-o em uma obra 

de arte. “O homem não é mais artista, tornou-se obra de arte: a força artística de 

toda a natureza, para a deliciosa satisfação do Uno-primordial, revela-se aqui 

sob o frêmito da embriaguez (GT/NT §1). Dessa forma, sob poder avassalador 

do culto a Dionisio, a imagem apolínea e a estátua como obra de arte, 

características deste último, são substituídas pelo próprio homem como obra de 

arte. Portanto, as festividades dionisíacas possibilitam um sentir a si-mesmo 

como obra de arte, já que há uma elevação e um êxtase na comunhão com o 

“poder artístico da natureza". Nessa constatação encontramos uma presença 

importante do si-mesmo que aponta para uma mudança no sentir provocada pelo 

êxtase nas festividades. “Do interior do homem também soa algo de 

sobrenatural: ele se sente como um deus, ele próprio caminha agora tão 

extasiado e enlevado, como vira em sonho os deuses caminharem” (GT/NT §1). 

Assim, o poder artístico da natureza se realiza e se comunga no próprio homem.  

As festividades em homenagem a Dionisio acarretam uma ruptura com o 

“princípio individual”. Este princípio está ligado fundamentalmente ao impulso 

apolíneo e é característico do homem que confia na beleza da aparência diante 

dos tormentos da vida, de modo que ele fornece a segurança e a serenidade 

necessárias para que os gregos possam enfrentar “o mar enfurecido” da 

existência”. O deus Apolo é caracterizado como a “esplêndida imagem divina do 

“principium de individuationis”, a partir de cujos gestos e olhares nos falam todo 

o prazer e toda a sabedoria da ‘aparência’, juntamente com a sua beleza” (GT/NT 

§1). Apolo representa, portanto, o princípio da individuação, nele o homem 

repousa em sua individualidade.5 Assim, o impulso apolíneo é responsável pela 

criação das aparências e das imagens como arte figurada. A “individuação” tem 

como referência o “indivíduo” e as suas fronteiras bem demarcadas e definidas 

em relação a natureza.  

 
5 Ao se referir a Apolo como expressão de confiança no princípio de individuação e ao “véu de 
Maia” Nietzsche cita textualmente O mundo como vontade e representação de Schopenhauer 
grande influência para O Nascimento da tragédia. “Tal como, em meio ao mar enfurecido que 
ilimitado em todos os quadrantes, ergue e afunda vagalhões bramantes, um barqueiro está 
sentado em seu bote, confiando na frágil embarcação; da mesma maneira, em meio a um mundo 
de tormentos, o homem individual permanece calmamente sentado, apoiado e confiante no 
principium de individuationis” (GT/NT §1). 
 



35 
 

Apolo, como divindade ética, exige dos seus a medida e, para poder 
observá-la, o conhecimento de si mesmo (Selbsterkenntniss). E assim 
corre, ao lado da necessidade estética da beleza, a exigência do 
Conhece-te a ti mesmo (GT/NT §4. Trad.: Modificada).  
 

A inscrição no templo de Apolo indica uma relação muito próxima com a 

“necessidade estética da beleza”, o “velamento da verdade” e a prudência de 

“nada em demasia” (GT/NT §4). O conhecimento de si mesmo, portanto, 

demanda um conhecimento das medidas e limites.  

Foi no mundo grego arquitetado a partir da contenção e da medida, que 

penetraram as festividades em homenagem a Dionisio. Elas provocaram 

justamente o oposto dos preceitos apolíneos. Através de Apolo, o terror em face 

a vida fora aplacado por meio da serenidade e do olhar calmo. Todavia, o 

impulso apolíneo vai ser confrontado com o impulso dionisíaco. “Tudo o que até 

agora valia como limite, como determinação de medida, mostrou-se aqui como 

uma aparência artificial” (DW/VD §2).  

Na embriaguez, o individual fenece através do despedaçamento, as 

fronteiras até então estabelecidas e demarcadas são tensionadas e diluídas. 

Estava presente um sentimento de superabundância e o risco de ruptura da 

individuação a cada manifestação de embriaguez, de modo que o esquecimento 

de si mesmo envolvia o risco da queda na negação da existência e o flete com 

o abismo tão logo a consciência retornasse a si. Assim, é sob a influência da 

analogia da beberagem narcótica que o “princípio da individuação” é rompido e 

o indivíduo se integra totalmente a natureza. Nietzsche se refere ao prazer 

proporcionado pelo “delicioso êxtase que [...] ascende do fundo mais íntimo do 

homem, sim, da natureza” quando ocorre essa ruptura (GT/NT §1).  

Em todos os componentes característicos das festividades é possível 

identificar o componente da diluição do subjetivo. Na música, no cântico e na 

mímica dos entusiastas e sacerdotes dionisíacos estava presente a desmedida 

e o excesso como algo inédito que penetrou no mundo grego. Nietzsche 

identifica esse aspecto no segundo capítulo de O Nascimento da tragédia. 

O cântico e a mímica desses entusiastas de tão dúplice disposição 
eram, para o mundo greco-homérico, algo de novo e inaudito: a música 
dionisíaca, em particular, excitava nele espantos e pavores (GT/NT 
§2). 
  

O fenômeno, descrito como algo “novo e inaudito” para o mundo grego, 

provocava espantos e pavores justamente por potencializar o êxtase coletivo e 



36 
 

o colapso das fronteiras individuais. Dessa forma, a entrada do culto dionisíaco 

na Grécia representou um grande perigo, pois o estado dionisíaco levava ao 

esquecimento dos preceitos apolíneos. As celebrações formaram “uma torrente 

invasora” e “sacudiram o mundo greco-homérico”. Assim, o indivíduo, com todos 

os seus limites e medidas, afundava no esquecimento de si mesmo (GT/NT §4), 

isto é, a contenção e a serenidade apolínea assentada “sobre a aparência e o 

comedimento” e erguida diante dos terrores da existência encontrava-se 

ameaçada pela potência dionisíaca (GT/NT §4). As barreiras e os limites até 

então estabelecidos eram rompidos de forma “letárgica” na qual uma fratura era 

causada. Qual seja, entre o “mundo da realidade cotidiana” e o mundo da 

“realidade dionisíaca”. Essa separação representava um grande risco, haja vista 

que o retorno à realidade implicava uma “repugnância”, uma atitude “negadora 

da Vontade”, face ao dionisíaco que se apresentava como “uma ordenação de 

mundo mais elevada” como fuga de um mundo de “culpa” e de “destino”. O 

dionisíaco estava, portanto, em oposição, a uma “ordenação de mundo vulgar e 

ruim”, de modo que o despertar da embriaguez acaba por evidenciar o “horrível 

ou absurdo do ser humano” (DW/VD §3). 

É sobre o “mundo construído sobre a aparência e o comedimento”, 

“artificialmente represado”, que irrompe o êxtase dos festejos dionisíacos, com 

sons e cantos mágicos e fascinantes, com a desmesura “da natureza em prazer, 

dor e conhecimento” (GT/NT §4). É sobre esse mundo construído por base na 

harmonia, na “bela aparência” e na medida, o indivíduo afunda no esquecimento 

de si mesmo, esquecendo também os preceitos constitutivos do mundo grego.  

O desmedido revelava-se como a verdade, a contradição, o deleite 
nascido das dores, falava por si desde o coração da natureza. E foi 
assim que, em toda parte onde o dionisíaco penetrou, o apolíneo foi 
suspenso e aniquilado (GT/NT §4).  
 

Ao adentrar o mundo grego essas festividades se defrontam com o 

apolíneo já estabelecido, de modo que em um primeiro momento esse impulso 

vai servir de anteparo “contra as excitações febris dessas orgias”, protegendo e 

assegurando os preceitos da medida. Todavia, essa proteção não foi suficiente 

por muito tempo.  

Foi necessário, então, que “das raízes mais profundas do helenismo” 

irrompessem impulsos necessários para retirar das mãos do dionisíaco as armas 

mais destrutivas. Era imprescindível, portanto, uma reconciliação entre esses 



37 
 

dois poderosos impulsos.  

Era a reconciliação de dois adversários, com a rigorosa determinação 
de respeitar doravante as respectivas linhas fronteiriças e com o 
periódico envio mútuo de presentes honoríficos: no fundo, o abismo 
não fora transposto por ponte nenhuma (GT/NT §2). 

 

A reconciliação entre o apolíneo e o dionisíaco vai permitir que, entre os 

gregos, as festividades dionisíacas adquiram uma configuração totalmente 

diferente daquelas que ocorriam em outras regiões. O “pacto de paz”6 permitiu a 

“redenção universal” e a “transfiguração”. “Só com elas [as orgias dionisíacas 

dos gregos] alcança a natureza o jubilo artístico, só com elas torna-se o 

rompimento do principium individuationis um fenômeno artístico” (GT/NT §2). 

Dessa forma, se concretiza a “reconciliação de dois adversários”, entre o culto a 

Dioniso que adentrou à Grécia e o apolíneo. “Apolo não podia viver sem Dionísio! 

O “titânico” e o “bárbaro” eram, no fim de contas, precisamente uma necessidade 

tal como o apolíneo!” (GT/NT §4). Essa reconciliação vai ser, segundo Nietzsche, 

“o momento mais importante na história do culto grego” (GT/NT §2), pois permitiu 

que desse fato surgisse a tragédia.  

Com a reconciliação entre o apolíneo e o dionisíaco a natureza alcança 

“o júbilo artístico, só com elas torna-se o rompimento do principium 

individuationis um fenômeno artístico” (GT/NT §2). É precisamente nesse 

momento que o “esquecimento de si mesmo” vai se constituir como fenômeno 

estético. Diferentemente das orgias dionisíacas do mundo asiático7, na Grécia 

as festividades alcançam a natureza por meio do “júbilo artístico” com a arte 

“neutralizando” a volúpia da beberagem narcótica.8 Esse aspecto é importante, 

 
6 Em A visão dionisíaca do mundo Nietzsche menciona o mito grego de que “Apolo reuniu 
novamente o Dioniso despedaçado. Essa é a imagem de Dioniso recriado por Apolo, salvo de 
seu despedaçamento asiático” (DW/VD §1). Apolo reunindo Dioniso despedaçado simboliza, 
portanto, a ligação profunda entre as duas divindades.  
7 As festividades dionisíacas estavam presentes em diversos lugares do mundo antigo como 
relata Nietzsche na segunda seção de O Nascimento da tragédia. “De Roma até a Babilônia, 
podemos demonstrar a existência de festas dionisíacas, cujo tipo, na melhor das hipóteses, se 
apresenta em relação ao tipo da festa grega como o barbudo sátiro, cujo nome e atributos 
derivam do bode, em relação ao próprio Dionísio. Quase por toda parte, o centro dessas 
celebrações consistia numa desenfreada licença sexual, cujas ondas sobrepassavam toda vida 
familiar e suas venerandas convenções; precisamente as bestas mais selvagens da natureza 
eram aqui desaçaimadas, até alcançarem aquela horrível mistura de volúpia e crueldade que a 
verdadeira ‘beberagem das bruxas’ sempre se me afigurou ser” (GT/NT §2).  
8 Na Visão dionisíaca de mundo Nietzsche se refere aos dois poderes responsáveis pelo 
esquecimento de si mesmo característico da embriaguez: “o impulso primaveril e a bebida 
narcótica” (DW/VD §1). Em O nascimento do pensamento trágico, afirma: “há dois poderes acima 
de tudo que elevam o homem ingênuo da natureza ao esquecimento da intoxicação, o instinto 
da primavera, o ‘Comece!’ da natureza como um todo, e a bebida narcótica. Seus efeitos são 



38 
 

pois mostra que o “esquecimento de si-mesmo”, que caracteriza o culto ao 

Dionisio, se mantêm como fenômeno estético na tragédia, ou seja, diversos 

aspectos decorrentes desse esquecimento permanecem na arte trágica. Na 

oitava seção, Nietzsche sentencia que o encantamento, presente desde as 

festividades, vai tornar-se um “pressuposto” da arte dramática. 

Nesse encantamento o entusiasta dionisíaco vê a si mesmo como 
sátiro e como sátiro por sua vez contempla o deus, isto é, em sua 
metamorfose ele vê fora de si uma nova visão, que é a ultimação 
apolínea de sua condição. Com essa nova visão o drama está 
completo (GT/NT §8). 

 
A menção ao entusiasta que vê a si próprio como Sátiro objetiva mostrar 

a ligação intestina entre os indivíduos e a natureza de maneira que entre eles 

não mais existe uma delimitação clara. O grego trágico via no sátiro "a natureza 

ainda não trabalhada por qualquer conhecimento" (GT/NT §8), de forma que o 

sátiro não era o equivalente a um animal, mas carregava um significado “sublime 

e divino” (GT/NT §8).9 Assim, o sátiro é, para o homem trágico, a representação 

da forma mais pura e originária, pois encarna uma imagem primitiva do homem, 

reconciliado com a natureza, sem as barreiras impostas pelo comedimento.  

Nietzsche entende que a constituição do coro na tragédia é a imitação das 

festividades primevas do culto ao Dionísio. Os servidores do coro têm suas 

“disposições e cognições” transformadas de modo que “veem a si mesmos como 

se fossem gênios da natureza restaurados, como sátiros” (GT/NT §8).  

Aspectos característicos do esquecimento de si mesmo durante o coro 

ditirâmbico tem sua continuidade no drama trágico por meio da representação.  

Tanto o coro ditirâmbico, quanto o drama trágico têm raízes no culto a Dionísio. 

Entretanto, o primeiro representa a experiência da comunhão e do êxtase, 

enquanto na tragédia acontece a tradução para uma forma dramática, 

 
simbolizados na figura de Dionísio” (GG/NP §1). Alguns aspectos desse impulso são discutidos 
em O drama musical grego e em A visão dionisíaca do mundo (§1 e §3). Na primeira obra 
Nietzsche caracteriza o impulso primaveril como “avassalador” (übermächtig), “uma tempestade 
e uma corrente de sensações (Empfindung) mistos” (GMD/DM §1) vivenciado por muitos povos 
durante a aproximação da primavera. Todavia, o “impulso primaveril” está ausente em O 
Nascimento da tragédia.  
9 A comunhão do homem com a natureza tem na figura dos sátiros seu simbolismo maior. Metade 
homem, metade animal, eles simbolizavam a conexão com os aspectos selvagens e naturais de 
modo que transformavam a performance em um ato de integração e união com o poder 
dionisíaco. Nietzsche fala do sátiro nas seções 7 e 8 de O Nascimento da tragédia e, em 
Anotações de 1871 o Sátiro é identificado como homem primordial (der Satyr als Urmensch) 
(Nachlass/FP, 9[17] – Fragmentos Póstumos de 1871). 
 



39 
 

estruturada em um enredo com personagens através dos quais aspectos da 

condição humana são trazidos à tona, como o sofrimento, o destino e a morte. 

No coro ditirâmbico acontecia uma manifestação coletiva com os participantes 

cantando e dançando completamente tomado pelo êxtase. O drama, ao 

contrário, possui uma narrativa que permite a identificação do público com as 

agruras das personagens. No drama trágico, o coro tem como participantes um 

grupo de pessoas que comenta a ação e reflete sobre os acontecimentos, ainda 

que não ocupem o centro da obra, diferentemente do coro ditirâmbico que é o 

próprio centro da celebração da experiência dionisíaca.  

Na oitava seção, em que trata especificamente do drama trágico, 

Nietzsche diz que esse substrato é a “aparição de sonho” juntamente com a 

“objetivação de estados dionisíacos”, ou seja, a analogia da embriaguez. No 

drama, há, não a redenção apolínea na aparência”, mas justamente o 

“quebrantamento do indivíduo” (GT/NT §8). Dessa forma, no drama trágico estão 

presentes as características típicas do êxtase da turba dos servidores de 

Dionísio. E ainda que tenha ocorrido a separação entre os “espectadores 

dionisíacos” e os “servidores dionisíacos” o público da tragédia “reencontrava a 

si mesmo no coro da orquestra” de modo que não existia “nenhuma 

contraposição entre público e coro” (GT/NT §8). Assim, o coro trágico é o 

protofenômeno dramático: ver-se a si próprio transformado diante de si mesmo 

e então atuar como se na realidade a pessoa tivesse entrado em outro corpo, 

em outra personagem. Tal processo já se coloca no próprio início do 

desenvolvimento do drama (GT/NT §8).  

O aspecto a ser posto em relevância diz respeito ao “ver-se a si próprio 

transformado diante de si mesmo (sich selbst vor sich verwandelt zu sehen)” 

caracteristica mantida no drama trágico. No coro ditirâmbico há “uma renúncia 

do indivíduo (ein Aufgeben des Individuums) através do ingresso em uma 

natureza estranha” que atinge não somente os servidores de Dionisio, mas 

igualmente “toda uma multidão” em êxtase na qual “o passado civil e a posição 

social estão inteiramente esquecidos (Vergangenheit)” (GT/NT §8). Trata-se, 

portanto, de “uma comunidade de atores inconscientes (eine Gemeinde von 

unbewussten Schauspielern) que se encaram reciprocamente (die sich selbst) 

como transformados (verwandelt)” (GT/NT §8). Também no drama trágico está 

presente a renúncia do indivíduo, sobretudo na figura do sátiro. É dessa forma 



40 
 

que os artistas dionisíacos por meio da criação da tragédia imitam a embriaguez 

de uma forma que vá além da arte apolínea, mas que também evite os riscos 

das formas destrutivas do dionisíaco.  

O aspecto concernente ao “aniquilamento do indivíduo” também encontra-

se presente no “espírito da música”, fenômeno que vai constituir a gênese da 

tragédia grega (GT/NT §17).10 Nas primeiras seções de O Nascimento da 

tragédia, bem como em A visão dionisíaca de mundo, Nietzsche investiga o 

poder do canto ditirâmbico nas festividades e identifica o poder da música em 

reconduzir os ouvintes à natureza. Aspectos concernentes ao esquecimento de 

si mesmo característicos do “ditirambo dionisíaco” que adentra o mundo grego, 

serão preservados na tragédia.  

Como já referido na questão das festividades, o impacto trazido pelos 

cânticos e pela música dionisíaca era algo inédito para o mundo grego, pois 

despertava “espantos e pavores” (GT/NT §2). Também no ditirambo “o homem 

não quer se exprimir como indivíduo, mas sim como homem representante da 

espécie”, de modo que o “cessar de ser homem individual é expresso pela 

simbólica do olho, pela linguagem do gesto, de tal modo que ele passa a falar 

como sátiro, como ser natural entre seres naturais, na linguagem dos gestos 

intensificada, no gesto da dança (DW/VD §4). Assim, a “essência da natureza”11 

se expressa por vias de um “simbolismo corporal” que faz crescer juntamente 

outras forças simbólicas em súbita impetuosidade rítmica e dinâmica. Nesse 

nível e para se apropriar de todas as forças simbólicas o homem deve ter atingido 

o nível de “desprendimento de si mesmo” (Selbstentäusserung). Dessa forma, a 

música leva os cultores de Dionísio a “uma espécie de êxtase místico”, de 

maneira que o esquecimento de si mesmo acontece no participante do coro 

através da analogia da embriaguez e do encantamento.  É dessa forma, que a 

música ditirâmbica provocou algo jamais experimentado no apolíneo, pois este 

 
10 Marcio josé Silveira Lima identifica na música a capacidade de romper as barreiras do “eu”. “A 
música é capaz de romper com as barreiras do eu e levar os cultores do deus bárbaro a uma 
espécie de êxtase místico. Sob o encanto de Dioniso, eles experimentam uma espécie de 
esquecimento; ainda mais sentem-se reconfortados com o cerne da natureza” (LIMA, 2005. 
p.61). O interprete se refere a um “eu” cuja barreiras são rompidas, em nosso trabalho, sugerimos 
o “si mesmo”, pois é um “esquecimento de si mesmo”. 
11 Otto Most observa que Nietzsche utiliza, nos seus primeiros escritos, frequentemente a 
palavra “natureza” na sua maior parte das vezes sob a influência da filosofia de Schopenhauer e 
de Eduard von Hartmann. A “natureza” é utilizada, assim, para se referir ao mundo como um 
todo ou à base do mundo e expressam o reconhecimento de uma relação interna entre a 
natureza do homem e a natureza do mundo (MOST, 1977, p. 11).  



41 
 

é caracterizado como a arquitetura dórica em sons insinuados como os que são 

próprios da cítara, ao passo que a música ditirâmbica proporciona a 

“intensificação de todas as suas capacidades simbólicas; algo jamais 

experimentado empenha-se em exteriorizar-se, a destruição do véu de Maia, o 

ser uno enquanto gênio da espécie, sim, da natureza” (GT/NT §2).12 

Nietzsche identifica na música ditirâmbica uma disposição que, através da 

via simbólica, apresenta uma nova relação com o corpo.  

Todo o simbolismo corporal, não apenas o simbolismo dos lábios, dos 
semblantes, das palavras, mas o conjunto inteiro, todos os gestos 
bailantes dos membros em movimentos rítmicos (GT/NT §2).  
 

A partir do simbolismo do corpo crescem as outras forças simbólicas como 

as da música em súbita impetuosidade. Assim, a música é um símbolo universal 

da Vontade, pois possibilita a unificação do indivíduo com o Uno-primordial, o 

“fundo íntimo do mundo”.13 É a partir do frenesi provocado pela música que o 

homem “desprende-se de si mesmo” para se exprimir no impulso da natureza. 

Para captar esse desencadeamento simultâneo de todas as forças 
simbólicas, o homem já deve ter arribado ao nível de desprendimento 
de si mesmo que deseja exprimir-se simbolicamente naquelas forças: 
o servidor ditirâmbico de Dionísio só é portanto entendido por seus 
iguais! (GT/NT §2. Trad.: Modificada). 

 

Nietzsche afirma que o artista dionisíaco, o gênio lírico, o gênio lírico-

dionisíaco, “unificou-se completamente com o Uno-Primordial, com sua dor e 

contradição, e produz a imagem (Abbild) do Uno-Primordial como música” 

(GT/NT § 5). Ao conectar-se com algo maior o individual desaparece. O lírico 

vocaliza apenas o gênio universal (Weltgenius), de modo que “o “eu” (Ich) do 

lírico soa, portanto, a partir do abismo do ser: sua “subjetividade, no sentido dos 

estetas modernos é uma ilusão” (GT/NT §5). Há, por parte do lírico a “renúncia” 

 
12 Papel relevante cumpre a figura do gênio. Nietzsche associa o gênio ao Uno-primordial, de 
modo que caberia a este a intermediação entre a dor eterna do Uno-primordial e a necessidade. 
Dessa forma, o gênio transfigura a dor do Uno-primordial em forma estética. O gênio grego é o 
meio e o instrumento no qual a Vontade contempla a si mesma. “Nos gregos a ‘vontade’ queria 
contemplar a si mesma, na transfiguração do gênio e do mundo da arte; para se autoglorificar, 
suas criaturas precisavam sentir-se como dignas de glorificação, elas tinham de se ver 
novamente numa esfera superior” (GT/NT §3). Clademir Araldi menciona a “dupla tarefa” de O 
nascimento da tragédia. A primeira relativa a “’provar que a tragédia originou-se do gênio 
(dionisíaco) da música e de criar condições para o renascimento da tragédia no século XIX, a 
partir do "gênio" da música de Wagner (ARALDI, 2009, p.116).  
13 Héctor Pérez López dedica o segundo capítulo de seu livro Hacia el Nascimento de la tragedia: 
un ensayo sobre la metafísica del artista em joven Nietzsche para investigar e demonstrar a 
influência de Schopenhauer sobre a concepção de música adotada por Nietzsche sobretudo no 
que se refere a música como “objetivação imediata da Vontade” (PÉREZ LÓPEZ, 2001, p.64) 



42 
 

da subjetividade, bem como uma mudança do “eu” (Ich). Já não é o “eu” do 

estado sóbrio.  

O artista já renunciou à sua subjetividade (Subjectivität) no processo 
dionisíaco: a imagem, que lhe mostra a sua unidade com o coração do 
mundo, é uma cena de sonho, que torna sensível aquela contradição 
e aquela dor primordiais, juntamente com o prazer primigênio da 
aparência (GT/NT §5). 

   

O apolíneo funde-se ao dionisíaco, a imagem do sonho torna possível a 

dor primordial e o prazer da aparência. “O ‘eu’ do lírico soa, portanto, a partir do 

abismo do ser: sua ‘subjetividade’, no sentido dos estetas modernos, é uma 

ilusão (GT/NT §5). O “eu” do poeta lírico difere do “eu” do homem empírico-real. 

“só que essa ‘eudade’ (Ichheit) não é a mesma que a do homem empírico-real 

(empirisch-realen Menschen), desperto, mas sim a única ‘eudade’ 

verdadeiramente existente e eterna, em repouso no fundo das coisas”. Através 

desse “eu” transformado “o gênio lírico penetra com o olhar até o cerne do ser” 

(GT/NT §5). 

Um aspecto fundamental presente em O nascimento da tragédia diz 

respeito a relação com a dor e o sofrimento, de modo que no entender de 

Nietzsche o sofrimento de Dionísio estava no centro da tragédia.14 Em sua mais 

vetusta configuração (Gestalt) [a tragédia], tinha por objeto apenas os 

sofrimentos de Dionísio, e que por longo tempo o único herói cênico aí existente 

foi exatamente Dionísio (GT/NT §10). Assim, na tragédia, Dionísio aparece em 

“uma pluralidade de configurações (einer Vielheit der Gestalten), na máscara de 

um herói lutador e como que enredado nas malhas da vontade individual 

(Einzelwillens verstrickt)”. Que ele assim apareça é “efeito de Apolo” que 

interpreta para o coro o seu estado dionisíaco (GT/NT §10). Nas obras 

posteriores, em especial em Crepúsculo dos Ídolos, Nietzsche retoma essa 

relação entre vida e sofrimento, dando a ela o nome de “dionisíaco”. Nesse 

entendimento merece atenção justamente a afirmação da vida a despeito de toda 

a dor e sofrimento. No entrelaçamento entre “o princípio ético de Apolo” e a 

 
14 Marcio Lima lembra que o impulso dionisíaco acaba por revelar o caráter inexorável da 
existência. Tudo o que nasce um dia perece. O sofrimento de Dionisio e os perigos da sua 
existência também são aqueles pelas quais passa a vida humana “A existência do mundo 
aparente é a expressão de um nascer que encontra diante de si os perigos da morte. O impulso 
dionisiaco é, pois, essa revelação do caráter inexorável do vir a ser, em que tudo o que vem a 
lume perece. E o sofrimento do deus que emana do perigo de sua existência é também o escolho 
da vida humana” (LIMA, op. cit., p. 42).  



43 
 

“visão dionisíaca de mundo”, através da tragédia de Sófocles e Ésquilo Nietzsche 

reconhece a relação umbilical da tragédia face à existência. De modo que a 

união entre Apolo e Dionisio significou a criação de “uma possibilidade mais 

elevada da existência” visando, por meio da arte, “chegar a uma magnificação 

ainda mais elevada”. Não enquanto aparência, mas enquanto arte trágica, que 

era a “forma de magnificação: nela, porém, aquela arte da aparência foi 

totalmente absorvida” (DW/VD §3). A tragédia é, assim, a transposição dos 

tormentos da existência para o campo da arte. É célebre a formulação de 

Nietzsche que “só como fenômeno estético (aesthetisches Phänomen) podem a 

existência e o mundo justificar-se eternamente” (GT/NT §5). Evento possível 

devido ao impulso apolíneo que fornece uma espécie de antidoto aos “temores 

e horrores do existir”. Nessa questão, encontramos a “criação onírica dos deuses 

olímpicos” como forma de atenuar a “desconfiança ante os poderes titânicos da 

natureza” e frente ao destino que reinou inescapável a história de Prometeu e 

Édipo e reina sobre tudo e sobre todos (GT/NT §3).15 Assim, os gregos, como 

um povo “tão suscetível ao sensitivo, tão impetuoso no desejo, tão singularmente 

apto ao sofrimento” tiveram de inventar meios de “suportar a existência” como a 

criação das divindades olímpicas por meio do “impulso apolíneo da beleza” para 

aplacar os terrores da “primitiva teogonia titânica”. 

O mesmo impulso que chama a arte à vida, como a complementação 
e o perfeito remate da existência que seduz a continuar vivendo, 
permite também que se constitua o mundo olímpico, no qual a 
"vontade" helênica colocou diante de si um espelho transfigurador. 
Assim, os deuses legitimam a vida humana pelo fato de eles próprios 
a viverem (GT/NT §3). 

 

A existência dos deuses, mais do que sentido como algo digno de ser 

desejado, reflete também o desejo grego de não querer separa-se da existência, 

invertendo-se assim a sabedoria do Sileno: "A pior coisa de todas é para eles 

morrer logo; a segunda pior é simplesmente morrer um dia'' (GT/NT §3). Dessa 

forma, na relação com a vida os gregos recusavam qualquer forma de “ascese, 

espiritualidade e dever”, ao contrário, essa relação refletia justamente “uma 

 
15 Nesse sentido o mito de Édipo carrega também a sabedoria dionisíaca. O mito “parece querer 
murmurar-nos ao ouvido que a sabedoria, e precisamente a sabedoria dionisíaca, é um horror 
antinatural, que aquele que por seu saber precipita a natureza no abismo da destruição há de 
experimentar também em si mesmo (sich selbst die Auflösung) a desintegração da natureza” 
(GT/NT §9). 
 



44 
 

opulenta e triunfante existência” na qual o “presente é divinizado”. Trata-se, 

segundo Nietzsche da “fantástica exaltação da vida”.  

Nietzsche assevera que alguém que observasse o mundo grego ficaria 

surpreso com a exaltação da vida por esse povo e se perguntaria sobre “qual 

filtro mágico no corpo puderam tais homens exuberantes desfrutar da vida” 

(GT/NT §3). Assim, através da sensibilidade grega, a Vontade queria 

“contemplar-se a si mesma” através da “transfiguração do gênio e do mundo 

artístico” de modo que cria-se uma conexão íntima, qual seja, o grego precisava 

se sentir glorificado e precisava glorificar, de modo que, para “rever-se numa 

esfera superior”, precisava realizar os desígnios da vontade que queria 

contemplar a si mesma, sendo o grego um meio para tal.  

Com esse espelhamento da beleza, a "vontade" helênica lutou contra 
o talento, correlato ao artístico, em prol do sofrer e da sabedoria do 
sofrer: e como monumento de sua vitória, ergue-se diante de nós 
Homero, o artista ingênuo (GT/NT §3). 

 

A criação dos deuses refletiam a sensibilidade desse povo e a maneira de 

responder de forma exuberante a vida e não como “rebentos da penúria e da 

necessidade”. Dessa forma, as entidades não foram criadas a partir da angústia 

e do sofrimento, mas através delas “fala uma religião da vida, não do dever, da 

ascese ou da espiritualidade. Todas essas figuras respiram o triunfo da 

existência, um sentimento exuberante de vida acompanha o seu culto (DW/VD 

§1).  

Foi a partir da exuberância e do triunfo sobre a existência que a vida era 

divinizada, entendida como um presente. Dessa forma, a tragédia equaciona em 

certo sentido a questão do destino (Moira).16  

A alegria metafísica com o trágico é uma transposição da sabedoria 
dionisíaca instintivamente inconsciente para a linguagem das imagens: 
o herói, a mais elevada aparição da vontade, é, para o nosso prazer, 

 
16 A figura da Moira é utilizada por Nietzsche em muitos textos sempre no sentido de um destino 
inescapável que governa tanto os homens, quanto os deuses. Como demonstram passagens de 
O Nascimento da tragédia. “Aquela inaudita desconfiança ante os poderes titânicos da natureza, 
aquela Moira a reinar impiedosa sobre todos os conhecimentos, aquele abutre a roer o grande 
amigo dos homens que foi Prometeu, aquele horrível destino do sagaz Édipo [...] (GT/NT §3). De 

Aurora. “– Os gregos chamavam de Moira esse reino do incalculável e da sublime e eterna 

parvoíce, e colocavam-no em torno de seus deuses como um horizonte, além do qual não podiam 
ver nem agir (M/A §130). De O andarilho e sua sobra. “As tolices do homem são uma parcela de 
fado, tanto quanto suas sabedorias: também aquele medo da crença no fado é fado. Você 
mesmo, pobre amedrontado, é a incoercível Moira que reina até sobre os deuses, para o que 
der e vier; você é a bênção ou maldição, e, de todo modo, o grilhão em que jaz atado o que é 
mais forte; em você está de antemão determinado o porvir do mundo humano, de nada lhe serve 
ter pavor de si mesmo (WS/OS §61). 



45 
 

negado, porque apenas aparência, e a vida eterna da vontade não é 
tocada de modo nenhum por seu aniquilamento. “Nós acreditamos na 
vida eterna”, assim exclama a tragédia; enquanto a música é a ideia 
imediata dessa vida (GT/NT §16). 
 

O espectador da cena trágica vivenciava, por meio da luta do herói, as 

decorrências da conciliação entre os impulsos apolíneo e dionisíaco, ou seja, 

vivenciva tanto o prazer na individuação, quanto a alegria diante do 

aniquilamento e do perecimento do herói “vê diante de si, com nitidez e beleza 

épicas, o herói trágico, e, no entanto, alegra-se com o seu aniquilamento” (GT/NT 

§22). Também os deuses e os heróis estavam submetidos ao “tenebroso poder 

da moira [fado, destino], que destina Aquiles a morrer cedo e Édipo a um 

pavoroso matrimônio” (DW/VD §2).  

Por meio da arte, os gregos transformaram “aqueles pensamentos 

enojados sobre o horror e o absurdo da existência em representações com as 

quais é possível viver”. Através do sublime e do cômico promoveram tanto uma 

“domesticação artística do horrível”, quanto a “descarga artística da náusea do 

absurdo” (GT/NT §7). Dessa forma, a tragédia grega se utilizou da arte para 

transformar o horror e o absurdo da existência em algo suportável. Contudo, a 

conexão genuína entre o homem e o Todo, alcançado pelo esquecimento de si 

mesmo na experiência dionisíaca, começa, pouco a pouco, a ser desfeito por um 

processo crescente de racionalização. Assim, paulatinamente, a tragédia vai 

perdendo seu poder transformador à medida que emerge uma tendência de 

explicação sobre elementos que antes estavam a cargo dos impulsos. No 

entender de Nietzsche, Sócrates simboliza o auge dessa transição, pois 

expressa a dissolução dos impulsos mais profundos dos gregos. Essa mudança 

desloca o foco da unificação com o Todo para a consciência, enfraquecendo, 

dessa forma, a conexão original que fez da tragédia um canal para transpor a 

dor e o absurdo da existência.  

É a partir da cultura grega e da relação afirmativa com a vida, nas 

primeiras fases da tragédia, que Nietzsche vai sopesar a cultura européia de seu 

tempo, ou seja, é para a Grécia trágica que Nietzsche olha para definir-se como 

extemporâneo em relação ao tempo europeu. Como sustenta em A visão 

dionisíaca de mundo.  

O homem moderno anela por aquele tempo em que ele acredita ouvir 
o uníssono completo entre o homem e a natureza, por isso o helênico 
é a palavra-chave para todos os que têm de procurar brilhantes 



46 
 

protótipos para a sua afirmação consciente da Vontade (DW/VD §2). 
 

Pensamos que em O Nascimento da tragédia, bem como nos escritos do 

período, Nietzsche consolidou a cultura grega (em particular da época trágica) 

como o ápice do que seria uma cultura capaz de se relacionar de forma 

afirmativa com a vida.17 Assim, no projeto das Extemporâneas, Nietzche avalia a 

cultura de sua época, tomando por base a cultura grega, como faz ver na 

Primeira consideração extemporânea, David Strauss, o devoto e o escritor. 

“Cultura (Kultur) é, antes de tudo, unidade do estilo em todas as expressões de 

vida de um povo”. A unidade artística presente nos gregos, falta aos alemães, 

pois nesses impera uma caótica mistura. “O homem alemão amontoa ao redor 

de si as formas, cores, produtos e curiosidades de todos os tempos e de todas 

as regiões e produz com eles aquela moderna feira de cores”. O teólogo David 

Strauss é tomado como símbolo de uma época em que vigora a “uniformidade 

de jornal” e, portanto, é incapaz de “qualquer experiência efetiva” (DS/Co. Ext. I 

§1. Trad.: Paschoal). 

No prefácio da Segunda extemporânea, Nietzsche se coloca na posição 

de “pupilo” da época grega. “E que eu, somente na medida em que sou pupilo 

de uma época mais antiga, ou seja, da grega, posso vir a ter, como um filho da 

época atual, experiências tão extemporâneas (HL/Co. Ext. II. “Prefácio”).  

O olhar extemporâneo sobre a modernidade também é identificado pelo 

próprio Nietzsche em Ecce Homo que, ao analisar o projeto das Extemporâneas, 

escreve que nele faz uma denúncia daquilo que considera “perigoso, de 

corrosivo e contaminador da vida em nossa maneira de fazer ciência: a vida 

 
17 Most investiga um aspecto de grande relevância em um dos significados para “selbst” 
mostrando que o espírito (Gast) alemão regressa a si mesmo como forma de evitar a dissolução 
e o caos. “Em O Nascimento da tragédia Nietzsche espera que ‘o espírito alemão volte 
(zurückbesinnt) sobre si mesmo’, regresse (zurückkehrt) a si mesmo e se reencontre [...]. Na 
Terceira consideração extemporânea diz dos gregos que, ameaçados pelo caos, regressam 
(zurückbesannen) a si mesmos e assim recuperaram a posse de si mesmos”. Ao se referir ao 
“espírito alemão que volta sobre si mesmo” e aos “gregos que regressam a si mesmo” Most 
destaca uma dimensão fundamental tanto para o "espírito alemão", quanto para a cultura grega. 
Utiliza os termos zurückbesinnt (refletir sobre si mesmo) e zurückkehrt (regressar), enfatizando 
a necessidade de um movimento de autoconhecimento. Most chama a atenção para o paralelo 
entre os alemães, a quem Nietzsche dirige sua crítica e esperança, e os gregos que, diante da 
ameaça do caos, buscaram esse regresso a si mesmo (zurückbesannen). O retorno possibilitou 
aos gregos não apenas a superação das crises, mas a estratégia para enfrentar as tensões do 
presente e construção de uma identidade cultural e espiritual robusta, capaz de resistir ao caos 
e, ao mesmo tempo, de lançar novas bases para o futuro. Um movimento que simboliza a 
recuperação sobre a "posse de si mesmos" (MOST, op. cit., p.106). 
 



47 
 

enferma desse desumanizado engenho e maquinismo, da ‘impessoalidade’ [...]” 

(EH/EH, “As extemporâneas”, §1). A “impessoalidade” atinge o trabalhador fabril, 

mas igualmente todos os substratos da cultura e igualmente o fazer científico. O 

predôminio do “sentido histórico” é entendido como “sinal de declínio” (EH/EH, 

“As extemporâneas”, §1). Assim, o advetivo “extemporâneo” presente no nome 

das “Considerações” advém justamente do olhar direcionado para a Grécia 

trágica.  

É na Segunda extemporânea, de 1874, que Nietzsche analisa a relação 

do homem moderno com a história. Papel preponderante nessa questão é dado 

ao esquecimento, pois Nietzsche constata que o homem moderno “afunda em si 

mesmo”, justamente devido a impossibilidade do esquecimento. Diferença 

significativa em relação ao Nascimento da tragédia na qual o esquecimento de 

si mesmo estava ligado a diluição da subjetivo durante as festividades em 

homenagem ao deus Dionísio, que, posteriormente passa a ser simbolizado na 

arte trágica. Diferentemente do homem grego, que no esquecimento de si 

mesmo se conectava a algo maior do que ele próprio, o homem saturado pela 

cultura da modernidade tem sobre si a impossibilidade de tal esquecimento. 

Nietzsche escreve: 

Ele afunda em si mesmo (ersinkt in sich selbst), no interior, o que aqui 
quer dizer apenas: na mixórdia acumulada do que aprendeu, que não 
produz efeitos exteriores, do aprendizado que não se tornou vida 
(HL/Co. Ext. II. §5). 
 

Diferença significativa em relação ao esquecimento de si mesmo no 

dionisíaco e na tragédia. Na obra de 1872, o esquecimento possibilitava uma 

saída de si mesmo, o rompimento da individuação. Contudo, no homem moderno 

a ausência de esquecimento acarreta um afundamento em si mesmo, isto é, 

aquilo que se tem como interioridade vai sendo construído por uma série 

acumulada de conhecimento que não se tornou vida. Há, portanto, uma mudança 

daquele impulso identificado no dionisíaco. Se antes ele conectava, numa 

comunidade, os homens entre si e a natureza, e se expressava através da arte 

trágica, Nietzsche identifica no homem moderno a persistência de uma memória 

que o impede de sair de si mesmo.  

Ele se espanta consigo mesmo (wundert sich über sich selbst), por não 
poder aprender a esquecer e por sempre estar pendurado no passado: 
por mais distante e rápido que possa correr, com ele corre um grilhão 
(HL/Co. Ext. II. §1).  
 



48 
 

Esse homem não pode aprender a esquecer devido a “pesada carga do 

passado” que carrega consigo, ou seja, carrega consigo o excesso de história e 

tem de com ele lidar em uma constante “luta contra a crescente e pesada carga 

do passado: está o pressiona ou o enverga, sopesa seu passo como um fardo 

invisível e obscuro” (HL/Co. Ext. II. §1). Nesse sentido, ele inveja o animal e a 

criança para os quais o presente é uma dádiva.  

Para compreender como se formou esse excesso de história é preciso 

distinguir as três formas, abordadas por Nietzsche, de relacionamento com o 

passado: o histórico, o aistórico e o supra-histórico. O “sentido histórico” reflete 

a capacidade de olhar para a história de maneira analítica, assimilando-a ao 

presente para o aprendizado e a orientação. Já o “sentido aistórico” implica 

suspender a memória do passado, essencial para viver plenamente no presente 

e evitar a paralisia causada pelo excesso de lembrança. O “sentido supra-

histórico”, por sua vez, transcende ambos, focando no eterno e na capacidade 

da arte, da filosofia e da religião em expressar verdades que permanecem 

imutáveis, independentemente do tempo. Esses três modos são 

complementares e, quando equilibrados, sustentam uma relação saudável com 

a vida e a cultura. Dessa forma, é no âmbito da história, que o esquecimento 

adquire importância estratégica para “medir” a força de uma cultura ou de um 

homem, pois o excesso, ligado a história enquanto ciência, promove uma 

incapacidade para aprender a esquecer – não mais como um esquecimento de 

si mesmo, mas como esquecimento sobre o passado.18 

A capacidade para aprender a esquecer, tanto no homem, quanto em uma 

cultura é dado pela “força plástica”. Nietzsche a define do seguinte modo: 

“Aquela força que cresce a partir de si mesma, uma força de incorporação, de 

 
18 Cabe ressaltar o papel preponderante que cumpre a arte na passagem das reflexões entre O 
Nascimento da tragédia e o projeto das Extemporâneas. Marcio José Silva Lima defende, em 
sua tese de doutorado “A influência de Jacob Burckhardt e o conceito de força plástica no 
pensamento de Nietzsche”, que a arte trágica, na obra de 1872, mostra-se como superação da 
existência, ao passo que na obra de 1874 a arte tem o poder de “cura para a doença histórica 
do século XIX”. Nesse sentido seria necessário um olhar artístico para a história, não mais como 
uma coleção de fatos como costumeiro de certas concepções históricas. O artista “É aquele que 
percebe a Vida como vazio, trágico, aberto, algo que não é dado nem pré-constituído, mas que 
também é possibilidade. Assim, o artista “cria e funda sua história como se ela fosse uma obra 
de arte numa dinâmica de esforço, de luta e de superação” (LIMA, 2018, p.78-9). A arte seria, 
então, o antídoto capaz de curar o homem moderno de sua “doença histórica” (historische 
Krankheit), para que possa se livrar de toda a sobrecarga de história acumulada com o 
cientificismo moderno. Foi, preciso, portanto, “uma grande potência artística” (HL/Co. Ext. II. §6).  
 



49 
 

assimilação do passado e do estranho, de curar feridas, de reconstruir a partir 

de si formas arruinadas” (HL/Co. Ext. II. §1). Essa questão é de grande 

relevância, pois a “força plástica” é algo que cresce a partir de si mesma e dela 

depende tanto a capacidade para o esquecimento, quanto para a assimilação do 

passado como experiências e do estranho enquanto acontecimento, por isso ela 

é capaz de “curar feridas”. A partir dessa identificação se sobressaem duas 

“tipologias”, aqueles que têm insuficiência nessa força e que, justamente por 

isso, pedecem diante de uma experiência ou dor, e aqueles que a possuem de 

tal forma que são incólumes até mesmo aos eventos mais “violentos e tristes” e 

não se abalam mesmo quando são eles próprios os deflagradores desses 

eventos (HL/Co. Ext. II. §1). Portanto, permanecem impassíveis a própria dor 

que causam. A essa última tipologia pertence o “homem forte”, aquele capaz de 

se apropriar do passado e o submeter. “Quanto mais fortes são as raízes da 

natureza interior de um homem, mais ela se apropriará do passado e o 

submeterá” (HL/Co. Ext. II. §1).  Para um homem de uma tal natureza “poderosa 

e descomunal” não haveria limite histórico que lhe pudesse sobrepujar e 

prejudicar e seria possível “recriar” todo o passado a partir de si. “Todo o 

passado, próprio e alheio, seria recriado a partir de si e introjetada no próprio 

sangue” (HL /Co. Ext. II. §1). O “homem forte” é aquele, portanto, capaz de 

subjulgar e assimilar o passado ou então de esquecê-lo.   

Ao falar da “força plástica”, característica do “homem forte” e daqueles 

capazes de lidar com o passado sem dele sofrer, podemos identificar um dos 

sentidos do si-mesmo, pois se refere aquilo que é próprio, a “natureza interior”  

do “homem forte”. Neste, o esquecimento está ligado a um “instinto forte” 

justamente capaz de assimilar o passado. Ao identificar a fraqueza da “força 

plástica” do homem moderno torna-se possível então nos referirmos ao si-

mesmo do homem moderno. Dessa forma, importantes considerações são feitas 

a partir do entendimento de que o instinto que determina o esquecer e o lembrar 

está enfraquecido ou em vias de ser destruído na modernidade. Uma desses 

considerações diz respeito ao fato de que o homem “não pode mais confiar e 

soltar as rédeas do ‘animal divino’” (HL /Co. Ext. II. §1). É característico, assim, 

do homem moderno o comedimento e a contenção. O enfraquecimento do 

“instinto” é a contraface da racionalização estendida a todos os aspectos da vida, 

incluindo o passado com o consequente tornar-se “temeroso e inseguro e não 



50 
 

poder mais acreditar em si mesmo” (sich nicht glauben) (HL /Co. Ext. II. §1). O 

esquecimento, dessa forma, só é possível dentro daquilo que Nietzsche 

denomina “horizonte de fechamento”. Ele representa a condição para o 

esquecimento, sem o qual a felicidade, a confiança no futuro, a boa consciência 

não existiria e possibilita a todo vivente “tornar-se sadio, forte, fértil no interior de 

um horizonte” (HL/Co. Ext. II. §1). Todavia, é preciso esclarecer de que não se 

trata de esquecer tudo e qualquer coisa, mas um esquecer e lembrar de modo 

adequado e coerente com as necessidades históricas de si mesmo ou de uma 

cultura. Assim, o “instinto forte” ligado a “força plástica” é responsável por uma 

espécie de seleção daquilo que deve ser esquecido e daquilo que deve ser 

lembrado. “Que se saiba tanto esquecer direito e no tempo certo, quanto lembrar 

no tempo certo; de que se perceba, com instinto forte, quando é necessário sentir 

historicamente ou aistoricamente” (HL/Co. Ext. II. §1). Tanto o esquecer, quanto 

o lembrar são ambos necessários para a saúde, de um indivíduo ou de uma 

cultura. Nesse entendimento, tanto o “sentido histórico”, com a sua condição de 

memória e capacidade de esquecimento, compreendem uma dualidade vigorosa 

que torna possível utilizar o que foi aprendido, somado à capacidade de 

transformá-lo em algo novo. “Histórico e o aistórico são igualmente necessários 

para a saúde de um indivíduo de um povo de uma cultura” (HL/Co. Ext. II. §1. 

Itálicos de Nietzsche).  

Ao não poder aprender a esquecer o homem moderno tem seu si-mesmo 

saturado por uma cultura fabril, frouxa, que contamina igualmente as artes, a 

ciência e a história. Refém do peso do passado o homem moderno carece de 

seletividade e tem uma dificuldade de dizer “não”. Ao contrário do “homem forte”, 

que não apenas suporta a história, pois é capaz de esquecer e assimilar o 

passado, mas é capaz igualmente de “medir em si mesmo o passado” (die 

Vergangenheit an sich zu messen). Em outras palavras, ele “mede o passado” 

em si mesmo, a partir da sua força interior, da “força plástica”, justamente porque 

seus instintos operam uma espécie de seleção sobre os acontecimentos. É, 

portanto, uma tipologia que confia em si mesmo, diferente daqueles que, na 

ausência de domínio sobre si mesmos, tornam-se atores, recorrendo 

frequentemente à história para saber quem são e como são.  

Justamente essa falta de medida de sua efusão crítica, nessa ausência 
de domínio sobre si mesmos (in dem Mangel Herrschaft über sich 



51 
 

selbst), que os romanos chamavam de impotência, revela-se a 
fraqueza da personalidade moderna” (HL/Co. Ext. II. §5).  

 

A questão é mais ampla do que esquecer ou lembrar, mas do quanto a 

modernidade, através de suas concepções de história, é incapaz de aprender a 

esquecer. Então aquele aspecto presente nas festividades dionisíacas do 

esquecimento de si mesmo, que transposto para a arte trágica reproduz os 

efeitos da embriaguez, e que se mostrava necessário para uma comunhão entre 

os homens e a natureza, foi perdida através de uma saturação da memória, uma 

impossibilidade de esquecimento que “empanturra” o homem moderno de 

história. Nesse entendimento, o saber desregulado que o homem moderno 

ingere, é comparado por Nietzsche, a um estômago pouco seletivo e exigente 

incapaz, portanto, de selecionar o que recebe enquanto conhecimento. O 

resultado é um empazinar-se, uma indigestão colossal.  

O homem moderno carrega consigo uma quantidade descomunal de 
indigestas pedras de conhecimento, que então, em certo momento e 
em sua ordem, estrepidam na barriga, como no conto de fadas (HL/Co. 
Ext. II. §4).  
 

Nietzsche vai identificar que o “estrépito” revela a “característica mais 

própria desse homem moderno”. A falta de seletividade, completamente ausente 

entre os gregos trágicos, no homem moderno vai ter como consequência a 

contradição “de um interior que não corresponde a um exterior e de um exterior 

que não corresponde a um interior”. Em outras palavras, a acumulação de 

conhecimento e memória do homem moderno na sua relação com a história não 

corresponde àquelas necessidades da cultura. Sendo assim, a ausência de 

seletividade faz com que o homem moderno acumule conhecimento histórico de 

forma desregrada, sem critério, como se fosse um estômago que engole tudo 

sem digerir. Tal fato gera uma "indigestão colossal". É nesse entendimento que 

Nietzsche compara o conhecimento moderno a respeito da história a um 

estômago fraco, incapaz de selecionar o que lhe é essencial, pois está 

sobrecarregado por "indigestas pedras de conhecimento" que estrépitam em sua 

barriga.  Nietzsche explora a imagem do conto de fadas “O burro que defecava 

ouro” dos irmãos Grimm, em que um personagem engole pedras que depois 

colidem e fazem barulho dentro dele. Para Nietzsche, tal fato simboliza o 

conhecimento moderno: um amontoado de dados históricos apenas geram ruído 

e confusão. Decorre dai a contradição entre “exterior” e “interior”. Assim, o 



52 
 

barulho das pedras “permanece oculto em um certo mundo interior caótico, que 

aquele homem moderno, com raro orgulho, denomina como sua mais própria 

‘interioridade’ (‘Innerlichkeit’)”(HL/Co. Ext. II. §4).  

Ao identificar a relação saturada de uma época histórica como danosa à 

vida, Nietzsche se refere a um risco de enfraquecimento da personalidade 

(Persönlichkeit), pois cria-se um “contraste” entre “interior” e “exterior”. Esse 

excesso também é responsável pelo enfraquecimento e destruição do “instinto 

de um povo”, pelo enfraquecimento geral.   

Pensem num exemplo extremo de um homem que não possuisse a 
faculdade de esquecer, que fosse condenado a ver um devir em tudo: 
ele não acredita mais no seu próprio ser, não acredita mais em si, 
vendo tudo fluir de um ponto móvel a outro e se perdendo nessa 
correnteza do devir (HL/Co. Ext. II. §1).  

 
Nietzsche escreve que o esquecimento é próprio da ação, como algo que 

a ela pertence. Sentir as coisas de forma histórica, portanto, seria como alguém 

que “tivesse abdicado do sono” ou como o animal que vive numa “repetitiva 

ruminação”, de forma que não é possível viver sem esquecer. “Existe um grau 

de insônia, de ruminação, de sentido histórico, que prejudica o vivente e por fim 

o destrói seja um homem um povo ou uma cultura” (HL/Co. Ext. II. §1). Decorre 

desse fato o entendimento por parte de Nietzsche de que o esquecimento deve 

pertencer ao organismo, à vida.  

A incapacidade para aprender a esquecer tem por consequência os riscos 

do excesso de história. Trata-se de uma incapacidade para se “alijar no umbral 

do instante, esquecendo-se de tudo o que passou”. A felicidade, assim, está 

ligada a possibilidade do esquecimento. “Quem não é capaz de manter-se de pé, 

como uma deusa Vitória, sem vertigem ou temor, nunca saberá o que é 

felicidade; e ainda pior: nunca fará algo que deixará outro feliz” (HL/Co. Ext. II. 

§1).  

A crítica de Nietzsche ao “excesso de história” que agride a “força plástica 

da vida” (a força plástica é algo próprio do homem e também da vida) visa 

encontrar um antidoto para que o homem possa novamente se servir do passado 

“como um alimento poderoso” (HL/Co. Ext. II. §10). É neste entendimento que 

aborda outras formas de relação com a história que designa com os nomes de 

“aistórico” e “suprahistórico”. O primeiro como “a arte e a força de poder 

esquecer”, estabelece os limites, o horizonte daquilo que deve ser lembrado e 



53 
 

esquecido. O “suprahistórico”, por sua vez, designa a capacidade de “desviar a 

visão do devir em direção daquilo que dá à existência o caráter da eternidade e 

identidade” (HL/Co. Ext. II §3). O “perigo” representado por determinadas 

correntes historiográficas está no fato de impedirem ou destruírem o 

esquecimento julgando e avaliando a história como “injusta” ou “cruel”. A partir 

dessa avaliação, o passado é criticado e suas raízes são golpeadas 

impiedosamente. Todavia, a condenação sobre os “desvios” não cancela o fato 

de que quem os critica descendem também dos fatos passados. Dessa forma, a 

proposta de Nietzsche para combater o excesso de história através do aistórico 

e do suprahistórico não apenas reafirma a importância do esquecimento, mas 

alerta também para os perigos de correntes historiográficas que julgam o 

passado. O olhar crítico sobre o passado deve ser equilibrado pela capacidade 

de reconhecer sua continuidade em cada um, sem a ilusão de escapar de suas 

contradições ou desvios. Afirma Nietzsche: “onde somos resultados de gerações 

anteriores, somos também resultado de seus desvios, paixões, erros e até 

mesmo crimes; não é possível se livrar dessa cadeia”. Somente aquele que viveu 

“algo elevado e grandioso” saberá reconhecer o que o passado tem de “elevado 

e superior” (HL/Co. Ext. II §6).  

No entender de Nietzsche a reinterpretação do passado só pode 

acontecer a partir da força do presente e das qualidades mais nobres; caso 

contrário, todo o passado é “rebaixado” a si mesmo. “A sentença do passado é 

sempre a sentença de um oráculo: a qual, apenas como arquitetos do futuro, 

sábios do presente, vocês poderão entender” (HL/Co. Ext. II. §6). Avaliar o 

passado, portanto, só é lícito se a métrica utilizada para tal envolva o presente o 

futuro. 

Ao debater com a concepção de história crítica Nietzsche afirma que essa 

visão da história acaba por “plantar um “novo hábito”, um “novo instinto”, uma 

“segunda natureza” que acaba por “apodrecer” a “primeira”, pois lança sobre o 

passado um “eu gostaria de”, causando, assim, uma contradição entre aquilo do 

qual se descende e àquilo que se gostaria de descender. “– sempre uma tentativa 

perigosa, porque é muito difícil encontrar um limite para a negação do passado 

e porque as segundas naturezas são, na maioria das vezes, mais fracas que as 

primeiras (HL/Co. Ext. II. §6). Os termos primeira e segunda natureza são 

utilizados para assinalar que a condenação do passado acaba por suplantar 



54 
 

aquela primeira natureza da qual se descende.19 Nietzsche vê tal procedimento 

como uma tentativa de “fornecer um passado a posteriori”. Reside nesse fato o 

perigo da história crítica apagar todos os rastros do passado e apagar junto o 

fato de que cada ser humano também é resultante daquilo que foi feito pelas 

gerações anteriores.  

Há, na análise nietzschiana, uma denúncia sobre a relação confusa do 

homem moderno com o saber histórico, haja vista que este o pressiona.  

O saber histórico flui, continuamente e em diversas direções, de fontes 
inesgotáveis, o estranho e disbaratado o pressiona, a memória abre 
todas suas portas, entretanto ainda não o suficiente (HL/Co. Ext. II. §4).  
 

A “alma do homem moderno” é achacada por todos os lados em um 

processo no qual a sua memória é saturada, não por acaso tornam-se “hóspedes 

estranhos” em relação a natureza, estão em permanente luta e sempre em vias 

de perecer por causa dessa luta. Se no esquecimento de si mesmo o homem 

grego se conecta integralmente com a natureza, ao contrário, o homem moderno 

torna-se um hóspede estranho em relação a esta natureza, de modo que seus 

instintos ficam enfraquecidos. Assim, a “habitação” do homem moderno é 

“desorganizada, tempestuosa e beligerante”. Transformada numa “segunda 

natureza”, construída pelo hábito e pela quantidade descomunal de indigestas 

pedras do conhecimento histórico que trepidam em sua barriga. Ainda que “essa 

segunda natureza é muito mais fraca, muito mais inquieta e completamente mais 

doente do que a primeira” (HL/Co. Ext. II. §4). 

O homem moderno não consegue esquecer e a decorrência é a saturação 

de um “interior” que se torna caótico, desorganizado e sem critério. Diante da 

constatação feita por Nietzsche o problema que vai ser posto em evidência na 

Terceira extemporânea gira em torno, justamente, da possibilidade de recuperar 

a autenticidade diante da massificação e da uniformização promovida pela 

modernidade.  

 

 

 

 
19 Nas conferências Sobre o futuro de nossas instituições de ensino, o conceito de segunda 
natureza aparece associado ao de hábito. A crítica de Nietzsche dirige-se às instituições de 
ensino na Alemanha e a ausência de uma educação voltada para a cultura que fomente a 
capacidade para suportar as agruras da implantação de uma “segunda natureza”, um “novo 
hábito” capaz dominar a estilística da escrita (BAE/EE). 



55 
 

1.2 “Sê tu mesmo” e “Si-mesmo superior” 

 

Na Terceira Extemporânea, Schopenhauer como educador, Nietzsche 

menciona que a acomodação do homem moderno está ligada à covardia e ao 

temor em relação a opinião alheia. É precisamente neste sentido que a fórmula 

“Sê tu mesmo” remete a busca por uma autenticidade que, nos tempos 

modernos, encontra-se disforme e submergida à massificação.  

O homem que não quer pertencer à massa tem somente que cessar 
de acomodar-se em relação a si mesmo; ele segue sua consciência, 
que lhe brada: “Sê tu mesmo! (SE/Co. Ext. III §1).  

 

Com o propósito de apresentar uma saída ao homem moderno, Nietzsche 

propõe uma espécie de resgate sobre aquilo que se é. Ideia que, de alguma 

forma, passa por deixar de estar acomodado consigo mesmo, ou seja, quebrar 

com a letargia, o comodismo e a inércia características dos tempos modernos. 

O contexto sugere uma crítica à massificação com a decorrente perda daquilo 

que é próprio como “essência autêntica” (wahres Wesen) do “indivíduo” 

(Einzelnen).20  

É possível observar que a abordagem da Terceira extemporânea 

apresenta semelhanças com o esquecimento de si mesmo em O nascimento da 

tragédia no seguinte aspecto: na obra de 1872 o esquecimento de si mesmo leva 

a ruptura com o “princípio da individuação”, de modo que o indivíduo se conecta 

com os outros e com o Uno-primordial. Em Schopenhauer como educador é 

necessário “esquecer”, livrar-se daquilo que foi colocado pela massa como forma 

de recuperar a “essência autêntica”. Dessa forma, o “esquecer a si-mesmo” ou 

 
20 Most lembra que Nietzsche utilizou a expressão “essência autêntica” (wahres Wesen) para se 
referir a uma “ordem muito mais elevada do que o eu” e que ultrapassa tudo, o que é real no 
homem na sua “constituição ordinária” (MOST, op. cit., p.108). Mostra, assim, que a “essência" 
ligada ao "autêntico Si-mesmo" não cancela a liberdade, pois o homem do "autêntico Si-mesmo" 
"teria possibilidade de modificar, transformar e desenvolver a essencia nele realizada". O homem 
não poder mudar a sua essência autêntica é inteiramente compatível com o reconhecimento da 
liberdade humana. “É certo que não se deve interpretar a necessidade imposta ao homem pela 
sua verdadeira natureza como necessidade causal, como uma necessidade ontológica do ser, 
ou seja, como uma necessidade que estabelece um “não-ser-outro” no sentido mais estrito da 
palavra, que exclui a alteridade como interiormente impossível? Se esta questão tivesse de ser 
respondida afirmativamente, então o pressuposto da liberdade humana seria, evidentemente, 
infundado. No entanto, existe uma outra possibilidade: a necessidade fundada na verdadeira 
essência pode ser vista como uma necessidade paradigmática (exemplar) da essência, isto é, 
como um dever e um “não-ser-outro-do-que-o-dever-ser” que decorre diretamente da verdadeira 
essência e se revela na sua realização” (MOST, op. cit., p.113).  
 



56 
 

“buscar a si-mesmo” parece remeter, em ambos os casos, a algo próprio que é 

maior do que o indivíduo (supra-individual).  

Um outro aspecto necessário para recuperar a “essência autêntica” é a 

responsabilidade. O que significa romper o medo e a preguiça como traços 

característicos do homem moderno. “Temos de nos responsabilizar pela nossa 

existência diante de nós mesmos” (SE/Co. Ext. III §1). Aquele que quer se 

desgarrar do coletivo uniforme, quem aspira a si mesmo e pretende viver 

segundo sua própria medida e legislação tem de se responsabilizar pela direção 

da própria existência.  

Queremos ser também os timoneiros efetivos de nossa existência e 

não admitir que ela se equipare a uma casualidade sem pensamentos. 

Deve-se levar com ela algo de ousado e perigoso: tão certo que nós 

sempre a perderemos, nos piores ou nos melhores casos (SE/Co. Ext. 

III §1).  

Não se trata tão somente de uma responsabilidade sobre os diversos 

eventos e acontecimentos da vida, mas de uma responsabilidade sobre si 

mesmo perante esses diversos acontecimentos. O que implica como decorrência 

a necessidade de impedir que os acontecimentos se transformem num “acaso 

desprovido de pensamentos”, ou seja, implica um desacomodar-se, afastando a 

preguiça e a inércia perante os riscos e perigos. Assim, aqueles que estão presos 

nas cadeias das opiniões e do medo não podem alcançar a felicidade. “Por que 

depender dessa gleba, desse ofício, por que obedecer àquilo que diz o vizinho?” 

(SE/Co. Ext. III §1). A felicidade depende fundamentalmente de criar um 

afastamento em relação às atividades laborais massificantes e as opiniões 

alheias. 

Nietzsche retoma nesta Extemporânea dedicada a Schopenhauer uma 

nuance diferente sobre a felicidade. Se na Segunda extemporânea estava ligada 

a possibilidade do esquecimento e de se alojar no “umbral do instante”, agora a 

felicidade ocorre no afastamento em relação às opiniões e o medo. Assim, 

Nietzsche busca respostas para a tendência dos indivíduos de seguirem a massa 

e de se alegrarem tão pouco consigo mesmo. “Mas o que coage o indivíduo 

singular a temer o vizinho, a pensar e a agir em conformidade com o rebanho e 

não estar satisfeito consigo mesmo? (SE/Co. Ext. III §1). As respostas vão se 

centrar na covardia, na comodidade, na inércia e na preguiça. São esses os 

comportamentos que, na avaliação de Nietzsche, fazem o indivíduo se ocultar 



57 
 

no anonimato da opinião pública e a figurar como “produtos de fábricas”. Não por 

acaso, identifica que o homem moderno “é totalmente exterior, sem núcleo”, pois 

espera por sua “cura” na opinião pública (SE/Co. Ext. III §1). A comodidade, 

assim, leva os indivíduos a “se esconderem debaixo de costumes e opiniões”, 

de modo que agem em conformidade com o rebanho e mostram-se temeroso 

diante das opinões alheias. Em outras palavras, a indolência, a vergonha e a 

insatisfação consigo mesmo ditam as regras aos homens modernos, como 

consequência eles temem a fadiga que lhes causaria uma honestidade e uma 

nudez incondicionais.  

Nietzsche exorta a busca pela autenticidade esmaecida diante da 

indolência da modernidade. É a partir dessa preocupação que lança mão do 

sentido metafórico de caminho. “Há no mundo um único caminho, pelo qual 

ninguém além de ti pode seguir. Para onde ele conduz? Não pergunte, trilhe-o”. 

Para percorrer o caminho não resta outra alternativa ao indivíduo se não a de 

seguir somente a si mesmo. Toda e qualquer opinião alheia repõe o comodismo 

e a covardia: “Ninguém pode construir para ti a ponte, sobre a qual precisamente 

tu deves caminhar acima do rio da vida, ninguém mais além de ti”. A construção 

das pontes que alguém precisa atravessar sobre o rio da vida não pode ser 

delegada a um outro construtor, menos ainda à opinião alheia. “Há incontáveis 

sendas e pontes e semideuses, que querem te levar pelo rio; mas somente ao 

preço de ti mesmo. Tu serias penhorado e te perderias” (SE/Co. Ext. III. §1). 

Solícitos “semi-deuses” estão dispostos a construir as pontes no lugar daquele 

que as deve atravessá-las. Contudo, o preço por tal entrega é uma hipoteca de 

si mesmo, é a entrega a toda sorte de controladores e regradores da vida. Há, 

portanto, a exortação a uma busca de responsabilidade que se mostra como 

instranferível e que deve ser seguido de forma integral por aquele que visa 

somente a si mesmo.  

Diante de toda sorte de “controladores e regradores” o jovem Nietzsche 

questiona: “como encontramos de novo a nós mesmos? Como pode o homem 

conhecer a si mesmo?” Em meio à massificação moderna o questionamento tem 

a precisa intenção de colocar o homem em contato novamente consigo. Na 

busca por reencontrar a si mesmo a insciência sobre o caminho é pressuposto 

fundamental, ou seja, o caminho não deve ser buscado, tampouco deve-se 

questionar a respeito dele, menos ainda querer saber sobre, afinal, que caminho 



58 
 

é esse ou para onde ele conduz. Esse ponto é absolutamente central, haja vista 

que a formulação de Nietzsche deixa antever que não há um caminho apriori. 

Não se trata de um fim que deveria ser apropriado pelo caminhante, pois foi feita 

a afirmação de que é imperativo se elevar mais alto quando não se sabe pra 

onde ele pode conduzir.21 

Na Segunda extemporânea, Nietzsche fustigou o excesso de saber 

histórico e a incapacidade para aprender o esquecimento, a constatação agora 

na Terceira extemporânea é a de que o homem que se preocupa com a opinião 

alheia é totalmente “exterior”, “sem núcleo”. Se antes o problema era um “interior” 

saturado pelo não esquecimento e, portanto, inautêntico, agora trata-se de uma 

recuperação sobre aquilo que é próprio. Ponto importante está no fato de que 

Nietzsche caracteriza o homem moderno como “sem núcleo”, “vazio”. Todavia, 

a recomendação de uma busca por si mesmo através de um olhar direcionado 

para o “interior” é desaconselhada. 

Ele [o homem] é uma coisa obscura e oculta; e, se a lebre tem sete 

peles, então o homem pode retirar de si sete vezes setenta, e ainda 

não poderá dizer: ‘isso sou eu de fato agora, esta não é minha pele’ 

(SE/Co. Ext. III §1). 

 

A mirada em direção ao “interior” é cancelada precisamente porque não é 

possível se chegar a um núcleo, isto é, não é possível dizer “isso sou eu”. Sobre 

essa questão Nietzsche sentencia: “É um começo atormentado e perigoso, por 

enterrar de tal forma a si mesmo e descer bruscamente para o poço de sua 

“essência” pelo caminho mais próximo” (SE/Co. Ext. III §1). Conhecer e 

encontrar de novo a si mesmo aparece como elemento crucial para uma 

apropriação sobre os destinos da própria vida. Entretanto, querer se conhecer 

apresenta um perigo considerável, pois o homem é “uma coisa obscura e oculta” 

e ainda que se tente retirar as muitas camadas não se chega a um núcleo. 

Portanto, a resposta à pergunta sobre como encontrar a si mesmo aponta para 

outra direção que não a de uma mirada para o próprio “interior”.   

Tudo dá testemunho de nossa própria essência, nossas amizades e 

inimizades, nosso olhar e aperto de mão, nossa memória e o que 

 
21 A sentença de Oliver Cromwell, citada por Emerson, é recuperada para destacar a importância 
da ousadia e da coragem na busca pelo caminho. “Quem foi que pronunciou a sentença: nunca 
um homem se eleva mais alto do que quando ele não sabe para onde seu caminho pode conduzi-
lo?” Dessa forma, está descartado de antemão o caminho como liberdade de escolha entre 
alternativas possíveis, pois não se trata de escolher um caminho, mas de um tomá-lo para si.  
 



59 
 

esquecemos, nossos livros e os traços de nossa pena? Mas esse é o 

meio para promover o mais importante interrogatório (SE/Co. Ext. III 

§1).  

 

O testemunho sobre aquilo que se é deve ser encontrado direcionando a 

atenção para o “exterior”, para a série de acontecimentos que constituem o 

indivíduo. Dessa forma, as amizades, as inimizades, aquilo que se esquece e o 

que se lembra, a série de objetos e as situações, etc. dão testemunhos da 

“própria essência”. É preciso, portanto, realizar um movimento no qual a “alma 

jovem” (junge Seele) olha retrospectivamente e identifica o que verdadeiramente 

amou e o que a atraiu. “A alma jovem olha retrospectivamente para a vida com 

a pergunta: o que amaste verdadeiramente até agora, o que arrebatou tua alma, 

o que a dominou e, ao mesmo tempo, fê-la feliz?” (SE/Co. Ext. III §1).  

O papel do amor adquire centralidade preemente, pois é ele que permite 

identificar aquilo que dominou e arrebatou a alma. Assim, é possível pôr “diante 

de ti a série desses objetos venerados, e talvez eles resultem, através de sua 

essência (Wesen) e de seus resultados, numa lei, na lei fundamental de “teu 

autêntico Si-mesmo” (deines eigentlichen Selbst) (SE/Co. Ext. III §1). Sendo 

assim, os objetos dispostos e de seus resultados podem mostrar, através de sua 

essência, a lei fundamental de teu si mesmo, pois comparados ampliam, 

sobrepujam, transfiguram um ao outro e formam uma escada pela qual é 

possível subir a ti mesmo. “Compara esses objetos, vê como um completa, 

amplia, sobrepuja, transfigura o outro, como eles formam uma escada, pela qual 

até agora tu tens subido a ti mesmo” (SE/Co. Ext. III §1). Os “objetos venerados” 

que a alma amou indicam, precisamente aquele conjunto de relações nas quais 

é possível identificar traços e marcas daquilo que se é, pois são justamente eles 

que, a partir do olhar retrospectivo da alma jovem, configuram uma trama que 

demonstra o arrebatamento sofrido por ela.  

 Nietzsche indica, assim, um movimento que deve se realizar “para fora” 

e “para o alto”. “Para fora” justamente no entendimento de identificar os objetos 

venerados e “para o alto”, pois também indicam superação e ultrapassamento. 

É a partir desse duplo movimento que tem lugar uma constatação de 

fundamental importância que é a não identificação entre o Si-mesmo e eu, isto 

é, uma coisa é o “eu”, outra é o Si-mesmo. “Tua essência autêntica não está 

profundamente oculta em ti, mas imensamente acima de ti ou, pelo menos, 



60 
 

acima daquilo que tu habitualmente presumes ser teu eu” (SE/Co. Ext. III §1). A 

“essência autêntica” tal qual a “lei fundamental do Si-mesmo” distingui-se tanto 

daquilo entendido como “interior”, quanto daquilo que é presumido como “eu”. É 

neste entendimento que o reencontro de si mesmo pressupõe um elevar-se 

acima do “eu”.  

É dentro desse contexto que o papel dos “educadores e formadores 

autênticos” é fundamental, pois são eles que “adivinham” o “sentido originário 

autêntico”. Em outras palavras, cabe a eles o papel decisivo na busca do Si-

mesmo. É neste entendimento que Schopenhauer é indicado como “o filósofo 

certo”, isto é, aquele que verdadeiramente se conectava aos anseios de educar 

a si-mesmo, diferentemente das “melhores personalidades” dos tempos 

modernos que não podem ser modelos, haja vista que lhes falta honradez e 

“inadequação no confiar em si mesmo”. Estes últimos são incapazes de indicar 

o caminho, de serem “mestres disciplinadores” (Zuchtmeister) para outros” 

(SE/Co. Ext. III §2).  

A figura de Schopenhauer provoca em Nietzsche grande entusiasmo, uma 

“impressão fisiológica” causada pela força de um “rebento da natureza”. 

Contribem para tais características a incondicional honestidade, a serenidade e 

a constância.  

Descrevo somente a primeira impressão fisiológica que Schopenhauer 
provocou em mim, aquela difusão mágica da força mais íntima de um 
rebento da natureza para outro, que segue do primeiro e mais leve 
contato (SE/Co. Ext. III §2). 

 

A observação de Nietzsche a respeito de Schopenhauer é fundamental, 

pois há a constatação de que o autor de O mundo como vontade e representação 

“fala e escreve por si mesmo e para si mesmo”. A preocupação, portanto, passa 

longe de escrever para agradar uma massa ou tornar-se funcionário a serviço do 

estado. “Ele é honesto, porque fala e escreve por si mesmo e para si mesmo; 

sereno, porque venceu o mais pesado através do pensamento; e constante, 

porque ele assim deve ser” (SE/Co. Ext. III §2).  

Ao falar e escrever para si mesmo, Schopenhauer se torna um 

extemporâneo, pois se afasta de seus contemporâneos no sentido que estes 

procuram a todo custo agradar. Em outras palavras, Schopenhauer torna-se um 

modeloepal capacidade ade superar as graves ameaças e tomar consciência de 



61 
 

seu caráter único. Dessa forma, pôde irradiar em torno de si um “brilho insólito”, 

“estranho” e “insuportável” para a maioria propensa à preguiça.  

Nietzsche constata que a modernidade ameaçava Schopenhauer de tal 

modo que poderia levá-lo ao isolamento, ao endurecimento e a 

incomunicabilidade, ou seja, poderia levar Schopenhauer ao “abandono de si 

mesmo” (SE/Co. Ext. III §3). Porém, ele foi capaz de se desviar e ultrapassar os 

perigos que o acometiam.   

A singularidade (Einzigkeit) de sua natureza (Wesens) transforma-se 
um átomo indivisível, incomunicável, numa rocha gélida. Por isso, 
alguém pode arruinar-se por causa dessa singularidade, em si mesmo 
ou no abandono de si mesmo, na nostalgia e no endurecimento: pois 
viver, em geral, significa estar em perigo (SE/Co. Ext. III §3). 

 

Schopenhauer, ao buscar algo para a humanidade, estava, na verdade, 

buscando algo para si mesmo, haja vista que a capacidade de ir além de seu 

tempo advém da profunda contemplação de sua própria existência. Nietzsche 

destaca, assim, a extemporaneidade de Schopenhauer, sugerindo que ele não 

estava preso às limitações do seu contexto histórico, mas se elevou acima delas, 

oferecendo uma visão que não se limitava ao seu tempo. Schopenhauer torna-

se, assim, um educador.22 

Importante o movimento explicativo que Nietzsche realiza a fim de 

caracterizar a extemporaneidade de Schopenhauer.   

A aspiração por uma natureza forte, por uma humanidade sadia e 
simples, era nele uma aspiração por si-mesmo (eine Sehnsucht nach 
sich selbst); e, assim que ele venceu o tempo em si mesmo, ele teve 
também de contemplar em si mesmo, com olhar admirado, o gênio 
(SE/Co. Ext. III §3).  

 

A concepção de "gênio", citada nessa passagem, guarda pontos de 

similaridades com o "gênio apolíneo-dionisíaco" descrito em O Nascimento da 

Tragédia, pois ambas estão relacionadas à força criativa e à autenticidade. Na 

primeira obra, o gênio representa a fusão das forças apolíneas com as 

dionisíacas. Na passagem da Terceira extemporânea Nietzsche fala do "gênio" 

como algo que nasce do reconhecimento profundo de si mesmo, uma força 

interna que surge quando o indivíduo se eleva e se contempla. Em ambos os 

casos se trata de uma força que emerge da superação de si mesmo. É assim 

 
22 Essa peculiaridade não se restringe a figura de Schopenhauer. Nietzsche vai identificar 
também em Wagner algo como característico da nobreza, ou seja, o desejo direcionado a uma 
humanidade deve ter como ponto de partida um si-mesmo bem logrado.  
 



62 
 

que em muitos aspectos Schopenhauer rompe com aquilo que é venerado por 

seu tempo. A primeira ruptura é que não aspirar por si mesmo é a regra da 

modernidade e o fato de Schopenhauer assim o fazer coloca-o contra seu tempo.  

Todavia, há uma segunda ruptura de profunda relevância, que se trata do fato de 

que Schopenhauer não está engajado diretamente em mudar os tempos 

modernos. O que faz dele um modelo para uma intervenção no campo da 

educação e da cultura é justamente o fato de que primeiro procurou a si mesmo. 

Ao aspirar a si mesmo ele aspira também a uma natureza forte. É, dessa forma, 

que o projeto de Schopenhauer se insere na esfera da cultura, haja vista que 

também ela é derivada do conhecimento de si mesmo e da insuficiência de si 

mesmo de cada indivíduo singular. Nietzsche alude, assim, ao fato de que, ao 

falar e escrever sobre si mesmo, Schopenhauer acaba por consagrar a natureza 

e a realizá-la de modo que passa a visualizar algo mais elevado e humano do 

que a si mesmo. Pode assim se reconhecer pleno no conhecer e no amar se 

inclinando na natureza como juiz e avaliador das coisas.  

No entender de Nietzsche, a possibilidade de educar a si mesmo passa 

pela existência de um filósofo para servir de modelo.  É neste entendimento que 

descreve as “máximas” pelos quais o educador modelo deve se orientar para 

educar. A primeira delas está em reconhecer “a força própria de seus pupilos, de 

modo a conduzir todas as forças, seivas e todo brilho solar justamente para 

auxiliar alguém a atingir a maturidade e a fecundidade corretas de uma virtude” 

(SE/Co. Ext. III §2). Cabe  então, ao educador primeiro reconhecer aquilo que os 

pupilos tem de força própria e, posteriormente, auxiliar na condução de tais 

forças para que atinjam a maturidade e a fecundidade corretas de uma virtude.  

Nietzsche credita a Schopenhauer a capacidade de reunir e dar direção 

às forças intrínsecas aos pupilos. “A outra máxima, ao contrário, quer que o 

educador direcione e considere todas as forças dadas e as conduza numa 

relação harmônica entre si” (SE/Co. Ext. III §2). O educador que Nietzsche tem 

como modelo descobre, não apenas a força centrípeta nos seus pupilos, mas 

atua para evitar a dissolução dessas mesmas. Assim, a tarefa da educação é 

“transformar o homem inteiro num sistema solar e planetário, móvel e vivente, e 

reconhecer a lei de sua mecânica superior”. A imagem da astronomia utilizada 

por Nietzsche tem a precisa intenção de assinalar a ideia de um centro de 

gravidade no qual orbitam os demais astros de modo ordenado. 



63 
 

Aquele filósofo educador, com o qual eu sonhava, descobriria não 
somente a força centrípeta, mas poderia também evitar que elas atuem 
destrutivamente em relação às outras forças (SE/Co. Ext. III §2).  

 

A tarefa do educador é, portanto, dupla, pois primeiro consiste reconhecer 

a força que é própria de cada um e, por segundo, conduzir essas forças de forma 

harmônica descobrindo a força de agregação entre elas e evitando a 

autodestruição. Delineia-se assim as metas dos estabelecimentos de ensino. 

Quais sejam, formar cada indivíduo de modo que obtenha o conhecimento e o 

saber que lhe é próprio.  

Tornar cada um corrente, até onde isso reside na sua natureza, formar 
cada um de tal modo que ele obtenha do grau de conhecimento e saber 
que lhe é próprio a maior medida possível de felicidade e ganho 
(SE/Co. Ext. III §6).  
 

É a partir dessa formação geral que o indivíduo poderia aprender a taxar 

a si mesmo e saber o que exigir da vida. “Como se exige aqui, o indivíduo deveria 

poder taxar precisamente a si mesmo, com a ajuda dessa formação geral, para 

saber o que ele pode exigir da vida” (SE/Co. Ext. III §6). Dessa forma, a tarefa 

dos educadores e da educação se converte em uma tarefa da cultura, haja vista 

que também ela tem como tarefa única “promover o engendramento do filósofo, 

do artista e do santo em nós e fora de nós e, por meio disso, trabalhar no 

acabamento da natureza” (SE/Co. Ext. III §5). A natureza se realiza no filósofo e 

no artista no sentido do esclarecimento de si mesma.23 Esta concepção de 

natureza de Nietzsche é um ponto em comum com O Nascimento da tragédia e 

sugere que a natureza se realiza através do si-mesmo de Schopenhauer. Este, 

por sua vez, teria atingido um estado de “intrépido autoconhecimento”, de amor 

sereno, dissipador e desprezador de si mesmo, pois no entender de Nietzsche, 

no amor a alma deseja ir além de si mesma.  

A educação e a cultura, portanto, são processos que visam o 

conhecimento de si mesmo e a realização plena do homem. Nesse sentido, a 

primeira consagração da cultura é dispor o coração para algum grande homem, 

 
23 Nietzsche delineia a tarefa da cultura como a de promover o engendramento do gênio. “Esse 
é o fundamental da cultura (Kultur), na medida em que esta somente sabe propor a cada um de 
nós uma única tarefa: promover o engendramento do filósofo, do artista e do santo em nós e fora 
de nós e, por meio disso, trabalhar no acabamento da natureza. Pois, do mesmo modo que a 
natureza necessita do filósofo, também ela necessita do artista para um fim metafísico, a saber, 
para o esclarecimento de si mesma, de modo que lhe seja contraposto, enfim, como formação 

pura e acabada, o que ela nunca conseguiu ver nitidamente na inquietude do devir — para seu 

autoconhecimento, portanto” (SE/Co. Ext. III §5). 



64 
 

o símbolo de tal entrega é a vergonha de si mesmo, ocasionada pelo 

reconhecimento da própria limitação e atrofia, diante da “penúria da natureza” e 

do “campo de destroços” que é o homem moderno (SE/Co. Ext. III §6). Na 

primeira consagração da cultura, há dois movimentos necessários. O primeiro 

aponta para a “soma de estados internos” (inneren Zuständen), mas também o 

“ajuizamento do mundo exterior que circunda” por meio da ação como luta pela 

cultura e contra tudo aquilo na qual não é possível reconhecer a meta do 

“engendramento do gênio”. O segundo movimento de consagração da cultura 

direciona-se justamente para tal “engendramento”. O indivíduo deve utilizar seu 

“anelo e anseio como alfabeto, por meio do qual ele pode ler as aspirações dos 

homens” (SE/Co. Ext. III §6). Assim, a serviço do engendramento do gênio, 

tornado meta da cultura, devem estar as instituições políticas e educacionais. 

Sendo o gênio a realização da natureza, é preciso reconhecer que a cultura só 

realiza o fim da natureza com a obtenção do gênio, isto é, com “os filósofos, os 

artistas e os santos” (SE/ Co. Ext. III 5).24  

Tomado como modelo de educador, Schopenhauer também serve de 

âncora para Nietzsche falar do “Si-mesmo superior”. A junção das palavras 

“höheren” e “selbst” aparece pela primeira vez na Terceira extemporânea, na 

seção 6, após uma citação literal de Schopenhauer na qual Nietzsche afirma que 

este vê “algo mais elevado e humano” do que ele mesmo, contribuindo para o 

ressurgimento de um homem “pleno e infinito no conhecer e no amar, no ver e 

no poder” e que tem inclinação para a “completude da natureza, como juiz e 

avaliador das coisas”. A partir dessas considerações fica pressuposto que o “Si-

mesmo superior” difere do si-mesmo do homem massificado.  

A busca pelo “Si-mesmo superior” pressupõe o conhecimento de si-

mesmo (Selbsterkenntnis) associado ao amor. No mesmo entendimento, não é 

possível “ensinar a amar” como também não é possível ensinar o conhecimento 

de si-mesmo. Esse movimento é feito pela alma e se realiza através do amor, 

 
24 Importante pensar a relação entre a figura do gênio e a massa disforme tomada pela covardia 
e o temor. Quando Nietzsche escreve que Schopenhauer corria todos os perigos de seu tempo 
o objetivo é exemplificar justamente a resistência pela massa ao surgimento do gênio. A 
contraposição à figura do gênio encontra-se na figura do “douto” que encastelado em instituições 
estatais torna-se um servidor. Nisso Schopenhauer é justamente o oposto do douto.  
 



65 
 

que é a um só tempo desprezo por si mesmo e desejo de olhar para além de si 

mesmo.  

Somente no amor a alma ganha o olhar sereno, dissipador e 
desprezador de si mesma, mas também aquele desejo de olhar para 
além de si mesma, de buscar com todas as forças o Si-mesmo-
superior, escondido ainda em algum lugar (SE/Co. Ext. III §6). 

 

A consequência é que o “Si-mesmo superior” é encontrado quando se 

dispõe em relação a um “grande homem”, modelo esse fornecido pela figura de 

Schopenhauer. Se efetiva, assim, a “primeira consagração da cultura”. Se 

através do modelo Schopenhauer é possível pensar no Si-mesmo superior 

daquele disposto a quebrar com a letargia da modernidade, é possível pensar 

também no Si-mesmo de Schopenhauer que, por todas as suas características, 

o diferencia tanto do homem cotidiano quanto do “emaranhado confuso de 

impulsos” dos eruditos (SE/Co. Ext. III §6).  

Os aspectos que fazem Nietzsche tomar a figura de Schopenhauer como 

modelo estão presentes também quando investiga Richard Wagner e dedica a 

ele a Quarta extemporânea. Nesta obra Nietzsche também aborda o “Si-mesmo 

superior” de Wagner. O contexto aponta para o elogio e a grandiosidade de 

Wagner que “não somente atravessa o fogo dos diferentes sistemas filosóficos, 

sem temor, mas também o vapor do saber e da erudição, permanecendo ao 

mesmo tempo fiel a seu Si-mesmo superior” (WB/Co. Ext. IV §3. Trad.: 

Modificada). Constatação semelhante havia sido feita sobre Schopenhauer, 

devido a sua capacidade de resistir às ideias entendidas como as mais caras 

pelos seus contemporâneos. Assim, também Wagner não ficou à mercê das 

diferentes filosofias pelas quais atravessou e resistiu à tentação de se tornar um 

erudito.  

O “Si-mesmo superior” de Wagner fez exigências a respeito de “ações 

plenas” e impôs ordenamentos. “Seu Si-mesmo superior que exigiu ‘de seu ser 

polifônico ações plenas’ e lhe ordenou que sofresse e aprendesse” (WB/Co. Ext. 

IV §3. Trad.: Modificada). Essa constatação é importante, pois assinala o “Si-

mesmo superior” como algo capaz de determinar e de ordenar. Em textos 

preparatórios para a Quarta extemporânea Nietzsche nos fornece uma pista para 

que possamos entender melhor esse ponto.  

– Ele passa não só através do fogo, mas também através do vapor do 
conhecimento e da aprendizagem - com essa lealdade a um Si-mesmo 
superior, ou, mais corretamente, através da lealdade de um Si-mesmo 



66 
 

superior para com ele, que o tirou dos seus perigos mais difíceis uma 
e outra vez (FP/Nachlass 12[31] – Final do verão de 1875). 
 

Chama a atenção a presença de uma informação no texto preparatório 

quando comparado a obra publicada. Trata-se da fidelidade de Wagner ao seu 

“Si-mesmo superior”. Nietzsche acrescenta: “ou, mais corretamente, através da 

lealdade de um Si-mesmo superior para com ele, que o tirou dos seus perigos 

mais difíceis uma e outra vez”. Dessa forma, a relação descrita por Nietzsche 

revela uma inversão interessante: a fidelidade não é propriamente de Wagner 

para com seu "Si-mesmo superior", mas deste para com Wagner. O "Si-mesmo 

superior" atua como uma força interior que, repetidamente, resgata Wagner dos 

momentos mais desafiadores. A observação indica que o “Si-mesmo superior” é 

um determinante que conduz a tarefas e foi o responsável por retirar Wagner dos 

perigos mais graves, haja vista que exigia dele ações totais e o fazia sofrer e 

aprender.  

Este Si-mesmo superior exigia dele apenas as ações totais do seu ser 
polifônico, e fazia-o sofrer e aprender para ser capaz de fazer essas 
ações; conduzia-o a tarefas cada vez mais difíceis para o testar e 
fortalecer (Nachlass/FP, 12[31] – Final do verão de 1875). 

 

Na mesma Anotação, Nietzsche se refere a um “impulso violento” que 

impediu que “os perigos e provações” tornassem Wagner insatisfeito. “Os 

perigos e provações mais elevados, no entanto, não se aproximaram dele como 

o pessoalmente insatisfeito e sofredor, não como o aprendiz”. O sofrimento e 

aprendizado não acontecia sob o signo da insatisfação. É neste entendimento 

que “nasceram de uma combinação de sofrimento e aprendizagem, do impulso 

violento para contrariar o seu próprio sofrimento” (Nachlass/FP, 12[31] – Final do 

verão de 1875). 

O artista Wagner sofreu os “perigos das intenções”. Todavia, sua maestria 

fez com que sua arte justamente se servisse a essas intenções. Foi assim que a 

própria arte de Wagner, “uma nova arte”, era uma “luta obscuramente para a luz” 

e “um remédio para si mesmo” acabou por cair na “grave doença” das “intenções 

determinadas”.  

Ao determinar que ela [sua arte] fosse por sua vez o remédio para si 
mesmo, para o homem moderno e finalmente para a vida em geral, 
caiu na doença mais grave em que um artista pode cair, a das 
intenções determinadas (Nachlass/FP, 12[31] – Final do verão de 
1875).  

 



67 
 

A hostilidade moderna a Wagner torna-o extemporâneo, haja vista que 

teve que se a ver com o fardo de seu tempo. Diferentemente da arte de Wagner 

a arte moderna assume como “tarefa” o “embotamento ou embriaguez! 

Adormecimento ou atordoamento!”. Nietzsche aqui faz uso novamente da 

palavra embriaguez, anteriormente presente em O Nascimento da tragédia. 

Entretanto, o significado agora é outro, pois aponta para uma espécie de narcose 

responsável por um desnorteamento, um “retirar” o homem de seu centro de 

gravidade. Então, não se trata mais de um sair de si para conectar-se à natureza, 

mas de um “não reencontrar” mais a “inocência” e a “defender o homem diante 

de si próprio, obrigando-o a se calar em si mesmo, a não-poder-ouvir!”. Dessa 

forma, ele não pode mais ouvir e ao se defender diante de si mesmo evita um 

encontro com o “Si-mesmo superior” (WB/Co. Ext. IV §6).  

No entender de Nietzsche a arte de Wagner transfigura e justifica na 

medida em que, desde sua origem, se revelou como um "espetáculo primoroso" 

que, embora "doloroso", expressava "razão, lei e fins”. Assim, também o "devir" 

de Wagner atua como uma "necessidade transfiguradora e justificadora". É desta 

forma que o expectador vislumbra na arte de Wagner um “devir doloroso”, mas, 

ao mesmo tempo vislumbra também a alegria e o “proveito da natureza e do 

talento predestinado”. A arte de Wagner realiza nela os desígnios da natureza.  

Em O Nascimento da Tragédia Nietzsche explora como a fusão dos 

impulsos apolíneo e dionisíaco transfigura o sofrimento humano, justificando-o 

como parte essencial da vida. De forma semelhante, Wagner, ao manifestar o 

"devir doloroso" em sua arte, revela a capacidade da natureza e o talento de 

transformar a dor em alegria criativa, cumprindo, por meio da arte, os desígnios 

da natureza. É desse modo que o observador “aprecia” uma natureza que se 

torna mais “corajosa” e “reflexiva” a cada “perigo” e “vitória” tal qual o próprio 

Wagner, que encara o infortúnio, a adversidade e a errância como estímulo, 

incentivo e ganho de “novas forças” (WB/Co. Ext. IV §6).25 Assim, tanto Wagner 

 
25 Na discussão sobre a relação entre liberdade e necessidade Most mostra que ambas ase 
articulam na figura de Wagner e que o compositor sempre esteve pronto para impor a si mesmo 
as difíceis leis,  fim de realizar uma vontade através de uma multiplicidade desconcertante de 
exigências e desejos – e ra liberdade reside precisamente nisso. Uma liberdade inerente ao 
trabalho artístico. “As leis aqui faladas são obviamente baseadas na necessidade de que o curso 
do drama impõe à música. Wagner se submete livremente a esta necessidade e modela a música 
de acordo com ela. Ele é o legislador no reino musical – mas não em plena autonomia, mas em 
livre subordinação ao que é exigido pelo drama. Em sua totalidade, em sua plena maturidade, 
ele percebe uma atitude na qual, a cada momento de seu trabalho criativo, ele faz o que é 



68 
 

quanto a natureza encaram a vida como uma inesgotável possibilidade. “Ela 

própria fortalece seu corpo e o torna mais robusto; quanto mais vive menos 

esgota a vida” (WB/Co. Ext. IV §6). Teríamos, então, a natureza compreendida 

como a Vontade e a natureza como o “Si-mesmo superior” de Wagner, fundindo-

se em uma unidade que se manifesta em sua obra de arte. É por meio dessa 

natureza predestinada que a música de Wagner se comunica com o mundo. 

Ao se referir à “natureza predestinada” de Wagner, Nietzsche mostra que 

ele, através de sua força, permite estabelecer uma ponte entre o “si-mesmo e o 

não si-mesmo” (Selbst und Nicht-Selbst). É por isso que a natureza 

predestinada, através da qual a música fala ao mundo da aparência, é o que 

existe de mais enigmático sob o sol, um abismo no qual repousam unidos força 

e bondade. Dessa forma, Wagner possui a capacidade de se comunicar com o 

outro de forma semelhante a maneira como se comunica com si mesmo.  

Ao sucumbir aparentemente à natureza transbordante e expansiva de 
Wagner, o observador participa dessa força e se torna de algum modo 
poderoso através dele e contra ele (WB/Co. Ext. IV §7).  
 

Nietzsche diz que Wagner teria uma “demoníaca capacidade de 

transposição e do despojamento de si” capaz de criar um centro de gravidade e 

de servir de modelo capaz de confrontar os tempos modernos através de sua 

arte. “Sua arte nos permite vivenciar tudo o que uma alma experimenta ao longo 

de suas caminhadas, compartilhando outras almas e seus destinos, aprendendo 

a olhar o mundo com muitos olhos” (WB/Co. Ext. IV §7). Diante da arte de 

Wagner, o observador é confrontado consigo mesmo: "em virtude desse 

estranhamento e dessa distância, tornamo-nos capazes, após vivenciar o que 

ele é, de vê-lo como ele é". Assim, ele se depara com sua própria pequenez e 

fragilidade, sendo levado a questionar o verdadeiro significado da música para 

si. No entanto, diante da ausência de respostas, é profundamente impactado 

pelo silêncio. Nesse sentimento, o observador participa da “expressão mais 

poderosa da vida de Wagner”, da imensidão de sua força. Torna-se possível 

assim a comunicação com o outro, ainda que esteja comunicando a si mesmo.  

Ao se submeter à força transbordante e expansiva de Wagner, o 

 
necessário com alegria e liberdade. A liberdade da vontade de Wagner é agora tanto com o que 
é artisticamente necessário, que ao experimentar a obra de arte de Wagner, sente-se "apenas o 
que é necessário" (Most, op. cit., p.123). 

 
 



69 
 

observador não apenas se deixa dominar, mas também se sente fortalecido, 

participando dessa energia de maneira ativa. A música de Wagner aprofunda o 

visível no audível, transformando paisagens visuais em expressões sonoras que 

parecem buscar uma alma perdida. Simultaneamente, ela dá forma e visibilidade 

ao audível, corporificando-o e trazendo-o à luz. Assim, Wagner cria uma arte que 

conecta as dimensões sensoriais, permitindo ao ouvinte compartilhar 

experiências e destinos com outras almas de maneira intensa e única. “Em 

Wagner todo audível do mundo quer, igualmente, emergir como aparência para 

os olhos e se expor à luz, quer de algum modo tornar-se corpóreo” (WB/Co. Ext. 

IV §7).  

O “Si-mesmo superior” de Wagner assinala a “união” de duas forças 

poderosas. Quais sejam, o próprio “Si-mesmo superior” e seu irmão violento e 

mais terreno, um impulso imperioso. Essa união faz com que o primeiro não 

agracie mais seu irmão violento, mas tenha que amá-lo e servi-lo. O mais 

delicado e puro é assim acolhido pelo mais poderoso. O “Si-mesmo superior” 

está em casa, desce à terra e reconhece sua imagem em tudo o que é terreno. 

Toda etapa posterior da trajetória de Wagner foi caracterizada pela 
união, cada vez mais estreita, entre as duas forças fundamentais de 
seu ser: diminui a reserva de uma diante da outra, o Si-mesmo superior 
já não agracia com seus serviços seu irmão violento e mais terreno, ele 
o ama e deve servi-lo (WB/Co. Ext. IV §8).  

 

Nessa união o “Si-mesmo superior” deve servir a esse impulso. Essa 

questão nos leva a pensar se seria o Si-mesmo superior uma resultante dos 

impulsos ou o impulso predominante ou se mais um entre os demais impulsos.  

No termo desse desenvolvimento, o mais delicado e o mais puro 
passam a ser acolhidos pelo mais poderoso, o impulso impetuoso 
segue seu curso como antes, mas a partir de caminhos diferentes, nos 
quais o Si-mesmo superior está em casa; este, por sua vez, desce à 
terra e reconhece sua imagem em tudo o que é terreno (WB/Co. Ext. 
IV §8). 
 

É verificável, portanto, um processo de integração entre forças opostas: o 

"mais delicado e puro" e o "mais poderoso". À medida que o desenvolvimento 

avança, essas características aparentemente opostas encontram harmonia. O 

"impulso impetuoso" mantém sua força, mas segue por caminhos mais elevados, 

guiados pelo “Si-mesmo superior”. Dessa forma, contra a modernidade e suas 

características débeis, Wagner encara a solidão e o sofrimento, volta-se para si 

mesmo e se “converte inteiramente em criação artística; através de sua arte ele 



70 
 

fala apenas consigo próprio, não mais com um público ou com um povo, e luta 

para dar a ela a maior clareza e adaptá-la a esse supremo diálogo (WB/Co. Ext. 

IV §8). O que Wagner organiza em si, através do domínio de um imperioso 

impulso, é verificável também em relação às dificuldades que enfrenta. Ele torna-

se legislador e submete “a ritmos simples massas impetuosas e rebeldes” e 

através de “desconcertante pluralidade” organiza pretensões e desejos a uma 

vontade. Assume, assim, suas tarefas mais árduas com imperiosa força. A força 

de Wagner está, precisamente, no fato de que impôs a si mesmo as mais árduas 

leis quando outros gostariam de se aliviar do fardo.  

Procurou impor a si mesmo as mais árduas leis com o mesmo afã com 
que outros aspiravam a aliviar seu fardo; a vida e a arte se tornam um 
peso quando ele não pode se confrontar com seus mais difíceis 
problemas (WB/Co. Ext. IV §9. Trad.: Modificada). 
 

Como escritor Wagner transformou seu instinto em conhecimento. “Seus 

escritos não têm nada de canônico, rigoroso: o cânon se encontra nas obras. É 

a tentativa de apreender o instinto que o leva a compor as suas obras e ver a si 

mesmo nos olhos” (WB/Co. Ext. IV §10 Trad.: Modificada). Assim, ele espera 

que se desencadeia na alma de seus leitores a transformação do conhecimento 

em instinto. Wagner abriga em si o “instinto artístico mais poderoso” que acaba 

por compartilhar com todos aqueles que meditam sobre sua arte. “Se ele 

conseguiu transformar seu instinto em conhecimento, espera então que se 

desencadeie na alma de seus leitores o processo inverso: eis a perspectiva que 

o leva a escrever” (WB/Co. Ext. IV §10). Assim, Wagner se transforma no 

“dramaturgo ditirâmbico”. Todavia, teve, antes, que enfrentar uma luta consigo 

mesmo, visto que abrigava em si também o mundo contraditório do seu tempo. 

“A verdadeira vida de Wagner, na qual se revela pouco a pouco o dramaturgo 

ditirâmbico, foi também uma incessante luta consigo mesmo, visto que ele não 

era apenas esse dramaturgo ditirâmbico” (WB/Co. Ext. IV §8. Trad.: Modificada). 

Wagner era filho de seu tempo e para superá-lo teve que enfrentar uma luta 

“feroz e sinistra”, em que silenciou aquilo que escutava desse mundo. Foi dessa 

forma que então lhe veio o pensamento dominante.  

Quando surgiu nele o pensamento dominante de sua vida, o de que o 
teatro poderia exercer um incomparável efeito, o maior efeito de todas 
as artes, seu ser foi lançado no mais violento estado de efervescência 
(WB/Co. Ext. IV §8).  
 



71 
 

Era impelido por um “obscuro impulso” para triunfar e conquistar aquilo 

que nenhum artista alcançou antes. “E, se possível, alcançar de uma só vez 

aquele poder tirânico para o qual o impelia um obscuro impulso” (WB/Co. Ext. IV 

§7). Wagner aspirava a alcançar um poder artístico inédito, buscando expressar 

seus ideais por meio da ópera. “Assim ele compreendia a grande ópera como 

um meio de expressar seu pensamento dominante; seus desejos eram 

impulsionados por ela, seu olhar se dirigia a essa pátria” (WB/Co. Ext. IV §8). 

Em O Nascimento da tragédia, Nietzsche vislumbrou Wagner como 

alguém capaz de retomar os preceitos da arte trágica na modernidade. A partir 

da seção dezenove da obra de 1872, aponta para a retomada do trágico por 

meio de Wagner. Na Quarta extemporânea Nietzsche aprofunda e desenvolve 

essa questão ao tratar Wagner como “artista ditirâmbico”, ou seja, como alguém 

que, por meio de sua música, busca reavivar a força emocional e expressiva da 

tragédia. Wagner é visto, assim, como a encarnação da arte capaz de transgredir 

a superficialidade da modernidade e recuperar o poder da tragédia. Dessa forma, 

o livro no qual Wagner é o modelo é uma tentativa de Nietzsche de reviver o 

espírito trágico em plena modernidade. Não por acaso, busca mostrar os efeitos 

da arte de Wagner como aquela que vai possibilitar o vivenciado, o sublime, a 

desmesura da paixão, o arrebatamento do herói que perante a morte transforma 

seus expectadores também em “homens trágicos”. “Transformados em homens 

trágicos, regressamos à vida com uma disposição de alma estranhamente 

sossegada, com o sentimento novo da segurança” (WB/Co. Ext. IV §7). Assim, 

a música de Wagner era aquela que possibilitaria um regresso à vida com uma 

nova disposição. Os perigos, tumultos e êxtases não mais suscitam temor, mas 

um sentimento de segurança. A alma se encontra numa disposição sossegada. 

Como o “despojar inteiramente de si no amor!” que se encontraria na arte de 

Wagner, ou mais precisamente “na alma do dramaturgo ditirâmbico”. Esse 

despojamento permitiria um “mergulho” no “cruzamento das sensações e o 

estranhamento e espanto em relação ao mundo” se aproximando do mundo 

como amante (WB/Co. Ext. IV §7). 

Na Terceira e na Quarta extemporânas o “Si-mesmo superior” é utilizado 

por Nietzsche para indicar a superioridade de Schopenhauer e de Wagner, 

respectivamente frente ao si-mesmo massificado do homem moderno. A partir 



72 
 

1878, o adjetivo “superior” como um qualificador do Si-mesmo acontecerá em 

um contexto de crítica a moralidade dos costumes.  



73 
 

II – DO “SI-MESMO SUPERIOR” A “EXPERIMENTAÇÃO DE SI MESMO” 

 

2.1 “Si-mesmo superior” e “autêntico Si-mesmo” 

 

A partir de 1878, Nietzsche orienta seu projeto filosófico de modo a avaliar 

o impacto da moralidade e dos costumes sobre os indivíduos. Passa a ser 

constante, assim, uma grande preocupação em relação àquilo que é próprio ao 

indivíduo e que, de alguma forma, é obliterado diante da imposição do coletivo. 

Nesse entendimento, as expressões “Si-mesmo superior” e “autêntico Si-

mesmo” refletem a preocupação com aquilo de mais próprio diante da 

moralidade dos costumes. 

Em Humano, demasiado humano Nietzsche empreende um projeto de 

naturalização da moral, concebendo-a sob uma perspectiva histórica. “Tudo no 

âmbito da moral veio a ser, é mutável, oscilante, tudo está em fluxo, é verdade: 

– mas tudo se acha também numa corrente: em direção a uma meta” (MAI/HHI 

§107). O impacto dessa nova abordagem vai se refletir na forma como o si-

mesmo terá presença no período intermediário. A perspectiva histórica que 

Nietzsche lança mão para investigar a moral vai colocá-lo em posição de 

questionamento a respeito de elementos, até então encarados como imutáveis, 

como a liberdade da vontade e a oposição entre altruísmo e egoísmo, etc. A 

naturalização da moral implica, por seu turno, que o si-mesmo vai estar 

diretamente vinculado a elementos naturais, como sentimentos (Gefühle), 

paixões (Leidenschaften) ou impulsos (Triebe). Neste entendimento, o objeto da 

investigação nietzschiana vai se ater sobre o que vai designar como “pequenas 

coisas”.  

Por negligência nas pequenas coisas, por falta de observação de si 
mesmo e de observação daqueles que devem ser educados, vocês 
próprios deixaram as paixões crescerem e se tornarem tais monstros, 
que agora já são tomados de horror ante a simples palavra “paixão”! 
(WS/AS §37. Trad.: Modificada).  

 

A frase “nas pequenas coisas” aparece grifada justamente para assinalar 

que aquilo que fora negligenciado como “pequenas coisas” pela moral é 

justamente o que mais merece a atenção. É de se perceber, assim, que essa 

negligência anda pari passo com a “falta de observação de si mesmo”. Uma 

advertência dirigida contra os “mestres da moral” que não observaram as 



74 
 

paixões e os sentimentos: “ira”, “amargor”, “vingança”, “volúpia”, entre outras, as 

deixando crescer e tornarem-se “mostros”. Em outras palavras, o mal-dizer e o 

vilipêndio sobre as paixões é consequência direta da negligência e da falta de 

observação. Não por acaso, Nietzsche reivindica a “observação psicológica” 

necessária, justamente, para reabilitar o que até então fora negligenciado e para 

colocar sob suspeição o que fora tomado como imutável. É nessa direção que 

afirma que a “observação psicológica” pode fornecer “alívio da existência” e 

capacidade de análise das ações morais. Para tal empreendimento, convoca o 

pensador La Rochefoucauld e “outros mestres franceses do estudo da alma”. 

Serão os moralistas franceses que o auxiliarão na nova empreitada.  

A falta de “observação psicológica” desdobra a consequência de que 

nunca houve seriamente uma abordagem sobre as ações morais, pois evitou-se 

os efeitos indesejáveis que tal fato poderia causar. 

Uma fé cega na bondade da natureza humana, uma arraigada aversão 
à análise das ações humanas uma espécie de pudor frente à nudez da 
alma podem realmente ser mais desejáveis para a felicidade geral de 
um homem do que o atributo da penetração psicológica (MAI/HHI §36).  

 

Nietzsche designa como “uma fé cega na natureza humana” a “crença” no 

bem e nas ações virtuosas. Elas foram necessárias para tornar os homens 

menos desconfiados e a relutância em indagar sobre as motivações do agir, bem 

como “o erro psicológico e a insensibilidade” ajudaram a humanidade a avançar. 

No entanto, torna-se necessário agora fazer ressurgir a observação moral 

(MAI/HHI §37). Assim, por meio de “pinças e bisturis”, faz-se necessária a 

“dissecação psicológica” como forma de se esquivar dos erros cometidos pela 

insuspeita, problema que acarretou, justamente, a falta de explicação de 

determinados atos e sentimentos humanos. Em outras palavras, as avaliações 

morais se cristalizam em preconceitos e convicções; tornando necessária a 

indagação sobre “a origem e a história dos chamados sentimentos morais” 

(MAI/HHI §37). 

Nietzsche mostra que a observação psicológica é também necessária 

para a ciência, pois cumpre a função estratégica de permitir a identificação sobre 

o modo de vida de indivíduos e povos, bem como na relação com as paixões. 

Nesse entendimento, é de fundamental importância para a busca pela origem 

dos sentimentos morais e das valorações humanas (MAI/HHI §38). É nesse 



75 
 

cenário que os pensadores La Rochefoucauld e Paul Ree são elogiados como 

“perscrutadores de homens”.  

A observação psicológica encontra guarida na nova concepção de ciência 

desenvolvida por Nietzsche a partir de 1878, isto é, a partir da aproximação com 

a “ciência natural”, ele concebe uma “filosofia histórica” capaz de colocar, por um 

lado, sob suspeição as oposições metafisicas como “erros da razão” e, por outro, 

apontar os limites do que a ciência pode conhecer a partir do seu 

desenvolvimento.  

Em Miscelânia de opiniões e sentenças, no segundo volume de Humano, 

demasiado humano, Nietzsche prossegue fustigando a “velha filosofia”, que não 

apenas desconhece “os emaranhados problemas sociológicos”, como também 

“sempre escapou à investigação sobre a origem e a história dos sentimentos 

morais”. Assim, o “pecado original dos filósofos” consiste em tomar por 

necessários e inquestionáveis fatos que os “moralistas” já tinham indicado como 

uma “indicação aproximada” e como condicionais de uma dada época e cultura 

(VM/OS §5). 

São a partir dessas mudanças em seu pensamento filosófico que 

Nietzsche retoma a noção de “Si-mesmo superior” em Humano, demasiado 

humano. Sugere que ele se manifesta no “dia bom” e exige que cada pessoa 

seja avaliado conforme este estado e não conforme os dias nos quais impera o 

“cativeiro e sujeição”.  

– Cada pessoa tem o seu dia bom, em que descobre o seu Si-mesmo 
superior; e a verdadeira humanidade exige que alguém seja avaliado 
conforme esse estado, e não conforme seus “dias de semana” de 
cativeiro e sujeição (MAI/HHI § 624). 

 

Nessa constatação o que está em jogo é a existência de diferentes 

momentos para a manifestação desse “Si-mesmo superior”. O entendimento é 

de que ele se manifesta “nos dias bons”, longe, portanto, daqueles dias em que 

predominam o “cativeiro e sujeição”. É preciso perguntar sobre exatamente do 

que se trata esse “cativeiro”, pois, na Terceira extemporânea Nietzsche exorta a 

uma recuperação do Si-mesmo perdido frente a massificação moderna e a 

padronização que torna a todos “produtos de fábrica”. Naquele entendimento, o 

cativeiro e a sujeição eram representados pela opinião da massa e pela 

comodidade. Contudo, ainda que guarde aspectos semelhantes àqueles 

assinalados na obra de 1874 em Humano, designa um aprofundamento da crítica 



76 
 

à moral, essa hipótese é corroborada pelo fato de que os “indivíduos se 

relacionam de modo muito variado” com o “Si-mesmo superior”. Nietzsche 

identifica, portanto, que a pressão exercida pela moralidade faz com que os 

indivíduos titubeiem e, com certa frequência, tornam-se “atores de si mesmos” 

(MAI/HHI § 624). É assim que alguns representam um papel diferente do que 

seu Si-mesmo indica, ao passo que outros vivem com temor e humildade e o 

negam diante da grande exigência que seria aceitá-lo. Há a identificação de uma 

exigência para que alguém possa de fato dar vazão ao seu “Si-mesmo superior”, 

de modo que predomina o temor e a “humildade frente a seu ideal (Ideale)” 

(MAI/HHI § 624. Trad.: Modificada).26  

Um agir movido por repetição continuada está na preferência do indivíduo 

em detrimento do encontro com o seu “si-mesmo”. A despeito dessa primeira 

informação há uma segunda, de grande importância. 

Ele [o Si-mesmo superior] possui uma espectral liberdade de aparecer 
ou de permanecer ausente; por isso é frequentemente chamado de 
dom dos deuses, quando tudo o mais, na realidade, é dom dos deuses 
(do acaso): ele, porém, é o próprio homem (der Mensch selber) 
(MAI/HHI § 624. Trad.: Modificada). 

 

Parece subsistir uma dificuldade para um confronto com esse próprio, pois 

o “Si-mesmo superior” tem como uma característica ser pródigo em permanecer 

ausente, como um fantasma que frequentemente é entendido como “dom dos 

deuses” (MAI/HHI § 624).  

No parágrafo 629, Nietzsche investiga a relação do “Si-mesmo superior” 

com os ideias frequentemente construídos com base em imaginações ou 

opiniões pessoais. 

Aquilo que um homem diz, promete e decide na paixão deve depois 
sustentar na frieza e na sobriedade – tal exigência é um dos fardos que 
mais pesam sobre a humanidade. Ter de reconhecer, por todo o tempo 
futuro, as consequências da ira, da vingança inflamada, da devoção 
entusiasmada (MAI/HHI §629). 
 

A fidelidade jurada perante o momento de “paixão” coloca sobre a 

humanidade o poderoso fardo das consequências, isto é, ter de permanecer fiel 

para todo o sempre ato deflagrado naquele momento. Diante de tal situação, 

Nietzsche exorta a “infidelidade” e a “traição” para o abando dos ideais. Está em 

 
26 É possível, nesse movimento, dilinear os passos que Nietzsche desenvolverá na sequência 

de suas obras, como a necessidade de afastamento em relação às massas, a solidão e a aposta 
naqueles homens que serão capazes de executar tal movimento.    



77 
 

jogo, dessa forma, uma recuperação de algo singular. Todavia, é preciso 

assinalar as diferenças, nessa questão do ideal, em relação ao parágrafo 624. 

Se nesta última passagem exortava a construção de um ideal, agora faz o 

movimento inverso para mostrar que é preciso se tornar “traidor” do ideal. 

Estamos obrigados a ser fiéis aos nossos erros, ainda percebendo que 
com essa fidelidade causamos prejuízo ao nosso Si-mesmo superior? 
– Não, não existe nenhuma lei, nenhuma obrigação dessa espécie; 
temos de nos tornar traidores, praticar a infidelidade, sempre 
abandonar nossos ideais (MAI/HHI §629. Trad.: Modificada). 
 

A partir da argumentação que Nietzsche desenvolve nos parágrafos 

anteriores podemos dizer que para corrigir o “prejuízo” causado ao Si-mesmo é 

necessário se tornar “traidor”. E aqui “traidor” pode indicar dois aspectos. O 

primeiro relacionado às convicções e o segundo contra as opiniões do coletivo. 

“Perguntemo-nos antes se tais dores por uma mudança de convicção são 

necessárias, e se não dependem de uma opinião e avaliação erradas” (MAI/HHI 

§629).  

Para romper com a imposição do coletivo e as opiniões e hábitos 

cristalizados no próprio indivíduo é necessária a coragem. Dessa forma, é 

através do termo “próprio Eu” (eignes Ich) que Nietzsche instiga a uma busca 

por autenticidade e assinala a coragem para trilhar o “caminho da sabedoria”. 

Recomenda o perdão sobre o “próprio Eu”, de modo que cabe ao indivíduo 

tornar-se a “sua própria fonte de experiência (Erfahrungen)”. Nietzsche começa 

a indicar que cabe ao indivíduo dar vazão a algo de próprio dele. “De toda forma 

você tem em si uma escada (Leiter) com cem degraus, pelos quais pode 

ascender ao conhecimento”. Assim, o menosprezo por si deve ser substituído 

por uma investigação sobre as experiências, um “olhar além delas, crescer além 

delas” (MAI/HHI §292).27  

O aforismo 292 traz uma visão da história aliada à psicologia. “Igualmente 

você deve familiarizar-se com a história e o cauteloso jogo dos pratos da 

balança: "de um lado – de outro lado". A ciência histórica, aliada a observação 

psicológica, permite identificar os “rastros que a humanidade fez em sua longa e 

penosa marcha pelo deserto do passado” (MAI/HHI §292). Esse estudo deve 

 
27 Rosa Dias propõe que no aforismo 292 de Humano, demasiado humano Nietzsche continua a 
aprofundar o lema “Sê tu mesmo!” presente na Terceira extemporânea na qual procura enfatizar 
a responsabilidade perante a existência, ainda que Humano seja um texto de ruptura e, em certo 
sentido, um acerto de contas com muitas das concepções anteriores (DIAS, 2015, p.237-8). 



78 
 

acontecer tanto no plano individual, quanto no plano da cultura. Assim poderá 

servir ao futuro. “Está em suas mãos fazer com que tudo o que viveu – tentativas, 

falsos começos, equívocos, ilusões, paixões, seu amor e sua esperança – 

reduza-se inteiramente a seu objetivo” (MAI/HHI §292). Nesse entendimento, a 

“própria vida” adquire “valor de instrumento” e meio para o crescimento e 

desenvolvimento cultural e pessoal. “Este objetivo é tornar-se você mesmo uma 

cadeia necessária de anéis da cultura, e desta necessidade inferir a necessidade 

na marcha da cultura em geral”. Assim, o próprio indivíduo torna-se parte de um 

elo da cadeia da cultura e é capaz de interferir na marcha da cultura (MAI/HHI 

§292). Nietzsche afirma que o objetivo é tornar-se um elo indispensável na 

cadeia da cultura, garantindo nessa condição a necessidade de contribuir para 

o progresso da cultura em geral. O indivíduo não apenas se percebe como parte 

dessa cadeia, mas também como alguém com o poder de orientar a direção e a 

evolução cultural, inserindo-se nesse processo. 

Ao longo dos diversos aforismos dos volumes de Humano, demasiado 

humano, Nietzsche concentra seus esforços em mostrar que as opiniões alheias 

e os hábitos arraigados cumprem papel decisivo em obliterar aquilo que é 

próprio. É neste entendimento que vai se referir ao defeito dos “homens ativos”, 

estes se destacam como comerciantes, eruditos, mas falta-lhe habitualmente 

uma atividade superior. Eles são apenas representantes da espécie, todavia lhes 

falta a atividade individual, são indolentes para buscarem tal atividade e isso se 

explica pelo fato da sociedade moderna saturar a todos com atividades 

maquinais. 

Defeito principal dos homens ativos. – Aos homens ativos falta 
habitualmente a atividade superior, quero dizer, a individual. Eles são 
ativos como funcionários, comerciantes, eruditos, isto é, como 
representantes de uma espécie, mas não como seres individuais 
(einzelne) e únicos (einzige); neste aspecto são indolentes. [...] Os 
homens ativos rolam tal como pedra, conforme a estupidez da 
mecânica (MAI/HHI §283). 

 

 No parágrafo 286, Nietzsche exorta cada pessoa a ter uma “opinião 

própria”, haja vista ser ela “uma coisa particular e única (weil er selber ein 

eigenes), que ocupa em relação a todas as outras coisas uma posição nova, sem 

precedentes” (MA/HHI §286). Disso deveria saber o “homem ativo”. No entanto, 

está entregue a indolência e a preguiça. “A indolência que há no fundo da alma 

do homem ativo impede o ser humano de tirar água de sua própria fonte” 



79 
 

(MA/HHI §286). É nesse sentido, que Nietzsche pondera sobre a vaidade e a 

maneira como essas opiniões são avaliadas. O desejo da boa opinião alheia é 

no fundo um desejo de contentamento e apenas na medida que essa opinião for 

útil. “– Cuidamos da boa opinião das pessoas, primeiro porque ela nos é útil, 

depois porque queremos lhes dar contentamento (os filhos aos pais, os alunos 

aos mestres e as pessoas benévolas a todas as demais)” (MAI/HHI §89). A 

vaidade só é possível quando alguém acha importante a boa opinião alheia sem 

considerar o proveito ou o desejo de contentar. Na vaidade o indivíduo quer 

contentar a si mesmo ao custo da opinião alheia, mas apenas para reafirmar a 

visão que tem de si mesmo. “Normalmente a pessoa deseja, com a opinião 

alheia, atestar e reforçar para si a opinião que tem de si mesma” (MAI/HHI §89). 

Também há aqueles que confiam mais no julgamento alheio do que no próprio. 

O vaidoso no desejo de dar satisfação a si mesmo induz o outro a uma falsa 

avaliação sobre si mesmo, isto é, frui a si mesmo através da opinião dos demais. 

O poderoso hábito de autoridade – hábito tão velho quanto o ser 
humano – leva muitos a basear também na autoridade a fé em si 
(Glauben an sich), isto é, a recebê-la tão-só das mãos de outros: 
confiam mais no julgamento alheio do que no próprio (MAI/HHI §89. 
Trad.: Modificada). 

 

A autoridade, identificada como sustentáculo da moral, encampa hábitos 

que fazem com que muitos baseiam “na autoridade a fé em si”, buscam a si 

através do julgamento alheio. Essa dependência reflete uma internalização da 

autoridade como fonte de legitimidade pessoal.28  

Em Anotações do período de Humano Nietzsche aponta para a 

regularidade, o hábito de “imitar a si mesmo” (sich selber nachahmen) como a 

coisa mais próxima e fácil a ser feita (Nachlass/FP, 1[40] – início de 1880). A 

moralidade é frequentemente associada a presença de um "poder temível" que 

comanda e ordena, impondo um hábito de agir ou de se abster conforme sua 

determinação. Segue-se a essa obediência uma sensação de bem estar, de 

fazer-se útil e escapar ao perigo de ser individual (Nachlass/FP, 1[107] – início 

 
28 Essa questão pode ser verificada em Miscelânia de opiniões e sentenças, do segundo volume 
de Humano, demasiado humano, quando Nietzsche atrela o hábito ao comandar e ao obedecer. 
Ambos, produzem alegria. Entretanto, o comandar apenas quando não se tornou um hábito, ao 
passo que o obedecer quando já se tornou hábito. “Tanto o comandar como o obedecer 
produzem alegria; o primeiro, quando ainda não se tornou hábito; o segundo, quando já se tornou 
hábito. Velhos serventes e novos comandantes favorecem mutuamente a produção da alegria” 
(VM/OS §311).  



80 
 

de 1880).29  

O primeiro ataque de Nietzsche direciona-se à pretenção de 

universalidade da moral. Contra essa extrapolação procura mostrar que o 

homem moral se manifesta sobretudo diante dos afetos e de emoções 

poderosas, pois a “excitação forte lhe oferece motivos inteiramente novos” 

diferente dos estados em que está sóbrio. Só assim o “homem moral” se sente 

responsável, de modo que ele pode “se decidir tanto por uma vingança terrível 

quanto por uma terrível refração de suas necessidades de vingança”. 

Julgando sua moralidade segundo a capacidade de grandes decisões 
de sacrifício e abnegação (Selbstverleugnung) (que, tornando-se 
duradoura e habitual, é santidade), então é no afeto (Affect) que ele é 
mais moral; a excitação forte lhe oferece motivos inteiramente novos, 
dos quais ele, estando frio e sóbrio como de costume, talvez não 
acreditasse ser capaz (MAI/HHI §138).  

 

É no contexto em identifica a influência das emoções fortes e da “tensão 

extraordinária” (estado o homem deseja tudo o que é grande) que Nietzsche fala 

do sacrifício de si mesmo o qual pode satisfazer tanto ou mais do que o sacrifício 

do outro, pois o que “realmente importa é a descarga da emoção” como forma 

de alívio de tensão.30 A moral se faz presente justamente nos momentos de 

maior “influência da emoção violenta”, pois é ela que direciona para querer aquilo 

que é “grandioso” e isso inclui o sacrifício dos outros e de si mesmo (MAI/HHI 

§138). É dessa forma que a negação de si mesmo tem “sido inculcada na 

humanidade por um longo período” e disso dá testemunho uma divindade que 

sacrifica a si mesma. A impossibilidade de uma vitória sobre um inimigo faz com 

 
29 Aos costumes Nietzsche associa o prazer e a utilidade, como demonstram passagens, tanto 
da obra publicada, quanto das Anotações. “O prazer no costume. – Um importante gênero de 
prazer, e com isso importante fonte de moralidade, tem origem no hábito. Fizemos o habitual 
mais facilmente, melhor, e por isso de mais bom grado; sentimos prazer nisso, e sabemos por 
experiência que o habitual foi comprovado, e portanto é útil” (MAI/HHI §97). Na Anotação 117 de 
1880 afirma: “Os atos de hábito (‘morais’ em circunstâncias) são mecanismos sem consciência, 
tão pouco morais quanto a atividade de uma caixa de música enrolada. Nem ‘livre’ nem com 
‘sacrifício consciente’, nem ‘por outros’ – mas agradável e útil e, portanto, designado com o mais 
alto predicado” (Nachlass/FP, [117] – início de 1880). 
30 Em O andarilho e sua sombra, segundo volume de Humano, demasiado humano, Nietzsche 

traz à luz uma importante hipótese. “O homem como aquele que mede. – Talvez toda a 
moralidade da humanidade tenha sua origem na tremenda agitação interior que se apoderou dos 
homens primevos, quando descobriram a medida e o medir, a balança e o pesar (a palavra 
‘homem’ significa o que mede, ele quis se denominar conforme a sua maior descoberta!). Com 
essas concepções eles se elevaram até âmbitos que são totalmente imensuráveis e 
‘impensáveis’, mas que originalmente não pareciam sê-lo” (WS/AS §21). 
 



81 
 

que aconteça a dominação do afeto mediante a negação. Esse fato é tomado 

como sendo o “ápice da moral” (MAI/HHI §138).  

A moralidade está presente somente diante da manifestação de certos 

afetos (Affecte), diante da excitação forte, da elevada tensão, como na decisão 

de sacrifício e abnegação. Sob a emoção violenta o homem moral quer aquilo 

que é grande, poderoso como a vingança ou o sacrifício de si mesmo. “O que 

realmente lhe importa, portanto, é a descarga (Entladung) de sua emoção; para 

aliviar sua tensão, pode juntar as lanças dos inimigos e enterrá-las no próprio 

peito” (MAI/HHI §138). Assim, Nietzsche identifica a grandeza na negação de si 

mesmo (Aufopferung seiner selbst) inculcado na humanidade através de longos 

períodos como sacrifício das divindades e a negação repentina de um afeto.  

No fundo, tampouco são morais aqueles atos de abnegação, na 
medida em que não são feitos estritamente pelos outros; ocorre, isto 
sim, que o outro dá ao ânimo em alta tensão apenas uma oportunidade 
de se aliviar através da abnegação (MAI/HHI §138). 
 

A abnegação não é um ato moral, mas uma oportunidade de alívio de 

tensão. Assim, a emoção violenta e o afeto poderoso, requerem atos grandes 

para sua descarga e, dessa forma, proporcionam uma espécie de embriaguez. 

Entretanto, quando finalizado esse estado, “novamente sóbrios, recuperados do 

afeto, os homens não mais compreendem a moralidade daqueles momentos”. 

Os atos ditos de abnegação não podem ser atos morais, pois são justamente a 

“descarga” de uma tensão própria, de modo que o “outro” é tão somente a 

oportunidade para este desafogo (MAI/HHI §138).  

A perspectiva aberta, a partir da psicologia, fornece para Nietzsche uma 

arma de ataque contra à moral altruísta – que preconiza justamente a abnegação 

como um ato moral – para mostrar que ela é uma “descarga” no próprio indivíduo 

que apenas utiliza o “outro” como vetor para o desafogo de seus afetos. 

Assim como a maldade não visa ao sofrimento alheio em si, como já 
disse, também a compaixão não tem por objetivo o prazer do outro. 
Pois ela abriga no mínimo dois (talvez muitos mais) elementos de 
prazer pessoal, e é, desta forma, fruição de si mesma (Selbstgenuss): 
primeiro como prazer da emoção, a espécie de compaixão que há na 
tragédia, e depois, quando impele à ação, como prazer da satisfação 
no exercício do poder (MAI/HHI §103). 

 

A consequência da moral altruísta, que tem na abnegação seu elemento 

preponderante, é a compaixão. Nietzsche busca mostrar que o “desejo de 

suscitar compaixão” é uma espécie de consolo para “para os fracos e sofredores” 



82 
 

na medida em que objetivam “o poder de causar dor”. Obtem-se assim: 

Uma espécie de prazer com o sentimento de superioridade que a 
demonstração de compaixão lhe traz à consciência; sua imaginação se 
exalta, ele é ainda importante o suficiente para causar dores ao mundo 
(MAI/HHI §50). 
 

A compaixão é, portanto, um artifício utilizado pelos fracos e sofredores 

como forma de obter, de alguma forma, um ganho de poder disfarçado de 

preocupação com o “outro”.  

Em Miscelânia de opiniões e sentenças, “a moral da compaixão” é 

colocada como típica daqueles que “não têm a si mesmos sob controle e não 

conhecem a moralidade como domínio de si mesmos e superação de si mesmos 

constantes, nas grandes e pequenas coisas”, desse modo, acabam por glorificar 

os impulsos “bons, compassivos, benevolentes” (VM/OS §45. Trad.: Modificada). 

A compaixão é vista, assim, como um artifício dos fracos para obter um poder 

disfarçado de bondade, que, ao invés de promover o conhecimento de si mesmo, 

mantém o indivíduo preso a padrões externos e à conformidade.  

Uma dificuldade para o encontro do “Si-mesmo superior” está ligada à 

fuga de si mesmo, ao engano de si mesmo. É nessa direção que Nietzsche avalia 

os “grandes embusteiros” e a sua peculiar “crença em si mesmo” (Glaube an sich 

selbst) e o engano de si mesmo. Estes fazem de seu embuste (Betruge) um ato 

de poder através dos preparativos, dos gestos, dos cenário, etc. Eles creem em 

si mesmos a partir desse embuste. Diferente é a posição dos “fundadores de 

religiões” que vivem em estado de ilusão de si mesmo e acabam por tomar esse 

estado como sendo verdadeiro.  

Se distinguem [Os fundadores de religiões] desses grandes 
embusteiros por não saírem desse estado de ilusão de si mesmo 
(Selbsttäuschung): ou muito raramente têm os instantes claros em que 
a dúvida os domina; em geral se consolam, atribuindo esses momentos 
de clareza ao adversário maligno (MAI/HHI §52. Trad.: Modificada). 

  

Nessa constituição até mesmo os momentos de dúvida são desprezados, 

pois são atribuídos ao “adversário maligno”.  Assim, neles o engano de si mesmo 

torna-se um fato necessário. “É preciso que haja o engano de si mesmo 

(Selbstbetrug), para estes e aqueles produzirem um grande efeito. Pois os 

homens creem na verdade naquilo que visivelmente é objeto de uma forte 

crença”. A produção de efeito requer o engano permanente de si mesmos 

(MAI/HHI §52).  



83 
 

O amor também pode servir como elemento pela qual o “engano de si 

mesmo” (Selbstbetruge) é praticado. Esse engano é contidamente sustentado 

através da imagem construída desde o passado. “– E agora vocês, que tanto 

falam e louvam o “esquecer-se de si mesmo (Sich selbst vergessen) no amor”, 

a “dissolução do Eu (Aufgehen des Ich) no outro”, acham que isso é algo 

essencialmente distinto?” (VM/OS § 37).  

O tema do esquecimento de si mesmo presente em O nascimento da 

tragédia reaparece em Miscelânia de Opiniões e Sentenças. Trata-se de estar 

em si ou fora de si. O contexto agora não é mais a diluição do subjetivo para uma 

comunhão com a natureza, mas de um diluir-se no outro, sem, no entanto, dar-

se conta de que não é ao outro, mas uma prática de engano de si mesmo. 

Quebramos o espelho, transpomo-nos para uma pessoa que 
admiramos e fruímos a nova imagem de nosso Eu (seines Ich), embora 
já o chamemos pelo nome da outra pessoa – e todo esse processo não 
seria engano de si mesmo (Selbstbetrug), egoísmo (Selbstsucht), 
gente extravagante! (VM/OS § 37. Trad.: Modificada). 

 

Essa passagem mostra de maneira contundente a identificação que 

Nietzsche faz a respeito do engano de si. O engano consiste precisamente no 

fato de que não é ao “outro” que verdadeiramente o homem da moral se dirige, 

a ida ao “outro” é uma fuga, como esquecimento de si mesmo.  

– Penso que aqueles que escondem de si algo de si e aqueles que se 
escondem de si inteiramente são iguais no fato de cometer um roubo 
na câmara de tesouro do conhecimento: de onde se vê contra qual 
delito nos adverte a frase “conhece-te a ti mesmo” (erkenne dich selbst) 
(VM/OS § 37). 

A frase délfica é utilizada para assinalar o atentado em relação ao 

conhecimento de si. Ao falar sobre o amor enquanto engano de si mesmo 

Nietzsche, estrategicamente coloca sob suspeição a concepção moral de que o 

amor comportaria o ápice da abnegação e do desinteresse. A questão é que o 

engano de si mesmo criaria dificuldades para o conhecimento de si e para a 

observação de si mesmo, pois o homem, diante da moral, estaria 

frequentemente em dificuldades de distinguir máscaras e papéis e encontrar a si 

autenticamente. Muitas coisas são intencionalmente esquecidas no desejo que 

a “nossa imagem” do passado nos engane, por exemplo, o “engano no amor”. 

Dessa forma, o “esquecer de si mesmo no amor” e a “dissolução do Eu no outro” 

são a mesma coisa, pois tanto aqueles que “escondem de si algo de si”, quanto 

aqueles que “se escondem de si inteiramente” se equivocam a respeito do 



84 
 

“conhece-te a ti mesmo (VM/OS §37). Se existe a possibilidade de que o amor 

seja um esvaziamento de si através do outro também é possível que o amor a si 

mesmo possa ser disfarçado como amor divino. Esse é o caso do cristão, o qual 

interpreta suas vivências por meio de demonstrações de uma bondade divina, 

de um deus piedoso.  

Apreende o seu consolo como efeito de uma força externa; o amor com 
que no fundo ama a si mesmo, aparece como amor divino; aquilo que 
chama de graça e prelúdio de redenção é, na verdade, graça para 
consigo em redenção de si mesmo (MAI/HHI §134). 

 

As vivências são interpretadas como ações de uma força externa e não a 

partir de si mesmo. Nesse sentido, o cristão é incapaz de reconhecer o egoísmo 

de sua vontade, pois é incapaz de reconhecer a si mesmo.31  

As observações de Nietzsche o colocam em condições de avaliar a 

oposição entre altruísmo e egoísmo.32 É por dentro dessa crítica que questiona 

as ações ditas altruístas bem como a contemplação desinteressada. 

Como pode algo se originar do seu oposto, por exemplo, o racional do 
irracional, o sensível do morto, o lógico do ilógico, a contemplação 
desinteressada do desejo cobiçoso, a vida para o próximo do egoísmo 
(Egoismus), a verdade dos erros? (MAI/HHI §1). 

 

A filosofia histórica e a psicologia servem de base na tentativa de 

superação do pensamento metafísico e, assim, poder explicitar “a gênese de um 

a partir do outro” (MAI/HHI §1). Assim, Nietzsche credita a existência de ações 

opostas à crença de base popular ou metafísica, como “erros da razão”.  

A rigor não existe ação altruísta (unegoistisches) nem contemplação 
totalmente desinteressada (interesseloses); ambas são apenas 
sublimações, em que o elemento básico parece ter se volatilizado e 
somente se revela à observação mais aguda (MAI/HHI §1). 

 

A observação “mais aguda” revelaria não somente o contrassenso 

presente nas ações altruístas e desinteressadas bem como a sublimação de 

poderosos afetos (MAI/HHI §1).  

No aforismo “A moral como divisão de si mesmo (Selbstzertheilung) do 

homem” Nietzsche questiona aquelas ações tomadas como exemplos mais 

 
31 Nietzsche vislumbra o amor a si mesmo como dualidade ou pluralismo. Amor e dualidade. “ – 
Até o amor a si mesmo tem por pressuposto a irredutível dualidade (ou pluralidade) numa única 
pessoa” (VM §75). 
32 Ainda que tenha nos moralistas franceses uma forte inspiração, Nietzsche vai marcar em 
algumas passagens as suas diferenças em relação às teses de Paul Rée em relação a opisição 
egoísmo/altruísmo, bem como a falta de visão histórica dos valores morais.   
 



85 
 

puros de altruísmo, por exemplo a mãe que se priva de inúmeras situações em 

prol do filho.   

– Mas serão todos esses estados altruístas? Serão milagres esses atos 
da moral […] Não está claro que em todos esses casos o homem tem 
mais amor a algo de si, um pensamento, um anseio, um produto, do 
que a algo diferente de si, e que ele então divide seu ser, sacrificando 
uma parte à outra? (MAI/HHI §57). 

 

Ora, se a moral provoca a divisão de si mesmo do homem, o altruísmo é 

então uma parte que se sacrifica por outra parte. Trata-se, portanto, de uma 

“inclinação” por algo. 

– A inclinação por algo (desejo, impulso, anseio) está presente em 
todos os casos mencionados; ceder a ela, com todas as 
consequências, não é, em todo caso, "altruísta". Na moral o homem 
não trata a si mesmo como individuum, mas como dividuum (MAI/HHI 
§57). 

 

A crítica do altruísmo presente nos volumes Humano, demasiado humano 

tem proceguimento em Aurora com a reflexão sobre aquele que “está oco” e quer 

“ficar cheio” e sobre aquele que está repleto e quer esvaziar-se. O primeiro é 

impelido a buscar em outro indivíduo a satisfação desse propósito. Esse 

processo é designado por Nietzsche como amor.  

Aquele está oco e quer ficar cheio, esse está repleto e quer esvaziar-
se – cada qual é impelido a buscar um indivíduo que sirva a seu 
propósito. E este processo, entendido em sua mais alta acepção, é 
designado com uma palavra nos dois casos: amor – como? O amor 
deveria ser algo não egoísta? (M/A § 145). 

 

Nietzsche recusa o entendimento de que o altruísmo é um ato 

desinteressado ao revelar uma divisão do ser humano, ou seja, no altruísmo vai 

identificar um movimento no qual o indivíduo sacrifica uma parte de si em favor 

de uma outra parte. Esse processo de “divisão” é explorado em amiúde por 

Nietzsche quando ele observa que o amor, frequentemente considerado o ápice 

do altruísmo, é, na realidade, uma forma de egoísmo, haja vista que aqueles que 

buscam preencher-se ou esvaziar-se de si mesmos projetam seus próprios 

desejos e carências no outro, tornando assim o amor uma expressão do anseio 

pessoal e não uma doação desinteressada.  

– A grande maioria dos homens, não importa o que pensem ou digam 
do seu “egoísmo”, nada fazem durante a vida por seu ego, mas apenas 
pelo fantasma de ego (Phantom von ego) que sobre eles formou-se 
nas mentes à sua volta e lhes foi comunicado (M/A §105). 
 

Há, na grande maioria dos homens, um descaso com o “ego” em 

valoração de um “fantasma de seu ego”. Esse se formou através da “névoa das 



86 
 

opiniões impessoais e valorações arbitrárias”, da “névoa de opiniões e hábitos”. 

É dessa névoa que brotam os juízos universais sobre o homem. O homem assim 

desconhece a si mesmo e passa a acreditar em ficções.33 Raramente contrapõe 

a essa ficção o “ego real” (ergründetes ego)  (M/A §105).  

Nietzsche menciona um “fantasma do ego” dando a entender que aquilo 

que tradicionalmente foi entendido como “ego” é uma construção de sucessivas 

camadas que se formaram a partir daquilo que foi comunicado pelos demais. 

Desse modo, todos aqueles que se preocupam com o “aparente egoísmo” são 

desconhecidos de si mesmos. Como consequência, estão fatalmente destinados 

a acreditar em toda sorte de abstrações sobre o homem sem capacidade de 

contrapor a essas questões um “ego real” (M/A §105). O uso das expressões 

“aparente egoísmo”, no título do aforismo 105, e “ego real” denotam, por parte 

de Nietzsche, uma tentativa de mostrar que o próprio do homem não 

corresponde àquilo que é entendido como “ego real”. As “opiniões alheias” são, 

inclusive, impeditivas para uma descoberta de si mesmo. 

Nas Anotações da década de 1880, podemos encontrar elementos que 

ajudam a entender melhor a questão. Nelas Nietzsche se refere a uma espécie 

de corrupção do ego que acontece a partir da sociedade.  

O egoísmo ingênuo do animal (Der naive Egoismus des Thieres) é 
completamente alterado por nossa prática social: não podemos mais 
sentir a singularidade do ego (eine Einzigkeit des ego), estamos 
sempre em meio a uma maioria. Nós nos dividimos e continuamos a 
nos dividir novamente (Nachlass/FP, 6[80] – Outono de 1880). 
 

Aquilo que é natural no animal-homem como o egoísmo, que inicialmente 

não tinha nenhuma conotação moral, é alterado a partir da pressão dos impulsos 

sociais de tal modo que a “singularidade do ego” é envolta pela “maioria” e 

completamente alterada pelo “treinamento social”.  

Os impulsos sociais (Die socialen Triebe) (como a inimizade, a inveja, 
o ódio) (que pressupõem uma maioria) nos transformaram: realocamos 
a “sociedade” (die Gesellschaft) dentro de nós, minimizando-a, e o 
recolhimento em nós mesmos não é uma fuga da sociedade, mas, 
muitas vezes, um sonho embaraçoso e uma interpretação de nossos 

 
33 O hábito para uma ação é herdada. Todavia, o pensamento por trás dela não é herdado. 
Nietzsche diz que apenas sentimentos são hereditários e não os pensamentos. Se a educação 
não se encarregar de introduzir novamente um sentimento a geração seguinte vai desvincular o 
sentimento do hábito da ação “Pois quando o hábito de uma ação que distingue é herdado, o 
pensamento por trás dela não é herdado (apenas sentimentos são hereditários, não 
pensamentos): e, desde que a educação não o introduza novamente, na segunda geração não 
há mais prazer na crueldade; e sim apenas no hábito como tal. Esse prazer, porém, é o primeiro 
estágio do ‘bem’” (M/A §30). 
 



87 
 

processos de acordo com o padrão de experiências anteriores 
(Nachlass/FP, 6[80] – Outono de 1880). 
 

A partir das reflexões de Nietzsche, é possível concluir que a formação 

social corrompe a singularidade do ego, substituindo o "egoísmo ingênuo" por 

uma noção de ego influenciada por normas coletivas e impulsos sociais. Assim, 

o indivíduo é constantemente dividido internamente, agindo como uma "maioria" 

em conflito, incapaz de se sentir plenamente singular.  

Em Anotações de 1881, fica mais claro a contraposição do altruísmo ao 

Si-mesmo. “Não sinto nada de altruísmo (Selbstlosigkeit), mas sim um Si-mesmo 

que deseja tudo (ein Alles begehrendes Selbst), que vê através de muitos 

indivíduos (Individuen) – como se fosse através de seus olhos e agarra como se 

fosse com suas mãos (Nachlass/FP, 13[7] – outono de 1881). O entendimento 

parece ser de que o altruísmo enfraquece o Si-mesmo. Ao dizer que não sente 

nada de altruísmo, Nietzsche aponta para um Si-mesmo que deseja tudo e 

exerce domínio através de “muitos indivíduos”. “Um Si-mesmo que também 

reivindica todo o passado, que não quer perder nada que possa pertencer a ele 

(Nachlass/FP 13[7] – outono de 1881. Em Anotação de 1882 denominada “Em 

alto mar. Um livro de aforismos de Friedrich Nietzsche” o altruísmo é 

caracterizado como uma “crença em algo irreal”, justamente por que tal crença 

desvalorizou o real, ou seja, desvaloriza o egoísmo (Selbstsucht). 

O luxo mais caro ao qual a humanidade se entregou até agora foi a 
crença em algo irreal, no altruísmo (Selbstlosigkeit). Pois isso 
desvalorizou o que há de mais real, o egoísmo (Selbstsucht) 
(Nachlass/FP 3[1] – verão-outono de 1882). 
 

O altruísmo é, portanto, como uma fuga de si-mesmo no preciso 

entendimento que não se pode ser benevolente com o “próximo” sem antes ser 

“consigo mesmo”. 

Em Aurora tem proseguimento ainda a crítica sobre a impessoalidade dos 

homens tornados “produtos de fábricas” e  “parafusos de uma máquina”, perante 

a “escravidão fabril”. “Ter um preço pelo qual não se é mais pessoa, mas 

engrenagem!”. É através da crítica à impessoalidade que Nietzsche questiona: 

“Mas onde está o seu valor interior, se nem sabem mais o que significa respirar 

livremente? Se mal têm a posse de si mesmos? Se com frequência estão 

enjoados de si, como de uma bebida esquecida e estragada?” (M/A §206). A 

massificação, típica da modernidade, promove a perda do “valor interior”, ou 



88 
 

seja, daquilo que é próprio e pessoal, de modo que a esses homens torna-se 

impossível ter a posse de si mesmos. A consequência é, portanto, um “enjoar” 

de si mesmo. 

Pois sem isso – se ele foge de si, odeia a si, prejudica a si mesmo – 
ele certamente não é um bom homem. Então ele apenas salva-se de 
si mesmo nos outros: que esses outros cuidem para que não fiquem 
mal, por mais bem que ele aparentemente lhes queira! – Mas 
precisamente isto: fugir do ego e odiá-lo, e viver no outro, para o outro 
– foi até agora considerado, de forma irrefletida e muito confiante, 
“altruísta” e, portanto, “bom”! (M/A §516). 

 

A ausência de benevolência para consigo mesmo transforma a suposta 

benevolência em relação ao outro em "fuga", "ódio" e "prejuízo" em relação a si 

mesmo. Nietzsche faz uma subverção de preceitos caros, tanto ao mundo 

cristão, quanto à metafísica, ao demonstrar que o que foi amplamente 

considerado de mais alto valor, não passa de uma fuga do ego. Nesse 

entendimento aconselha: “– Devemos temer quem odeia a si mesmo, pois 

seremos vítimas de sua cólera e de sua vingança. Cuidemos, então, de seduzi-

lo para o amor a si mesmo!” (M/A §517. Trad.: Modificada).34  

A noção de “próximo” é colocada sob suspeição. Este, não pode ser 

compreendido nele mesmo, mas pelas “mudanças” que impactam aqueles que 

do “próximo” se compadecem.  

– Que compreendemos de nosso próximo, senão suas fronteiras, 
quero dizer, aquilo com que ele se inscreve e se imprime em nós e 
sobre nós? Nada compreendemos dele, senão as mudanças em nós 
que são por ele causadas – nosso conhecimento dele semelha um 
espaço oco a que se deu uma forma (M/A §118).  
 

As sensações que, via de regra, são vistas como provocadas pelo outro, 

são “mudanças” que acontecem em nós mesmos. Ou seja, é através das 

“impressões” em nós que conhecemos o outro. Nos seus limites, o conhecimento 

do “próximo” acontece por meio das “mudanças” provocadas em nós.  Assim, o 

outro não passa de um “satélite de nosso próprio sistema” (M/A §118).  

 
34 No parágrafo 99 de A gaia ciência Nietzsche utiliza a palavra “Selbstigkeit” que pode ser vertida 
por confiança em si mesmo, amor a si mesmo. Essa passagem traz críticas contundentes a 
Wagner e seu schopenhauerianismo Nietzsche, ocasião em que Nietzsche fala daquilo que é 
próprio. “Permanecemos fiéis a Wagner naquilo que nele é vero e original – e isto permanecendo 
nós mesmos, seus discípulos, fiéis ao que em nós é vero e original”. É nesse contexto que 
Nietzsche anuncia aquilo que é próprio como o amor de si, como a “nossa si-mesmidade”. “Já 
basta que sua vida tenha e conserve razão frente a si mesma – essa vida que grita para cada 
um de nós: ‘Seja um homem e não siga a mim – mas a si próprio! A si próprio!’ Também nossa 
vida de ter razão frente a nós mesmos! Também nós devemos crescer e medrar a partir da nossa 
si-mesmidade, livres e sem medo, em inocente amor de si!” (FW/GC §99. Trad.: Nasser).  
 



89 
 

Ainda em Aurora Nietzsche introduz a expressão “Si-mesmo autêntico” 

(eigentliche Selbst), que guarda semelhança com o significado de “Si-mesmo 

superior” em Humano, Demasiado Humano. A partir dessa noção, critica o modo 

como certos indivíduos projetam momentos de exaltação e embriaguez 

emocionais como manifestações desse “Si-mesmo autêntico”. Ele aborda as 

implicações dessas características, analisando como ela gera insatisfação 

consigo e com o mundo. Nesta direção, utiliza a imagem de “seres de instantes 

sublimes e arrebatados” que “devido à pródiga dissipação de suas forças 

nervosas sentem-se miseráveis e inconsoláveis” (M/A §50). Diante desses 

instantes acontece a manifestação do “Si-mesmo autêntico”. Esses seres veem 

aqueles instantes como o autêntico “Si-mesmo”, como “si” (sich), e a miséria e o 

desconsolo como efeito do “fora-de-si” (Ausser-sich) (M/A §50). Trata-se de um 

tipo de embriaguez completamente diferente daquela das festividades 

dionisíacas, pois nasce da insatisfação e da miséria, ou seja, coloca a 

necessidade de opiáticos e narcóticos para a existência ser suportada. Eles 

tomam os instantes de dissipação das forças nervosas como sendo o momento 

em que se manifesta seu “autêntico Si-mesmo” (M/A §50). “A esses entusiásticos 

ébrios a humanidade deve muita coisa de ruim: eles são infatigáveis semeadores 

da insatisfação consigo e com o próximo, do desprezo pela época e o mundo e, 

sobretudo, do cansaço do mundo” (M/A §50). Assim, eles veem os momentos de 

embriaguez como o “autêntico Si-mesmo” e o instante de miséria como o “fora 

de si”. A partir desse raciocínio, encaram o ambiente a seu redor, a sua época e 

o seu mundo com sentimento de vingança. Apenas na embriaguez acreditam 

encontrar seu “autêntico Si-mesmo” em todo o resto veem adversários e 

estorvadores. “Experimentam consigo apenas quando se perdem totalmente”. É 

nesse contexto que tem lugar a “insatisfação consigo” (Unzufriedenheit mit sich) 

e com o próximo semeada pelos corruptores da terra e do ar que só encontram 

prazer consigo quando se perdem totalmente. A humanidade foi corrompida 

pelos “aguardentes espirituais” dos sentimentos inebriantes (M/A §50). 

Nietzsche relata sobre a imensa dificuldade imposta pela moralidade dos 

costumes para que o indivíduo possa pensar em si mesmo de maneira 

desprendida do coletivo.  

Cada ação individual, cada modo de pensar individual provoca horror; 
é impossível calcular o que justamente os espíritos mais raros, mais 
seletos, mais originais da história devem ter sofrido pelo fato de serem 



90 
 

percebidos como maus e perigosos, por perceberem a si próprios 
assim (M/A §9). 
 

Diante da comunidade a ação e o pensar individual provocava repulsa 

causando o sofrimento dos “espíritos mais raros” que, ao se desprenderem do 

coletivo, eram vistos como “maus e perigosos”. Formulação semelhante a esta 

de Aurora tem prosseguimento em A gaia ciência quando Nietzsche afirma que, 

durante o período mais longo da história da humanidade, o mais aterrador foi 

alguém se sentir particular, individualizado. 

Estar só, sentir particularmente, não obedecer nem mandar, ter 
significado como indivíduo – naquele tempo isso não era um prazer, 
mas um castigo, a pessoa era condenada a “ser indivíduo”. A liberdade 
de pensamento era o mal-estar em si. Enquanto nós sentimos a lei e a 
integração  como coerção e perda, sentia-se o egoísmo como algo 
doloroso, como verdadeira desgraça. Ser si mesmo (Selbst sein), 
estimar-se conforme uma medida e um peso próprios – era algo que 
ofendia o gosto (FW/GC §117. Trad.: Modificada). 

 

Ter ações e pensamentos próprios e desconectados da coletividade, foi 

percebido como um castigo e uma fonte de sofrimento, e não como uma 

conquista ou liberdade. A "liberdade de pensamento" era sentida como um 

desconforto, enquanto o conformismo à lei coletiva era natural e conveniente. A 

pessoa era condenada a “ser indivíduo”, a liberdade de pensamento era 

considerada um mal em si, o egoísmo era percebido como algo doloroso. Ser si 

mesmo, estimar-se conforme uma medida e um peso próprios era algo que 

ofendia o gosto (FW/GC §117). 

 Diante da pressão da “moralidade dos costumes” Nietzsche descreve, em 

Aurora, a “loucura” como um expediente utilizado como forma do indivíduo poder 

dar vazão a algo de próprio. 

– Se, apesar da terrível pressão da “moralidade do costume”, sob a 
qual viveram todas as comunidades humanas, por muitos milênios 
antes de nosso calendário, e também, no conjunto, até o dia de hoje 
[...]  – se apesar disso, afirmo, sempre irromperam ideias, valorações, 
instintos novos e divergentes, isso ocorreu em horripilante companhia: 
em quase toda parte, é a loucura que abre alas para a nova ideia, que 
quebra o encanto de um uso e uma superstição venerados (M/A §14).  

 

A loucura foi a máscara que “todos os homens superiores” e “os homens 

mais fecundos” usaram para romper a imposição da moralidade e impor “novas 

ideias” e “valorações”. Desse modo, imperava uma dificuldade imposta pela 

moralidade para a existência de “indivíduos”.  

Juntamente com a loucura outro expediente utilizado para aliviar o jogo 



91 
 

dos costumes foi a invenção do politeísmo. 

Que o indivíduo estabelecesse seu próprio ideal e dele derivasse a sua 
lei, seus amigos e seus direitos – isso talvez fosse considerado, até 
então, o mais monstruoso dos equívocos humanos e a idolatria em si; 
de fato, os poucos que ousaram fazê-lo sempre necessitavam de uma 
apologia diante de si mesmos, exclamando habitualmente: “não fui eu! 
Eu não! Foi um deus através de mim!” (FW/GC §143).  

 

Sob tamanha pressão coube aos “indivíduos” inventarem deuses para que 

falassem através deles. Assim, foi o politeísmo um expediente inventado para 

que indivíduos pudessem existir.  

Aí se admitiu, pela primeira vez, o luxo de haver indivíduos, aí se 
honrou, pela primeira vez, o direito dos indivíduos. A invenção de 
deuses, heróis e super-homens de toda espécie, e também de quase-
homens e sub-homens, de fadas, anões, sátiros, demônios e diabos, 
foi o inestimável exercício prévio para a justificação do egoísmo 
(Selbstsucht) e da soberania de si mesmo (Selbstherrlichkeit) do 
indivíduo (FW/GC §143. Trad.: Modificada). 

 
O “ser indivíduo” pressupôs durante muito tempo um escamotear-se 

através dos deuses e da loucura como forma de driblar a “terrível pressão da 

moralidade do costume sobre o qual viveram todas as comunidades humanas 

por muitos milênios” (FW/GC §143).35 

Podemos questionar até que ponto a moral oblitera um experimentar 

consigo próprio, até que ponto os costumes são impeditivos para o “indivíduo” 

fazer esses movimentos em direção a si mesmo. Papel relevante nessa questão 

desempenha a solidão, isto, o afastar-se de muitos, haja vista que Nietzsche faz 

elogios à solidão como um elemento necessário para recuperar o pensamento 

próprio e evitar “beber das cisternas de todos” onde pode ocorrer um “banimento 

de mim mesmo”. 

Por isso vou para a solidão – a fim de não beber das cisternas de todos. 
Estando entre muitos, vivo como muitos e não penso como eu; após 
algum tempo, é como se me quisessem banir de mim mesmo e roubar-
me a alma. Aborreço-me com todos e receio a todos. Então o deserto 
me é necessário, para ficar novamente bom (M/A § 491). 

 

O “estar entre muitos” faz com que se “viva como muitos” e se esmaeça 

o pensamento próprio. O comportamento e os pensamentos de “rebanho” 

 
35 No parágrafo 117 Nietzsche associa a liberdade do querer à moralidade. “O Ser si mesmo, 
estimar-se conforme uma medida e um peso próprios – era algo que ofendia o gosto. Um pendor 
para isso era tido por loucura; pois à solidão estavam associados toda miséria e todo medo. 
Naquele tempo, a liberdade do querer (freie Wille) era vizinha imediata da má consciência (böse 
Gewissen): e quanto mais agia de forma não livre, quanto mais transparecia no ato o instinto de 
rebanho (Heerden-Instinct), em vez do senso pessoal, tanto mais de forma moral a pessoa se 
avaliava” (FW/GC §117. Trad.: Modificada). 



92 
 

acabam pouco a pouco por provocar um “banimento de si-mesmo”. O deserto, 

surge assim como uma necessidade e uma possibilidade de “retorno” àquilo que 

é próprio ao indivíduo, que o diferencia da massa.36 Porém, esse procedimento 

parece ser vedado aos cristãos, que ao divinizar a natureza e tornar Deus 

onipotente estragam o conforto consigo mesmo, pois nunca podem estar só. O 

cristão é, assim, signatário de um deus que cuida, vigia, que se torna um outro 

ao seu redor. 

É certo que também esse conforto vocês estragam para si, pois 
colocaram um deus nessa natureza – e agora tudo se acha novamente 
cativo e sufocado! Como? Nunca mais poder estar a sós consigo? 
Nunca mais estar inobservado, desprotegido, irrefreado, não 
obsequiado? Sempre que há um outro ao nosso redor, o melhor da 
bondade e da coragem torna-se impossível (M/A §464).  

 
Ao conceber um deus onipotente forjou para si uma espécie de cativeiro 

na qual se encontra permanentemente vigiado, sufocado. Torna-se impossível 

estar a sós consigo, desfrutar da sua companhia.37  

Na solidão não há renúncia, de modo que Nietzsche a chama de um fino 

sentimento que é visto como “inimigo”, tanto pela moralidade, quanto pelos 

temerosos. “Quem está só? – O temeroso não sabe o que é estar só: atrás de 

sua cadeira há sempre um inimigo. – Oh, quem poderia nos contar a história do 

fino sentimento que se chama solidão!” (M/A §249).  

As recomendações sobre a solidão têm o preciso entendimento de um 

afastar-se da multidão, pois é justamente nessa que impera as insígnias morais, 

dificultando, assim, o indivíduo de estar a sós consigo mesmo. Necessária, 

portanto, juntamente com a solidão a coragem como forma de romper com a 

opinião da massa.  

Vivenciem (Erlebniss) o que quiserem: quem não quer o seu bem verá 
em sua vivência uma ocasião para diminuí-los! Experimentem (Erfahrt) 
as mais profundas convulsões do ânimo e do conhecimento, e enfim 
alcancem, qual um convalescente com sorriso doloroso, a liberdade e 
o claro sossego (M/A §480). 

 

 
36 Ainda em Aurora Nietzsche se refere a uma deficiência na formação e educação que é não 
ensinar e não se aprender a suportar a solidão. “Paulatinamente esclareceu-se, para mim, a mais 
comum deficiência de nosso tipo de formação e educação: ninguém aprende, ninguém aspira, 
ninguém ensina – a suportar a solidão” (M/A, 443).  
37 A solidão não pode ser confundida com renúncia do mundo. Não pode ser confundida também 
com a vida contemplativa do pensador quando ele deliberadamente a escolhe. “Não abdicar! – 
Renunciar ao mundo sem conhecê-lo, como uma freira – isso resulta numa estéril e talvez triste 
solidão. Isso nada tem em comum com a solidão da vita contemplativa do pensador: quando ele 
a escolhe, não está abdicando de nada” (M/A §440). 
 



93 
 

Há a preocupação com a moral e os hábitos na questão da vivência, pois 

aqueles que não “querem” o “bem” do outro veem nas vivências ocasiões para 

diminuir aquele que se arrisca. Nietzsche recomenda, portanto, que se deve 

vivenciar e experimentar as mais profundas convulsões do ânimo e do 

conhecimento, mesmo diante da convalescença. Algo impossível para “quem 

está habituado a suas cadeias e é tolo o suficiente para rompê-las!” (M/A §480). 

Interessa notar a inversão da proposta: são as horas de debilidade e insegurança 

justamente aquelas que mais se desejam muletas e amparos de todos os tipos. 

Todavia, o filósofo alemão recomenda o experimento sobre a doença e a dor, 

como a vivência da inevitabilidade, sem desespero, mas de forma pedagógica 

para potencializar a vida. Assim, não é salutar dar ouvidos àqueles que zombam 

e desaconselham tais experimentações (M/A §480).  

Com a moral, escreve Nietzsche em A gaia ciência, o indivíduo é levado 

a ser função do rebanho e a se conferir valor apenas enquanto função. Dado que 

as condições para a preservação de uma comunidade eram muito diferentes 

daquelas de outra, houve morais bastante diferentes, De modo que o filósofo 

afirma peremptóriamente que a moralidade é o instinto de rebanho no indivíduo 

(FW/GC §116). É a presença desse instinto que teme o isolamento. “Mas que 

coisa é realmente temida? O isolamento! Eis o argumento que derrota mesmo 

os melhores argumentos em favor de uma pessoa ou uma causa! – Assim fala 

em nós o instinto de rebanho” (FW/GC §50). 

Ao longo da obra Aurora e nos primeiros livros de A gaia ciência Nietzsche 

faz uma aposta na tipologia nobre como detentora de características capaz de 

romper com o jugo da moral e encontrar novas percepções de valores,38 pois o 

 
38 Em A gaia ciência os espíritos raros, nobres e livres eram aqueles capazes de se desprender 
da eticidade dos costumes, da moral de rebanho. “Prefiro entender os homens raros de uma era 
como rebentos tardios, que emergem subitamente, de culturas passadas e de suas energias: 
como que o atavismo de um povo e de seus costumes: – assim haverá realmente algo neles a 
entender!” (FW/GC §10). Os “homens raros”, como “rebentos tardios, emergiriam subitamente 
de culturas passadas como que um atavismo de um povo e de seus costumes. Aquele que sente 
em si tais energias, deve cultivá-las, defendê-las ainda que as promova contra um mundo oposto 
e diverso. Ainda no parágrafo 10 escreve sobre o “atavismo da espécie” ou elementos da cultura 
que sublimados ao longo das gerações, estágios anteriores da humanidade, repentinamente 
podem surgir em alguns indivíduos. “Agora parecem estranhos, raros, extraordinários: e quem 
sente tais energias em si mesmo tem de cultivá-las, defendê-las, honrá-las, promovê-las contra 
um mundo oposto e diverso: e assim ele se torna um grande homem ou um excêntrico e doido, 
desde que não pereça logo”. Em algum momento aquilo que era frágil e imperceptível vem à luz, 
tornam-se maduras e fortes. Algumas épocas, assim como alguns indivíduos, parecem não 
possuir este ou aquele talento e virtude. Todavia, os netos e os filhos dos netos podem trazer 
dentre de si aquilo que não foi desenvolvido nas gerações passadas (FW/GC §10). 



94 
 

nobre é atingido pela paixão de tal forma avassaladora que não se dá conta 

desse fato.  

Uma satisfação consigo mesmo (Selbstgenügsamkeit) que transborda 
e se comunica a pessoas e coisas. Até agora, então, foi a raridade e a 
insciência dessa raridade que tornou alguém nobre. [...] Tornar-se o 
advogado da regra – isso poderia ser a derradeira forma e o último 
refinamento com que o sentido de nobreza se manifeste na Terra 
(FW/GC §55). 

 

           A paixão provoca a percepção de valores para os quais ainda não se 

encontrou uma balança, o sacrifício, a coragem que não está submetida à busca 

pela honra, uma “satisfação consigo próprio que transborda”. Além do mais, a 

leveza é uma característica importante da nobreza: as coisas existem para o 

nobre sem que esse tenha o dever de deixar tudo leve. Diferente da moral para 

a qual as coisas têm que ser, na nobreza as coisas apenas são. O que 

caracteriza a nobreza não é um sacrifício qualquer: é o sacrifício sem a 

consciência do sacrifício. Tal qual um metal raro tem sua condição de nobreza 

dada pela raridade com que é encontrado, também a nobreza é rara de ser 

encontrada, pois o nobre não precisa se autoproclamar nobre (FW/GC §55). As 

características nobres, ausentes na maioria dos homens, incluem “não temer a 

si mesmo” (vor sich keine Furcht), não se envergonhar de si mesmo (von sich 

nichts Schmähliches) e evitar hesitar diante do “voar para o lugar” onde se é 

impelido (FW/GC §294). Trata-se de uma coragem para explorar e circunavegar 

o estranho e inabitual.  

Em Aurora e em A gaia ciência está presente a discussão sobre o caminho 

enquanto autenticidade. Na primeira obra, Nietzsche fez alusão a um forte 

“empecilho” para aquele que busca um caminho próprio (eigene Weg). 

“Subitamente revela-se para nós um segredo: todos, também os que nos eram 

próximos e amigos, imaginavam-se até então superiores a nós e ficam 

ofendidos” (M/A 484). “– Que fazer então? Meu conselho é: inaugurar sua 

soberania (Souveränität), garantindo antecipadamente a todos os nossos 

conhecidos um ano de anistia por pecados de toda espécie” (M/A 484). No livro 

IV da obra de 1882 escreveu sobre o perigo que corre aquele que busca o 

caminho próprio. Um desses perigos se mostra na moral da compaixão que 

recomenda sair de si para acudir os demais. A sedução da compaixão está no 

fato que ao se desviar em direção aos demais evita-se a dureza de ter um acerto 



95 
 

de contas consigo mesmo. É nesse sentido que Nietzsche pergunta “Como é 

possível ficar em seu próprio caminho?” (FW/GC 338).  

 

2.2 “Vivência” e “experimentação de si mesmo” 

 

A identificação do esboroamento dos valores morais leva Nietzsche a 

vislumbrar a possibilidade de abertura para novas formas de agir, pensar e sentir 

vivências e experimentações até então impossibilitadas devido a pressão 

exercida pelos costumes. Esses aspectos já estão presentes desde O andarilho 

e sua sombra, quando Nietzsche aposta que, sob o influxo do conhecimento 

crescente, o hábito gradualmente se tornará mais fraco, dando lugar a um “novo 

hábito” de compreensão, de abranger com o olhar, que terá lugar e será capaz 

de criar o homem sábio e inocente (WS/AS §40). Em Miscelânia de opiniões e 

sentenças, exorta: “Não poupe a si mesmo! Se quiser colocar sua opinião numa 

luz digna de crédito, incendeie primeiramente sua própria casa!” (VM/OS §319). 

As identificações se coadunarão na afirmação peremptória de Aurora: “Podemos 

experimentar conosco mesmos!” (selber experimentiren!). A recomendação tem 

o preciso entendimento de que é possível identificar possibilidades que antes 

não eram possíveis “antes teria sido blasfêmia e perda da salvação eterna 

apenas pressentir ideias como as que agora antecedem o nosso agir” (M/A 

§501). Nietzsche aposta em um conhecimento cada vez mais crescente “os 

maiores sacrifícios ao conhecimento ainda não foram feitos” (M/A §501). O 

desvencilhamento dos laços férreos da moral permite que se reconquiste “a boa 

coragem de errar, tentar, aceitar provisoriamente”. É justamente por isso que 

“indivíduos e gerações podem hoje vislumbrar tarefas que teriam parecido, em 

épocas anteriores, insânia e brincadeira com céu e o inferno” (M/A §501).  

A proposta, então, passa pela recomendação da coragem de errar e 

explorar possibilidades antes consideradas impensáveis. É possível considerar 

essas novas possibilidades como ampliação de perspectivas que permitirão a 

indivíduos e gerações se dedicarem a tarefas inovadoras que, outrora, seriam 

vistas como heréticas ou insanas.39  

 
39 Que seja justamente Aurora a iniciar esse movimento foi identificado pelo próprio Nietzsche 
cinco anos depois no prefácio tardio à obra de 1881. “Desci à profundeza, penetrei no alicerce, 
comecei a investigar e escavar uma velha confiança, sobre a qual nós, filósofos, há alguns 
milênios construíamos, como se fora o mais seguro fundamento [...]: eu me pus a solapar nossa 

http://www.nietzschesource.org/


96 
 

Importante considerar o papel da ciência na construção dessas novas 

perspectivas, pois os dogmas, como, por exemplo a crença na “alma imortal”, 

puderam ser abandonados, fato que abre um espaço totalmente novo. Assim, a 

partir do esboroamento dos valores morais decorrentes do ceticismo científico 

foi posto na ordem do dia possibilidades que antes eram inexistentes. “– No que 

diz respeito ao conhecimento, a conquista mais útil talvez seja esta: a de que foi 

abandonada a crença numa alma imortal” (M/A §501). O ceticismo moral cumpre 

elevada importância, pois é ele que permite colocar sob suspeição a 

universalidade dos valores morais, permitindo ao próprio Nietzsche 

“reconquistar” seus “instintos”40, a fim de dar o passo decisivo para aprender 

“novamente a dizer Sim” (M/A §477). 

A constatação é de que o mar está novamente aberto. Entretanto, é 

preciso ter coragem para navegar através de um oceano de incertezas, ou seja, 

após o ceticismo ter feito seu trabalho de dizer “Não” é preciso o “Sim”. Em A 

gaia ciência, Nietzsche elogia, além do método, o ceticismo científico pela 

capacidade de ir aonde o dogmatismo não foi, ressaltando a necessidade de dar 

o passo decisivo. Esse passo encontra-se ligado à criação de valores e ao 

experimento. Assim, o experimento é alçado como o limite para o “senso de 

verdade: “Eu elogio todo ceticismo (Skepsis) ao qual posso responder: 

“Tentemos!” Mas já não quero ouvir falar de todas essas coisas e questões que 

não permitem o experimento (Experiment). Este é o limite do meu “senso da 

verdade”; pois ali a coragem perdeu seu direito” (FW/GC §51). Trata-se de uma 

nova atitude diante do conhecimento, na qual o ceticismo científico é valorizado 

por abrir o caminho para a experimentação, pois tem a capacidade de rejeitar 

questões que não podem ser testadas. Dessa forma, também o experimento é 

alçado como condição indispensável para ampliar os horizontes do saber e ir 

além dos limites impostos pelo dogmatismo. Fundamental, portanto, foi o avanço 

do conhecimento, por meio do método científico, como capaz de romper com os 

dogmas. Todavia, Nietzsche sugere uma forma de experimento que vá além das 

 
confiança na moral” (M/A, “Prefácio”, §2). 
40 Essa identificação é feita no aforismo nominado “Redimido do ceticismo”. “– A: “Outros 

emergem de um ceticismo moral universal maldispostos e fracos, abatidos, corroídos por vermes, 

quase consumidos – eu, porém, mais corajoso e saudável do que nunca, de instintos 

reconquistados” (M/A §477). 
 



97 
 

ciências. Não por acaso, Nietzsche reivindica nessa empreitada o auxílio das 

artes. 

Ver com novos olhos. – Supondo que por beleza na arte sempre se 

entenda a imitação do que é feliz – e é o que tenho como –, conforme 

a ideia que um tempo, um povo, um grande indivíduo legislador de si 
mesmo (sich selber gesetzgeberisches) faz do que é feliz: que dá a 
entender sobre a felicidade de nosso tempo o assim chamado realismo 
dos artistas de hoje? (M/A §432). 

 

É possível vislumbrar a erosão dos sentimentos e juízos morais. 

Entretanto, nesse momento ainda não está claro o que os substituirá. É por isso 

que Nietzsche recomenda “reconstruir novamente as leis da vida e do agir”. Ser 

experimento para ir onde as ciências da fisiologia e da medicina ainda não 

podem ir. 

– Para essa tarefa nossas ciências da fisiologia, da medicina, da 

sociedade e da solidão não se acham ainda suficientemente seguras 
de si: e somente delas podemos extrair as pedras fundamentais para 
novos ideais (neue Ideale) (se não os próprios ideais mesmos) (M/A 
§453).  

 

A fisiologia e a medicina ainda não estão preparadas nem “seguras de si”. 

De modo que delas se pode extrair apenas as pedras fundamentais para “novos 

ideias” e não os “próprios ideais”. “O melhor que fazemos, nesse interregno, é 

ser o máximo possível nossos próprios reges [reis] (eigenen reges) e fundar 

pequenos Estados experimentais (Versuchsstaaten)” (M/A §453). 

O ceticismo científico foi importante para colocar sob suspeição os 

cânones da moral e as arraigadas determinações de valores. Entretanto, 

Nietzsche questiona se a ciência estaria em condições de levar a 

experimentação até as últimas consequências. 

Supondo que todos esses trabalhos fossem realizados, viria ao 
primeiro plano a questão mais espinhosa: se a ciência estaria em 
condições de oferecer objetivos para a ação, após haver demonstrado 
que pode liquidá-los – então caberia uma experimentação que 
permitiria a satisfação de toda espécie de heroísmo, séculos de 
experimentação (Experimentiren), que poderia deixar na sombra todos 
os grandes trabalhos e sacrifícios da história até o momento (FW/GC 
§7). 

 
Ao desmascarar os motivos e juízos morais, a ciência pode desmontar os 

objetivos convencionais da ação humana. Contudo, permanece a questão de se 

ela pode propor novos valores ou metas que conduzam a intensificação da vida. 

A resposta a esse impasse seria uma experimentação que deve ser levada a 

cabo pela ciência de modo a oferecer uma oportunidade de heroísmo e sacrifício 



98 
 

sem precedentes na história. Esse processo, no entanto, ainda é uma 

possibilidade distante, uma vez que a ciência “ainda não ergueu suas 

construções ciclópicas até hoje; também para isso chegará o tempo” (FW/GC 

§7).41 

A ciência abriu o caminho para o questionamento dos dogmas e para 

expor a “mendacidade geral”. Todavia, cabe a arte dar o passo à frente alçando 

a ilusão e o erro “como condições da existência cognoscente e sensível”. Nisso, 

precisamente deve residir a “derradeira gratidão para com a arte” pelo culto ao 

“não verdadeiro” evitando a náusea e o suicídio.  

Como fenômeno estético a existência ainda nos é suportável, e por 
meio da arte nos são dados olhos e mãos, e sobretudo, boa 
consciência, para poder fazer de nós mesmos um tal fenômeno 
(FW/GC §107).   
 

A arte é pensada num sentido muito mais abrangente, para tornar a 

existência suportável, mas também para possibilitar um “descanso” de nós 

mesmos. A arte pode funcionar como um antídoto contra a moral, pois possibilita 

a “boa vontade de aparência”. Desse modo, a sugestão vai além de 

simplesmente resistir à moral, devemos ser capazes de nos elevar acima dela 

com leveza, como quem flutua e brinca.  

Devemos também poder ficar acima da moral: e não só ficar em pé, 
com a angustiada rigidez de quem receia escorregar e cair a todo 
instante, mas também flutuar e brincar acima dela! Como poderíamos 
então nos privar da arte, assim como do todo? – E, enquanto vocês 
tiverem alguma vergonha de si mesmos (selber schämt), não será 
ainda um de nós! (FW/GC §107).  

 

Nesse contexto, a importância de uma ciência alegre, pois essa simboliza 

a superação da rigidez moral e dogmática, permitindo ao indivíduo flutuar acima 

dessas normas e até mesmo brincar com elas.  

Ocasionalmente precisamos descansar de nós mesmos, olhando-nos 
de cima e de longe e, de uma artística distância, rindo de nós ou 
chorando por nós; precisamos descobrir o herói e também o tolo que 

 
41 Necessário lembrar a expressão “gaia” que adjetiva a ciência e que dá nome ao livro. O 
Dicionário Nietzsche registra que “gaia ciência” advém da expressão utilizada pelos trovadores 
provençais (entre os séculos XI e XIV) para designar sua arte: gai saber ou La gaya scienza (Cf. 
SALANSKIS, Emmanuel. A gaia ciência (La Gaya Scienza). In: Grupo de Estudos Nietzsche 
(GEN). Dicionário Nietzsche. 1. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2016. p. 55-59). É nesse 
entendimento que no parágrafo 12 aposta em um tipo de ciência capaz de recuperar a alegria. 
“Talvez ela seja agora mais conhecida por seu poder de tirar ao homem suas alegrias e torná-lo 
mais frio, mais estatuesco, mais estoico. Mas ela poderia se revelar ainda como a grande 

causadora de dor! – E então talvez se revelasse igualmente o seu poder contrário, sua tremenda 

capacidade para fazer brilhar novas galáxias de alegria!” (FW/GC §12). 
 



99 
 

há em nossa paixão do conhecimento (Leidenschaft der Erkenntniss) 
(FW/GC §107).  

 

A arte cumpre, assim, a função de fornecer “uma distância artística”, de 

arrefecer a seriedade e a dureza da paixão no homem do conhecimento, por isso 

a referência ao riso, à tolice, ao não se levar tanto a sério, à arte dançante, 

zombateira (FW/GC §107). “– Necessitamos de toda arte exuberante, flutuante, 

dançante, zombateira, infantil e venturosa, para não perdermos a liberdade de 

pairar acima das coisas, que o nosso ideal exige de nós” (FW/GC §107). A arte, 

assim, serve como contraposto ao peso da moral, sempre à espreita sobre a 

“retidão” e as “severas exigências” que o homem do conhecimento faz a si 

mesmo.42  

A partir da negação do ceticismo e do auxílio da arte pode Nietzsche 

lançar fórmula máxima do experimento: “Nós somos experimentos (Wir sind 

Experimente): sejamo-lo de bom grado!”. O aforismo no qual se encontra a 

passagem é denominado de “Interregno moral” (Moralisches Interregnum) (M/A 

§453) e tem precisamente a intenção de propor um tipo de “experimento” capaz 

de conduzir à elevação e à intensificação da vida. Em outras palavras, o 

interlúdio de tempo em que a moral arrefeceu seu rigor possibilita que indivíduos 

e gerações possam vislumbrar tarefas que as épocas de outrora não 

permitiam.43  

 

 
42 No parágrafo 299, do Livro IV, de A gaia ciência, Nietzsche utiliza  a expressão “poetas-
autores” para exortar a uma responsabilização sobre as “coisas mínimas e cotidianas”. 
“Queremos ser os poetas-autores de nossas vidas, principiando pelas coisas mínimas e 
cotidianas” (FW/GC §299). É preciso pensar sobre os meios de que se dispõe para tornar as 
coisas belas e desejáveis quando elas não são: as coisas tomadas em si mesmas nunca são 
nem belas, nem desejáveis, nem más. Entretanto, Nietzsche recomenda ao homem do 
conhecimento aprender com os médicos que para tornar palatável o que é amargo diluem, 
acrescentam açúcar ou vinho. Ainda que se possa utilizar as estratégias dos médicos a maior 
aprendizagem deve vir dos artistas que permanentemente se dedicam a invenções e artifícios 
(FW/GC §299). É preciso também se afastar das coisas que são desagradáveis até que não se 
veja delas mais do que fragmentos ou vê-las de soslaio ou ainda sobrepor outras coisas até que 
não fiquem visíveis. Todas essas artimanhas é preciso aprender com os artistas. Uma vez 
aprendido tal fato, é preciso ir além deles, pois suas capacidades terminam onde “termina a arte 
e começa a vida”. Mas, o homem do conhecimento pode ir além e ser “poeta-autor” da própria 
vida, sobretudo através “das coisas mínimas e cotidianas” (FW/GC §299). 
43 A palavra interregno também comporta uma conotação política. Segundo o dicionário Houaiss 
da língua portuguesa: “intervalo entre dois reinados, durante o qual um rei hereditário ou eletivo” 
e também “nos estados que não tem reis, ausência de governo” (HOUAISS, 2024, p. 1.234). Nos 
parece sugestivo que a palavra também possibilite essa acepção, pois nos desenvolvimentos 
posteriores da vontade de poder, que nesse momento de Aurora é designada como “sentimento 
de poder”, Nietzsche retomara a associação entre instintos e impulsos como soberanos, 
governantes e dirigentes.  



100 
 

Nietzsche questiona se os filósofos foram capazes de transformar as suas 

vivências,44 em questões para o filosofar intencionando mostrar justamente que 

as vivências se relacionam intimamente com o escopo de suas filosofias.45 

Assim, Nietzsche avalia as filosofias de “Kant, Schopenhauer, Platão, Spinoza, 

Pascal, Rousseau e Goethe” a partir dessa chave interpretativa. Quanto a Kant 

e Schopenhauer vai dizer que “seus pensamentos não constituem uma 

apaixonada história da alma, ali não há romance, crises, catástrofes e horas 

supremas a perceber, seu pensamento não é também a involuntária biografia de 

uma alma” (M/A §481). No entender de Nietzsche, o pensamento desses 

filósofos e, por consequência, suas filosofias se notabilizam justamente com a 

ausência de vivências. “No caso de Kant, de uma mente, no caso de 

Schopenhauer, a descrição e o reflexo de um caráter (“do inalterável”) e a alegria 

com o próprio “espelho”, isto é, com um excelente intelecto” (M/A §481).46 Assim, 

Kant e Schopenhauer se acham em desvantagem em relação aos demais 

filósofos citados, haja vista que seus pensamentos não constituem a apaixonada 

história da alma não há romances, crises, catástrofes e honras.  

Kant se apresenta, quando transparece em seus pensamentos, como 
bravo e honrado no melhor sentido, mas insignificante: falta-lhe 
envergadura e poder; não vivenciou muita coisa, e seu modo de 
trabalhar toma-lhe o tempo para vivenciar algo (Etwas zu erleben) (M/A 
§481). 
 

A Kant, sobra bravura, mas falta-lhe envergadura e poder, pois não 

vivenciou muitas coisas tendo por particular um modo de trabalho que tomou-lhe 

o tempo para vivenciar algo. Importa notar que por vivências e experimentações 

 
44 É de Giacoia Junior uma advertência importante a respeito da diferenciação entre vivência e 
experiência: “Erlebnis (vivência) é um termo decisivo. Derivado do verbo viver (leben), com o 
prefixo que o torna transitivo, erleben significa viver alguma coisa [...]. A ação que ele designa é 
um acontecimento vivido imediatamente corporalmente e em primeira pessoa. Na vida de alguém 
um evento torna-se vivência quando ocorre com intensidade e ressonância capazes de torná-lo 
marcante, de um significado duradouro. Nessa acepção Erlebnis (vivência) diferencia-se de 
Erfahrung (experiência), como a vivência imediata, singular, difere da experiência que indica um 
processo, uma elaboração, em certo sentido objetivo, de vivências” (GIACOIA JUNIOR, 2014, 
p.263). 
45 No prefácio de Para a Genealogia da moral, de 1887, essa crítica vai ser dirigida aos homens 
do conhecimento. “Nós, homens do conhecimento, não nos conhecemos; de nós mesmos somos 
desconhecidos – e não sem motivo. Nunca nos procuramos: como poderia acontecer que um dia 
nos encontrássemos? (GM/GM, “Prefácio”, §1) 
46 A Platão Nietzsche dedica também o parágrafo 448. “Platão fugiu da realidade e só quis 
contemplar as coisas em pálidas imagens mentais; ele era pleno de sentimento e sabia com que 
facilidade as ondas do sentimento cobriam sua razão (M/A §448). Na crítica a Platão aparece a 
crítica à figura dos “sábios” que negligenciam as suas vivências ao invés de “prestar honras a 
realidade, às vivências, as coisas cotidianas” (M/A §448). 
 



101 
 

Nietzsche não compreende apenas “eventos exteriores”, mas também as 

“vicissitudes e tremores que assaltam a vida mais quieta e solitária” (M/A §481). 

Schopenhauer “não tinha “história” (M/A §481).  

A abordagem de Nietzsche a respeito da relação entre as vivências e a 

filosofia visa colocar sob suspeição o próprio filosofar. Assim, interroga 

ironicamente aqueles que buscam conhecer os homens e se arrogam 

“conhecedores dos homens”, os “mais profundos, mais experientes, mais 

vivazes, mais completos” (M/A §545). 

Vocês viveram história dentro de si, comoções, tremores de terra, 
amplas e demoradas tristezas, fulminantes felicidades? Foram tolos 
com grandes e pequenos tolos? Realmente suportaram a dor e o delírio 
dos homens bons? E também a dor e a espécie de felicidade dos piores 
entre eles? Então me falem de moral, de outra maneira, não! (M/A 
§545). 

 

Se a filosofia é a “história” daqueles que filosofam, então as vivências 

devem ser valoradas para um verdadeiro conhecimento do homem. Nietzsche 

objetiva, assim, reabilitar o peso dos eventos e acontecimentos cotidianos, 

quase sempre negligenciados ao longo da filosofia. Desta feita, no parágrafo 

“Investigadores (Forscher) experimentadores (Versucher)” se coloca na 

condição de aventureiro e descobridor, alguém que por sua própria natureza se 

experimenta. “Como todos os conquistadores, descobridores, navegantes, 

aventureiros, nós, investigadores, somos de uma moralidade temerária, e temos 

que admitir ser considerados maus no conjunto” (M/A §432). Assim, ela atuaria 

como uma maneira de amplificar as investigações e “lidar experimentalmente 

com as coisas”. A necessidade de abordar sobre diversos ângulos as coisas, ora 

como inquisidor, ora como confessor, ora com frieza, ora como curioso, ora com 

simpatia, ora com violência a fim de arrancar “algo delas”. Essa reverência ante 

os segredos leva adiante a compreensão do indivíduo. O investigador deve ser 

de uma moralidade temerária (M/A §432). “– Não existe um método de ciência 

que seja o único a levar ao saber! Temos que lidar experimentalmente com as 

coisas” (M/A §432).  

Nietzsche se refere a multiplicidade de perspectivas como forma de conter 

os arroubos metafísicos e trazer à tona a experimentação consigo mesmo. 

Assim, o método científico, nesse contexto, abriu caminho para o 

questionamento das “coisas morais”, possibilitando “um imenso campo de 

trabalho” (FW/GC §7). 



102 
 

Todas as espécies de paixões (Passionen) têm de ser examinadas 
individualmente [...] toda a sua razão, todas as suas valorações e 
clarificações das coisas devem ser trazidas à luz! Até o momento, nada 
daquilo que deu colorido à existência teve história: se não, onde está 
uma história do amor, da cupidez, da inveja, da consciência, da 
piedade, da crueldade? (FW/GC §7). 

 

O exame das paixões, bem como a compreensão do papel que 

desempenham na existência somado à crítica do querer, da livre vontade e da 

consciência têm como consequência “minar a confiança na moral”, inclusive 

entre os filósofos. 

As pistas que Nietzsche vai identificar mostram o surgimento de fraturas 

no imponente edifício da moralidade que culminarão com a identificação 

peremptória de que os valores até então estabelecidos não são capazes de 

orientar mais a vida. Portanto, é preciso ter a coragem para lançar-se em direção 

ao desconhecido. Novamente é a metáfora do mar que Nietzsche utiliza para 

descrever esse processo. 

No horizonte do infinito. – Deixamos a terra firme e embarcamos! 
Queimamos a ponte – mais ainda, cortamos todo laço com a terra que 
ficou para trás! Agora tenha cautela pequeno barco! Junto a você está 
o oceano, é verdade que ele nem sempre ruge, e às vezes se estende 
como seda e ouro e devaneio de bondade. Mas virão momentos em 
que você perceberá que ele é infinito e que não há coisa mais terrível 
que a infinitude (FW/GC §124).  

 

A pressão da moralidade dos costumes fez com que “ser indivíduo” 

necessitasse de disfarces, como o politeísmo e a loucura. Entretanto, com o 

arrefecimento da moralidade aqueles que possuem a coragem e a intrepidez 

serão capazes de empreender uma nova jornada. “Oh, pobre pássaro que se 

sentiu livre e agora se bate nas paredes dessa gaiola! Ai de vocês se for 

acometido de saudade da terra, como se lá tivesse havido mais liberdade – e já 

não existe mais ‘terra’!” (FW/GC §124). A constatação de que “já não existe mais 

“terra” torna toda tentativa de regresso infrutífera e vai ser sentenciada por 

Nietzsche com a afirmação: “Deus está morto” (FW/GC §125). A “morte de Deus” 

é, desse modo, a constatação da perda de aderência dos valores tradicionais, 

ou seja, o “norte” valorativo que orientou, durante milênios, o homem em seu 

agir.  

Mas como fizemos isso? Como conseguimos beber inteiramente o 
mar? Quem nos deu esponja para apagar o horizonte? Que fizemos 
nós, ao desatar a terra do seu sol? Para onde se move ela agora? Para 
onde nos movemos nós? Para longe de todos os sóis? Não caímos 
continuamente? Para trás, para os lados, para a frente, em todas as 
direções? Existem ainda ‘em cima’ e ‘embaixo’? Não vagamos como 



103 
 

que através de um nada infinito? Não sentimos na pele o sopro do 
vácuo? Não se tornou ele mais frio? Não anoitece eternamente? Não 
temos que acender lanternas de manhã? Não ouvimos o barulho dos 
coveiros a enterrar Deus? Não sentimos o cheiro da putrefação divina? 
(FW/GC §125).  

 

O monumental acontecimento fora identificado pelo “homem louco”. 

Somente alguém que precisou usar a máscaras da loucura para resistir à 

moralidade poderia procurar por “um homem” capaz de compreender a grandeza 

de tal evento.  

A constatação da “morte de Deus” faz com que Nietzsche exorte os 

homens a se tornarem intérpretes de suas vivências lançando mão de uma 

honestidade que sempre faltou aos “fundadores das religiões”.  

– Eles nunca fizeram de suas vivências (Erlebnissen) uma questão de 
consciência para o conhecimento. “O que foi que vivi realmente? Que 
sucedeu então em mim e à minha volta? Minha razão estava 
suficientemente clara? Minha vontade estava alerta para todos os 
enganos dos sentidos e foi valorosa ao defender-se das fantasias?” 
(FW/GC §319).  

 

Demasiados presos à nostalgia da moralidade, ainda que tenha perdido 

sua capacidade de fornecer sentido, os fundadores das religiões negligenciam o 

exame de suas vivências. Ao abrirem mão da razão para o escrutínio estão 

fadados a “sede de coisas contrárias à razão”: “milagres”, “renascimentos”, 

“vozes de anjos”. Os “sequiosos da razão”, ou seja, aqueles que valoram o 

método científico e são destemidos o suficiente para colocar sob suspeição 

coisas até então insuspeitas. 

Mas nós, sequiosos da razão, queremos examinar nossas vivências do 
modo rigoroso como se faz uma experiência científica 
(wissenschaftlichen Versuche), hora a hora e dia a dia! Queremos ser 
nossos experimentos (Experimente) e nossas cobaias (Versuchs-
Thiere) (FW/GC §319).  

 

No contexto desse debate, Nietzsche se arroga como um “sequioso da 

razão”, pois quer examinar as suas experiências de modo rigoroso tal como se 

faz nas experiências científicas. 

Está aberto o caminho, a partir do desmoronamento dos valores 

tradicionais, para a criação de um “ideal próprio”.   

A: Eu ainda o compreendo bem? Você está buscando? Onde se 
acham, no meio do mundo real de agora, seu canto e sua estrela? 
Onde pode você deitar-se ao sol, de forma que também lhe chegue um 
excedente de bem-estar e sua existência se justifique? Que cada um 
faça isto por si próprio – você parece me dizer – e tire da mente as 
generalidades e as preocupações com os outros e a sociedade! – B: 
Eu quero mais, eu não sou um buscador (Suchender). Quero criar 



104 
 

(schaffen) para mim meu próprio sol (FW/GC §320). 

 
É estabelecida a diferenciação entre aquele que busca e aquele que quer 

criar. O primeiro tem por objetivo a busca por “um excedente de bem-estar que 

justifique a existência” a partir de si mesmo evitando as preocupações com os 

outros e com a sociedade. Ao passo que o segundo quer criar para si seu próprio 

sol, seu “ideal próprio”.47 

Visualizamos, portanto, que a indeterminação quanto o que virá como 

decorrência da “morte de Deus” vai dar espaço para um querer criar. Nesse 

entendimento, Nietzsche propõe a criação de “um ideal próprio” e a restituição 

do valor moral das ações egoístas. Fato, que passa pela eliminação de um tipo 

de “egoísmo estreito e modesto” capaz de sentir o próprio juízo como lei 

universal. “Admire antes o seu egoísmo (Selbstsucht) nisso! E a cegueira, 

estreiteza e modéstia do seu egoísmo! Pois egoísmo é sentir o próprio juízo 

como uma lei universal” (FW/GC §335). Nietzsche faz um jogo linguístico com a 

palavra egoísmo, pois ressignifica a forma como o egoísmo foi encarado pela 

moral. Para esta toda e qualquer ação a partir do indivíduo caracteriza o 

egoísmo, daí a exigência da universalização nas ações morais.  

Um egoísmo cego, estreito e modesto, porque mostra que você ainda 
não descobriu a si mesmo, ainda não criou para si um ideal próprio 
(eigenstes Ideal), bastante próprio – pois ele não poderia jamais ser o 
de um outro, e muito menos o de todos, todos! (FW/GC §335). 
 

O egoísmo forte e saudável, ao contrário, é aquele que reconhece em si 

o phatos da distância e a busca pelo comando. Esse “não poderia jamais poderia 

ser o de um outro, e muito menos o de todos, todos!” (FW/GC §335). Há, 

portanto, uma confusão entre avaliação, julgamento e conceber a inedicidade de 

cada ato. O dever se pretende universal, porém, é egoísta, justamente por fazer 

valer o próprio juízo como lei universal. Trata-se de um “egoísmo cego, estreito 

e modesto”, pois não se refere de fato ao “ego”, entendido como “descoberta de 

si mesmo”, e, tampouco, como criação de um ideal próprio, mas antes a 

aceitação de um dever (FW/GC §335). Quem ainda julga que “assim deveriam 

 
47 No livro V, 1886, de A gaia ciência a questão do “ideal” vai estar relacionada “A grande saúde”. 
Nietzsche se coloca entre “os novos, os sem-nomes [...] os nascidos dentro de um futuro 
indemonstrado” que necessitam de uma “nova” e “grande saúde”. “Aquele cuja alma anseia haver 
experimentado o inteiro compasso dos valores e desejos até hoje existentes e haver navegado 
as praias todas desse ‘Mediterrâneo’ ideal, aquele que quer, mediante as aventuras da vivência 
mais sua, saber como sente um descobridor e conquistador do ideal [...] necessita mais e antes 
de tudo uma coisa, a grande saúde (FW/GC §382). 



105 
 

agir todos nesse caso”, não chegou a andar cinco passos no conhecimento de 

si mesmo: do contrário saberia que não há nem pode haver ações iguais, – que 

toda ação já realizada foi realizada de uma maneira única e irrecuperável, e que 

o mesmo se dará com toda ação futura, – que todas as prescrições sobre o agir 

referem-se apenas ao grosseiro lado exterior (até as mais íntimas e sutis 

prescrições de todas as morais que já houve) (FW/GC §335).  

Nietzsche identifica que o afeto compassivo despoja o sofrimento alheio 

daquilo que é propriamente pessoal. O compassivo, ao querer ajudar o sofredor, 

esquece da necessidade pessoal do infortúnio, ele dicotomiza e valora o 

sofrimento como mau, desconhecendo a irrupção de novas fontes e 

necessidades, pois as privações, os riscos, os erros são tão necessários quanto 

o seu oposto.  

Sempre que somos notados como sofredores, porém, o nosso sofrer é 
interpretado superficialmente” (FW/GC §338). [...] É da essência do 
afeto compassivo (mitleidigen Affection) despojar o sofrimento alheio 
do que é propriamente pessoal, diminuidores de nosso valor e nossa 
vontade (FW/GC §338).  
 

Há, portanto, uma incapacidade de se relacionar positivamente com a dor, 

veem o sofrimento como mácula a ser destruída. Aqueles que julgam “assim 

deveriam agir todos nesse caso” não deram grandes passos no caminho do 

conhecimento de si mesmo. Tal fato acontece, precisamente, porque entendem 

as ações que ocorrem de forma única e irrepetíveis, não apenas como ações 

iguais, mas também como ações semelhantes, possíveis de se identificar um 

valor moral. Sobre esse equívoco repousa a aparência de igualdade, os juízos 

avaliativos e as opiniões acerca do “bom”, do “nobre”, etc. Assim, aquilo que 

alguém sofre de modo mais profundo e pessoal também é incompreensível aos 

demais, ainda que em certo sentido o outro possa compartilhar algo conosco. 

Incorre, nisso, os grandes equívocos da moral da compaixão: primeiro, não se 

pode conhecer o outro. Por conseguinte, a dor é incomunicável e dela não 

podemos participar, o sofrer é interpretado superficialmente. “Aquilo de que 

sofremos de modo mais profundo e pessoal é incompreensível e inacessível para 

quase todos os demais: nisso permanecemos ocultos ao próximo, ainda que ele 

coma do mesmo prato conosco” (FW/GC §338).48  

 
48 Recomendação estratégica no combate à moral da compaixão está não apenas no saber 

sofrer, mas sobretudo possuir o desejo e a vontade para infligir grandes dores e não sucumbir à 
aflição e à incerteza interior que tal fato causaria. Aspecto, esse, que caracterizam a grandeza, 



106 
 

É através da experimentação e da criação de um “ideal próprio” que 

Nietzsche afirma de maneira peremptória: 

Nós, porém, queremos nos tornar aqueles que somos – os novos, 
únicos (die Einmaligen), incomparáveis, os legisladores de si mesmos 
(die Sich-selber-Gesetzgebenden), os criadores de si mesmos! (die 
Sich-selber-Schaffenden!) E para isso temos de nos tornar melhores 
aprendizes (Lerner) e descobridores de tudo o que é normativo e 
necessário no mundo: temos de ser físicos, para podermos ser, nesse 
sentido, criadores (FW/GC §335). 

 

O “querer criar” descrito no parágrafo 320 recebe no parágrafo 335 a 

extensão “criadores de si mesmo”. Se antes, Nietzsche ainda não conseguia 

responder taxativamente sobre quem poderia ultrapassar o evento da morte de 

Deus, agora visualiza que estes são os “novos”, “os únicos”. Dito de outro modo, 

são aqueles que são capazes de “criar a si mesmos”, de ser  “legisladores de si 

mesmo”. Todavia, eles apenas tornam-se o que já são, ou seja, só podem tornar-

se por que o si-mesmo neles está orientado para tal.  

No contexto da experimentação e da possibilidade de novas valorações, 

Nietzsche propôe uma reflexão sobre a ideia de uma “providência pessoal” 

(Persönliche Providenz) que alguém possui durante o caminho e nas mais duras 

provas que se tem a prestar, “um certo ponto alto” da vida na qual esteve 

envolvido “o grande perigo da servidão espiritual (geistigen Unfreiheit)”.  

 
Para nós se apresenta, com a mais insistente energia, a ideia de uma 

providência pessoal, tendo a seu favor o melhor advogado, a evidência, 

é então que vemos com nossos olhos que todas, todas as coisas que 

nos sucedem resultam constantemente no melhor possível (FW/GC 

§277). 

 

No âmbito teológico, providência está ligada a uma ideia de sabedoria 

divina que seria capaz de governar a vida e os destinos de todas as coisas no 

universo. Trata-se da ação que Deus exerce sobre o mundo através de leis 

estáveis que determinam o devir da humanidade em geral e dos indivíduos, 

segundo um plano e em vista de fim concebido pela sabedoria divina. Porém, 

Nietzsche opera nesse termo uma ressignificação retirando-o do significado 

teológico. Dessa forma, providência refere-se a uma disposição prévia dos meios 

necessários para a efetivação de uma determinada meta, que só se revela 

 
pois o compassivo não apenas se compadece com o sofrimento alheio, mas evita ele mesmo 
causar o sofrimento e sempre que tal fato acontece ele sucumbe diante desse sofrer (FW/GC 
§325).  
 



107 
 

depois de um determinado tempo. Os diversos acontecimentos da vida se 

mostram como necessários, como “algo que tinha que acontecer” e também as 

muitas provas e metas que alguém tem que encarar fazem partes de um 

percurso, de um conjunto de situações e acontecimentos que depois mostraram-

se como necessários, “algo de profundo sentido e utilidade justamente para nós!”  

(FW/GC §277). O contexto remete ao anúncio do amor fati como um desejo para 

um futuro vindouro.49 Assim, cada ato, cada escolha nada mais é do que uma 

providência pessoal, uma destinação própria que impulsiona para a realização 

da tarefa de vida. A providência pessoal se afasta completamente da ideia de 

um plano divino e se refere à maneira como a vida do indivíduo se desenvolve 

como um caminho único e necessário, forjado pelas escolhas e desafios que ele 

enfrenta.  

A obra A gaia ciência é particularmente importante a partir do ponto de 

vista das obras tardias. É no final do livro IV que Nietzsche apresenta Zaratustra, 

parágrafo imediatamente posterior à apresentação do eterno retorno do mesmo 

em “O maior dos pesos”.50 

Você quer o eterno retorno da guerra e da paz; – homem da renúncia, 
em tudo você quer renunciar? quem lhe dará a força para isso? 
Ninguém jamais teve essa forma!” – Existe um lago que um dia se 
negou a escoar, e formou um dique onde até então escoava: desde 
esse instante ele sabe cada vez mais. Talvez justamente essa renúncia 
nos empreste a força com que a renúncia mesma seja suportada; 
talvez o homem suba cada vez mais, já não tendo um deus no qual 
desaguar (FW/GC, § 285). 

 

Quanto ao primeiro ponto convêm lembrar da formulação posicionada em 

forma de hipótese “E se…” diante do pensamento esboçado por um “demônio” 

(ein Dämon):  

 
49 Cabe notar a semelhança dessa passagem com a Quarta extemporânea: “Ele começou nesse 
dia seu sexagésimo ano de vida: tudo até então havia sido a preparação para este momento. 
Sabe-se que homens que estão diante de um extremo perigo ou, em geral, de uma importante 
decisão na vida, são capazes de condensar todo o vivido em uma visão interior infinitamente 
rápida, assim como de reconhecer, com rara perspicácia, o que está mais próximo e mais 
distante” (WB/Co. Ext.IV §1).  
50 Jörg Salaquarda demonstra que devido a descoberta da doutrina do eterno retorno no final do 
terceiro livro de A gaia ciência há um deslocamento de perspectiva no pensamento de Nietzsche: 
“A modificação da parte final do terceiro livro é, de fato, bastante elucidativa. Num olhar 
retrospectivo, Nietzsche via proferida aí, do modo mais inequívoco, a inversão da análise crítica 
em apresentação positiva de sua nova ‘doutrina’ própria. Ele já tinha exibido um pressuposto 
central originariamente no penúltimo aforismo (§267) do livro terceiro: nós teríamos que nos 
instituir uma grande meta, pois com isso nos sobreporíamos ‘à própria justiça, não apenas a seus 
próprios feitos e juízes’. Aí se encontra o desafio a não mais se importar com as ‘virtudes de 
rebanho’, porém seguir cada um o seu próprio caminho” (SALAQUARDA, 1999, p. 86).  
 



108 
 

Esta vida, como você a está vivendo e já viveu, você terá de viver mais 
uma vez e por incontáveis vezes; e nada haverá de novo nela, mas 
cada dor e cada prazer e cada suspiro e pensamento, e tudo o que é 
inefavelmente grande e pequeno em sua vida, terão de lhe suceder 
novamente, tudo na mesma sequência e ordem” […] A perene 
ampulheta do existir será sempre virada novamente – e  você com ela, 
partícula de poeira!”. – Você não se prostaria e rangeria os dentes e 
amaldiçoaria o demônio que assim falou? Ou você já experimentou um 
instante imenso, no qual lhe responderia: “Você é um deus e jamais 
ouvi coisa tão divina!” […] “Você quer isso mais uma vez e por 
incontáveis vezes?”, pesaria sobre os seus atos como o maior dos 
pesos! Ou o quanto você teria de estar bem consigo mesmo e com a 
vida, para não desejar nada além dessa última, eterna confirmação e 
chancela? (FW/GC §341). 

 

Neste momento, não há uma menção explícita sobre a figura do demônio, 

mas algumas questões se destacam. A primeira delas liga-se a necessidade que 

Nietzsche já vem trabalhando de abençoar a formulação do demônio que implica 

um tipo de aceitação sobre os diversos acontecimentos da vida. A segunda 

questão é uma referência cosmológica cifrada na frase “partícula de poeira”. Fica 

entendido que o homem é algo muito pequeno, talvez insignificante, se pensado 

a partir de forças colossais como o tempo, por exemplo. A terceira questão está 

conectada ao dizer sim ao “maior dos pesos” que pressupõe um “estar bem 

consigo mesmo”. Desde Aurora Nietzsche se refere a um tipo de “insatisfação 

consigo mesmo”. Fica claro que os insatisfeitos amaldiçoariam a formulação do 

eterno retorno. 

A personagem Zaratustra é apresentado no parágrafo 342, o último do 

quarto livro escrito em 1882, cujo título é “Incipit tragoedia” numa alusão ao seu 

destino que é enunciar o eterno retorno do mesmo e declinar.51  

Quando Zaratustra fez trinta anos de idade, abandonou sua terra e o 
lago de Urmi e foi para as montanhas. Lá ele desfrutou seu espírito e 
sua solidão e por dez anos não se cansou disso. Mas afinal seu 
coração mudou (FW/GC §342).  
 

Após um longo período de retiro e solidão algo em Zaratustra muda. A 

informação é de que “seu coração mudou”. Nesse momento, é necessário 

retomar a crítica que Nietzsche estabelece à moralidade como aquilo que vai 

obliterar um encontro com o “autêntico Si-mesmo”,52 de modo que a solidão de 

 
51 Nietzsche menciona o nome de Zaratustra (Zarathustra) o profeta Persa desde suas Anotações 
de 1881, ano em que tem a intuição do eterno retorno ao caminhar nas montanhas de Silvaplana. 
“Zaratustra, nascido no lago Urmi, deixou a sua terra natal aos trinta anos, foi para a província 
de Aria e escreveu o Zend-Avesta durante os dez anos de solidão nas montanhas” 

(Naschlass/FP, 11 [195] – Primavera – Outono de 1881). 
52 Em Anotações preparatórias para Assim falou Zaratustra, de 1883, o “Si-mesmo superior” tem 
presença importante. É nominado como um “tirano” que faz exigências de sacrifício. “Ganhamos 



109 
 

Zaratustra é necessariamente um acerto de contas consigo e uma preparação 

para o eterno retorno. “Estou enfastiado de minha sabedoria, como a abelha que 

juntou demasiado mel; preciso de mãos que se estenda, quero oferecê-la e 

reparti-la” (FW/GC §342). Assim Zaratustra sai de sua caverna e desce da 

montanha para doar e oferecer sua sabedoria aos homens, uma doação oriunda 

de um excedente, de um transbordamento.  

Abençoa o cálice que quer transbordar , para que dele flua a água 
dourada e carregue a toda parte o brilho do teu enlevo! Olha! Este 
cálice quer novamente ficar vazio, e Zaratustra quer novamente ser 
homem. – Assim começou o declínio de Zaratustra (FW/GC §342). 

 

Percebemos que o aparecimento da personagem Zaratustra no final do 

livro IV de A gaia ciência culmina com um longo percurso no qual Nietzsche foi 

gradativamente investigando a pertinência da moralidade e seu impacto sobre o 

próprio de cada indivíduo. A constatação da perda de aderência dos valores 

morais vai colocar na ordem do dia a possibilidade para explorar novas questões, 

como a criação de um ideal próprio, bem como de uma experimentação com si 

mesmo. Assim, o chamado a Zaratustra é o chamado ao além-do-homem e para 

a criação de novos valores. Contudo, para tal empreendimento Zaratustra vai ser 

obrigado a se defrontar com o seu si-mesmo, com aquilo que o mais próprio dele. 

 

  

 
amor por algo, e não mais cedo o amamos do fundo do coração do que o tirano, o Si-memo 
superior (das höhere Selbst), nos diz: "Dê-me isso mesmo como um sacrifício", e nós o damos a 
ele (Nachslass/FP, 4[38] – Novembro de 1882 – Fevereiro de 1883). 



110 
 

III – “CORPO” E “ALMA COMO ESTRUTURA SOCIAL DOS IMPULSOS E 

AFETOS” 

 

3.1 “Dos trasmundanos” ao “corpo elevado”  

 

A obra Assim falou Zaratustra estabelece uma ligação intestina entre o Si-

mesmo e o corpo. Afim de explorar essa problemática traçamos um percurso 

que parte da seção “Dos trasmundanos” (Hinterweltern)53, passa pela seção 

“Dos desprezadores do corpo” até a seção “Dos três males”, na terceira parte.  

No discurso sobre os “trasmundados” Zaratustra utiliza a preposição 

“hinter” para indicar o desprezo pela terra. Esta preposição é regida tanto pelo 

acusativo, quanto pelo dativo. Enquanto dativo se refere a uma ação com 

ocorrência em local determinado, fixo. Como acusativo pode significar tanto 

“atrás de”, como “por de trás” indicando também um movimento em uma direção. 

Assim, o Si-mesmo atrás de pensamentos e sentimentos indica também 

movimento, direção.54 Assim, “trasmundanos” são aqueles que estão “por trás 

do mundo”. Todavia, não se trata tão somente de uma questão espacial, mas de 

um desprezo por este mundo, de modo que aqueles que estão por trás do mundo 

são justamente os criadores dos além-mundos. O desprezo pelo corpo, pela terra 

e pela vida são indissociáveis. Assim, a invenção de “aléns” foi obra dos doentes, 

dos moribundos, dos “desprezadores do corpo e da terra” que se esgueiraram 

para fora dela e o declararam má, inventando todo além, todas as coisas 

celestiais, e a redenção em um além. O preço da prescrição de um remédio que 

 
53 Na tradução dessa expressão, Rubens Rodrigues Torres Filho utiliza “ultramundanos”, Wilson 
Frezatti “trás-mundanos”. Optamos pela tradução de Paulo César Souza que tal qual Andrés 
Sanches Pascual traduz por “trasmundanos”.  “Hinterweltern” é a palavra criada por Nietzsche a 
partir de “Hinter” (atrás) e “weltern”/”Welt” (mundano/mundo). Como lembra Pascoal na nota à 
tradução espanhola, Nietzsche fez uma analogia com as palavras “Hinterwalder”/“Hintewald”, 
que designa aquele que habita atrás dos bosques, mas também comporta um sentido pejorativo 
de “provinciano”, “homem inculto”. Em Miscelânia de opiniões e sentenças, Nietzsche utiliza pela 
primeira vez “trasmundanos” como sinônimo de metafísicos. “Quando ouvimos os engenhosos 
metafísicos e trasmundanos falarem, sentimos, é verdade, que somos os ‘pobres de espírito’, 
mas também que nosso é o reino celeste da mudança, com outono e primavera, inverno e verão, 
e deles é um mundo de trás com suas cinzas gélidas, infinitas névoas e sombras’ - Assim falou 
consigo um homem, num passeio ao sol da manhã: um homem no qual não só o espírito se 
transformou ao estudar a história, mas também o coração, e que, ao contrário dos metafísicos, 
está feliz em não obrigar em si ‘uma alma imortal’, mas muitas almas mortais” (VM/OS). 
54 Uma forma para identificarmos essa sutileza pode ser por meio de perguntas: “Onde?” (Wo?) 
que indica uma posição determinada no espaço e “Para onde?”  (Woher/Wohin?) que acresce a 
ideia de movimento à posição (Curso de alemão Deutsche Welle Learn German). 
 



111 
 

se torna veneno é o desprezo pelo corpo e pela terra (Za/ZA I, “Dos 

trasmundanos”). Por isso não podem os trasmundanos se aventurarem na busca 

da “terra incógnita”, pois diante do sofrimento eles desviam de si mesmo, perdem 

a si mesmo (Selbst-sich-Verlieren). A exploração do Si-mesmo exige a coragem 

para enfrentar o sofrimento e a vida, ao invés de buscar uma fuga para um 

mundo além.  

No ato de criação do mundo predomina uma “inconsciente inveja” por 

parte de um deus sofredor, que justamente para aliviar o seu sofrer criou então 

o mundo. Um “ébrio prazer” para desviar o olhar de si mesmo, desviar o olhar de 

seu sofrer. Cabe notar que além do sofrimento caracterizar o deus criador, uma 

outra característica aponta para um desvio de si mesmo, um perder a si mesmo 

no ato de criação do mundo.  

Oh irmãos, esse deus que criei era obra e loucura de homens, como 
todos os deuses! 
Homens era ele, somente uma pobre porção de homem e de Eu; de 
minhas próprias cinzas e brasas me veio ele, esse fantasma; na 
verdade, não me veio do além! (Za/ZA I, “Dos trás-mundanos”).  

 

Um deus sofredor e que perde a si mesmo é criação do homem, de um 

homem sofredor na qual impera uma vontade de desviar de si mesmo para aliviar 

seu sofrimento. É nessa direção que Zaratustra utiliza a figura do “eu criador” 

para indicar que foi a debilidade do “eu” que criou um além-mundo. “Eu criador, 

querente, valorador (dieses schaffende, wollende, werthende Ich)”. O “Eu 

criador”, fraco e doente, criou para si um deus sofredor e atormentado, de modo 

que esse divino insatisfeito criou o mundo a sua imagem e semelhança. Trata-

se de um criador fraco que desvia o olhar e perde-se de si mesmo como forma 

de amenizar o seu sofrimento. Essa criação é sintoma de um “corpo que 

desesperou (verzweifelte) do corpo”, que “desesperou da terra” e criou um além-

mundo, um “celestial nada” não fala ao homem exceto como homem. O corpo 

que se desespera com o corpo e com a terra. Em outras palavras, “algo” no corpo 

vive uma intensa aflição com o próprio corpo. “Algo” no corpo tomado pela 

fraqueza e sofrimento se desespera com a terra. No primeiro caso a 

consequência é o desprezo pelo corpo. No segundo caso, a criação de um além-

mundo. 

Zaratustra prossegue falando que o ventre do ser é difícil de demonstrar, 

de fazê-lo falar e que quem mais honestamente fala desse ser é o “Eu” e suas 



112 
 

contradições e confusões, esse que cria, valora e é medida e valor das coisas. 

Dessa forma, o “Eu criador” pode ser entendido como aquele que reflete o corpo 

doente dos trasmundanos. “E esse honestíssimo ser, o Eu –, fala do corpo e 

quer ainda o corpo, mesmo quando poetiza, sonha e esvoeja com asas partidas” 

(Za/ZA I, “Dos trasmundanos”).  

O “Eu” do sofredor, em sua vontade de poder, quer o corpo, mesmo que 

ele seja sintoma de corpo doente. Entretanto, à medida que Zaratustra supera a 

si mesmo e compreende a dor como parte integrante do mundo cada vez mais 

seu Eu aprende a falar e enaltecer o corpo e a terra. “Cada vez mais 

honestamente aprende ele a falar, o Eu: e, quanto mais aprende, tanto mais 

palavras e homenagens encontra para o corpo e a terra” (Za/ZA I, “Dos 

trasmundanos”).  

Zaratustra fala aos trasmundanos, pois também ele já foi um deles, 

também ele “lançou sua ilusão para além do homem”. Porém, superou a si 

mesmo e joga por terra a fantasmagoria do deus criador (Za/ZA I, “Dos 

trasmundanos”). É a partir dessa superação que se dispõe a ensinar, aos 

homens, uma nova vontade; qual seja: querer o caminho da terra e não se 

esgueirar para fora dele, tal qual os doentes e moribundos. “Uma nova vontade 

ensino aos homens: querer esse caminho que o homem percorreu cegamente, 

declará-lo bom e não mais se esgueirar para fora dele, como os doentes e 

moribundos!” (Za/ZA I, “Dos trasmundanos”). Zaratustra informa que foram os 

doentes e moribundos e seus “Eus” que criaram o desprezo pelo corpo e pela 

terra, ou seja, para escapar da miséria, inventaram os “caminhos celestes”, nem 

da terra nem das estrelas. Inventaram assim “sombrios venenos”, “artimanhas” 

e “sangrentas poções”. O desprezo pelo corpo e pela terra é consequência 

justamente de seus corpos e de seus sofrimentos.  

Foram os doentes e moribundos que desprezaram o corpo e terra e 
inventaram as coisas celestiais e as gotas de sangue redentoras: mas 
também esses doces, sombrios venenos tiraram eles do corpo e da 
terra! (Za/ZA I, “Dos trasmundanos”). 

 

A criação de um “além mundo” é uma forma de consolo para o corpo 

doente e impotente e uma terra de sofrimento. De forma contraposta a esse 

movimento Zaratustra ensina querer “o caminho da terra” e declará-lo bom, o 

que significa justamente santificar as dores do mundo.  



113 
 

A superação de Zaratustra possibilita que pensemos um outro aspecto 

relevante, pois, sendo o Eu sintoma de um corpo saudável, ele não reflete mais 

a contradição da vontade de um corpo doente e pode render homenagens ao 

corpo e a terra. Por isso Zaratustra diz que seu “Eu” aprendeu um novo orgulho 

que agora precisa ensinar aos homens: “não mais enfiar a cabeça na areia das 

coisas celestiais, mas levá-la livremente, uma cabeça terrena, que cria sentido 

na terra!” (Za/ZA I, “Dos trasmundanos”).  

Papel preponderante na superação e na criação para além de si mesmo 

é exercido pelo “corpo superior” (ein höherer Leib). Os “trasmundanos” acreditam 

no corpo, entretanto, trata-se de um corpo doente, abjeto, encarado como fardo 

“bem que gostariam de sair de sua própria pele”. “De modo mais honesto e mais 

puro fala o corpo sadio, o perfeito e quadrado; e ele fala do sentido da terra” 

(Za/ZA I, “Dos trasmundanos”).  

Nos trasmundanos há algo do corpo que desesperou do corpo, seu “eu 

criador” de aléns é sintoma de uma debilidade, de modo que desviam do mundo 

justamente pela incapacidade para o “sentido da terra”. Assim, o desprezo pela 

vida, pela terra e pelo corpo refletem uma debilidade do corpo. É a partir dessa 

compreensão que Zaratustra dirige um de seus discursos aos “desprezadores 

do corpo” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). “Aos desprezadores do corpo 

desejo falar. Eles não devem aprender e ensinar diferentemente, mas apenas 

dizer adeus a seu próprio corpo – e, assim, emudecer”. Questão de mais alta 

relevância, haja vista que os desprezadores são partícipes de maneira irrefletida 

de um longo processo de vilipêndio do corpo e de todas as coisas relacionadas 

ao corpo. Entretanto, ao ensinar desconsideram a parcialidade de suas 

concepções para apresentá-las como verdades universais e eternas. 

Transformaram-se assim em mestres detratores do corpo e da vida, pois 

escamoteiam esse desprezo superestimando a alma.  

No discurso do profeta55 a palavra “alma” (Seele) aparece na fala de duas 

personagens. Primeiro a “criança” e depois o “desperto”. A concepção da criança 

ainda reflete a separação corpo e a alma. “‘corpo sou eu e alma’ – Assim fala a 

criança. E por que não se deveria falar como as crianças?” (Za/ZA I, “Dos 

 
55 Necessário lembrar a advertência feita por Salaquarda a respeito da identidade Zaratustra: 
“Quem é esse Zaratustra? Ele é poeta, profeta, fundador de religião, moralista e, sem dúvida, 
mais uma vez nada disso” (SALAQUARDA, 1997, p.19).   



114 
 

desprezadores do corpo”). Zaratustra parece se utilizar da imagem da criança 

para assinalar a inocência por trás dessa concepção.56 Todavia, o “sabedor”, “o 

desperto” diz: “corpo sou eu inteiramente, e nada mais; e alma é apenas uma 

palavra para um algo no corpo” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). Agora 

Zaratustra utiliza a imagem do príncipe Sidarta Gautama, que após longa 

peregrinação transforma-se em Buda, o desperto.57 Para o desperto a dicotomia 

corpo e alma é falsa, haja vista que o que se denomina alma é “uma palavra para 

um algo no corpo (ein Etwas am Leibe)”. O desperto inverte, assim, um 

longíssimo primado que concede à alma primazia sobre ao corpo. Merece 

atenção esse “um algo”. A palavra alemã “etwas” é um pronome indefinido e 

como tal possui num sentido vago, genérico, para indicar “alguma coisa”. Está 

ligada a 3ª pessoa do discurso (ele/ela/eles/elas), ou seja, não é nem um “eu”, 

nem um “tu” (WAHRIG-BURFEIND, (Org.) 2011, p.334). Todavia, Nietzsche 

utiliza esse pronome na forma substantivada.  

Uma vez definida a “alma como um nome” para aquele “algo no corpo”, 

Zaratustra passa a definir o que é o corpo. “O corpo é uma grande razão (eine 

grosse Vernunft), uma multiplicidade (eine Vielheit) com um só sentido (Einem 

Sinne), uma guerra e uma paz, um rebanho e um pastor” (Za/ZA I, “Dos 

desprezadores do corpo”). Em um primeiro momento, o corpo foi definido como 

uma grande razão. Mais uma vez é possível verificar a inversão do primado que 

iguala alma à razão. O corpo é a razão, adjetivada por Zaratustra como “grande” 

(grosse). Todavia, seguem-se acréscimos a essa definição: o corpo é “uma 

 
56 Oswaldo Giacoia analisa essa passagem interpretando que “conceber a própria identidade 
como união substancial de alma e corpo é uma ingenuidade, uma espécie de brincadeira de 
crianças”. E chama a atenção para o procedimento adotado por Nietzsche. “O emprego daquela 
ironia cortante, maldosa, que produz um distanciamento crítico em relação aos mais bem-
guardados artigos de fé da metafísica dogmática. Aos empregá-lo, Nietzsche expõe ao ridículo 
aquela pomposa seriedade característica do dogmatismo filosófico de todos os tempos, deixando 
aparecer suas posições de princípio numa espécie de nudez vulnerável” (GIACOIA JÚNIOR, 
2012, p.195-6). Fernando Moreira vai na mesma linha de pensamento: “A julgar pela dinâmica e 
personagens do discurso, a frase “eu sou corpo e alma” é para Nietzsche uma fala infantil e não 
descreve corretamente o ser humano (MOREIRA, 2019, p.185-6). 
57 A expressão “desperto”, “despertado” também é usada para se referir ao próprio Zaratustra. 
“Mudado está Zaratustra; tornou-se uma criança Zaratustra, um despertado (ein Erwachter) é 
Zaratustra: que queres agora entre os que dormem?” (Za/ZA I, “Prefácio de Zaratustra” §2). 
Contudo, a perspectiva agora é outra, pois “criança” e “desperto” são tomados como sinônimos. 
Tornado criança, despertado, Zaratustra vai até aqueles que dormem. Em nota o tradutor Paulo 
César Souza escreve: “A expressão ‘Assim falou Zaratustra’ é, provavelmente, ressonância 
daquela encontrada em muitos dos sermões de Buda: “Assim falou o Sublime”; também as 
palavras “meus irmãos” ou “ó irmãos” aparecem com frequência nas escrituras budistas (SOUZA, 
2018. Nota de rodapé 22). 



115 
 

multiplicidade” que possui sentido, direção. Esse sentido parece ser 

consequência de vetores antagônicos como a “guerra” e a “paz”, mas também 

devido a presença do “pastor” e seu comando sobre o rebanho. Embora, nesse 

momento, não é esclarecido sobre o que exatamente compõe essa 

multiplicidade, o percurso intelectual de Nietzsche até essa obra permite que 

concluímos se tratar de impulsos, instintos. Não como partes orgânicas 

constitutivas do corpo, mas como forças (Kraft). A multiplicidade que define o 

corpo não é anárquica, pois a presença de um poder dirigente determina o 

sentido do corpo. O passo seguinte de Zaratustra é mostrar que há uma 

“pequena razão” (kleine Vernunft) e que é denominada “espírito” (“Geist”). 

Atentemos para o fato de que não é a alma que é definida como pequena razão, 

mas sim o espírito. Se a palavra alma foi “colocada na boca” das personagens 

partícipes do discurso, agora é o próprio Zaratustra quem fala do espírito e o 

define como um “instrumento” do corpo, “um pequeno instrumento e brinquedo 

de tua grande razão” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). Assim, “alma” e 

“espírito” não são sinônimos, haja vista que a primeira é um nome para designar 

“um algo” na “grande razão” do corpo, ao passo que o “espírito” é um 

“instrumento” do Si-mesmo (das Selbst).  

Se dirigindo aos ouvintes do seu discurso Zaratustra diz: “‘Eu’ (Ich), dizes 

tu, e tens orgulho dessa palavra (Wort)” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). 

Fora mencionada pelo “desperto”, em passagem anterior do discurso, que a alma 

era uma palavra. Agora é o profeta quem diz que também o “Eu” é uma palavra, 

que é dita com orgulho pelos desprezadores. Contudo, como eles desconhecem 

que justamente se trata de uma palavra, sustentam a crença de que é o “Eu” 

quem quer, busca, cria e valora (como fora mencionado na seção dos 

trasmundanos). Entretanto, há “algo” que os desprezadores não querem crer. 

Qual seja, o corpo e a grande razão do corpo, isto é, o Si-mesmo. A grande razão 

“não diz Eu, mas faz Eu” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). Ora, se o “Eu” 

é dito pelos desprezadores quem neles fala é a “pequena razão”, pois a “grande 

razão”, não diz, mas faz. Se, como entendido antes, a “grande razão” é o Si-

mesmo, portanto, é esse o construtor do “Eu”. 

Zaratustra retoma novamente ao espírito e ao sentido para falar da 

vaidade de ambos. Essa questão é relevante, pois fornece uma pista do motivo 

pela qual a “pequena razão” foi glorificada como “a razão” em si. O profeta diz 



116 
 

que aquilo que o “sentido sente” e “que o espírito conhece” não tem fim em si 

mesmo” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). É por meio dessa vaidade que 

sentido e espírito buscam convencer “de que são o fim de todas as coisas”. 

Porém, o que não podem perceber é que justamente são “instrumentos e 

brinquedos” e que “por trás deles (hinter ihnen) está o Si-mesmo”. Dessa forma, 

é o Si-mesmo que por trás “procura com os olhos do sentido” e “escuta com os 

ouvidos do espírito”. Portanto, o Si-mesmo se utiliza do sentido e do espírito para 

escutar, procurar, comparar, submeter, conquistar e destruir.  

Zaratustra volta a informar que o Si-mesmo “domina (herrscht) e é 

também o dominador (Beherrscher)” do “Eu”, e, ainda que não diga 

explicitamente, fica subentendido que tanto o “espírito”, quanto o “Eu” fazem 

parte da “pequena razão”.  

A afirmação seguinte de Zaratustra indica o Si-mesmo “por trás” de 

pensamentos e sentimentos.  

Por trás dos teus pensamentos e sentimentos, irmão, há um poderoso 
Soberano (ein mächtiger Gebieter), um sábio desconhecido (ein 
unbekannter Weiser) – ele se chama Si-mesmo. Em teu corpo habita 
ele, teu corpo é ele (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). 
 

Podemos compreender que o corpo está por trás de pensamentos e 

sentimentos, mas também o "Si-mesmo no corpo" está por trás de pensamentos 

e sentimentos. Desse modo, os pensamentos e os sentimentos não são 

soberanos e livres em si mesmos, isto é, não são frutos de um intelecto ou de 

uma consciência capaz de pensá-los de forma soberana. Antes, há o Si-mesmo 

no corpo, que quer algo e assim os dirige e os comanda. Dito de outra forma, os 

pensamentos e os sentimentos são as expressões do “querer” do Si-mesmo. 

A passagem apresenta uma mudança em relação às Anotações 

preparatórias para a obra publicada. Trata-se da Anotação 5 [31] de Novembro 

de 1882 – Fevereiro de 1883. Nos parece relavante proceder a uma análise 

comparativa.  

Atrás (hinter) de teus pensamentos e sentimentos está o teu corpo e 
teu Si-mesmo no corpo: a terra incógnita (die terra incognita) (“Hinter 
deinen Gedanken und Gefühlen steht dein Leib und dein Selbst im 
Leibe: die terra incógnita”). Por que você tem estes pensamentos e 
sentimentos? O teu Si-mesmo no corpo quer algo com eles 
(Nachlass/FP, 5[31] de Novembro de 1882 – Fevereiro de 1883).  

 



117 
 

A expressão “terra incógnita”58 é importante, e ainda que tenha sido 

suprimida na publicação final de Zaratustra que privilegia “poderoso soberano” e 

“sábio desconhecido”, pode esclarecer muitos aspectos no que concerne a 

utilização do Si-mesmo na obra de 1883. Somos informados que o corpo e o Si-

mesmo no corpo está atrás dos “pensamentos e sentimentos”. Por meio da 

estrutura gramatical da frase na língua alemã é possível entender justamente 

que o que está “atrás” é a “terra incógnita”, ou seja, que “terra incónita” é 

sinônimo para “o Si-mesmo no corpo”.  

Em um território delimitado, que é o corpo, existe um lugar que é "a terra 

incógnita", ou seja, um lugar que é desconhecido neste território maior, e é 

desconhecido precisamente porque ainda é inexplorado. O termo em latim, cujo 

sinônimo é terra desconhecida, foi muito utilizado na cartografia para identificar 

regiões não mapeadas. Era comumente usada em mapas da antiguidade, como, 

por exemplo, o mapa mundi de Ptolomeu. Contudo, ganha notoriedade na 

cartografia europeia do século XVI, à época das “grandes navegações” quando 

as áreas desconhecidas eram assinaladas como “terra incógnita”. Remete, 

portanto, a algo que, embora localizável, é inexplorado. “Localizável”, pois nos 

mapas antigos os navegadores tinham conhecimento da existência da região.  

De forma análoga, Nietzsche está pensando em algo que está no corpo, 

mas que ainda não foi explorado. Que o Si-mesmo no corpo seja uma “terra 

inexplorada” se deve, em primeiro lugar, ao fato óbvio de que nunca tenha sido 

explorado. Todavia, é possível pensar também em algo cuja exploração não se 

completa sem que subsista um espaço de indeterminação. Necessário lembrar 

que na seção “Da virtude dadivosa” Zaratustra menciona o homem e a terra 

humana como inesgotáveis e inexploráveis. 

Há mil veredas (Pfade) que não foram percorridas; mil saúdes e ilhas 
recôndidas da vida. Inesgotados (Unerschöpft) e inexplorados 
(unentdeckt) estão ainda o homem e a terra humana (Menschen-Erde) 
(Za/ZA I, “Da virtude dadivosa”, §2). 
 

Se a "terra humana" permanece selvagem e povoada de seres 

 
58 Nietzsche utilizará em mais duas ocasiões a palavra latina “incognita/incognito) ao invés da 
palavra alemã “Unbekannt”. Em uma delas para se referir ao próprio Zaratustra diante do “grande 
meio-dia”: “Ato II. Zaratustra comparece ao "grande meio-dia" incógnito. É reconhecido” 
(Nachlass/FP, 10[45] – Junho–Julho de 1883). A segunda ocasião para se referir a um 
necessário “disfarce” característico do homem nobre e elevado. “– O homem é sempre 
disfarçado: quanto mais alta a espécie, mais o homem precisa ser incógnito” (Nachlass/FP, 
35[76] – Maio–Julho 1885).  



118 
 

assustadores, assim como era o além-mar para os navegadores antigos, isso se 

deve, em parte, ao fato de que grande parte da filosofia se concentra em outros 

aspectos que não o Si-mesmo. Hipótese, essa, reforçada pela quantidade 

significativa de termos associados ao mar e a navegação que Nietzsche utiliza 

metaforicamente. Mister lembrar, nesse momento, de duas passagens bastantes 

significativas para compreendermos “terra incógnita”, ambas em A gaia ciência. 

A primeira delas no parágrafo 124, denominada “No horizonte do infinito” e a 

segunda no parágrafo 125, “O homem louco”, dedicada a constatar a morte de 

Deus. No primeiro aforismo Nietzsche escreve: “Deixamos a terra firme e 

embarcamos! Queimamos a ponte – mais ainda, cortamos todo laço com a terra 

que ficou para trás! Agora tenha cautela pequeno barco! Junto a você está o 

oceano” (FW/GC §124). O contexto constata o esboroamento dos valores. 

Nietzsche interpreta as consequências desse processo como novas 

possibilidades para explorar questões até então inexploradas. No parágrafo 125 

associa o mar com a morte de Deus. “Como conseguimos beber inteiramente o 

mar?” (FW/GC §125). Enquanto esgotamento de um horizonte valorativo a morte 

de Deus, torna o mar aberto para marinheiros destemidos, algo ainda não 

explorado que requer coragem e intrepidez para tal. Está aberto, assim, o 

horizonte de navegação para o surgimento do além-do-homem (Übermenschen) 

e a busca pelo sentido da terra.  

Uma interpretação possível a partir da Anotação seria conceber o corpo 

como uma espécie de território, no qual existe a "terra incógnita" que é o "Selbst". 

Tal fato permitiria inicialmente separar o que é o efeito do corpo sobre 

"pensamentos e sentimentos" e o que é o efeito do "Si-mesmo no corpo" sobre 

pensamentos e sentimentos. Contudo, o aspecto que é mantido em ambas as 

passagens é o fato do Si-mesmo ser identificado, tanto como um habitante do 

corpo, quanto com o próprio corpo, ou seja, como parte do corpo e com o corpo 

entendido em sua totalidade.59 Pensamos se tratar de uma falsa ambiguidade, 

pois falar que o Si-mesmo habita o corpo significa dizer que ele se conecta a 

 
59 A interpretação de Fernando Moreira aponta uma ambiguidade nesse trecho, pois algo que é 
parte do corpo não pode ser identificado com a totalidade do corpo. Interpretação esta que 
estamos em desacordo. Moreira escreve: “Não está claro nesse texto [dos desprezadores do 
corpo] se o si-mesmo é afinal o corpo inteiro ou algo no corpo; em outras palavras, se ele 
corresponde ao conjunto total do corpo ou se ele corresponde a algo que não se diferencia em 
geral do corpo, mas que não é o corpo inteiro” (MOREIRA, 2019, p.189).  
 



119 
 

algo maior do que o corpo tomado em si. Retornando a questão da substituição 

da “terra incógnita” é possível pensar que "poderoso soberano" e "sábio 

desconhecido" se relacionam de maneira imediata a vontade de poder, isto é, o 

Si-mesmo é associado diretamente a “um algo” no corpo, mas não se trata de 

um órgão em específico e sim uma força que também é partícipe das forças 

presentes no mundo. Podemos pensar nessa direção o “despedaçamento” da 

personagem Zaratustra para torna-se destino, ou seja, o Si-mesmo que 

corresponde ao corpo de Zaratustra vincula-se ao todo. O Selbst habita no corpo, 

mas não é só o corpo. A questão do habitar é de extrema relevância, pois é 

justamente ela que nos leva a entender o Si-mesmo como algo ligado 

necessariamente às forças presentes no mundo. 

Após definir o Si-mesmo como um “poderoso soberano” e um “sábio 

desconhecido” Zaratustra retoma a relação entre o Si-mesmo e o “Eu” por meio 

da afirmação, dirigida aos desprezadores, de que “Há mais razão em teu corpo 

do que em tua melhor sabedoria. E quem sabe por que teu corpo necessita 

justamente de tua melhor sabedoria?” É o Si-mesmo quem ordena ao “Eu” para 

sentir dor e “esse sofre e reflete em como não mais sofrer”, pois a reflexão é algo 

que lhe é inerente e justamente por isso ele pensa. Entretanto, esse pensamento 

não é deflagrado a partir de si, mas a partir do Si-mesmo.60 Fato semelhante 

acontece em relação ao prazer. O Si-mesmo diz para o “Eu” sentir prazer e este 

se alegra e reflete em como se alegrar mais, e isso o faz se pensar como livre. 

Dessa forma, o Si-mesmo “atrás” é o soberano definidor de metas, de forma que 

os “saltos e voos do pensamento” não passam de “um rodeio até” a meta do Si-

mesmo. “Sou a coleira-guia (Gängelband)61 do Eu e o soprador dos seus 

 
60 Antônio Marques em no artigo “Mapeando o sujeito em Nietzsche: a distinção entre o Ich e o 
Selbst” defende que o “eu” não pode ser visto apenas como “mera consequência ilusória da 
dinâmica interior de um si mesmo”, haja vista que o Si-mesmo não pensa de forma reflexiva e 
para pensar precisa que o “eu” atue como seu instrumento reflexivo. Dessa forma, Marques 
busca sustentar que existe um aparelho sofisticado de auto-observação (auto-análise) exercido 
pelo “eu” que realiza um mapeamento sobre o Si-mesmo, sendo esse princípio que permite a 
Nietzsche construir a hipótese de um princípio de unidade antropológico que designa de vontade 
de potência. Nesse sentido, o sujeito resulta da articulação entre o “eu” e o “si-mesmo”: “O sujeito 
não é o “eu” porque este é apenas instrumento determinado pelo corpo enquanto “si próprio”, 
mas também não é o corpo porque este também precisa desse “eu” que deve pensar e refletir 
para si” (MARQUES, 2013. p.264). 
61 Estamos de acordo com Fernando Moreira quanto a tradução de “Gängelband” por “coleira 
guia em detrimento de “andadeira” proposta por PCS, pois “coleira-guia” transmite uma ideia 
mais precisa a respeito da relação entre o Si-mesmo e o Eu. 



120 
 

conceitos (der Einbläser seiner Begriffe)” (Za/ZA I. “Dos desprezadores do 

corpo”). 

Zaratustra encaminha o final do discurso aos desprezadores fazendo uma 

denúncia: “Aos desprezadores do corpo tenho algo a dizer”. O profeta identifica 

que o desprezo pelo corpo é sintoma, justamente, de um corpo fraco e doente, 

ou seja, de “um algo no corpo” que faz do desprezo (verachten) um prezar 

(Achten).  

O fato de desprezarem constitui o seu prezar. O que foi que criou o 
prezar e o desprezar, o valor e a vontade?  
O Si-mesmo criador criou para si o prezar e o desprezar, criou para si 
o prazer e a dor. O corpo criador criou para si o espírito, como uma 
mão de sua vontade (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). 

 

Os desprezadores prezam seu próprio desprezo gerando nesse ato um 

valor que tem por base o desprezar. “Ainda em vossa tolice e desprezo, vós, 

desprezadores do corpo, atendeis ao vosso Si-mesmo”. Quem cria nos 

desprezadores do corpo é um Si-mesmo que quer perecer.62 Sendo assim, não 

podem ser pontes para o além-do-homem. “Não seguirei vosso caminho, 

desprezadores do corpo! Não sois, para mim, pontes para o além-do-homem! – 

(Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”. Trad.: Modificada). Assim, os 

desprezadores vilipendiam o corpo pois, neles o “Si-mesmo quer morrer e se 

afastar da vida”. Característico do Si-mesmo é o desejo de criar para além de si 

mesmo. Todavia, o Si-mesmo débil e frágil dos desprezadores é incapaz de criar 

para além de si. “Já não é capaz de fazer o que mais deseja: – criar para além 

de si. Isso é o que mais deseja, isso é todo o seu fervor. Mas ficou tarde demais 

para isso: – então vosso Si-mesmo quer perecer, desprezadores do corpo!” 

(Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). 

Os desprezadores do corpo não podem criar para além de si-mesmo a 

consequência dessa impotência, pois a irritação e insatisfação consigo e com a 

 
62 Cabe destacar um ponto que nos chama a atenção relativa a crítica que Jung disfere à 
identificação feita por Nietzsche entre o Self e o corpo. Embora, admita ser mais “lógico” 
estabelecer tal relação, entende que também o corpo é uma construção daquele algo 
desconhecido que produz tanto a psique, quanto o próprio corpo. Jung sugere que se trata de 
uma “identificação unilateral”, pois dota o corpo de uma faculdade criativa que vai além de uma 
função biológica, de uma química corporal (JUNG, p.520). Como exemplificação cita o caso em 
que o si-mesmo quer perecer e assim destruir o corpo, o que do seu ponto de vista parece ilógico, 
haja vista que o corpo morreria pela decisão do si-mesmo, ou seja, pereceria por algo no próprio 
corpo. É nesse entendimento que propõe tomar o corpo somente como uma das muitas 
possibilidades de experiências que dão visibilidade ao si-mesmo (JUNG, p.524). 



121 
 

vida. Dessa forma, na impossibilidade de ir além de si mesmos se constrói um 

além metafísico.  

Procedemos a uma análise imanente da seção “Dos desprezadores do 

corpo”, objetivando mostrar a centralidade assumida pelo Si-mesmo. Quanto aos 

sentidos do si-mesmo assumidos nessa passagem de Assim falou Zaratustra, 

nos parece relevante indicar que o si-mesmo tem guarida através de quatro 

elementos. O mais identificável deles é o “Das Selbst”. Entretanto, também a 

noção de “grande razão”, o pronome indefinido que Nietzsche utiliza na forma 

substantivada “eine Etwas”, bem como o conceito de “alma”. É identificável um 

significado comum a todos esses sentidos, isto é, atrelados ao corpo denotam 

aquilo que é o mais próprio.  

Posteriormente à seção “Dos desprezadores do corpo” encontramos 

outros sentidos para o Si-mesmo, como por exemplo, no “desinteresse” 

(Selbstloses) da máxima cristã do amor ao próximo (compaixão) que Zaratustra 

contrapõe com o amor a si mesmo. No amor ao próximo, a debilidade e a doença 

foram tornadas virtudes. “Fugis de vós mesmos em direção ao próximo, e 

desejaríeis fazer disso uma virtude: mas eu enxergo através de vosso 

“desinteresse” (Selbstloses)” (Za/ZA I, “Do amor ao próximo”). Zaratustra fustiga 

essa máxima precisamente no sentido de que alguns vão ao próximo porque 

buscam a si mesmo e outros para se perderem. Assim, o cristão vai ao próximo 

para sair de si mesmo. Todavia, essa saída acontece sob o signo de uma 

debilidade que é a consequência de um mau amor por si mesmo. “Esse vai ao 

próximo porque busca a si mesmo (sich sucht), e o outro, porque busca se 

perder” (Za/ZA I, “Do amor ao próximo”). A partir dessa constatação Zaratustra 

vai elencar entre seus ensinamentos não o próximo, mas o amigo, pois é esse 

que deve ser a festa da terra e uma premonição do além-do-homem.  

Não vos ensino o próximo, mas o amigo. Que o amigo seja, para vós, 
a festa da terra e uma premonição do além-homem. [...] Que o futuro e 
o mais distante sejam para ti a causa do teu hoje: no teu amigo deves 
amar o além-do-homem como tua causa. Meus irmãos, não vos 
aconselho o amor ao próximo: aconselho-vos o amor ao mais distante 
(Za/ZA I, “Do amor ao próximo”. Trad.: Modificada). 
 

Como contraponto ao amor ao próximo, Zaratustra aconselha o amor ao 

distante e ao futuro, indicando a tarefa de construção das condições para o além-

do-homem. É nesse entendimento que o “sair de si mesmo” não deve ter como 



122 
 

objetivo o próximo, mas o além-do-homem.63 Todavia, na máxima cristã, a fuga 

de si em direção ao próximo foi alçada à condição de virtude e abnegação. “Vós 

vos amontoais junto ao próximo e tendes belas palavras para isso. Mas eu vos 

digo: vosso amor ao próximo é vosso mau amor por vós mesmos (schlechte 

Liebe zu euch selber)” (Za/ZA I, “Do amor ao próximo”). O amor ao próximo, 

tomado como uma virtude, é apresentado como desinteressado, com uma 

genuína preocupação com o outro. Entretanto, ao assinalar o amor ao próximo 

como um mau amor por si-mesmo Nietzsche retira a capa de “desinteresse” que 

recobre a máxima cristã, mostrando que não é nem amor ao próximo, menos 

ainda desinteresse, pois é um mau amor a si mesmo, portanto, o suposto 

desinteresse escamoteia um profundo interesse, que é sair de si.64  

Mais do que refletir uma incapacidade para suportar a si mesmo, o “amor 

ao próximo” reflete também um induzir para que o próximo o ame, então ama-se 

o próximo para que ele ame e, através desse expediente, torna-se possível 

suportar a si mesmo. “Não suportais a vós mesmos e não amais o bastante: por 

isso querei induzir o próximo a vos amar, dourando-vos com seu erro (Za/ZA I, 

“Do amor ao próximo”). Assim, no “desinteresse” do amor ao próximo Zaratustra 

descortina a debilidade mostrando que se trata de um profundo interesse. É a 

partir desse entendimento que declara “sadio e sagrado” o egoísmo, fazendo 

uma distinção entre o egoísmo sadio e sagrado, e o egoísmo dos doentes.  

 

Em verdade, ladrão de todos os valores se tornará esse amor dadivoso 
(schenkende Liebe); mas eu declaro sadio e sagrado esse egoísmo. 
Há um outro egoísmo, demasiado pobre, faminto, que sempre deseja 
furtar, o egoísmo dos doentes (Selbstsucht der Kranken), o egoísmo 
doente (die kranke Selbstsucht) (Za/ZA I, “Da virtude dadivosa”, §1). 

 

 
63 Interessa notar o fato de Zaratustra chamar a atenção dos seus discípulos e fustiga os crentes. 
O argumento gira em torno do fato de que o crente ainda não encontrou a si mesmo por isso sua 
crença revela a falta de si mesmo: “Dizeis que acreditais em Zaratustra? Mas que importa 
Zaratustra? Sois os meus crentes: mas que importam todos os crentes? Ainda não havíeis 
procurado a vós mesmos: então me encontrastes. Assim fazem todos os crentes; por isso valem 
tão pouco todas as crenças. Agora vos digo para me perder e vos achar; e somente quando 
todos vós me tiverdes negado eu retornarei a vós (Za/ZA I, “Da virtude dadivosa §3”). 
64 Zaratustra retoma a questão do “Eu”. “O Tu (Du) é mais antigo que o Eu (Ich); o Tu foi 
santificado, mas o Eu ainda não: assim, o homem se apressa para junto do próximo” (Za/ZA I, 
“Do amor ao próximo”). Nesta passagem os pronomes pessoais Tu (Du) e Eu (Ich) são grifados 
em letra maiúsculas indicando que Nietzsche os substantivou. Pode ser que o Tu tenha sido 
santificado por que foi transformado num cânone pela moralidade dos costumes, de modo que a 
máxima cristã é a realização de um longo período de imposição do coletivo sobre o individual. 
“Mais antigo é o prazer no rebanho que o prazer no Eu: e, enquanto a boa consciência se chamar 
rebanho, apenas a má consciência dirá: Eu” (Za/ZA I, “Das mil metas e uma só meta”). 



123 
 

Há uma conexão entre o “amor dadivoso” e o “egoísmo sadio e sagrado” 

que é  diferente de “um outro egoísmo”, que tem por característica a insuficiência, 

a “pobreza” e a fome. Merece atenção uma sutileza referida por Zaratustra entre 

o egoísmo dos doentes e o egoísmo doente. Um é consequência do outro. “O 

que fala através dessa cobiça é doença, e invisível degeneração (Entartung); a 

gatuna avidez desse egoísmo fala de um corpo enfermo” (Za/ZA I, “Da virtude 

dadivosa”, §1). O “egoísmo doente” remete a uma configuração instintiva no 

plano das forças, do corpo doente, daí a referência a “degeneração” como o “pior 

que tudo”. “– E sempre intuímos degenerescência ali onde falta a alma dadivosa” 

(schenkende Seele)” (Za/ZA I, “Da virtude dadivosa”, §1). Desse modo, a 

“cobiça” e a “avidez” refletem a condição de “degeneração”, própria do “corpo 

enfermo”. Falta, portanto, uma alma dadivosa. 

Na seção “Do espírito de peso”, a concepção de aprender a amar a si 

mesmo está intimamente conectado à crítica ao "amor ao próximo" e ao 

"desinteresse", feitas na seção “Do amor ao próximo” por Zaratustra, de modo 

que enfatiza o aprender a amar a si mesmo (sich selber lieben) como um de seus 

ensinamentos. Dessa forma, seria possível falar bem de si mesmo sem recorrer 

ao próximo, nem mentir a respeito de si mesmo.  

Mas quem quiser ficar mais leve, tornando-se pássaro, tem de amar a 

si Mesmo (sich selber lieben): – é o que ensino eu. 

Não, decerto, com o amor dos enfermos e alquebrados: pois neles até 
o amor-próprio cheira mal! (Za/ZA III, “Do espirito de peso”). 
 

Numa inversão do ensinamento cristão, Zaratustra afirma a 

impossibilidade do amor ao próximo sem antes amar a si mesmo, só nesse 

sentido a ida ao próximo não ocorre como uma necessidade de esvaziamento 

de si. Dessa forma, tem lugar novamente o ensinamento: “Deve-se aprender a 

amar a si mesmo – é o que ensino – com um amor são e saudável: de modo a 

se tolerar estar consigo e não vaguear. Esse vaguear batiza a si mesmo de ‘amor 

ao próximo’” (Za/ZA III, “Do espirito de peso” §2).  

O “homem forte”, também ele, acaba por carregar sobre si “pesos alheios”, 

de modo que “muito do interior do homem é como a ostra, ou seja, repugnante, 

escorregadio e difícil de agarrar –”. Pesos demasiados pesados foram jogados 

sobre os homens desde o berço. Assim, carrega-se nos ombros muitas coisas 

alheias e como o peso é demasiado grande se conclui que a vida é um fardo. 

Todavia, Zaratustra diz que apenas o homem é um fardo para si mesmo, pois 



124 
 

carrega muitas coisas que não são suas, tal como o camelo que de bom grado 

se põe de joelhos para que o carreguem bastante. O homem forte é, 

especialmente, acometido por estes pesos, então a vida lhe parece um deserto 

(Za/ZA III. “Do espírito de peso”). 

Quando Zaratustra menciona o “interior do homem” (Inwendiges am 

Menschen) podemos entender como a série de valores e pesos depositados ao 

longo do tempo. Daí a recomendação ao “homem forte” que precisa criar para si 

próprio “uma casca nobre” e “adornos” para a sua proteção. Contudo, é preciso 

um aprendizado sobre essa “arte”, junto à casca, também se necessita de 

“aparência formosa e inteligente cegueira!” (kluge Blindheit) (Za/ZA III, “Do 

espírito de peso”, §2. Trad.: Modificada). Ainda assim, na perda da inocência do 

olhar amoroso sobre si é preciso pensar sobre o “espírito de peso”, pois esse 

coloca o aprender a se amar como um mandamento para hoje e para o amanhã. 

Uma arte sutil, astuciosa e que exige grande paciência. Tudo o que é de si 

mesmo se acha bem escondido do possuidor, é o último tesouro a ser 

encontrado na última caverna a ser escavada. “O homem é difícil de descobrir, 

e descobrir a si mesmo, o mais difícil de tudo; com frequência, o espírito mente 

acerca da alma. Assim dispõe o espírito de peso” (Za/ZA III, “Do espírito de 

peso”, §2. Trad.: Modificada). Para o “espírito de peso”, o homem é difícil de 

descobrir e, que descobrir a si mesmo, é o mais difícil de tudo. “Pois tudo que é 

de si próprio se acha bem escondido do possuidor; de todas as cavernas de 

tesouros, a própria é a última a ser escavada” (Za/ZA III, “Do espirito de peso”). 

Todavia, Zaratustra diz que descobriu a si mesmo quem diz “Este é meu bem e 

meu mal”, ou seja, reivindica para si uma construção para além dos valores de 

bem e mal de tal forma que faz calar o “anão e a toupeira”. É preciso recusar 

tanto os insatisfeitos com tudo, quanto os contentes com tudo. A estes falta a 

exigência da língua e do estômago, não sabem dizer “Sim” e “Não”, mastigam e 

digerem tudo. 

Na seção “Dos três males”, Zaratustra se refere a um “Eu sadio e sagrado” 

(Ich heil und heilig) e o “corpo elevado” (Leib gehört), aspectos que Zaratustra 

considera necessários para um “egoísmo bem-aventurado”. Os desprezadores 

do corpo são alvos da crítica de Zaratustra, pois justamente desprezam o “Eu 

sadio e sagrado” e o “corpo elevado”. Entretanto, Zaratustra beatifica o egoísmo 

“bem-aventurado” e “que brota de uma alma poderosa” (mächtiger Seele): 



125 
 

“Volúpia: aguilhão e estaca para todos os desprezadores do corpo que vestem 

cilício, e amaldiçoada como “mundo” por todos os trasmundanos: pois escarnece 

e ludibria todos os mestres da confusão e do erro (Za/ZA III, “Dos Três males”, 

§2). Trad.: Modificada). 

O corpo do dançarino é tomado como símbolo (Gleichniss) de um corpo 

elevado e de uma “alma poderosa”. Por corpo elevado entende-se, nas palavras 

de Zaratustra, um corpo “bonito”, “vitorioso”, “flexível e convincente”, tal qual 

justamente o corpo do dançarino, cuja alma se compraz em si e sente prazer 

consigo mesmo (Selbst-Lust). Como já foi definido, a alma como “uma palavra 

para um algo no corpo”, na seção “Dos desprezadores do corpo”, uma “alma 

poderosa” só pode nominar um “corpo elevado”. Dessa forma, o Si-mesmo 

usado na forma reflexiva nos parece importante para indicar o corpo elevado e 

relacionar com aquilo que Zaratustra chama de virtude. Essa questão da virtude 

é importante, pois é na seção “Dos três males” que Zaratustra sonha estar 

segurando uma balança e “pesando” o mundo. “Quem ali ensinou a abençoar, 

também ensinou a amaldiçoar: quais são, no mundo, as três coisas mais bem 

amaldiçoadas? Essas eu porei na balança” (Za/ZA III, “Dos Três males”, §1). Em 

seu sonho segurava uma balança e “pesava” o mundo e descortinava por trás 

das avaliações um corpo débil, ou seja, aquilata os valores até então tidos em 

mais alta conta. “Volúpia, ânsia de domínio, egoísmo: essas três foram até agora 

as mais bem amaldiçoadas e mais terrivelmente caluniadas e aviltadas – essas 

três vou agora sopesar humanamente bem” (Za/ZA III, “Dos Três males”, §1). 

Assim, o egoísmo é entendido como uma das três coisas amaldiçoadas, um dos 

“três males”, juntamente com a “volúpia” e a “ânsia de domínio”. É preciso, 

portanto, sopesar novamente o valor do egoísmo. Dessa forma, Zaratustra 

chama de virtude dadivosa aquilo que foi ultrajado pela pseudossabedoria dos 

moribundos e cansados do mundo, em especial dos sacerdotes. O egoísmo, até 

então tomado como um mau deve ser pesado novamente. Zaratustra menciona 

“os responsáveis pelo aviltamento do egoísmo”: “Todos os sacerdotes, os 

cansados do mundo e aqueles cuja alma tem a maneira da mulher e do servo” 

(Za/ZA III, “Dos Três males”, §2). O egoísmo (Selbstsucht) foi considerado uma 

virtude por parte dos “altruístas” (selbstlos), de “todos os covardes” e “aranhas-

de-cruz cansados do mundo”. 

 



126 
 

E que precisamente isto fosse considerado e chamado virtude, pregar 
terríveis peças no egoísmo! E “altruístas” – assim desejariam ser, com 
bom motivo, todos esses covardes e aranhas-de-cruz cansados do 
mundo! (Za/ZA III, “Dos Três males”, §2. Trad.: Modificada). 

 

Com todos os valores postos novamente nos pratos da balança, o 

egoísmo tornar-se-á bem-aventurado. Nesse contexto, Zaratustra utiliza a 

expressão “Eu sadio e sagrado”. “E quem proclama o Eu sadio e sagrado e o 

egoísmo bem-aventurado, em verdade também proclama aquilo que sabe e 

profetiza: “Vê, ele está chegando, ele está próximo, o grande meio-dia!” (Za/Za 

III, “Dos Três males”, §2).  

A expressão “o grande meio-dia” indica o eterno retorno do mesmo como 

a tarefa mais própria de Zaratustra. A tarefa pela qual precisará mobilizar todo o 

seu Si-mesmo. 

 

3.2 “Caminho para si-mesmo” 

 

Ao longo de Assim falou Zaratustra a personagem associa reiteradamente 

o pensamento do eterno retorno ao caminho que deve trilhar. Ao final do prefácio, 

essa conexão é destacada em dois momentos através da metáfora do "meio-

dia". Assim, o profeta declara: “Quero atingir a minha meta, quero seguir o meu 

caminho [...]” e mais adiante sentencia: “para minha meta me ponho a caminho” 

(Za/ZA, “Prefácio”, §9). Também os animais evocam simbolicamente o eterno 

retorno, por meio de seus movimentos no céu. Zaratustra “volveu, então, para o 

alto um olhar indagador [...] e eis que viu uma águia voando em amplos círculos 

no ar e dela pendia uma serpente [...] enrolada em seu pescoço” (Za/ZA, 

“Prefácio”, §10). 

Os sinais indicam, desde o momento em que está se preparando para 

abandonar pela primeira vez a sua caverna, que caberá a Zaratustra enunciar o 

eterno retorno. Entretanto, para realizar tal enunciação precisa passar por uma 

profunda transformação de si mesmo, ou seja, deve fazer-se destino. Momento 

então que aceitará plenamente a meta que só é a sua e de mais ninguém. Dar-

se-á, então, o “despedaçamento” da individualidade de Zaratustra: “Que 

importas tu, Zaratustra? Fala tuas palavras e faz-te em pedaços!” (Za/ZA II, “A 

hora mais silenciosa”). Entretanto, para alcançar seu destino Zaratustra deve 

tornar-se o mestre do eterno retorno. Na seção “O convalescente”, seus animais 



127 
 

vinculam o eterno retorno ao destino que Zaratustra precisa efetivar: “Pois teus 

animais bem sabem, ó Zaratustra, quem tu és e tens de tornar-te: eis que és o 

mestre do eterno retorno – é esse agora o teu destino!” (Za/ZA III, “O 

convalescente”, §2). Também Zaratustra reconhece sua condição, conforme 

expressa posteriormente na seção “A oferenda do Mel”: “Pois tal sou eu, no 

fundo e desde o início, a puxar, atrair, erguer, elevar, um puxador, preceptor e 

tratador, que um dia, não em vão, instou a si mesmo: ‘Torna-te o que és!’ (Werde, 

der du bist!)” (Za/ZA IV, “A oferenda do mel”). 

Necessário que nos detemos minimamente, nesse momento, sobre essa 

concepção de destino, pois é justamente ela que vai indicar a vinculação entre o 

si-mesmo de Zaratustra e as forças do mundo. Na seção “De velhas e novas 

tábuas”, da terceira parte, Zaratustra dá uma indicação importante do que 

entende por destino. “Tu, predestinação de minha alma, que eu chamo destino! 

Tu-em-mim! Acima-de-mim! Guarda-me e poupa-me para um grande destino!” 

(Za/ZA III, “De velhas e novas tábuas”, §30). O destino é, assim, identificado 

como uma “predestinação” da alma. Ora, se a “alma é apenas uma palavra para 

um algo no corpo”, como dito aos “desprezadores do corpo”, então também o 

destino é identificado com o corpo. Todavia, também ele vai além do corpo, pois 

conecta-se com as forças presentes no mundo. “As almas são tão mortais quanto 

os corpos. Mas o nó de causas em que estou emaranhado retornará – ele me 

criará novamente! Eu próprio estou entre as causas do eterno retorno” (Za/ZA 

III, “O convalescente”, §2). Entretanto, o caminho de Zaratustra, em direção ao 

enunciar do eterno retorno, pressupõe um movimento no qual terá de se 

confrontar com suas próprias forças, ou seja, precisa se transformar e tomar 

posse de si mesmo, superar a si mesmo e criar para além de si mesmo.65 

Uma vez que explicitamos o vínculo indissociável entre o si-mesmo de 

Zaratustra e o destino que terá que cumprir, estamos aptos para regressar a 

primeira parte da obra para avaliar o percurso que a personagem terá que trilhar 

a fim de concretizar a sua tarefa. Tomamos como ponto de partida a pergunta 

 
65 Roberto Machado no livro Zaratustra tragédia nietzschiana enfatiza as transformações pelas 
quais a personagem passa. Zaratustra, é entendido por Machado como o herói trágico envolto 
em uma jornada de autossuperação e afirmação da vida. Embora o livro não tenha como foco 
uma abordagem do Selbst o processo de transformação está ligado ao “tornar-se o que se é”. 
“Para Nietzsche, só pela afirmação do eterno retorno alguém se torna o que é” (MACHADO, 
2011, p.139). 



128 
 

feita na seção “Do caminho do criador”: “queres buscar o caminho para ti 

mesmo? (den Weg zu dir selber suchen)”. O questionamento é endereçado 

àqueles que se propõem a ser criadores. Contudo, para o criador se transformar 

em destino, antes terá que seguir o caminho para si mesmo. Zaratustra repete 

novamente a pergunta. Contudo, agora é acrescido que esse é um caminho de 

aflição. “Queres seguir o caminho da tua aflição, que é o caminho para ti mesmo? 

Então me mostra teu direito e tua força para isso!” (Za/ZA I, “Do caminho do 

criador”). Para buscar o caminho próprio é necessário se deter e escutar, pois 

trata-se de um caminho de aflição.66 Assim, para quem busca o caminho para si 

mesmo há um perigo sempre iminente.  

Mas o pior inimigo que pode encontrar será sempre tu mesmo; 
espreitas a ti mesmo nas cavernas e florestas. Ó solitário, tu percorres 
o caminho para ti mesmo! E teu caminho passa diante de ti mesmo e 
dos teus sete demônios! (Za/ZA I, “Do caminho do criador”).  

 

O caminho para si mesmo envolve riscos de modo que terá que ser para 

si mesmo um “herege”, “feiticeira, vidente, tolo, ímpio e malvado”.67 É necessário 

renovar-se através da queima na própria chama, pois precisa superar em si todo 

o resquício do rebanho, as sobras das avaliações que ainda perduram. O 

caminho do criador, assim, é um caminho de solidão, pois trata-se de algo que 

só pode ser feito de maneira própria, afastado da massa. O solitário tem que 

amar a si mesmo de tal forma que tem que aprender a desprezar a si mesmo 

como só os amantes são capazes (Za/ZA I, “Do caminho do criador”).  

A seção “Do caminho do criador” remete a autenticidade, a superação da 

dicotomia dos valores de bem e mal e o direito encampado pela força em ser si 

mesmo. Assim, o caminho para si mesmo é um caminho de aflição, pois está em 

jogo a ruptura com o pensamento de rebanho e o afastamento da avidez das 

massas. Esse afastamento é sempre perigoso pois, a contrapartida é o eremita, 

o santo da floresta, o isolamento completo, o nojo ao homem. O caminho para si 

 
66 Merece atenção aqui a ideia da “escuta”, pois ela vai reaparecer algumas vezes, sobretudo 
diante da visão do “anão” sobre as costas de Zaratustra, ocasião diante do portal comunica o 
eterno retorno. 
67 No trecho “E teu caminho passa diante de ti mesmo e dos teus sete demônios! Nietzsche faz 
uma inversão da passagem bíblica presente em Lucas 11:26. “Então vai e traz outros sete 
espíritos piores do que ele, e entrando passam a viver ali. E o estado final daquele homem torna-
se pior do que o primeiro" (BÍBLIA, 2011, p.1025). Diferente da recomendação cristã que sugere 
evitar as posseções Zaratustra afirma que o "criador" deve enfrentar seus demônios internos 
como parte do caminho para si mesmo. 
 



129 
 

mesmo como um caminho de aflição alude a superação do rebanho que ainda 

vigora. Nessa direção, torna-se imperativo a solidão, o estar a sós consigo.  

A voz do rebanho ainda ressoará dentro de ti. E, quando disseres ‘já 
não tenho a mesma consciência que vós’, isso será um lamento e uma 
dor. Vê, essa dor mesma foi gerada por tal consciência, e o último 
reluzir dessa consciência ainda arde na tua aflição (Za/ZA I, “Do 
caminho do criador”). 

 

É preciso matar o resquício do rebanho que ainda permanece e também 

lidar com o “lamento” e a “dor” decorrentes dessa morte. Ou seja, algo de si 

mesmo tem que destruir algo de si, de modo que o criador se torna “juiz e 

vingador da própria lei”. Para ser “um” ele deve superar a aflição, pois sofre de 

“muitos”. “Ainda hoje sofre de muitos, tu que és um” (Za/ZA I, “Do caminho do 

criador”). Ao criador Zaratustra questiona: “és uma nova força e um novo direito? 

Um primeiro movimento? Uma roda que gira por si mesma? Podes também 

obrigar estrelas a girar ao teu redor? (Za/ZA I, “Do caminho do criador”).68  

A solidão desempenha um papel fundamental para aniquilar o resquício 

do rebanho, recuperar aquilo que é próprio e o amor a si mesmo. 

 

Ó solitário, tu percorres o caminho de quem ama: amas a ti mesmo, e 
por isso te desprezas, como apenas amantes desprezam. 
Criar quer aquele que ama, porque despreza! Que sabe do amor quem 
não teve de desprezar justamente aquilo que amava? (Za/ZA I, “Do 
caminho do criador”).  

 

O amor a si mesmo exige também o desprezo a si mesmo, ou seja, 

daquela parte saturada pelo rebanho. O desprezo do amante-criador é diferente 

porque se despreza algo de si para assim poder criar para além de si mesmo, 

não como os desprezadores do corpo, cujo desprezo reflete a oblíqua inveja de 

quem é impotente para criar para além de si mesmo. Assim, o criador se 

diferencia dos desprezadores do corpo, pois visa, no ato de criação, seu próprio 

perecimento, à medida que estes últimos envenenam a vida, pois não desejam 

perecer. “Vai para tua solidão com minhas lágrimas, irmão. Amo aquele que quer 

criar além de si e assim perece. –”  (Za/ZA I, “Do caminho do criador”).  

 
68 Nesta imagem, Zaratustra faz alusão à criança na passagem das três metamorfoses do 
espírito. “Inocência é a criança, e esquecimento; um novo começo, um jogo, uma roda a girar 
por si mesma, um primeiro movimento, um sagrado dizer-sim (Za/ZA I, “Das três metamorfoses”). 
Dessa forma, aquele que busca o caminho para si mesmo tem que lançar mão da inocência da 
criança, pois é preciso criar para além dos valores morais e dar a si mesmo “seu bem e seu mal”, 
da mesma forma que a criança que diz Sim perante a existência. “Podes dar a ti mesmo teu mal 
e teu bem e erguer tua vontade acima de ti como uma lei?” (Za/ZA I, “Do caminho do criador”). 
 



130 
 

Aquele que deseja criar algo que vá além de si mesmo precisa, antes, 

construir a si próprio. Na seção “Dos filhos e do matrimônio”, Zaratustra traz uma 

reflexão importante sobre essa questão: “És alguém que pode desejar um filho?” 

O questionamento visa sondar a “profundidade da alma” e avaliar a força do 

desejo por filhos e matrimônio. 

Inicialmente, Zaratustra aponta um desejo que emerge da carência, 

associado ao “animal”, à “necessidade”, ao “isolamento” e à “discórdia”. Esse 

desejo é marcado pela falta. No entanto, ele identifica também um outro tipo de 

desejo, que surge do transbordamento, do excesso.  Desse modo que questiona: 

“És o vitorioso, o vencedor de si mesmo (der Selbstbezwinger), o soberano dos 

sentidos, o senhor de tuas virtudes? Assim te pergunto eu” (Za/ZA I, “Dos filhos 

e do matrimônio”. Trad.: Modificada). Portanto, o desejo de ter um filho como 

“vitória” sobre si mesmo só é legítimo e saudável para aquele que, antes de mais 

nada, construiu e dominou a si mesmo. 

Deves construir para além de ti. Mas primeiro tens de construir a ti 
mesmo, quadrado de alma e de corpo. 
Não deves apenas te propagar, mas te elevar na descendência! Que 
nisso te ajude o jardim do matrimônio! (Za/ZA I, “Dos filhos e do 
matrimônio”). 

 

A construção de si mesmo deve ter por pressuposto “um corpo superior 

(Einen höheren Leib), a ‘alma profunda’, deves criar, um primeiro movimento, 

uma roda que gira por si mesma – um criador deves tu criar” (Za/ZA I, “Dos filhos 

e do matrimônio”). Assim, o objetivo na descendência é criar um criador. Merece 

atenção na passagem a referência a “alma profunda” vinculada ao “corpo 

superior” contraposta ao “quadrado de alma e corpo”, ou seja, a profundidade da 

alma não é dada por um algo escondido na interioridade, mas como sintoma de 

plenitude, de “uma roda que gira por si mesmo”.69 O casamento deve, assim, 

comportar a “sede para o criador, flecha e anseio para o além-do-homem”. 

 
69 Ensinamento semelhante é repetido por Zaratustra em relação ao amor:  
“Um dia deveis amar além de vós mesmos! Então aprendei primeiro a amar! Por isso tivestes de 
beber o amargo cálice do vosso amor” (Za/ZA I, “Dos filhos e do matrimônio”). Para aprender a 
amar para além de si mesmo, antes é preciso aprender a amar a si mesmo. 
“Há amargor até no cálice do melhor amor: assim ele produz anseio pelo 
Além-do-homem, assim ele produz sede em ti, o criador! 
Sede para o criador, flecha e anseio para o além-do-homem: diz-me, 
irmão, é essa a tua vontade de casamento? 
(Za/ZA I, “Dos filhos e do matrimônio”. Trad.: Modificada). 



131 
 

Zaratustra declara uma tal vontade sagrada (Za/ZA I, “Dos filhos e do 

matrimônio”). 

É possível pensar que a construção de si mesmo envolve também a 

superação de si mesmo. Nesse entendimento, merece atenção a seção “Da 

superação de si mesmo” (Von der Selbst-Ueberwindung), momento em que 

Zaratustra anuncia a vida como vontade de poder. Nos parece relevante que a 

superação seja caracterizada justamente por um movimento de superação de si 

mesmo, isto é, no “indivíduo” tomado como multiplicidade cada uma das forças 

tenciona dominar e comandar, de forma que quando Zaratustra fala da aflição, 

na seção “Do caminho do criador”, trata-se de uma parte ou de partes que 

deve/devem dominar e comandar sobre outras.70 Todavia, na superação de si 

mesmo Zaratustra identifica uma dificuldade.    

Mas esta foi a terceira coisa que ouvi: que dar ordens é mais difícil que 
obedecer a si próprio. E não apenas porque o que ordena carrega o 
fardo de todos os que obedecem, e esse fardo pode facilmente 
esmagá-lo: – Em toda ordem vi experimento e risco; ao dar ordens, o 
vivente sempre arrisca a si mesmo (Za/ZA II, “Da superação de si 
mesmo”). 
 

O comando e a obediência são característicos de tudo o que vive, de 

modo que está presente nas menores e nas maiores coisas. O próprio “indivíduo” 

sendo ele uma multiplicidade também nele se encontra o comandar e o 

obedecer.  

Onde encontrei seres vivos, ouvi também falar de obediência. Tudo 
que vive obedece. 
E esta foi a segunda coisa: recebe ordens aquele que não sabe 
obedecer a si próprio (der sich nicht selber gehorchen kann). Tal é a 
maneira do que vive (Za/ZA II, “Da superação de si mesmo”). 

 

Demasiado difícil é o comando, pois também o obediente anseia por 

comandar, de tal modo que o dirigente sofre os tensionamentos de seus 

subordinados.71 Assim, o peso do “fardo de todos os que obedecem” faz com 

 
70 Müller Lauter em consagrada interpretação sobre a vontade de poder em Nietzsche afirma que 
ela também se exterioriza nos dominados: “Não apenas naquilo que domina e que estende seu 
domínio se exterioriza a vontade de poder, mas também no dominado e submisso. ‘Mesmo o 
relacionamento do que obedece para com aquele que domina’ tem de ser entendido ‘como um 
resistir’, no sentido mencionado. Também o homem é, no fundo – em qualquer que seja o modo 
de relação –, vontade de poder” (MÜLLER-LAUTER, 1997, p.56). 
71 Na seção “Das velhas e novas tábuas”, a questão do comando e da obediência tem lugar 
novamente. “Quem não pode comandar a si mesmo, deve obedecer. E muitos podem comandar 
a si mesmos, mas ainda falta muito para que também obedeçam a si!” (Za/ZA III, “Das velhas e 
novas tábuas”, §4).  



132 
 

que entre o comandante e os comandados se estabeleça uma relação em que 

se precisa comandar sem, contudo, aniquilar os comandados.  

Em toda ordem vi experimento (Versuch) e risco; ao dar ordens, o 
vivente sempre arrisca a si mesmo. 
E também quando dá ordens a si mesmo (sich selber befiehlt): também 
aí tem de pagar por ordenar. Tem de se tornar juiz, vingador e vítima 
de sua lei (Za/ZA II, “Da superação de si mesmo”). 

 

Zaratustra retoma a figura do juiz e da lei que deve ser aplicada a si 

mesmo como já havia feito na seção sobre o “caminho de si mesmo”. Todavia, 

a seção “Da superação de si mesmo” está vinculada a vontade de poder. 

Que eu tenha de ser luta e devir e finalidade e contradição de 
finalidades: ah, quem adivinha minha vontade, também adivinhará os 
caminhos tortos que ela tem de percorrer! (Za/ZA II, “Da superação de 
si mesmo”). 

 

A superação de si mesmo, portanto, remete ao movimento de 

ultrapassamento da resistência de uma força sobre outra, “eu sou aquilo que 

sempre tem de superar a si mesmo” (Za/ZA II, “Da superação de si mesmo”). 

Nesse sentido, o “indivíduo” se encontra em luta permanente, em contradição. 

Daí se entende “os caminhos tortos”, o amar e o desprezar.  

Durante seu caminho, Zaratustra trava inúmeros diálogos consigo 

mesmo, fato que demonstra que construir a si mesmo, construir para além de si 

mesmo e superar a si mesmo são constantes durante seus percursos. Dessa 

forma, fala por inúmeras vezes ao seu coração, parte dessas passagens indicam 

a relutância que o acomete diante do pensamento do eterno retorno. É ao seu 

coração que Zaratustra fala “quando o sol se achava no meio-dia” e seus animais 

através de movimentos aludem ao eterno retorno “E eis que uma águia fazia 

vastos círculos no ar, e dela pendia uma serpente, não como uma presa, mas 

como uma amiga: pois estava enrodilhada em seu pescoço” (Za/ZA, “Prefácio”, 

§10).72 

O prefácio deixa antever que Zaratustra conhece o eterno retorno e sabe 

que deve enunciá-lo. Entretanto, conhecer não é suficiente para enunciar o 

pensamento abismal, “o mais pesado dos pesos”, de modo que Zaratustra se 

 
72 É necessário mencionar as diversas passagens nas quais Zaratustra se comunica com seu 
coração, seja falando ou alegrando-se com ele (Za/ZA, “Prefácio”, §10) ou então identificando 
que ele mudou e por isso também ele precisa mudar (Za/ZA, “Prefácio”, §1). Se o diálogo de 
Zaratustra com seu coração é o diálogo com a “voz interior” então é possível concluir sobre a 
possibilidade de algum tipo de comunicação com o si-mesmo, entendendo-se que essa voz 
interior não seja equivalente a “voz da consciência” ou a voz de um outro “eu” nele. Essa 
comunicação parece ser facilitada pela solidão e pelos diversos desafios que tem de enfrentar.  



133 
 

encontra diante de sua mais alta incumbência, aquela que mais vai exigir suas 

forças.73 Em meio ao seu perambular, Zaratustra é instado a enunciar o eterno 

retorno. O contexto aponta para o regresso do profeta sem ânimo para a sua 

solidão, na seção “A hora mais silenciosa”. Nesta seção, é dito que “os frutos 

estão maduros, mas Zaratustra ainda não está maduro para seus frutos”. 

Podemos questionar por que ele ainda não dispõe de forças para tal.74 Por certo, 

Zaratustra terá que enfrentar o “mais terrível” no pensamento do eterno retorno, 

mas também terá de enfrentar a si mesmo.  

Na seção “Nas ilhas bem-aventuradas”, somos informados que também 

Zaratustra é um criador, pois também ele encampou a “grande libertação” do 

sofrer e teve que matar muito de si, de modo que a seção “Do caminho do 

criador” pode ser entendida como um caminho que o próprio Zaratustra teve que 

percorrer.  

Para ser ele próprio a criança recém-nascida, o criador também deve 
querer ser a parturiente e a dor da parturiente. Em verdade, através de 
cem almas percorri meu caminho, e de cem berços e dores de parto. 
Muitas vezes me despedi, conheço as pungentes horas finais. Mas 
assim quer minha vontade criadora, meu destino. Ou, para dizê-lo mais 
honestamente: é justamente esse destino – o que deseja minha 
vontade (Za/ZA II, “Nas ilhas bem-aventuradas”). 

 

Estamos agora diante da figura daquele que nasce, daquela que pari e 

também daquele que ajuda a parir. Para criar deve o criador ser tal qual a 

“criança recém-nascida”, mas também deve se identificar com a “parturiente”, 

com aquela responsável por facilitar uma transição, e com as dores engendradas 

no nascimento. 

Durante seu caminho, Zaratustra terá que se haver com inúmeras 

situações que serão todas necessárias para que se torne o “mestre do eterno 

 
73 Vai nessa direção a interpretação de Luis Rubira: “Utilizando-se do recurso a ‘hora mais 
silenciosa’, que visita aquele que em seus discursos havia depositado suas mais altas 
expectativas no ‘além-do-homem’, Nietzsche faz ver que, desde o início de sua trajetória, 
Zaratustra sabia aquilo que, verdadeiramente, deveria enfrentar. Tanto é assim que, ao partir 
para sua jornada, Zaratustra já tem conhecimento do pensamento do eterno retorno, bem como 
da tarefa que será necessária realizar, algo que surge em seus discursos por meio da referência 
ao ‘meio-dia’ (Mittag) e, de modo distinto e mais profundo, ao “grande meio-dia” (grosse Mittag)” 
(RUBIRA, 2010, p. 249-250). 
74 Estamos de acordo com as leituras que apontam para a possibilidade de que retorne também 
o homem pequeno, o desperdício, o niilismo. “Mas aquilo sobre o qual ele teme falar diz respeito 
ao aspecto terrível presente neste pensamento. Observe-se que, no primeiro momento, ele diz 
que não quer falar e, no segundo, depois de chorar e tremer, reconhece que não pode, 
pedindo, ainda, que seja dispensado desta sombria tarefa que está acima de suas ‘forças’ 
(Krafte). Todavia, ele não obtém alívio de sua ‘hora mais silenciosa’”(RUBIRA, 2012, p. 249-
250). 



134 
 

retorno”. Pensamos, assim, mais especificamente sobre o si-mesmo de 

Zaratustra e sua imensa dificuldade em se haver com essa questão. Nesse 

entendimento, a seção “A hora mais silenciosa” traz indícios preciosos para que 

possamos entender mais profudamente o si-mesmo da personagem. 

Que me aconteceu? Quem ordenou isso? – Ah, minha irada senhora 
quer assim, ela falou comigo; já vos disse alguma vez o seu nome? 
Ontem à noite falou comigo minha hora mais silenciosa: eis o nome 
de minha terrível senhora (Za/ZA II, “A hora mais silenciosa”). 

 

Zaratustra vai para a sua solidão e a “hora mais silenciosa” ordena. 

Pensamos que se trata de uma “voz interior” que o instiga, ou seja, seu si-mesmo 

como “poderoso soberano” e “sábio desconhecido”. Podemos afirmar que a 

“grande razão” de Zaratustra está pronta, mas seu “espírito”, ainda quer tudo 

controlar. Importa notar que nessa passagem não é ao seu coração que 

Zaratustra fala, mas algo que fala com ele, que lhe ordena.75  

 
Então, de novo me falaram sem voz: “Tu sabes, Zaratustra, mas não 
falas!” – E eu afinal respondi, como alguém que teima: “Sim, eu sei, 
mas não quero falar!”. 
Então novamente me falaram sem voz: “Tu não queres, Zaratustra? 
Isso é verdade? Não te escondas em tua teimosia!” – (Za/ZA II, “A hora 
mais silenciosa”). 

 

O profeta trava então uma luta com a voz que lhe ordena. Ele sabe o que 

deve falar e o que precisa fazer. No entanto, não basta apenas saber, ele carece 

de força para tamanho feito. “Eu chorei e tremi como uma criança, e falei: “Ah, 

eu bem queria, mas como posso? Dispensa-me disso! Está acima de minhas 

forças!” (Za/ZA II, “A hora mais silenciosa”). 

Cabe aqui uma reflexão sobre quem fala a Zaratustra e qual é a natureza 

da “voz interior” que ele denomina “a hora mais silenciosa”, pois, mesmo diante 

do pavor, da incredulidade e do medo ele não pode fugir da sua batalha e 

daquela tarefa que é intransferível. “A hora mais silenciosa” surge quando não 

há barulho externo, não há a confusão de pensamentos da “pequena razão”, 

tampouco da multidão, ou seja, aparece justamente na hora em que ela pode 

ser ouvida. Algo de Zaratustra exige dureza e austeridade pois, sabe que ele 

pode, mas outra parte de si ainda coloca suspeição. Zaratustra conhece o eterno 

 
75 Jörg Salaquarda concebe a hipótese a de que após a aparição do “demônio” no parágrafo 125 
de A gaia ciência em Assim falou Zaratustra tem lugar diversas expressões dessa “voz interior”, 
que se trata de uma conversa do profeta consigo mesmo, com o seu Si-mesmo (SALAQUARDA, 
1997, p, 22).  
 



135 
 

retorno, mas ainda se confronta com a ideia de que deve aceitá-lo integralmente. 

Assim, duvida de si mesmo, expressa desconfiança a respeito de suas forças, 

sente-se fraco. Suas palavras ainda não haviam encontrado ouvidos, quando foi 

até a multidão encontrou zombaria e descrença. É necessário obedecer e 

comandar algo em si mesmo e Zaratustra desaprendeu a obedecer e agora tem 

o poder para ordenar, mas ainda não está preparado para tal. “É preciso que te 

tornes criança e não sintas vergonha (Za/ZAII, “A hora mais silenciosa”).  

Então novamente me falaram sem voz: “Que importas tu, Zaratustra? 
Fala tuas palavras e faz-te em pedaços!” – 
E eu respondi: “Ah, são minhas palavras? Quem sou eu? Espero 
alguém mais digno; não mereço sequer despedaçar-me nele” (Za/ZA 
II, “A hora mais silenciosa”). 

 

Na passagem, fica evidente que Zaratustra inicialmente recusou sua 

tarefa, julgando-se insuficiente e desejando “alguém mais digno” para realizá-la. 

Ele compreende que concretizar essa missão exige despedaçar-se e tornar-se 

destino, o que significa conectar o que lhe é mais próprio ao todo. Mas algo em 

Zaratustra recusa o pensamento do eterno retorno. É interessante pensar a 

imagem dos frutos maduros anunciados pela voz. Zaratustra ainda não está 

pronto para acolher plenamente seus frutos, pois seu “Eu” ainda diz “não quero!” 

sinalizando um processo de amadurecimento necessário para sua jornada.  

E pela última vez me falaram: “Ó Zaratustra, teus frutos estão maduros, 
mas não estás maduro para teus frutos! 
Assim, tens de voltar para a solidão: pois deves ainda ficar tenro.” – 
E novamente algo riu, e fugiu; então tudo se pôs quieto ao meu redor, 
como que num duplo silêncio. Mas eu estava caído no chão, e o suor 
me escorria pelos membros (Za/ZA II, “A hora mais silenciosa”). 

 

Zaratustra ainda não estava pronto quando dos questionamentos da “hora 

mais silenciosa”. A imagem dos “frutos” alude às consequências do eterno 

retorno. Assim, titubeante diante do “pensamento abismal” ele retira-se para a 

sua “última solidão”. Na seção “Da bem-aventurança a contragosto” ele 

realmente admite que não era forte o bastante para suportar o pensamento do 

eterno retorno. 

Assim tudo me gritava em sinais: “É tempo!”. – Mas eu – não escutava: 
até que, por fim, meu abismo se agitou e meu pensamento me mordeu. 
Ah, pensamento abissal, que é o meu pensamento! Quando acharei a 
força para ouvir-te cavar e não mais tremer? (Za/ZA III, “Da bem-
aventurança a contragosto”). 

 

Todas as coisas davam sinais a Zaratustra de que era chegado o tempo 

de enunciar o eterno retorno, mas ele não escutava. Era preciso então “encontrar 



136 
 

a força e a voz do leão” para poder assim suportar o “terrível” “peso”. Quando 

esse pensamento insistia em “cavar”, Zaratustra sentia na garganta as batidas 

de seu coração acelerado. Igualmente aterrador era o silêncio, o “abismal 

silencioso” que também sufocava. 

Jamais ousei chamar-te para cima: era bastante que comigo – te 
carregasse! Ainda não era forte o bastante para a derradeira 
exuberância e petulância de leão. 
Já bastante terrível sempre me foi teu peso: mas um dia acharei ainda 
a força e a voz de leão que te chamem para cima!  
(Za/ZA III, “Da bem-aventurança a contragosto”). 

 

Ao mencionar o leão, fica claro que Zaratustra não dispunha ainda de 

forças para realizar a “transmutação” do espírito, pois expressa o desejo de que 

“um dia” achará as qualidades do leão, necessárias para chamar o pensamento 

“para cima”. Somente então se tornará possível superar-se e conquistar a vitória. 

Mas, Zaratustra ainda vagueia por “mares incertos”. “Ainda não chegou a hora 

de minha derradeira luta – ou estará chegando agora? Em verdade, com 

insidiosa beleza me olham o mar e a vida ao redor! (Za/ZA III, “Da bem-

aventurança a contragosto”). 

A solidão acompanha Zaratustra desde quando abandou sua terra/pátria 

e rumou para as montanhas e “lá ele desfrutou seu espírito e sua solidão e por 

dez anos não se cansou” (FW/GC §242 e Za/ZA, “Prefácio”, §1) e na seção “Das 

moscas do mercado” recomenda a solidão como um antidoto contra o “barulho” 

da multidão. “Foge para a tua solidão, meu amigo!” (Za/Za I, “Das moscas do 

mercado”). Fiel aos seus próprios preceitos o profeta retira-se para sua “última 

solidão” como forma de recuperar a autenticidade e superar a si mesmo. Solidão 

essa precedida pelas caminhadas e pelo escalar de montanhas. “Eu sou 

andarilho e um escalador de montanhas, disse para seu coração, eu não gosto 

das planícies e, ao que parece, não posso ficar muito tempo parado” (Za/ZA III, 

“O andarilho”). Mais do que uma predisposição a um certo tipo de paisagem, o 

gosto para caminhadas e montanhas envolve o desafio da superação. “E, seja 

lá o que ainda me aconteça, como destino e como vivência, – sempre haverá 

uma caminhada e uma escalada de montanha: afinal, vivencia-se apenas a si 

mesmo” (Za/ZA III, “O andarilho”). Assim, uma vivência não pode se efetivar a 

partir de outro. Nesse sentido, há uma intransferível responsabilidade que não 

pode ser terceirizada. Dessa forma, os caminhos acidentados e as montanhas a 

escalar são os necessários desafios para aquele que deve vivenciar apenas a si 



137 
 

mesmo. “Agora me acho diante de meu último cume, e daquele que mais 

longamente me foi poupado. Ah, devo encetar meu caminho mais duro! Ah, 

comecei minha mais solitária caminhada!” (Za/ZA III, “O andarilho”). O escalar 

de montanhas e a reclusão da solidão são necessários diante da gravidade da 

tarefa, é ela que acaba por selecionar os caminhos. Contudo, só depois de algum 

tempo, de algum afastamento, ela adquire sentido e mostra o quanto certos 

caminhos foram necessários para a sua concretização.  

Aquele que busca o caminho para si mesmo precisa se afastar das 

massas, dos “ávidos e ambiciosos”. Nesse sentido, a solidão recupera aquilo 

que se tem de autêntico e próprio frente ao comum e médio do rebanho, é a 

maneira de se estar perto de si mesmo, ao contrário da multidão, que aniquila a 

autenticidade e faz com que esta sucumba diante dos valores massificados. Na 

seção “Do espírito de peso” Zaratustra enfatiza que “somente com relutância” 

perguntou “pelos caminhos”. “– Isto sempre repugnou o meu gosto! Preferi 

perguntar e experimentar (versuchte) os próprios caminhos” (Za/Za III, “O 

espírito de peso”. Trad.: Modificada). Dessa forma, vivenciado como 

necessidade de experimentação toda busca e todo questionamento sobre o 

caminho não passa de uma tentativa de se esgueirar para fora dele, pois o 

caminho próprio é algo que só pode ser percorrido de forma individual. Podemos 

entender que o caminho próprio só existe enquanto configura uma trama que 

envolve uma tarefa, haja vista ser esta que determina os caminhos necessários 

para a sua própria concretização, ou seja, só tem sentido falar de caminhos em 

relação a uma tarefa. Vai nesta direção a sentença de Zaratustra: “caminho não 

existe” (Za/ZA III, “Do espírito de peso”, §2). Dessa forma, estamos diante de 

uma intransferível responsabilidade, haja vista que os caminhos acidentados e 

as montanhas são os necessários desafios de quem deve vivenciar apenas a si 

mesmo. Zaratustra diz que há um “caminho de grandeza” que deve ser seguido 

nas tarefas mais prementes nas quais “cume e abismo – juntaram-se em um só”. 

O caminho transforma o perigo em refúgio e deve ser a hora de maior coragem 

e dureza. “Olhar para longe de si é necessário, a fim de ver muito: – todo 

escalador de montanhas necessita essa dureza” (Za/ZA III, “O andarilho”).  

A montanha é uma metáfora para um jogo de forças de si para si mesmo, 

daquilo que é mais próprio, do olhar para o alto de si mesmo para encontrar a si 

mesmo. Não por acaso a questão da autenticidade acontece através da 



138 
 

expressão “próprio Si-mesmo” (eigen Selbst). Assim, enquanto lembrava-se das 

caminhadas das quais havia feito, dos montes e cumes que havia escalado, 

Zaratustra diz que durante esses percursos vivencia-se apenas a si mesmo 

(erlebt sich selber). A vivência própria está ligada a um retorno ao seu “próprio 

Si-mesmo” depois de muitos acasos e de muito perambular por terras 

estrangeiras. 

Passou o tempo em que me podiam suceder acasos; e o que poderia 
ainda me tocar que já não fosse meu? Ele apenas retorna para casa, 
regressa para mim – meu próprio Si-mesmo, e o que dele há muito 
tempo se achava no estrangeiro, disperso entre coisas e acasos 
(Za/ZA III, “O andarilho”. Trad.: Modificada). 

 

A “vivência de si mesmo” ganha seu sentido pleno através de um 

movimento que remete para “além de si mesmo”, ou seja, como um movimento 

que indica um distanciamento em relação à interioridade. O mais profundo diz 

respeito tão somente aquilo que se tem como tarefa própria, e é esse mais íntimo 

que deve se elevar para o mais alto, de modo que dentro e fora, profundidade e 

superfície passam a ser uma só e mesma coisa. Nesse movimento encontra-se 

a redenção do passado encarado como um “assim eu quis”.  

E, se todas as escadas te faltarem doravante, terás de saber como 
subir sobre tua própria cabeça: de que outra forma poderias desejar 
subir? 
Sobre tua própria cabeça e além do teu próprio coração! O mais suave 
em ti deve agora se tornar o mais duro (Za/ZA III, “O andarilho”).  

 

Em diversos momentos anteriores Zaratustra falou com seu coração. 

Todavia, a recomendação agora é subir “além” do “próprio coração”. Essa é uma 

das muitas imagens utilizadas para mostrar a relação entre encontrar a si mesmo 

e ir além de si mesmo, pois, como foi informado nos discursos também o Si-

mesmo anseia criar para além de si (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo). A 

imagem da escada, que na Terceira Extemporânea referia à série de objetos 

venerados, é em Zaratustra abandonada, para que se torne possível a subida 

sobre si mesmo, ou seja, é sobre a própria cabeça que deve ser construída uma 

escada. Assim, Zaratustra se torna a própria escada para elevar-se acima de si 

mesmo indo além da “interioridade” massificada e dos pesos colocados sobre os 

ombros.  

Depois de muitas caminhadas e de muito perambular Zaratustra 

finalmente reconhece a sua sina e se declara pronto para sua última solidão. 



139 
 

“Ah, mar e destino! Rumo a vós devo agora descer!” Alude, a aceitação 

incondicional do destino que é somente seu e não poderia ser de nenhum outro.  

Acho-me diante de minha mais alta montanha e de minha mais longa 
caminhada: por isso, devo antes descer mais profundamente do que 
jamais desci: – descer mais profundamente na dor do que jamais desci, 
até sua mais negra maré! Assim quer meu destino: pois bem, estou 
pronto! (Za/ZA III, “O andarilho”). 

 
As imagens utilizadas por Zaratustra sobre altura e profundidade se 

juntam em uma só para romper com as dicotomias: “É a partir do mais profundo 

que o mais elevado deve chegar à sua Altura”. Para elevar-se acima de si mesmo 

é preciso descer “abaixo” de si mesmo.76  

Após sua “última solidão” e o enfrentamento consigo mesmo Zaratustra 

relata sua “visão” e “enigma”. Encontrava-se Zaratustra a abordo de um barco 

“que vinha de longe e navegava para mais longe ainda” e é acometido por grande 

“silêncio” e “tristeza” que durou “três dias”. Todavia, “Na tarde do segundo dia, 

porém, abriu novamente os ouvidos, embora ainda se mantivesse calado”. Que 

Zaratustra tenha aberto “os ouvidos”, mas permanecido calado nos parece 

sintomático, pois ali naquele barco “havia muita coisa estranha e perigosa a 

ouvir”. Zaratustra, enfim, decide comunicar a “visão” e o “enigma” aos 

marinheiros, pois também ele “era um amigo de todos os que fazem longas 

viagens e não querem viver sem perigo”. Foi assim que “o gelo de seu coração 

se rompeu” (Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §1). Zaratustra comunica o eterno 

retorno relatando a visão e o enigma justamente a marinheiros o que parece nos 

indicar que ele procure ouvidos seletos justamente naqueles que enfrentam os 

maiores perigos em mares inexplorados. Zaratustra então se comunica com os 

marinheiros e direciona o discurso exatamente a essa tipologia específica. 

Portanto, a visão e o enigma que relata implica uma seleção também daqueles 

que devem ouvir, ainda que não saibam exatamente do que se trate.  

A vós, ousados buscadores (Suchern), experimentadores 
(Versuchern), e quem se haja uma vez lançado com velas astutas em 
mares terríveis, – A vós, ébrios de enigmas, amantes do crepúsculo, 
cuja alma é atraída com flautas a todo abismo traiçoeiro: – pois não 
quereis sentir e seguir um fio com mão covarde; e, onde podeis 
adivinhar, detestais deduzir – Apenas a vós relato o enigma que vi – a 

 
76 É constante a metáfora entre altura e profundidade. Zaratustra sobe a montanha e tal qual o 
sol também ele deve “declinar” (untergehen), ter seu “ocaso” e ressurgir  transfigurado em um 
novo amanhecer. Algo já anunciado desde o final do quarto livro de A gaia ciência (e, portanto, 
na seção imediatemente posterior àquela em que Nietzsche trouxe à luz o desafio implicado no 
pensamento do eterno retorno).  



140 
 

visão do mais solitário (Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §1. Trad.: 
Modificada). 

 

As palavras de Zaratustra são dirigidas aos “buscadores”, 

“experimentadores” e aos exploradores, aqueles cuja ousadia e destemor 

permitem lançar “velas astutas em mares terríveis”, pois também os marinheiros 

são amantes do crepúsculo e do “abismo traiçoeiro”. Na visão que está a contar, 

Zaratustra anda por uma trilha na montanha, caminha em direção ao alto, 

visualiza o declínio do sol, o crepúsculo. Novamente se faz presente as imagens 

de altitude e de profundidade. O mais profundo pensamento surge no lugar mais 

alto, após uma longa e difícil caminhada montanha acima. É no alto também que 

o “espírito de peso” puxa para baixo, para o abismo. Assim, subitamente um 

anão surge sobre as costas de Zaratustra.  

Para o alto: – embora ele estivesse em minhas costas, meio anão, meio 
toupeira; aleijado; aleijador; pingando chumbo em meu ouvido, 
pensamentos-gotas de chumbo em meu cérebro (Za/ZA III, “Da visão 
e do enigma” §1). 

 

O espírito de peso é identificado como o arqui-inimigo de Zaratustra, pois 

toda sua fala objetiva mostrar a incapacidade do profeta de enunciar o 

pensamento abismal, após ter lançado ao alto o pensamento com sua sabedoria 

seria por ele esmagado. O anão lança suas palavras e faz um longo silêncio, 

também esse silêncio “oprime”. Apesar disso, Zaratustra possui a coragem que 

mata todo o desânimo e “também mata a vertigem ante os abismos: e onde o 

ser humano não estaria diante de abismos?” (Za/ZA III, “Da visão e do enigma” 

§1). Zaratustra fala da coragem necessária ante as provocações do pensamento 

de peso e da impossibilidade de cair sobre si mesmo. Da mesma forma, trata da 

coragem ante a vertigem do maior dos abismos que é a compaixão “Mas 

compaixão é o abismo mais profundo: quanto mais fundo olha o homem no viver, 

tanto mais fundo olha também no sofrer” (Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §1). 

Em outras palavras, a coragem se faz necessária para superar o sofrimento da 

vida e para desejá-la infinitas vezes: “Isso era vida? Muito bem! Mais uma vez!” 

(Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §1). 

O eterno retorno do mesmo é o pensamento abismal, pois implica que o 

homem olhe para a vida e a afirme eternamente com tudo o que ela é. O anão é 

o homem fraco, o homem pequeno, aquele que torna o sofrimento uma objeção 

contra a vida, mas também simboliza as fraquezas no próprio Zaratustra, como 



141 
 

sentenciou no “caminho do criador”. “Mas o pior inimigo que podes encontrar 

será sempre tu mesmo” (Za/ZA I, “Do caminho do criador”). 

Zaratustra fala sobre a necessária coragem para enfrentar a “vertigem 

ante os abismos”. Novamente estabelece a metafórica topográfica, pois 

Zaratustra se encontra em uma montanha na qual envolve o risco da queda no 

abismo e, o eterno retorno é um pensamento abismal, assim como a compaixão 

é colocada como um abismo. O eterno retorno é um pensamento abismal porque 

traz consigo a possibilidade de que a dor humana também retorne. Dessa forma, 

Zaratustra novamente coloca o dilema ao anão: “Eu, ou tu!”. A vitória do 

pensamento de peso significaria o triunfo do homem pequeno, mas logo em 

seguida Zaratustra completa que entre os dois, ele é o “mais forte” e que seu 

“pensamento abismal” não seria suportável pelo anão (Za/ZA III, “Da visão e do 

enigma” §2).  

Zaratustra não comunica diretamente o eterno retorno ao “anão”. Ao invés 

disso mostra-lhe o portal cujo objetivo é aquilatar a reação do espírito de peso 

diante da repetição cíclica do tempo.77 Entretanto, uma outra explicação para 

evitar esse enúncio relaciona-se ao temor em relação aos próprios 

pensamentos. “Assim falava eu, e cada vez mais baixo: pois tinha medo de meus 

próprios pensamentos e dos que se escondiam atrás deles” (Gedanken und 

Hintergedanken). A preposição Hinter (atrás) foi utilizada no discurso dos 

desprezadores do corpo. Se Zaratustra diz que temia seus próprios 

pensamentos, ele temia, em verdade o que está por atrás de seus pensamentos, 

ou seja, o Si-mesmo que exigia cada vez mais dele (Za/ZA III, “Da visão e do 

enigma” §2).  

 
77 Uma vez que Zaratustra afirma que o “anão” está impossibilitado de suportar seu pensamento 
abismal cabe então mostrar-lhe o portal. 
“Olha esse portal, anão!”, falei também; “ele tem duas faces. Dois caminhos aqui se encontram: 
ninguém ainda os trilhou até o fim. Essa longa rua para trás: ela dura uma eternidade. E a longa 
rua para lá – isso é outra eternidade. Eles não se contradizem, esses caminhos; eles se chocam 
frontalmente: – é aqui, neste portal, que eles se encontram. O nome do portal está em cima: 
‘Instante’.   
Tudo aquilo que pode andar, de todas as coisas, não tem de haver percorrido esta rua alguma 
vez? Tudo aquilo que pode ocorrer, de todas as coisas, não tem de haver ocorrido, sido feito, 
transcorrido alguma vez? E, se tudo já esteve aí, que achas, anão, desse instante? [...] – não 
temos de haver existido todos nós? – e de retornar e andar nessa outra rua, lá, diante de nós, 
nessa longa e horripilante rua – não temos de retornar eternamente? –” (Za/ZA III, “Da visão e 
do enigma” §2). 
 



142 
 

Depois do desaparecimento do anão e do portal, um cão surge. “Mas ali 

jazia um ser humano! E ali estava o cão, pulando, eriçado, ganindo – viu-me 

chegar – uivou novamente, então gritou: – algum dia escutei um cão gritar assim 

por socorro?” É precisamente nessa hora que Zaratustra relata a visão do pastor 

e da serpente.  

Vi um jovem pastor contorcendo-se, sufocando, estremecendo, com o 
rosto deformado, e uma negra, pesada serpente que lhe saía da boca. 
Alguma vez vi tanto nojo e pálido horror em um rosto? (Za/ZA III, “Da 
visão e do enigma” §2).  
 

Ante a visão do jovem pastor agonizando, Zaratustra tenta 

desesperadamente ajuda-lo a tal ponto que tenta puxar a serpente de dentro da 

boca dele. “Então de dentro de mim se gritou: “Morde! Morde! Corta a cabeça! 

Morde!” – assim se gritou de dentro de mim, meu horror, meu ódio, meu nojo, 

minha pena, tudo de bom e ruim gritou com um grito de dentro de mim” (Za/ZA 

III, “Da visão e do enigma” §2). É de dentro de si que algo grita e instiga o pastor 

a morder a cabeça da serpente. Novamente Zaratustra conclama àqueles pelas 

quais inicia seu relato da visão e do enigma, é a eles que agora pede ajuda para 

decifrar o enigma.  

– Ó ousados ao meu redor! Vós, buscadores, experimentadores, e 
quem, entre vós, tenha se lançado com velas astutas em mares 
inexplorados! Vós, amantes de enigmas! Então interpretai-me o 
enigma que enxerguei, então interpretai-me a visão do mais solitário! 
(Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §2). 
  

Zaratustra ainda não sabe o que a visão e o enigma significam, então 

recorre aqueles que por natureza são buscadores, experimentadores e 

criadores. Aqueles que estão dispostos a se aventurar por mares inexplorados, 

que são “amantes de enigmas”, aqueles que se deparam constantemente com 

o novo, pois o enigma que Zaratustra viu, “jamais vira igual”.  

 – O que vi eu então em alegoria? E quem é esse que um dia terá de 
vir? Quem é o pastor em cuja garganta a serpente entrou? Quem é o 
homem em cuja garganta entrará tudo de mais pesado, de mais negro? 
(Za/ZA III, “Da visão e do enigma” §2. Trad.: Modificada). 
 

Foi então que seguindo as instruções do grito de Zaratustra o pastor 

morde a cabeça da serpente cuspindo-a para longe e levantou-se.  

– Não mais um pastor, não mais um homem – um transformado, um 
iluminado que ria! Jamais, na terra, um homem riu como ele ria! Ó meus 
irmãos, escutei um riso que não era riso de homem – – e agora me 
devora uma sede, um anseio que jamais sossega. Meu anseio por esse 
riso me devora: oh, como suporto ainda (Za/ZA III, “Da visão e do 
enigma” §2). 



143 
 

 

Uma vez que a serpente fora cuspida da boca do pastor, ele transforma-

se. É agora um “iluminado” que ri como “jamais, na terra, um homem riu”. 

Novamente Zaratustra se utiliza da alcunha de Buda, o iluminado, tal qual já 

fizera no “Desprezadores do corpo” com o termo “desperto”. Naquela seção, o 

desperto é quem diz “corpo sou eu inteiramente, e nada mais; e alma apenas 

uma palavra para um algo no corpo”. Podemos pensar então que o pastor 

transformado em “iluminado” é aquele capaz de compreender que é Si-mesmo. 

Ele levanta-se, é o corpo e nada mais.  

Após cuspir a serpente de sua boca, o pastor renasce como um 

"iluminado", uma figura que ri com uma intensidade inédita, liberto do medo. A 

comparação com Buda, “o iluminado”, sugere uma ligação com a ideia de 

despertar. Essa conexão é reforçada pela referência ao capítulo “Dos 

desprezadores do corpo”, onde o "desperto" reconhece que é o corpo, 

integralmente, e que a alma não passa de uma palavra criada a partir do corpo. 

Isso implica uma aceitação radical de si mesmo como unidade corporal, sem 

cindir a existência em corpo e alma. Quando Zaratustra descreve o pastor 

transformado em “iluminado”, podemos entender que ele agora se reconhece 

como Si-mesmo, integrado e completo, livre de ilusões metafísicas. Ele se 

levanta, plenamente consciente de sua condição corpórea.  

É possível identificar no enigma a conexão entre o próprio e o todo. “Não 

mais um pastor, não mais um homem”. Está dada a condição para o 

despedaçamento de Zaratustra, ou seja, não é mais ele o porta-voz do eterno 

retorno, pois quando incorpora o pensamento abismal, não é mais um homem; 

transforma-se em destino. Por outras vias, recoloca-se a problemática de O 

Nascimento da tragédia, do servidor ditirâmbico que no esquecimento de si 

mesmo se reconecta com a natureza. Entretanto, Zaratustra ainda não é capaz 

de compreender o enigma e pergunta aos navegadores quem é o “anão” e quem 

é o “jovem pastor”?78 

 
78 Rubira interpreta que “tanto o ‘espírito de peso’ quanto o ‘pastor’ não podem ser pensados 
senão como configurações dos temores e das expectativas do próprio Zaratustra. “Para nós o 
‘espírito de peso’ precisa ser pensado, tal como o próprio ‘pastor’, como sendo uma das duas 
configurações dos pensamentos de Zaratustra: uma, seu temor em ser arrastado para o ‘abismo’, 
a outra, sua vontade em atingir o cume mais alto. Em ‘Da visão e do enigma’, Zaratustra não 
sabe nem porque o anão desaparece nem quem é o pastor. Ora, veremos que o Anão 
desaparece porque não tem coragem para suportar a possibilidade do retorno cosmológico, algo 
que o ‘pastor’ consegue suportar” (RUBIRA, 2010, p.257-258. Nota 9). 



144 
 

Após comunicar aos navegantes a visão e o enigma, na qual Zaratustra 

ainda não tem clareza sobre do que se trata, há um transcurso que deve cumprir 

até ser tomado novamente pelo pensamento do eterno retorno. Na seção “Da 

bem-aventurança a contragosto” Zaratustra precisa de uma nova solidão. Parece 

que agora está em jogo não mais enunciar o pensamento do eterno retorno, mas 

procurar ouvidos para este pensamento. 

E por ele e seus iguais devo eu próprio consumar-me: por isso agora 
evito minha felicidade e me ofereço a toda infelicidade – para meu 
último exame e conhecimento. E, em verdade, era tempo de eu ir; e a 
sombra do andarilho, o momento mais longo e a hora mais silenciosa 
– todos me diziam: “É mais que tempo!” (Za/ZA III, “Da bem-
aventurança a contragosto”). 

 

Zaratustra ainda enfrenta a tarefa de buscar compreensão e receptividade 

para a ideia do eterno retorno. É nesse contexto que a “hora mais silenciosa” 

simboliza o chamado do Si-mesmo, instando Zaratustra a consumar sua missão, 

mesmo ao custo de abandonar sua felicidade e abraçar a solidão 

transformadora. Essa solidão que é também reflexiva, o impulsiona a confrontar 

os limites de sua própria compreensão e a buscar receptividade para o 

pensamento abismal, consolidando assim uma transformação de si mesmo.  

Para que todas as consequências do eterno retorno sejam de fato aceitas 

sem restrição é preciso que todos os acontecimentos sejam aceitos sem 

restrição, um sagrado dizer sim a todas as coisas.79 Dessa forma, após o 

transcurso da visão e do enigma Zaratustra retorna a sua caverna e em uma 

certa manhã cai doente, o pensamento abismal ainda o atormenta. “Zaratustra 

pulou da cama como um louco, gritando com voz terrível e gesticulando como 

se lá estivesse mais alguém que não queria levantar-se” (Za/ZA IIII, “O 

 
79 O amor fati é fundamental para a concretização do pensamento do eterno retorno. O conceito 
não está textualmetne formulado em Zaratustra, mas tem lugar como uma noção, um dizer sim 
ao vir-a-ser e ao destino. A primeira aparição está no aforismo que abre o livro IV de A gaia 
ciência intitulado “Para o Ano-novo”. Sob a forma de um desejo para um futuro vindouro no qual 
Nietzsche expressa suas aspirações. “Quero cada vez mais aprender a ver como belo aquilo que 
é necessário nas coisas: – assim me tornarei um daqueles que fazem belas as coisas. Amor fati: 
seja este, doravante, o meu amor!” e mais a frente acrescenta: “quero ser, algum dia, apenas 
alguém que diz Sim! (FW/GC §276). Em Assim falou Zaratustra o “dizer sim” recebe a companhia 
de um “abençoar” a vida. “No que abençoa eu me tornei, e no que diz sim: e para isso lutei 
longamente e fui um lutador, para que um dia tivesse as mãos livres para abençoar”. Zaratustra 
tornou-se alguém que abençoa e diz sim, um “venturoso” (Za/ZA III, “Antes do nascer do sol”. 
Trad.: RRTF). Marton sugere que para Zaratustra se tornar o mestre do eterno retorno faz-se 
necessário integrar esse pensamento enquanto vivência e pôr em prática o amor fati. A vivência 
visa a apropriação do pensamento abissal, bem como para que possa aceitar todas as 
consequências desse pensamento (MARTON, 2016, p.27ss). 
 



145 
 

convalescente” §1). Zaratustra está tomado pelo pavor, de modo que até mesmo 

seus animais correm assustados. É o pensamento abismal que novamente 

toma-o por completo. 

Sobe, pensamento abismal, de minha profundeza! Eu sou teu galo e 
teu alvorecer, verme adormecido!  
De pé, de pé! Minha voz te despertará como 
o canto do galo!  
Desata os grilhões de teus ouvidos: escuta! Pois eu quero ouvir-te! 
De pé, de pé! Aqui há trovão bastante, até os túmulos aprenderão a 
ouvir! 
E limpa o sono dos teus olhos, e tudo de imbecil e cego! Escuta-me 
também com teus olhos: minha voz é um remédio também para 
cegos de nascença. 
E, uma vez desperto, deverás ficar eternamente desperto (Za/ZA IIII, 
“O convalescente” §1).  

 

Zaratustra conclama o pensamento símbolo de uma nova manhã a sair 

da sua profundeza. Necessário lembrar, a partir dessa passagem, que um 

pensamento se manifesta aquém de qualquer controle consciente, pois ele é a 

resultante da fixação de poder do impulso soberano. Ao vincular simbolicamente 

o eterno retorno com o “galo” e o “alvorecer”, Zaratustra se coloca como 

“instrumento” pelo qual esse pensamento deve se manifestar, ou seja, é a ele e 

não um outro a quem coube a tarefa de tornar-se o portador, o “advogado”, desse 

pensamento. 

 
De pé, de pé! Não deves rouquejar – mas falar! Zaratustra te chama, 
o sem-deus! 
Eu, Zaratustra, o advogado da vida, o advogado do sofrimento, o 
advogado 
do círculo – chamo a ti, meu pensamento mais abismal! 
Viva! Estás vindo – eu te ouço! Meu abismo fala, minha derradeira 
profundeza eu consegui trazer à luz! 
Viva! Vem! Dá-me a mão – – ah! Larga! Ah! Ah! – Nojo, nojo, nojo – – 
– ai de mim! (Za/ZA IIII, “O convalescente”, §1). 

 

Toda a transcendência foi eliminada a partir da constatação da morte de 

Deus, de modo que resta como única alternativa ser “advogado da vida, 

advogado do sofrimento, o advogado do círculo”. É esse o pensamento de 

Zaratustra que deve sair da profundeza. Ao conclamar tal pensamento, o profeta 

cai como morto, ao retornar a si estava enfermo e assim ficou por sete dias 

(Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2). Com Zaratustra prostrado, são seus animais 

que o instigam a sair da caverna e a novamente se alegrar com a vida, pois 

também as coisas da vida “anseiam” (o vento, os aromas, os riachos) e querem 

ser a cura para ele. Mas Zaratustra está enfermo, pois “um novo conhecimento, 



146 
 

amargo e pesado” fez sua “alma” “transbordar por todas as margens”. A 

enfermidade é também o esgotamento de uma luta de algo em si contra si 

mesmo. 

 

– “Ó Zaratustra”, disseram então os animais, “para os que pensam 

como nós, as próprias coisas dançam: vêm, dão-se as mãos, riem, 
fogem – e retornam. 
Tudo vem, tudo retorna; rola eternamente a roda do ser. Tudo morre, 
tudo volta a florescer, corre eternamente o ano do ser. 
Tudo se rompe, tudo é novamente ajeitado; eternamente constrói-se 
a mesma casa do ser. Tudo se despede, tudo volta a se saudar; 
eternamente fiel a si mesmo permanece o anel do ser. 
Em cada instante começa o ser; em redor de todo Aqui rola a esfera 
Ali. 
O centro está em toda parte. Curva é a trilha da eternidade.” – (Za/ZA 
IIII, “O convalescente”, §2). 

 
As palavras dos animais lembram a Zaratustra quem ele é, e quem ele 

tem de tornar-se. É precisamente, nesse momento, em resposta aos animais 

que ele decifra o enigma da serpente e do pastor. “ – E como aquele monstro 

me entrou na garganta e me sufocou! Mas eu lhe cortei a cabeça com os dentes 

e a cuspi para longe”. Tratava-se precisamente do próprio Zaratustra, era ele o 

jovem pastor que visualizou o enigma. Nesse momento, o projeta também 

explica que a serpente que estava dentro da boca do pastor simboliza o nojo ao 

homem, a identificação da compaixão no homem pequeno, do homem como o 

animal mais cruel, dos acusadores da vida. Zaratustra quer evitar tornar-se um 

acusador do homem.  

O grande fastio pelo homem – isso me sufocou, me havia entrado na 
garganta: e o que o vidente vaticinou: “Tudo é igual, nada vale a pena, 
o saber sufoca”. 
Um longo crepúsculo claudicava à minha frente, uma tristeza cansada 
de morte, ébria de morte, que falava com uma boca bocejante. 
“Eternamente ele retorna, o homem de que estás cansado, o pequeno 
homem” – assim bocejava minha tristeza, e arrastava os pés e não 
podia adormecer (Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2). 

 

É o retorno do homem pequeno, àquele pela qual a vida não vale a pena, 

que atemoriza Zaratustra. 

– “Ah, o homem retorna eternamente! O pequeno homem retorna 
eternamente!” – Vira os dois nus um dia, o maior homem e o menor 
homem: demasiado semelhantes um ao outro – demasiado humano 
inclusive o maior! 
Demasiado pequeno o maior! – Esse era meu fastio pelo homem! E 
eterno retorno inclusive do menor! – Esse era meu fastio por tudo que 
existe! 
Ah, nojo! Nojo! Nojo! – – Assim falou Zaratustra, e suspirou e tremeu; 
pois lembrou-se de sua doença (Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2).  

 



147 
 

Zaratustra precisa de consolos e cura para si, precisa de “novas liras” para 

as suas “novas canções”. “Prepara antes uma lira para ti, uma nova lira! (Za/ZA 

IIII, “O convalescente”, §2). Nesse contexto, os animais falam com Zaratustra 

acalentando-o e mostrando a ele que esse é seu “grande destino”, do qual não 

pode escapar e é imprescindível para tornar-se o que se é, qual seja, o “mestre 

do eterno retorno”.80 

Canta e extravasa, ó Zaratustra, cura tua alma com novas canções: 
para que possas carregar teu grande destino, que ainda não foi destino 
de homem nenhum!  
Que tenhas de ser o primeiro a ensinar essa doutrina – como esse 
grande destino não seria também teu maior perigo e maior doença? 
(Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2). 

 
O grande destino de Zaratustra ainda não foi destino de nenhum outro 

homem, não por que foi o “primeiro a ensinar” a doutrina do eterno retorno, mas 

porque é um destino que só pode ser seu e de mais ninguém e ainda que 

Zaratustra pereça, terá de retornar eternamente para enunciar o eterno retorno 

do mesmo, haja vista que ambos estão conectados de maneira indelével. “Mas 

o nó de causas em que estou emaranhado retornará – ele me criará novamente! 

Eu próprio estou entre as causas do eterno retorno”. São os animais que colocam 

na boca de Zaratustra as palavras sobre o eterno retorno, pois eles sabem o que 

Zaratustra ensina. 

Vê, sabemos o que ensinas: que todas as coisas eternamente 
retornam, e nós mesmos com elas, e que eternas vezes já estivemos 
aqui, juntamente com todas as coisas. Ensinas que há um grande ano 
do vir-a-ser, uma monstruosidade de grande ano: tal como uma 
ampulheta, ele tem de virar sempre de novo, a fim de novamente 
escorrer e transcorrer: – – de modo que todos esses anos são iguais a 
si mesmos, nas coisas maiores e também nas menores – de modo que 
nós mesmos somos iguais a nós mesmos em cada grande ano, nas 
coisas maiores e também nas menores (Za/ZA IIII, “O convalescente”, 

§2). 
 

O conceito é apresentado como uma repetição cíclica de todas as coisas, 

em todas as suas dimensões – do mais grandioso ao mais ínfimo. O "grande ano 

do vir-a-ser" simboliza a estrutura temporal cósmica, onde tudo se repete, 

inevitavelmente, como uma ampulheta que é virada infinitas vezes, permitindo 

 
80 Roberto Machado traz a importante distinção, concordando nisso com Gilles Deleuze, de 
perspectiva sobre o eterno retorno e os animais. Para os animais o eterno retorno está ligado a 
repetição dos ciclos naturais, a eterna repetição do mundo e das coisas do mundo. “E é 
justamente porque os animais têm uma perspectiva natural com relação ao eterno retorno que 

eles não passam pela experiência do niilismo — não são ameaçados pelo terror e pela náusea 

—, nem precisam de coragem para ultrapassá-lo e se redimirem (MACHADO, 2011, p.141). 



148 
 

que os grãos do tempo fluam sempre da mesma maneira. Tudo já ocorreu e 

voltará a ocorrer. Não apenas os eventos e ações retornam, mas nós mesmos, 

com nossas escolhas, erros e grandezas, voltamos a ser o que somos, 

infinitamente, sem escapatória. 

É pela boca dos animais que Zaratustra fala: “Nós também sabemos como 

falarias então contigo mesmo”.  

Eu retornarei, com este sol, com esta terra, com esta águia, com esta 
serpente – não para uma vida nova ou uma vida melhor ou uma vida 
semelhante: 
– Retornarei eternamente para esta mesma e idêntica vida, nas coisas 
maiores e também menores, para novamente ensinar o eterno retorno 
de todas as coisas, – 
– para novamente enunciar a palavra do grande meio-dia da terra e 
dos homens, para novamente anunciar aos homens o além-do-homem 
(Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2. Trad.: Modificada). 
 

Zaratustra declara sua disposição de retornar não apenas como uma 

submissão, mas como um ato de criação e reafirmação. Ele se compromete a 

novamente ensinar o eterno retorno, a viver e “enunciar a palavra do grande 

meio-dia". É o instante em que a existência deixa de ser suportada como um 

peso ou projetada em uma redenção futura e passa a ser afirmada como ela é, 

em sua circularidade infinita. O "além-do-homem", que Zaratustra preconiza não 

é uma rejeição do humano, mas a superação de suas limitações. Ele convoca 

os homens a transcenderem o "pequeno homem" que teme o retorno, que resiste 

à aceitação do mesmo, que vive preso ao ressentimento e ao niilismo. O além-

do-homem é aquele, assim, que consegue olhar para a repetição infinita de sua 

vida e dizer "sim". Ele não apenas suporta o eterno retorno, mas o afirma com 

júbilo, transformando cada instante em algo digno de ser vivido eternamente. 

Após os animais exortarem, Zaratustra permanece deitado imóvel em um 

“grande silêncio”. O profeta, então “conversava com sua alma”. Agora é a sua 

alma que ele fala e não mais ao coração.  

Zaratustra como “anunciador” do eterno retorno tem de declinar, como o 

sol por trás das montanhas para logo em seguida revelar uma nova manhã.  

Falei minha palavra, me despedaço em minha palavra: assim quer 
minha eterna sina – como anunciador pereço! Chegou a hora em que 
aquele que declina abençoa a si mesmo. Assim – acaba o declínio de 
Zaratustra. – – (Za/ZA IIII, “O convalescente”, §2). 
 

Na seção “Dos trasmundanos”, Zaratustra é tolerante e compreende os 

convalescentes, mas os exortam a se tornarem “superadores e criem para si um 



149 
 

corpo superior!”. Os convalescentes trasmundanos lançam sua visão para além 

do mundo e vivem na nostalgia da morte de Deus, ainda vagam “pelo sepulcro 

de seu Deus”. Sinal de doença e corpo doente. Todavia, Zaratustra despedaça-

se, declina para torna-se destino, para superar a doença e a convalescença se 

integrar às forças do mundo. 

 

3.3 A alma como “uma palavra para um algo no corpo” 

 

Em Assim falou Zaratustra a alma é caracterizada como “uma palavra 

para um algo no corpo” (Za/Za I, “Dos desprezadores do corpo”). Cabe notar 

que, a partir dessa constatação, Nietzsche não revoga a palavra alma de sua 

filosofia, mas a ressignifica, pois sendo uma palavra, ela não pode ser entendida 

como detentora de qualquer substantivação, de modo que toda e qualquer 

concepção que a superestime teria consequências avassaladoras como o 

desprezo pelo corpo e pela terra.  

Seja dito entre nós que não é necessário, absolutamente, livrar-se com 
isso da “alma” mesma, renunciando a uma das mais antigas e 
veneráveis hipóteses: como sói acontecer à inabilidade dos 
naturalistas, que mal tocam na “alma” e a perdem (JGB/BM §12).  
 

A alma, portanto, é uma nomeação que foi arbitrariamente constituída 

para designar “um algo no corpo”. Este entendimento vai ser mantido por 

Nietzsche ao longo das suas obras posteriores a Zaratustra. Assim, nos parece 

pertinente o entendimento de que se “um algo no corpo” é o si-mesmo e sendo 

a alma uma das muitas nomeações para esse “algo”, então estamos diante de 

um dos sentidos para si-mesmo. Pensamos, assim, que o conceito de alma não 

é abandonado por Nietzsche justamente para assinalar as muitas possibilidades 

derivadas da identificação de Zaratustra. Projeto este que se desenvolve tendo 

como ponto de partida a psicologia. Dessa forma, em Para além do bem e do 

mal Nietzsche é enfático ao afirmar que está “aberto o caminho para novas 

versões e refinamentos da hipótese da alma” (JGB/BM §12). As novas versões 

para a alma se referem à multiplicidade do corpo identificada a partir de Assim 

falou Zaratustra. Nesse entendimento, a alma passa a ser concebida como uma 

“pluralidade do sujeito”. Qual seja, uma “estrutura social dos impulsos e afetos 

querem ter, de agora em diante, direitos de cidadania na ciência” (JGB/BM §12). 

É nessa direção que Nietzsche estabelece a crítica à maneira como a alma fora 



150 
 

compreendida ao longo do tempo e lança luz à possibilidade de novas 

interpretações. Assim, o entendimento da alma e de suas “possibilidades 

inexauríveis” (JGB/BM §45) vem na esteira da crítica da psicologia moderna e 

de sua concepção de alma. Não por acaso, a referência à “nova psicologia”.  

Toda a psicologia, até o momento, tem estado presa a preconceitos e 
temores morais: não ousou descer às profundezas. Compreendê-la 
como morfologia e teoria da evolução da vontade de poder, tal como 
faço – isto é algo que ninguém tocou sequer em pensamento (JGB/BM 
§23). 

 

São de várias ordens os preconceitos morais aos quais Nietzsche alude. 

Entre estes se destacam, sobretudo, à concepção de alma imortal e de alma 

separada do corpo, preconceitos que fizeram com que a psicologia de outrora 

não ousasse descer às profundezas. O paráfrago doze refuta a “necessidade 

atomista” que continua a subsitir. 

É preciso inicialmente liquidar aquele outro e mais funesto atomismo, 
que o cristianismo ensinou melhor e por mais longo tempo, o atomismo 
da alma. Permita-se designar com esse termo a crença que vê a alma 
como algo indestrutível, eterno, indivisível, como uma mônada, um 
atomon: essa crença deve ser eliminada da ciência! (JGB/BM §12). 

 

O ataque ao “atomismo da alma” tem a precisa intenção de evitar uma 

concepção na qual a alma é separada e tornada autônoma em relação ao corpo. 

Uma crença fundamentalmente religiosa que continua a subsistir também nos 

domínios da ciência. Diferente é o procedimento nietzschiano no que se refere a 

encarar a psicologia como “morfologia e teoria da evolução da vontade de 

poder”, isto é, como configuração de domínio das forças no corpo. 

Supondo, porém, que alguém tome os afetos de ódio, inveja, cupidez, 
ânsia de domínio, como afetos que condicionam a vida, como algo 
(Etwas) que tem de estar presente, por princípio de modo essencial, 
na economia global da vida (Gesammt-Haushalte des Lebens) 
(JGB/BM §23). 
 

A “hipótese” de Nietzsche é que o “algo” é composto por afetos (Afekte) 

como condicionantes na economia global da vida, isto é, forças em interação 

complexa de comandos e obediências capazes de atuarem de maneira decidida 

sobre as questões mais candentes da vida.  

A crítica à separação entre corpo e alma é endereçada também à filosofia 

moderna81. Esta  se valeu do “ceticismo em matéria de conhecimento” e a partir 

disso atacou o “pressuposto fundamental da doutrina cristã” (JGB/BM §54). No 

 
81 Para um debate com a filosofia moderna a respeito desse aspecto é relevante o mapeamento 
feito por Marco Souza em seu livro A alma em Nietzsche. 



151 
 

entanto, não superou a concepção cristã e, por consequência, manteve a 

dicotomia corpo-alma.  

Outrora, acreditava-se na alma, tal como se acreditava na gramática e 
no sujeito gramatical; dizia-se que ‘eu’ é a condição, ‘penso’ é o 
predicado, o condicionado – que pensar é uma atividade para a qual 
um sujeito deve ser pensado como causa (JGB/BM §54). 

 

Sob a aparência de uma crítica dos conceitos de sujeito e predicado 

acreditava-se na alma tal qual na gramática e no sujeito gramatical. Nietzsche 

busca mostrar que, apesar das diversas tentativas feitas pela filosofia moderna, 

de Descartes a Kant, a questão fundamental sobre a alma não foi colocada. 

Desse modo, é diante das insuficiências das abordagens sobre a alma que 

delega essa tarefa ao “novo psicólogo” (JGB/BM §12) e toma a história da alma 

humana como “território de caça reservado ao psicólogo nato” (JGB/BM §45). 

Em outras palavras, ao conceber a vontade de poder como determinante da 

multiplicidade no corpo Nietzsche pode agora formular hipóteses e encontrar 

respostas ausentes nas concepções de psicologia que se atinham à consciência. 

“Toda a história da alma até o momento, e as suas possibilidades inexauridas: 

eis o território de caça reservado para o psicólogo nato e amigo da ‘caça grande’” 

(JGB/BM §45). Essa tarefa, que cabe agora ao “novo psicólogo” (JGB/BM §12) 

e não pode ser cumprida por eruditos, mas por psicólogos, pois requer coragem, 

argúcia e sutileza para enfrentar os perigos e se lançar em um “novo ermo”, a 

“uma nova desconfiança” (JGB/BM §12).  

O primeiro pressuposto estabelecido por Nietzsche passa por um ataque 

a ideia de um sujeito autárquico detentor de liberdade da vontade e sugere que 

há um pensar mais profundo do que aquele que se revela em signos de 

comunicação, tal fato é referendado pela palavra “Isso” (Es).82  

Um pensamento vem quando “ele” quer, e não quando “eu” quero; de 
modo que é um falseamento da realidade efetiva dizer: o sujeito “eu” é 
a condição do predicado “penso” (JGB/BM §17). 

 

A partir de uma suposição lógica e gramatical a tradição entendeu o 

pensar como predicado de um sujeito. Todavia, sendo o pensamento uma 

relação entre graus de poder das forças, ele vai ser a vitória de uma força que 

 
82 O termo “Es” em alemão cumpre muitas funções. Cabe destacar apenas duas delas. Como 
pronome impessoal para indicar estados ou situações em geral e cumprindo também a função 
de sujeito gramatical em uma oração sem sujeito.  
 



152 
 

predomina sobre as demais. Processo esse que acontece sem a participação do 

“eu”. “Isso pensa (es denkt): mas que este ‘isso’ seja precisamente o velho e 

decantado ‘eu’ é, dito de maneira suave, apenas uma suposição, uma afirmação, 

e certamente não uma ‘certeza imediata’” (JGB/BM §17). Todavia, Nietzsche irá 

dizer que até mesmo arriscar essa nomeação já é ir longe demais, pois seria 

esquematizar e interpretar algo que não pertence ao próprio processo. Que se 

entenda que o pensamento é uma atividade e que toda atividade que lhe 

pertence é um “hábito gramatical”, uma “suposição dos lógicos”.  

É necessário lembrar que no livro quinto de A gaia ciência, de 1886, 

Nietzsche sistematiza a crítica à consciência e, por conseguinte, à ideia de um 

“eu” enquanto unidade. No entender do filósofo, a consciência é o último órgão 

a se desenvolver surgindo a partir da necessidade de comunicação e, portanto, 

comunica somente aquilo que é comum, ou seja, se a consciência surge como 

necessidade coletiva nela reside uma incapacidade de comunicar aquilo próprio 

do homem, aquilo que é singular e íntimo.  

O homem, como toda criatura viva, pensa continuamente, mas não 
sabe disso; o pensamento que se torna consciente é apenas a mínima 
parte dele, e nós dizemos: a parte mais superficial, a parte pior: – pois 
somente esse pensamento consciente ocorre em palavras, isto é, em 
signos de comunicação; com o que se revela a origem da própria 
consciência (FW/GC §354. Trad.: RRTF). 

 

É somente enquanto animal social que o “homem aprendeu a tomar 

consciência de si mesmo”. Assim, o vir à consciência de um pensamento é uma 

tentativa de entender a si mesmo, de conhecer a si mesmo, que traz à tona 

apenas o não individual, aquilo que é “retraduzido para a perspectiva do 

rebanho”. 

Cada um de nós, com a melhor vontade de entender a si mesmo tão 
individualmente quanto possível, de “conhecer a si mesmo”, sempre 
trará à consciência, precisamente, apenas o não-individual em si, seu 
“corte transversal” – que nosso pensamento mesmo, pelo caráter da 
consciência – pelo “gênio da espécie” que nele comanda –, é 
constantemente como que majorizado e retraduzido para a perspectiva 
do rebanho (FW/GC §354. Trad.: RRTF). 

 

As ações são todas elas pessoais de uma maneira incomparáveis, únicas. 

No momento em que são traduzidas para a consciência, elas perdem o caráter 

singular para se tornarem comum. Dirá Nietzsche: “Todo tornar-consciente, está 

associada a uma grande e radical corrupção, falsificação, superficialização e 

generalização” (FW/GC §354). 



153 
 

O pensamento consciente se revela em signos de comunicação, em 

palavras. Todavia, há um pensar mais profundo, ao nível dos instintos, dos 

impulsos e dos afetos, isto é, ao nível da grande razão do corpo.  

Na Anotação denominada “Moral e fisiologia” Nietzsche admira-se com o 
corpo. 

 
O mais espantoso é antes o corpo: não se pode deixar de admirar como 
o corpo humano se tornou possível: como uma união tão enorme de 
seres vivos, cada dependente e subserviente e ainda num certo sentido 
por sua vez comandando e agindo por sua própria vontade, pode viver 
como um todo, crescer e existir por um tempo –: e isto obviamente não 
acontece através da consciência! Para este "milagre dos milagres" a 
consciência é apenas uma "ferramenta" e não mais – no mesmo 
sentido em que o estômago é uma ferramenta (Nachlass/FP, 37[4] –
Junho–Julho 1885). 

 

O corpo é entendido como uma “coletividade (Vereinigung) inédita de 

seres vivos, todos dependentes e subordinados”83 na qual dependência, 

subordinação, comando, obediência, cooperação (Zusammenbindung), 

crescimento e definhamento se operam em “atividade voluntária”. Nietzsche vai 

dizer que “nesse ‘milagre dos milagres’, a consciência é somente um 

“instrumento” (Werkzeug), nada mais – no mesmo sentido em que o estômago 

é também um instrumento”.84 No entanto, não se trata de “uma atividade cega, 

mecânica, mas toma parte uma obediência auto-resistente”, ou seja, aquela 

parte que obedece e tenciona também tornar-se mandante. Nessa Anotação 

Nietzsche posiciona o “espírito” como equivalente à “consciência”, o que não 

havia feito explicitamente em Assim falou Zaratustra.  

Todo esse fenômeno do “corpo” é, do ponto de vista intelectual, tão 
superior à nossa consciência, ao nosso “espírito”, a nossos modos 
conscientes de pensar, de sentir e de querer, quanto a álgebra é 
superior à tábua de multiplicação (Nachlass/FP, 37[4] – Junho–Julho 
de 1885). 
 

A concepção de Nietzsche sobre a “multiplicidade (Vielheit) de forças 

(Kräften)” (Nachlass/FP, 34[123] Abril – Junho de 1885), isto é, impulsos, afetos 

e instintos torna o próprio “indivíduo” uma multiplicidade, como sugere em 

 
83 Ao dizer que “o mais espantoso é antes o corpo” Nietzsche inverte o primado filosófico desde 
Platão no diálogo Teeteto que concede ao “espanto”/admiração (thaumazein) como a atitude 
geradora do pensar filosófico (PLATÃO, 1972, p.221). 
84 São inúmeras as Anotações nas quais Nietzsche aborda a complexidade do corpo e se refere 
a tomá-lo “ponto de partida” e “fio condutor” metodológico (Nachlass/FP, 39[18] – Agosto–
Setembro de 1885), (Nachlass/FP, 34[46] – Abril–Junho de 1885 (Nachlass/FP, 27[27] – verão-
Outono de 1884), (Nachlass/FP, 27[27] – Verão–Outono de 1884. 
 



154 
 

Anotação de 1884: “partir do indivíduo como multiplicidade (espírito como 

estômago de afetos)” (Nachlass/FP, 26 [141] – verão–Outono de 1884). A crítica 

ao sujeito autárquico ocorre a partir da concepção do homem como 

multiplicidade.  

O homem como multiplicidade: a fisiologia apenas indica uma 
maravilhosa troca entre essa multiplicidade e o arranjo das partes sob 
o todo e no todo. Mas seria falso deduzir necessariamente de um 
Estado um monarca absoluto [unidade do sujeito] (Nachlass/FP, 27[8] 
–verão–Outono de 1884). 
 

Sendo o homem uma multiplicidade, a unidade só pode ser concebida a 

partir da resultante final da relação entre esses múltiplos seres. Daí a força 

“tirano” ser aquela que domina e hierarquiza as demais sob seu comando. Diante 

da multiplicidade e da ordenação que constitui o corpo, Nietzsche recusa 

peremptoriamente “divagações” como “unidade” e “alma” (Nachlass/FP, 37[4] – 

Junho-Julho de 1885). Na Anotação 2[87], do mesmo período, assinala: 

Toda unidade é unidade apenas como organização e interação: não é 
diferente de como uma comunidade humana é uma unidade: assim é 
o oposto da anarquia atomística; assim uma entidade governante que 
significa uma, mas não é uma (Nachlass/FP, 2[87] Outono de 1885 – 
Outono de 1886). 

 
O “significar uma”, mas “não ser uma” demonstra que a unidade funciona 

apenas como arranjos, configurações da multiplicidade que só podem ser 

pensadas a partir da ascendência das forças em seus anseios de domínio. O 

“indivíduo” é uma multiplicidade que, no entanto, se apresenta e vê a si mesmo 

como unidade, ou seja, como um “eu”, como unidade da consciência, do querer 

e da vontade. Todavia, a unidade é uma ficção, se opera apenas enquanto 

aparência de unidade.85  

Uma vez que Nietzsche se afastou da interpretação atomista sobre a 

alma, pode então abordá-la através de outras possibilidades de compreensão 

como a que acontece a partir da aristocracia, contexto em que tem lugar o termo 

“alma superior” (höheren Seele) também em Para além do bem e do mal, obra 

na qual a aristocracia indica a disposição das forças. Nesse entendimento, a 

 
85 Vai nessa direção a problematização de Nietzsche sobre o querer e a vontade. “Querer me 
parece, antes de tudo, algo complicado, algo que somente como palavra constitui uma unidade” 
(JGB/BM §19). Assim, “um homem que quer – comanda algo dentro de si que obedece, ou que 
ele acredita que obedece”. O querer esconde a regência da força mais potente como 
“subvontade” ou a sub-almas – pois nosso corpo é apenas uma estrutura social de muitas almas 
(JGB/BM §19). 
 



155 
 

alma superior diz respeito a um si-mesmo bem constituído como aristocracia do 

espírito. Na obra de 1886 a referência é ao homem superior, à alma superior, 

como capaz de condensar em si atributos da grandeza:  

Ao homem superior (des höheren Menschen), à alma superior, ao 
dever superior (der höheren Pflicht), à responsabilidade superior (der 
höheren Verantwortlichkeit), à plenitude de poder criador e dom de 
dominar (Herrschaftlichkeit); – atualmente o ser aristocrático, o ser por 
si mesmo e diferente dos outros, o ser só e viver para si só, são 
atributos da “grandeza" (JGB/BM §212. Trad.: Modificada).  

 

Sendo a alma “uma palavra para um algo no corpo”, ela é a multiplicidade 

dos impulsos, então o homem superior é aquele capaz de dispor de seus 

impulsos hierarquicamente de modo a dar vazão ao império da força criadora, o 

phatos da distância faz com que ele seja “por si mesmo e diferente dos outros” 

e possa “saborear um triunfo superior mantendo-se senhores de si mesmos” 

(JGB/BM §14). Um triunfo superior indica o sentimento de poder deflagrado 

quando uma resistência é superada, podendo, assim, manter-se senhor de si 

mesmo. 

Nietzsche afirma que as hierarquias e as diferenças no interior da alma, 

que possibilitam a elevação do tipo homem, foram encampadas pelas 

sociedades aristocráticas. São essas hierarquias e diferenças que possibilitam 

tanto a “superação de si mesmo (Selbst-Überwindung) do homem”, quanto entre 

um homem e outro. Sociedades que não hesitam em sacrificar inúmeros homens 

e reduzí-los a instrumentos para a elevação de um tipo seleto (JGB/BM §258). 

Dessa forma, o “phatos da distância” nasce a partir do agir da classe nobre e do 

constante exercício de obedecer e comandar. A preponderância da classe nobre, 

mais selvagem, não estava necessariamente na força física, mas na psíquica, 

eram “homens mais inteiros”. A distância no interior da alma reproduz, assim, a 

hierarquia das sociedades aristocráticas, assentadas em “escala de hierarquias” 

e “diferenças de valor entre um homem e outro” e na “diferença entre as classes”.  

É da distância entre as classes que é possível inferir uma distância no 

interior da própria alma. 

Não poderia nascer aquele outro phatos ainda mais misterioso, o 
desejo de sempre aumentar a distância no interior da própria alma, a 
elaboração de estados sempre mais elevados do tipo “homem”, a 
contínua “superação de si mesmo do homem”, para usar uma fórmula 
moral num sentido supra-moral (JGB/BM §257. Trad.: Modificada).   

 



156 
 

Uma das características da casta nobre não estava necessariamente na 

predominância da força física, mas na força psíquica, eram homens mais 

inteiros.  

Outro aspecto a ser investigado, no que diz respeito ao si-mesmo, é a 

constatação de Nietzsche de que a alma do homem objetivo não sabe afirmar, 

nem negar, menos ainda comandar, não tem motivos para tomar partido, ele 

assim, não passa de “instrumento e medição e jogo de espelho”, pois é “um 

homem ‘sem si’”. A expressão “um homem sem si” (ein “selbstloser” Mensch) 

situa-se no contexto de discussão contra o “espírito objetivo” nos filósofos. A 

palavra “Selbstloser” também pode ser vertida por altruísta, abnegado 

(WAHRIG-BURFEIND, 2011. p.957), e nisso reside o fato importante de o 

“homem sem si” ser incapaz de reconhecer o egoísmo (Selbstsucht) de sua 

vontade. Dessa forma, a pretensa objetividade é sintoma de um si-mesmo 

enfraquecido.86 No “homem sem si” a objetividade não significa autonomia e 

liberdade do intelecto, mas a incapacidade do si-mesmo de se constituir 

hierarquicamente. É assim que uma consequência é esse homem não poder ser 

uma meta, nem elevação. Todavia, há também uma segunda possibilidade para 

entendermos esse “homem sem si”. No homem nobre, aquele destinado ao 

comando, a abnegação não é entendida como virtude, mas justamente ao 

contrário, como “um desperdício de virtude”. “Num homem feito e destinado ao 

comando, por exemplo, abnegação e retraimento modesto não seriam virtude, 

mas um desperdício de virtude: assim me quer parecer” (JGB/BM §221). Desse 

modo, toda a moral não egoísta que se pretende universal, que se abstêm da 

seletividade e da hierarquia “peca não somente contra o gosto”, mas se oculta 

sob a máscara da ajuda ao próximo.  

Toda moral não egoísta, que se toma por absoluta e se dirige a todo e 
qualquer um, não peca somente contra o gosto: é uma instigação a 
pecados de omissão, uma sedução mais sob a máscara da filantropia 
– e precisamente uma sedução e injúria para os mais elevados, mais 
raros e privilegiados [...] (JGB/BM §221). 
 

A falta de gosto da “moral não egoísta” acarreta como consequência a 

falta de seletividade. A pretenção de se dirigir a todos faz com que a hierarquia 

 
86 Nietzsche mostra a impossibilidade de separação entre os filósofos e suas filosofias, de modo 
que toda filosofia no fundo é a confissão pessoal de seu autor pois, nela está presente as 
“memórias involuntárias e inadvertidas”, bem como as intenções morais.  
 



157 
 

desapareça. Tem-se assim uma diferença fundamental em relação aos “juízos 

de valor cavalheiresco-aristocráticos têm como pressuposto uma constituição 

física poderosa, uma saúde florescente, rica, até mesmo transbordante”. Neste 

último, a ausência de desprezo pelo corpo é sintoma de uma “saúde florescente” 

e toda uma gama de atividades que justamente conservam e aprimoram o corpo 

(“guerra, aventura, caça, dança, torneios e tudo o que envolve uma atividade 

robusta, livre, contente”) (JGB/BM §7). Assim, os valores nobres surgem a partir 

de um transbordamento e não de uma insuficiência. Contudo, a força no homem 

nobre não se restringe necessariamente ao corpo físico, por isso a nobreza não 

tem como característica necessariamente a “força física”, mas uma força 

“psíquica” (JGB/BM §257). Dessa forma, “Ser mais inteiro” significa uma direção 

bem estabelecida pelos instintos dirigentes.  

Nietzsche fala de uma “alma nobre” (der vornehmen Seele) relacionando 

essa característica com o egoísmo, de modo que o nobre escolhe seus iguais 

porque “honra a si mesmo”. Nessa relação, “essa finura e auto-restrição no 

comércio com seus pares – todo astro é um desses egoístas” (JGB/BM §265). O 

egoísmo na relação entre pares faz da retribuição uma troca de honras e direitos. 

“O seu egoísmo a impede: ela não gosta de olhar “para cima” – mas sim adiante, 

de maneira lenta e horizontal, ou para baixo – ela sabe que se encontra no alto”. 

(JGB/BM §265). Não por acaso, a “alma nobre” se sujeita e se sacrificar a seu 

egoísmo, pois o aceita sem objetar e sem qualquer sentimento de coação, mas 

antes aceita o egoísmo como algo fundamentado na “lei primordial das coisas”. 

Assim, seu egoísmo reconhece direitos iguais apenas entre seus pares. 

Nietzsche afirma que “o egoísmo (der Egoismus) é da essência de uma alma 

nobre” (JGB/BM §265).  

A alma nobre aceita esse fato do seu egoísmo sem colocar questões e 
também sem qualquer sentimento de dureza, coação, arbitrariedade, 
antes como algo que estaria fundamentado na lei primordial das coisas 
– buscasse um nome para isso, ele diria que “é a justiça mesma” 
(JGB/BM §265).  

 

Uma aristocracia vai ter como norte a sua própria moral. Assim, a “moral 

dos senhores” caracteriza uma aristocracia sã e saudável, que não se vê como 

função e sente em si mesmo como capaz de determinar valores e sabe prestar 

honras à realidade como criador de valores (JGB/BM §260). Dessa forma, o 

nobre possui a “sensação de plenitude” e o “transbordamento do poder” que cria 



158 
 

valores: “a felicidade da tensão elevada”, “a consciência de uma riqueza” que 

presenteia por excesso, por transbordamento, a ajuda que oferece brota da 

abundância de poder que transborda. “O homem nobre honra em si o poderoso, 

e o que tem poder sobre si mesmo (welcher Macht über sich selbst hat), que 

entende de falar e calar, que com prazer exerce rigor e dureza consigo e venera 

tudo que seja rigoroso e duro” (JGB/BM §260). O homem nobre é assim o poder 

que se reconhece enquanto poder, que se justifica por si mesmo e, como tal, 

exige o rigor e a dureza e honra e glorifica a si mesmo a partir dessas qualidades 

(Selbstverherrlichung) (JGB/BM §260). 

É preciso se ater às características nobres, pois no parágrafo 287 

Nietzsche justamente faz esse questionamento.  

– O que é nobre? O que significa hoje para nós a palavra “nobre”? 
Onde se revela, em que se reconhece, sob o pesado e anuviado céu 
do incipiente domínio da plebe, através do qual tudo fica opaco e 
plúmbeo, o homem nobre? (JGB/BM §287). 
 

O contexto alude à modernidade como um período na qual impera o 

domínio da “plebe”, ou seja, justamente aquilo que a “moral nobre” tem como 

sua antípoda: o altruísmo, o desinteresse e a abnegação.  

No parágrafo 268 Nietzsche pergunta sobre “o que é, afinal, a 

vulgaridade?”, resposta que passa pela crítica da linguagem como “processo de 

abreviação”, de vulgarização de um conjunto de vivências comum a uma 

comunidade que diante dos perigos e ameaças precisava se entender. Não por 

acaso, os “homens mais semelhantes, mais costumeiros, estiveram e sempre 

estarão em vantagem” em relação aos mais seletos (JGB/BM §268). Nietzsche 

se coloca como um psicólogo leitor de almas que ao analisar os casos e os seres 

mais seletos identifica o risco de “sufocar na compaixão”, pois a regra é a 

corrupção e a ruína dos homens mais seletos, “das almas de constituição mais 

estranha” (JGB/BM §268).  

É nesse contexto que Nietzsche avalia a característica fundamental do 

“homem nobre”.  

– Não são os atos que o apontam – os atos são sempre ambíguos, 
sempre insondáveis –; também não são as “obras”. Entre artistas e 
eruditos encontram-se muitos que revelam, com suas obras, o quanto 
um anseio profundo os impele em direção ao que é nobre: mas 
precisamente este necessitar do que é nobre é radicalmente distinto 
das necessidades da alma nobre mesma, e inclusive um sintoma 
eloquente e perigoso da sua ausência (JGB/BM §287). 
 



159 
 

Poderia se pensar que a nobreza é caracterizada pelos atos ou então 

pelas obras. Todavia, Nietzsche recusa essa acepção para apontar para a “fé” 

como a característica predominânte da nobreza.  

Não são as obras, é a fé que aqui decide, que aqui estabelece a 
hierarquia, para retomar uma velha fórmula religiosa num sentido novo 
e mais profundo: alguma certeza fundamental que a alma nobre tem a 
respeito de si, algo que não se pode buscar, nem achar, e talvez 
tampouco perder. A alma nobre tem reverência por si mesma 
(Ehrfurcht vor sich) (JGB/BM §287).  
 

A fé é uma certeza que a alma nobre tem a respeito de si mesma, uma 

confiança na vida e em si mesmo, algo que lhe é próprio, daí não ser possível 

buscá-la, achá-la tampouco perder. Dessa forma, a fé em si mesmo compõe o 

que Nietzsche denomina de reverência por si mesmo.87  

Por meio da psicologia, Nietzsche avalia a alma nobre, característica da 

aristocracia. É também por meio da psicologia que investiga um aspecto 

relevante no que concerne ao nosso objeto de estudo, qual seja, o tema da 

“crueldade contra si mesmo”. O si-mesmo tem lugar como um advérbio reflexivo 

em que o sentido aponta para um movimento no qual o cristão direciona a 

crueldade para “algo” em si mesmo. A questão é, portanto, o que precisamente 

está sendo flagelado nele? Pensamos se tratar daquilo que é o seu mais próprio, 

ou seja, é o seu si-mesmo que o cristão autoflagela. O flagelo contra o si-mesmo 

acontece precisamente porque aquilo que é próprio lhe é insuportável. No 

parágrafo §229, a crueldade é analisada enquanto “espiritualização”.88 Contudo, 

Nietzsche inicia fustigando a “tola psicologia de outrora” que entendeu o 

sofrimento apenas sob a ótica de infligir dor ao outro. “A tola psicologia de 

outrora, que da crueldade sabia dizer apenas que ela surge ante a visão do 

sofrimento alheio” (JGB/BM §229). A psicologia até então tratou de forma 

separada situações que são derivadas uma da outra, como por exemplo o prazer 

 
87 No epílogo de O caso Wagner, de 1888, os termos “afirmação de si mesmo” (Selbstbejahung) 
e “glorificação de si mesmo” (Selbstverherrlichung) são utilizados para descrever a moral nobre 
e a sua relação com a vida. A alma nobre diz “Sim”, diferente do homem moderno: “o homem 
moderno constitui, biologicamente, uma contradição de valores, ele está sentado entre duas 
cadeiras, ele diz Sim e Não com o mesmo fôlego” (NW/NW, “Epílogo”). A alma nobre está, 
portanto, em uma direção contrária a alma moderna sofre de uma “contradição instintiva”, pois 
diz sim e não ao mesmo tempo, falta o refinamento. 
88 O tema da crueldade e do prazer na crueldade recebe a atenção de Nietzsche em diversas 
obras, fato que ele próprio identifica ao retomar a temática em Para a Genealogia da moral. “Em 
Para além do bem e do mal, §229 (e antes em Aurora, §18, §77, §113) apontei com dedo 
cauteloso para a crescente espiritualização e “divinização” da crueldade, que atravessa toda a 
história da cultura superior (e até mesmo a constitui, num sentido significativo) (Trad.: Modificada)  
 



160 
 

da crueldade, ou seja, negligenciou que do sofrimento é possível que se extraia 

prazer e satisfação. Mais especificamente, da crueldade contra si mesmo, da 

autoespiação. “Há também um gozo enorme, imensíssimo, no sofrimento 

próprio, no fazer sofrer a si mesmo (Sich-leiden-machen)” (JGB/BM §229) 

Nietzsche identifica o sofrimento e a crueldade em muitos atos como a negação 

de si mesmo, a renúncia de si mesmo, a desensualização, descarnalização, a 

tentativa de domínio sobre os afetos, a vivissecção de consciência, etc. Se em 

Humano, demasiado humano e em Aurora, Nietzsche aborda a crueldade em 

termos da cultura e da conformação de hábitos e padrões encampado pela 

comunidade, em Para além do bem e do mal, vai identificar tipologias nas quais 

está presente crueldade contra si mesmo, notadamente os ascetas e o homem 

do conhecimento. Este último atua como um “transfigurador da crueldade” ao 

“obrigar seu espírito a conhecer”. “– Em todo querer-conhecer já existe uma gota 

de crueldade” (JGB/BM §229). Há, na crítica ao homem do conhecimento dois 

intentos de Nietzsche. O primeiro, ironizar aqueles que pensam ter superado, 

através do conhecimento, a metafísica cristã, quando em verdade, continuam a 

reproduzir suas práticas mais caras. Na crueldade do homem do conhecimento 

existe mais do que a continuidade de uma prática, há também os resquícios das 

sombras de Deus. O segundo intento é fustigar a vontade de verdade presente 

no conhecimento, um desejo de submeter a realidade aos seus desígnios, a 

resultante dessa hercúlea pretensão só pode ser uma violentação de si mesmo.  

Por fim se considere que mesmo o homem do conhecimento, ao 
obrigar seu espírito a conhecer, contra o pendor do espírito e também, 

com frequência, os desejos de seu coração – isto é, a dizer Não, onde 

ele gostaria de aprovar, amar, adorar –, atua como um artista e 

transfigurador da crueldade; tomar as coisas de modo radical e 
profundo já é uma violação, um querer-magoar a vontade fundamental 

do espírito, que incessantemente busca a aparência e a superfície – 

em todo querer-conhecer já existe uma gota de crueldade (JGB/BM 
§229). 
 

No “pendor do espírito” do homem do conhecimento, Nietzsche identifica, 

o desejo não realizado de “aprovar, amar, adorar”. Na impossibilidade de tal 

concretização, devido a vontade de verdade, faz com que fustigue a si mesmo. 

Em relação aos ascetas, Nietzsche busca mostrar que há um secreto prazer e 

gozo implicado na crueldade que se volta contra si mesmo. A crueldade, assim, 

espreita o homem religioso e o arrasta toda vez que reivindica a “negação de si 

mesmo”, mutilação de si mesmo (Selbst-Verleugnung) e a “renúncia de si 



161 
 

mesmo”. A maneira atravessada com que o cristão lida com a sexualidade, 

identificada, em Aurora (M/A §30), no desejo frustrado da freira, a 

dessensualização, é em si uma crueldade. A “descarnalização”, ou seja, o 

desprezo pelo corpo e a glorificação da alma, o corpo esquálido como demonstra 

muitas práticas de penitência e abstenções. Entra nessa conta também o 

escrutínio da consciência, o perscrutar a si mesmo em busca de culpa e remorso 

(JGB/BM §229). É através da figura de Pascal que Nietzsche fustiga o intelecto 

do cristão. “Sacrifizio dell’intelletto pascalino, ele é atraído e empurrado 

secretamente por sua crueldade, por esses perigosos frêmitos da crueldade 

voltada contra ele mesmo” (JGB/BM §229). 

Em Para a Genealogia da moral o tema da crueldade tem lugar sobretudo 

na segunda e na terceira dissertação. Nietzche segue reivindicando a psicologia 

e se posicionando como psicólogo a fim de colocar em jogo o procedimento 

genealógico, de modo que classifica as três dissertações que compõem a obra 

de 1887, como “três decisivos trabalhos de um psicólogo, preliminares a uma 

transvaloração de todos os valores”.  

A segunda dissertação oferece a psicologia da consciência (...) A 
crueldade pela primeira vez revelada como um dos mais antigos e 
indeléveis substratos da cultura. A terceira dissertação da resposta a 
questão de onde procede o tremendo poder do ideal ascético, do ideal 
sacerdotal [...]. Resposta: foi até agora o único ideal [...]. “Pois o 
homem preferirá ainda querer o nada a nada querer (EH/EH, “Para a 
Genealogia da moral”. Trad.: Modificada). 

 

É através do procedimento genealógico que Nietzsche aprofunda o tema 

da crueldade como um substrato característico da cultura. Tal procedimento 

mostra-se de grande relevância para ser pensado a partir de nosso objeto de 

estudo, pois a supressão do “velho Eu animal” (GM/GM II §18) tem impactos 

decisivos sobre o si-mesmo, haja vista que esse, a partir de Assim falou 

Zaratustra, passa a ser identificado como a resultante da multiplicidade da 

vontade de poder no corpo. A abordagem sobre a crueldade, portanto, vai na 

direção daquilo que Nietzsche chama de a “conformação do homem”. Um 

doloroso processo de violentação de si mesmo cujo objetivo é fazer sucumbir os 

velhos instintos animais, ou seja, para que se tornasse homem foi necessária 

uma longa violentação sobre um grupo de instintos que direcionava a crueldade 

sobre o outro, através do espólio, da pilhagem, da conquista. Contudo, essa 

força ativa teve que ser voltada para trás (leia-se, para a interioridade). Em outras 



162 
 

palavras, o advento daquilo que compreendemos como civilização necessitou da 

“domesticação” do animal homem acuando-o dentro de si, já que a saída para o 

“quer-fazer mal” para fora foi bloqueada. A partir desse hercúleo sofrimento, 

Nietzsche vai identificar algo novo, um mundo de rara beleza, isto é, o animal 

mais interessante entre todos, pois tornou-se regular, confiável, igual a si 

mesmo, tornou-se capaz de fazer promessas e executar a palavra empenhada. 

Embora, na mesma proporção tornou-se o mais adoecido dos animais. Como 

animal doente, a consequência de tamanha violentação sobre si mesmo é aquilo 

que Nietzsche chamará de “má consciência”. Uma iniludível vontade de se 

torturar, de causar dor e sofrimento a si mesmo, uma “crueldade psíquica”, que, 

no entanto, necessita extrair prazer de seu próprio sofrimento.89 Portanto, na 

origem da má consciência Nietzsche identifica o doloroso processo de 

violentação de si mesmo cujo objetivo é fazer sucumbir o “velho Eu animal”, e 

através da força, “conformar” o homem. A supressão dos instintos mais viris, ao 

longo do tempo, torna a crueldade contra si mesmo um elemento característico 

da origem da má consciência. “No fundo é a mesma força ativa [...] dirigida para 

trás, no “labirinto do peito”, como diz Goethe, cria a má consciência e constrói 

ideais negativos” (GM/GM II §18). Dessa forma, a força que inicialmente era 

dirigida contra “outros homens” é voltada para trás ocasionando uma “oculta 

violentação de si mesmo”. 

Essa crueldade de artista, esse deleite em se dar uma forma, como a 
uma matéria difícil, recalcitrante, sofrente, em se impor a ferro e fogo 
uma vontade, uma crítica, uma contradição, um desprezo, um Não, 
esse inquietante e horrendamente prazeroso trabalho de uma alma 
voluntariamente cindida, que a si mesma faz sofrer, por prazer em fazer 
sofrer (GM/GM II §18). 

 

A crueldade é maneira pela qual o homem se utilizou para dar forma a si 

mesmo. Um doloroso trabalho sobre uma “matéria difícil, recalcitrante”, etc. que 

 
89 O prazer na crueldade contra si que está na origem da má consciência faz com que Nietzsche 
identifique como contraditórias as noções de “ausência de si, abnegação, sacrifício”, haja vista 
que o prazer que sente o desinteressado é oriundo da crueldade. “– Apenas isso, no momento, 
sobre a origem do “não-egoísmo” como valor moral, e para delimitação do terreno no qual ele 
cresceu: somente a má consciência, somente a vontade de maltratar-se fornece a condição 
primeira para o valor do não-egoísmo” (GM/GM II §18). Quanto a este ponto no prefácio de Para 
a Genealogia da moral Nietzsche atacou Schopenhauer em especial sobre o valor do “não-
egoismo” e dos instintos de compaixão e abnegação como elementos que ele se baseou para 
dizer não a vida e a si mesmo. Precisamente nessa negação Nietzsche julga ter visto a vontade 
que se volta contra a vida, uma doença que se alastra que captura e torna doentes até mesmo 
os filósofos, sintoma da cultura europeia rumo ao niilismo (GM/GM, “Prefácio”, §5). 
 



163 
 

só pode se moldar a “ferro e fogo” criando uma vontade que, no fundo, é um 

desprezo e um Não a si mesmo. Nietzsche visualiza assim a contradição de uma 

alma cindida que “que a si mesma faz sofrer, por prazer em fazer sofrer”. Dessa 

forma, a “domesticação” forçou e acuou o homem dentro de si, a má consciência 

é inventada, a vontade de se torturar, já que a saída para o “quer-fazer mal” em 

relação ao outro fora bloqueada. Tortura que é potencializada através da 

suposição religiosa.  

Essa crueldade reprimida do bicho homem interiorizado, acuado dentro 
de si mesmo, aprisionado no “Estado” para fins de domesticação, que 
inventou a má consciência para se fazer mal, depois que a saída mais 
natural para esse querer-fazer mal fora bloqueada (GM/GM II §22). 

 

Os velhos instintos animais reprimidos e sufocados são reinterpretados 

como culpas em relação a Deus, uma dívida impagável para com Deus torna-se 

instrumento de suplício (GM/GM II §22). Assim, Nietzsche identifica no homem 

da má consciência uma iniludível vontade de se torturar, de causar dor e 

sofrimento a si mesmo, ou seja, trata-se da crueldade reprimida do bicho homem 

acuado dentro de si. Todavia, através da suposição religiosa, lançada pelo 

sacerdote ascético, o homem da má consciência elevou seu martírio a mais 

horrível culminância. Os insupríveis instintos animais foram reinterpretados em 

relação a Deus como culpa e desprezo em relação a si mesmo. Nietzsche chama 

de “loucura da vontade”, de “crueldade psíquica” que a vontade do homem de 

se sentir culpado e desprezível, de se sentir signatário de uma “dívida 

impagável”, de uma “expiação impossível”. Cria-se, assim, um castigo para uma 

culpa imaginária, um descompasso capaz de erigir ideais e transvalorar valores 

(GM/GM II §22). Essa culpa tem que ser dirigida contra alguém. É para si mesmo 

que a culpa é voltada. O sofrimento encontra assim sua explicação “causal” 

através da culpabilização de si mesmo. É na terceira dissertação que Nietzsche 

analisa a relação dos sofredores com seus sofrimentos. Interessa notar duas 

questões nesse processo: 1- alguém tem que ser responsabilizado pelo 

sofrimento; 2- é preciso encontrar um sentido para o sofrer. A primeira questão 

é solucionada voltando a culpa para si mesmo. “Alguém deve ser culpado: mas 

você mesma é esse alguém – somente você é culpada de si!” (GM/GM III §15). 

Assim, por meio do sacerdote ascético é executado um voltar-se da culpa para 

a direção do próprio sofredor, com isso cria-se “algo novo”. “A direção do 

ressentimento é – mudada (GM/GM III §15). Através dessa mudança o sofredor 



164 
 

executa um movimento em direção a sua própria “interioridade”, um escrutínio 

em relação a si mesmo.  

Os sofredores [...] fruem a própria desconfiança, a cisma com baixezas 
e aparentes prejuízos, eles revolvem as vísceras de seu passado e seu 
presente, atrás de histórias escuras e questionáveis [...] – eles rasgam 
as mais antigas feridas, eles sangram de cicatrizes há muito curadas 
(GM/GM III §15). 

 

O sacerdote é aquele que aponta para o próprio sofredor a culpa pelo seu 

sofrimento “Isso mesmo, minha ovelha”. Manobra sofisticada e sorrateira que ao 

final e ao cabo muda a direção do ressentimento, levando o sofredor a cutucar 

permanentemente uma ferida que não pode cicatrizar (GM/GM III §15).90 

Da crueldade presente no homem do ressentimento é importante que 

extraímos algumas consequências. Nietzsche se refere a uma “mentira para si 

mesmo”, própria da impotência dos fracos, tomando a roupagem de virtude. De 

qual mentira trata-se? Da ideia de que eles, que são fracos e oprimidos, são os 

bons e, de que os fortes e dominantes são os maus. Sendo o bom entendido 

como todo aquele que não ataca, não fere. Portanto, há falseamento produzido 

pelo ódio entranhado no ressentido como vingança do impotente que ataca no 

plano da imaginação. O ressentido transforma a si próprio em bom, 

escamoteando sob o manto da bondade sua fraqueza. Nisso se opera um 

primário instinto de autoconservação, como visto em muitos animais que se 

fingem de mortos diante do perigo. A vingança assim é transferida para uma 

esfera imaginativa, repousa em Deus. Assim, o ressentimento está envolvido 

num complexo valorativo capaz de executar um movimento de transvalorar os 

valores nobres e alçar à condição de virtude os valores de declínio e negação da 

vida. “A rebelião escrava na moral começa quando o próprio ressentimento se 

torna criador e gera valores” (GM/GM I §10).  

A questão do “dizer-sim a si mesmo” merece atenção, pois está em jogo 

um não se desviar de si mesmo. Em contrapartida a moral escrava valora 

tomando por base um outro, de modo que seu si-mesmo é fraco e impotente 

para encampar uma avaliação que parte de si próprio. 

A moral escrava diz Não a um “fora”, um “outro”, um “não-eu” – e este 

 
90 Esse traço característico do sacerdote, os “pregadores morais”, Nietzsche identificou desde A 
gaia ciência no parágrafo “Os médicos de almas e a dor”. “– todos os pregadores morais, assim 
como também todos os teólogos, têm um mau hábito em comum: todos procuram persuadir os 
homens de que estariam passando muito mal e de que uma dura, última, radical cura seria 
necessária” (FW/GC §326. Trad.: RRTF). 



165 
 

Não é seu ato criador. Esta inversão do olhar que estabelece valores – 
este necessário dirigir-se para fora, em vez de voltar-se para si – é algo 
próprio do ressentido” (GM/GM I §10). 

 

A reação é o elemento preponderante da constituição de valores da moral 

escrava. Nietzsche se refere ao falseamento produzido pelo ódio entranhado no 

ressentido. É a vingança do impotente que ataca no plano da imaginação. O 

ressentido está sob o predomínio de sentimentos hostis e venenosos que são 

capazes de entorpecer a dor. A alma do homem do ressentimento é “oblíqua”, 

subterrânea e traz como dominantes aqueles impulsos mais baixos e vis, de 

forma que seu prazer se encontra nos refúgios, no subterrâneo (GM/GM I §10). 

Por outro lado, considere-se que o afeto do desprezo, do olhar de cima 
Enquanto o homem nobre vive com confiança e franqueza diante de si 
mesmo [...]. O homem do ressentimento não é franco, nem ingênuo, 
nem honesto e reto consigo (GM/GM I §10). 

 

O ódio do ressentido se opera com uma vingança imaginária, como “a 

vingança do impotente”. A alma do homem do ressentimento traz, ao primeiro 

plano, os afetos mais doentes, de modo que ela é oblíqua, ama os refúgios, as 

vias tortas e os caminhos subterrâneos. Ele possui o silêncio complacente e uma 

incapacidade para esquecer. Ao contrário do homem nobre que é “franco” diante 

de si mesmo91, o homem do ressentimento não é reto nem honesto para consigo. 

Sua alma olha de tráves; ele ama os refúgios, os subterfúgios, os 
caminhos ocultos, tudo escondido lhe agrada como seu mundo, sua 
segurança, seu bálsamo; ele entende do silêncio, do não-
esquecimento, da espera, do momentâneo apequenamento e da 
humilhação própria (GM/GM I §10).  

 

Ao analisar a tipologia ressentida Nietzsche identifica que a “alma olha de 

tráves”. É nesse entendimento que o ressentido oculta de si mesmo suas 

“verdadeiras” intenções. A sua segurança e o seu refúgio tem guarida não na 

honestidade, mas nos “caminhos ocultos”.   

Nietzsche retoma a ideia do não-esquecimento, fazendo referência a 

culpa criada a partir da mnenotécnica (GM/GM I §10). A crueldade tem papel 

importante na construção da memória, pois era necessário algo que lembrasse 

 
91 Diferente é o modo nobre de valorar. Este tem como referência “um triunfante Sim a si mesma”. 
A crueldade, que no ressentido é voltada contra si mesmo, no nobre quando exercida, acontece 
através da volúpia da vitória e é dirigida para “fora”, o nobre arrisca a própria vida na 
intensificação do prazer (GM/GM I §1). Portanto, a valoração nobre tem por base outro conjunto 
de valores que prezam o corpo, a constituição física poderosa, a saúde rica, transbordante e os 
meios necessários para isso: a guerra, a dança. O “modo de valoração nobre: ele age e cresce 
espontaneamente, busca seu oposto apenas para dizer Sim a si mesmo com ainda maior júbilo 
e gratidão (GM/GM I §10).  



166 
 

o homem constantemente que ele era capaz de fazer promessas. Foi desse 

modo que se desenvolveu uma memória tendo por base a dor. “Grava-se algo a 

fogo, para que fique na memória: apenas o que não cessa de causar dor fica na 

memória” (GM/GM II §3). Assim, a construção da memória, do não-

esquecimento tem por base o “martírio e sacrifício” e um conjunto de 

instrumentos ligados aos rituais, como o sacrifício dos primogênitos e as 

castrações, por exemplo, quando o homem sentiu a necessidade de criar em si 

uma memória”. Esse movimento que inclui também “todo o ascetismo”, bem 

como “a razão, a seriedade, o domínio sobre os afetos” e igualmente a “reflexão” 

(GM/GM II §3).  

A construção de uma memória por meio da dor forjou uma incapacidade 

para o esquecimento.  

Precisamente esse animal que necessita esquecer […] desenvolveu 
em si uma faculdade oposta, uma memória, com cujo auxílio o 
esquecimento é suspenso em determinados casos - nos casos em que 
se deve prometer (GM/GM II §1).  

 

O esquecimento é entendido como uma “força”, uma forma de saúde 

forte”. Todavia, foi desenvolvida uma faculdade oposta. A doença é 

caracterizada como o não-esquecimento. Assim, através da criação de uma 

memória formou-se um “não-mais-poder-livrar-se da impressão uma vez 

recebida”.  

De modo que entre o primitivo “quero”, “farei”, e a verdadeira descarga 
da vontade, seu ato, todo um mundo de novas e estranhas coisas, 
circunstâncias, mesmo atos de vontade, pode ser resolutamente 
interposto, sem que assim se rompa esta longa cadeia do querer 
(GM/GM II §1). 

 

Nietzsche analisa o papel do esquecimento enquanto “assimilação 

psíquica”, como um processo ativo, como “força inibidora ativa” capaz de 

expulsar da consciência determinados tipos de experiências e vivências. A 

analogia acontece com o “estado de digestão” e o processo de nutrição corporal. 

A analogia com processos orgânicos nos permitiria inferir que o esquecimento 

não acontece por uma força a partir da consciência. Não se esquece porque se 

deseja esquecer. Então algo o faz esquecer, algo no corpo o faz esquecer. 

“Esquecer não é uma simples vis inertiae [força inercial]” (GM/GM II §1). Então, 

algo “fecha” temporariamente as portas e janelas da consciência. Uma vez que 

esse processo acontece, seria possível selecionar aquilo que chega à 



167 
 

consciência de modo a “permanecer imperturbado pelo barulho os órgãos 

serviçais”. O esquecimento assim é estratégico para permitir o surgimento do 

novo, funcionando como “zelador da ordem psíquica” (GM/GM II §1), pois 

permite um fechamento temporário das “portas e janelas da consciência”. 

“Permanecer imperturbado pelo barulho e a luta do nosso submundo de órgãos 

serviçais a cooperar e divergir; um pouco de sossego, um pouco de tabula rasa 

da consciência” (GM/GM II §1). O esquecimento ativo, assim, teria como função 

abrir espaço para os “funcionários mais nobres”. 

Espécie de guardião da porta, de zelador da ordem psíquica, da paz, 
da etiqueta: com o que logo se vê que não poderia haver felicidade, 
jovialidade, esperança, orgulho, presente, sem o esquecimento 
(GM/GM II §1).  
 

A culpa e o ressentimento são tornados dominantes pela formação de 

uma memória capaz de impedir o esquecimento. Como o organismo é “disposto 

hierarquicamente”, os elementos “mais nobres” estariam em condições de 

dominar e reger os demais. Ao contrário dos doentes e malgrados, que reviram 

o passado e são incapazes de esquecer, o nobre é capaz de digerir suas 

vivências, inclusive seus malfeitos como se fossem refeições. “Um homem forte 

e bem logrado digere suas vivências (feitos e malfeitos incluídos) como suas 

refeições” (GM/GM III §16). Uma vivência na qual não foi possível “dar conta”, 

que não foi bem digerida provoca uma indigestão fisiológica tal qual o alimento.  

O tema da crueldade abordado em Para além do bem e do mal e em Para 

a Genealogia da moral continua a ser analisado por Nietzsche em O Anticristo, 

de 1888, obra na qual Nietzsche faz uma apreciação psicológica do cristianismo. 

Nesta obra, a crueldade agora é identificada como decorrente do próprio instinto 

do cristão, como uma característica própria dessa tipologia, um “determinado 

senso de crueldade, contra si mesmo e os outros”. A crueldade contra si mesmo, 

caraterística do cristão, inclui o desprezo pelo corpo e pela sensualidade.  

Nele [no cristão] a casuística do pecado, a autocrítica, a inquisição da 
consciência é praticada como ocupação, como remédio para o tédio; 
nele o afeto em relação a um poderoso, chamado “Deus”, é 
continuamente sustentado (mediante a oração) (AC/AC, §21). 

 

A castidade como forma de desprezo pelo corpo e a crueldade contra si 

mesmo “fortalece a veemência e interioridade (Innerlichkeit) do instinto religioso 

(religiösen Instinkts) – torna o culto mais cálido, mais entusiasmado, mais cheio 

de alma (AC/AC §23). Nesse processo, o papel desempenhado pelo sacerdote 



168 
 

é fundamental para trazer “os instintos dos sujeitados e oprimidos” ao primeiro 

plano (AC/AC §21). Contra o tédio, contra o sem sentido da existência, o 

sacerdote habilmente sugere um ferimento que deve ser infligido pelo cristão 

contra si mesmo. Decorre desse fato a casuística do pecado, o escrutínio da 

consciência, a autocrítica. É como se, na impossibilidade de se dirigir ao mais 

elevado (que o cristão visualiza como uma graça inatingível), ele volta-se para o 

seu interior de uma forma não honesta e franca. Escamoteado sobre o manto da 

fé, o cristão faz de si-mesmo um esconderijo, um “aposento escuro” (AC/AC 

§21). Nietzsche vai se referir ao cristão como “um mal-entendido psicológico de 

si mesmo” (AC/AC §39). Esse mal-entendido deve-se ao escamoteamento, sob 

o manto da fé, a baixeza dos seus instintos. 

Nele dominaram, apesar de toda a “fé”, apenas os instintos – e que 
instintos! – A “fé”, em todos os tempos, em Lutero, por exemplo, foi só 
um manto, um pretexto, uma cortina atrás da qual os instintos jogavam 
seu jogo – uma sagaz cegueira para o domínio de certos instintos 
(AC/AC §39).   

 

A fé é um manto que encobre justamente o domínio de certos instintos. 

Essa questão é relevante, pois o si-mesmo do cristão é configurado de forma tal 

que domina os instintos mais baixos. A fé, portanto, encobre, a dinâmica de 

conflito entre os instintos. Poderíamos pensar que se trata de uma artimanha 

que esconde um secreto desejo de dominação, de adoecimento geral da 

humanidade, uma capacidade de se espalhar e de “infectar” tanto os valores 

nobres, quanto as instituições modernas. A menção a Lutero, reforça esse 

componente peculiar ao sacerdote, àquele que dirige o rebanho doente e que, 

embora, seja tão doente quanto, possui a “esperteza” para a direção. “A “fé” – já 

a chamei a característica esperteza cristã –, sempre se falou de “fé”, agiu-se 

sempre por instinto” (AC/AC §39). Nietzsche sugere algum tipo de artimanha 

cristã para escamotear o interesse de seus instintos sob o manto da fé 

desinteressada, “uma falsidade por instinto”. Dessa forma, o si-mesmo do cristão 

é organizado de tal forma que a hierarquia das forças tem como dominantes 

instintos de declínio, negadores da vida e desprezadores do corpo. “Moral: toda 

palavra na boca de um “primeiro cristão” é uma mentira, toda ação que ele 

realiza, uma falsidade de instinto” (AC/AC §54). A fé, que o cristão tem em mais 

alta conta, Nietzsche a reduz a um sintoma de dependência, de incapacidade de 

colocar a si mesmo como finalidade, incapacidade para ser por si mesmo. “– 



169 
 

todos os seus valores, todos os seus fins são nocivos, mas quem ele odeia, o 

que ele odeia, isso tem valor” (AC/AC §54). Dessa forma, o que de fato tem valor 

é a antípoda da valoração cristã. “O homem de fé, o “crente” de todo tipo, é 

necessariamente um homem dependente – que não pode colocar a si (sich) 

como finalidade, que não pode absolutamente colocar finalidades a partir de si” 

(AC/AC, §54). É por isso que só pode ser colocado como meio, como 

instrumento. Como ele não pode ser em si-mesmo tal qual a tipologia nobre, ele 

tenta a todo custo se desvencilhar de si. Nesse sentido, Nietzsche iguala o 

homem de convicção ao homem de fé. “Então compreendemos também a 

convicção, a “fé”. O homem de convicção tem nela a sua espinha dorsal”. Ambos 

têm uma “ótica estrita” de modo que neles “em nenhum ponto ser imparcial”, são 

inteiramente partidários. Tanto o homem da fé, quanto o convicto tornam-se 

“antagonistas” da verdade. “O crente não é livre para ter alguma consciência 

quanto à questão do “verdadeiro” e do “não verdadeiro”: ser honesto nesse ponto 

seria a sua imediata ruína” (AC/AC §54).92  

A consequência desse mal estar consigo próprio é direcionar a busca por 

si mesmo através do outro. Esse movimento o cristão chama de compaixão. “Seu 

instinto atribui a honra máxima a uma moral da abnegação (Moral der 

Entselbstung): tudo o persuade a esta, sua prudência, sua experiência, sua 

vaidade” (AC/AC §54). Dessa forma, a incapacidade do cristão de ser em si 

mesmo o faz ter que recorrer ao outro, por meio da compaixão, para se tornar 

mais suportável. A consequência é uma moral da abnegação, do altruísmo, isto 

é, o sair de si, o doar-se ao outro, passa a ser valorado de forma positiva. “Todo 

tipo de fé é, em si mesmo, uma expressão de abnegação, de alienação de si” 

(Selbst-Entfremdung) (AC/AC §54). É, no fundo, um desprezo pela vida e pelo 

que ela tem de mais elevado que acontece através do martírio do corpo, uma 

das formas de crueldade executadas pelo cristão e dirigidas contra si-mesmo. 

Dessa forma, em um front, a consequência intelectual do desprezo pelo corpo é 

a supervalorização da “alma” ou daquilo que o cristão denomina como alma. E 

 
92 Cabe mencionar que dentro da “psicologia da convicção, da “fé” a hereditariedade é 
importante. “– Às vezes basta uma mudança de pessoa: no filho torna-se convicção o que no pai 
ainda era mentira. – Chamo de mentira não querer ver algo que se vê, não querer vê-lo tal como 
se vê [...]. – Esse não querer ver o que se vê, não querer ver tal como se vê, é praticamente a 
primeira condição de todos os que são partidos em algum sentido” (AC/AC §55). 
 



170 
 

em outro front, o desprezo dirigido a quem valora o corpo e os sentidos, ou seja, 

a hostilidade dirigida contra os nobres. No primeiro ataque, é preciso ter em 

mente, que sendo a alma um nome para “um algo” no corpo, o cristão valoriza a 

alma quando ele valoriza justamente o si-mesmo de declínio nele. Brota dessa 

questão a inversão valorativa identificada ainda em Para além do bem e do mal 

e desenvolvida em Para a Genealogia da moral e que segue em O Anticristo. 

“Cristã é a hostilidade de morte aos senhores da Terra, aos “nobres” – e, ao 

mesmo tempo, uma oculta, secreta concorrência (– deixam-lhes o “corpo”, 

querem apenas a “alma”) (AC/AC §21). O cristão hostiliza no nobre justamente 

aquilo que lhe falta, a autoidentificação “nós somos os bons, os justos” não passa 

de uma inveja mascarada, oculta.  

A inversão valorativa cristã é o ódio e o desprezo a tudo aquilo que no 

nobre é tomado como de maior valor. “Cristão é o ódio ao espírito, ao orgulho, 

coragem, liberdade, libertinage do espírito; cristão é o ódio aos sentidos, às 

alegrias dos sentidos, à alegria mesma” (AC/AC §21). A moral da abnegação se 

constitui não somente como oposição aos valores nobres, mas igualmente como 

ódio. Ao invés da liberdade, o temor a Deus; ao invés do corpo e dos sentidos, 

a alma e a abstinência, a castidade. “Qualquer outro princípio de escolha, 

segundo a retidão, por exemplo, segundo o espírito, a virilidade e o orgulho, a 

beleza e a liberdade do coração, é simplesmente “mundo” – o mal em si” (AC/AC 

§46). 

A incapacidade do cristão de ser si mesmo não é um não querer, mas um 

não poder, haja vista que nele os instintos mais “baixos” são alçados pelo 

sacerdote como dominantes. Assim, as “ideias sombrias e excitantes acham-se 

em primeiro plano”, tudo que excita e superestimula os nervos ficam em 

evidência (AC/AC §21). Estamos diante, portanto, de um si-mesmo que é 

incapaz de valorar a vida, como Zaratustra identificou na seção “Dos 

desprezadores do corpo” trata-se de um Si-mesmo que quer perecer, pois é 

incapaz de criar para além de si mesmo. Dessa forma, Nietzsche identifica o 

“mundo interior” (innere Welt) do homem religioso, no qual se assemelha a 

estados “supremos” e a “formas epileptóides”. 

O “mundo interior” do homem religioso assemelha-se totalmente ao 
“mundo interior” dos superexcitados e esgotados; os estados 
“supremos”, que o cristianismo ergueu sobre a humanidade como valor 
entre todos os valores, são formas epileptóides (AC/AC §51). 



171 
 

  

As virtudes cristãs são entendidas como espertezas, sobretudo o amor e 

a fé. O amor cristão é caracterizado por ser um mau amor a si-mesmo, pois se 

encontra sob a égide de uma insatisfação consigo mesmo que traz como 

consequência uma ótica falsa da realidade. Característico desse amor é uma 

“ilusão” que suporta e transfigura. “No amor suporta-se mais, tolera-se tudo. A 

questão era inventar uma religião em que se podia amar: com isto se ultrapassa 

o que há de pior na vida – ele nem sequer é enxergado mais” (AC/AC §23).  

Nietzsche identifica que o cristianismo leva a cabo uma luta subterrânea, 

baseada na artimanha sacerdotal, desse modo questiona as noções mais 

preciosas ao cristianismo como a “de culpa e de castigo, incluindo a doutrina da 

“graça”, da “redenção”, do “perdão” como “mentiras” “sem nenhuma realidade 

psicológica”. Nesse questionamento, Nietzsche reivindica as noções de causa e 

efeito para dizer que o cristão atenta contra essa realidade. “São um atentado 

contra a noção de causa e efeito! – Não um atentado com o punho, com a faca, 

com honestidade no ódio e no amor!”. O “atentado” cristão à realidade e a todas 

as noções acontece a partir de seus instintos, aqueles instintos que Nietzsche 

denomina como os “mais covardes, mais astutos, mais baixos instintos! 

(niedrigsten Instinkten)” (AC/AC §49). 

 

  



172 
 

IV – DO “INSTINTO” AO “FATUM” 

 

4.1 “Algo” e “instinto” 

 

Em Ecce homo, na seção "Por que escrevo livros tão bons", Nietzsche 

avalia seu estilo de escrita como uma arte de “comunicar um estado, uma tensão 

interna de phatos por meio de signos” (EH/EH, "Por que escrevo livros tão bons", 

§4). Se os muitos estilos testemunham a “multiplicidade dos estados interiores” 

do homem Nietzsche nos parece plausível que esses testemunhos tornam-se 

mais contundentes em dois momentos específicos de sua produção filosófica: 

justamente em Ecce Homo, sua biografia intelectual, e nos prefácios escritos em 

1886, e, se o filósofo abre a seção "Por que escrevo livros tão bons" com a 

peremptória afirmação de que “Uma coisa sou eu, outra são meus escritos”, é 

justamente no intuito de recusar a simplificação e a identificação unilateral entre 

seus escritos e sua pessoa.93 Desse modo, torna-se possível investigar os 

sentidos que Nietzsche utiliza para o Si-mesmo na ocasião em que reflete e 

avalia a si próprio.  

Os prefácios de 1886 foram escritos posteriormente às obras que 

introduzem e cada um deles apresenta muito mais do que esclarecimentos a 

respeito dos respectivos conteúdos.94 Representam, sobretudo, uma profunda 

reflexão que Nietzsche empreende a respeito de si mesmo na qual avalia sua 

vida e seu percurso filosófico. Escritos sob a égide da recuperação da saúde, 

após longo sofrimento, apresentam uma “renovada fé no futuro” e o otimismo em 

relação aos projetos filosóficos que julgava, naquele momento, como os mais 

 
93 Vai nesta direção a advertência feita por Edmilson Paschoal quanto a relação entre as 
vivências e o texto que exige “um cuidado entre o texto entendido como sintoma de vivências e 
a descrição de vivências que se tem nele e que constitui um texto igualmente filosófico. Ele 
precisa, assim, considerar a sutileza de um texto em que a expressão do autor se faz numa fala 
sobre o autor, pelo autor” (PASCHOAL, 2019. p.93). 
94 Sobre a importância dos prefácios de 1886, Burnett escreveu: “Sob diversos aspectos, a 
redação desses prefácios pode ser considerada como um dos momentos definitivos e mais 
significativos da derradeira filosofia de Nietzsche; textos que vão além de meros apostos às 
segundas edições das principais obras de seu período inicial, principalmente porque neles é feita 
uma ampla autocrítica, com referências aos principais temas enfocados na sucessão de seus 
escritos. Os prefácios constituem uma proposta de releitura, uma reinterpretação da obra 
(munindo agora seus intérpretes de certezas  “incontestáveis” sobre si próprio); principalmente 
porque já não é possível para Nietzsche comentar os livros a que esses textos remetem do 
mesmo ponto de vista sob o qual os escreveu” (BURNETT, 2000. p.58). 
 



173 
 

importantes.  

No prefácio de Miscelânea de opiniões e sentenças, Nietzsche menciona 

o reencontro do caminho para si mesmo e de sua tarefa. “Reencontrei [...] como 

quer-me parecer hoje, o caminho para “mim” (Weg zu “mir” selbst), para minha 

tarefa (meine Aufgabe) (VM/OS, “Prefácio”, §4. Trad.: RRTF). O contexto alude 

ao momento de recuperação da saúde em meio a grave doença, de modo que a 

tarefa indica um conjunto de atividades a serem desenvolvidas, mas também 

assinala um processo de superação de si mesmo, de transposição das 

dificuldades colocadas pela doença. É neste último sentido que a tarefa deve ser 

entendida como “algo (Etwas) escondido e senhorial (herrische)” (VM/OS, 

“Prefácio”, §4. Trad.: RRTF). Assim, a tarefa possui uma força própria, haja vista 

que tem o poder de se anunciar ou se esconder.  

Minha tarefa – onde estava ela? Como? Não parecia então que minha 
tarefa recuava diante de mim, que por muito tempo eu não mais tinha 
direito a ela? Que fazer para suportar essa, a maior das privações? 
(VM/OS, “Prefácio”, §3). 
 

Nietzsche percebe que, durante a doença, a “tarefa” parece se ausentar, 

recuar e, avalia que esse fato é a maior das privações. Todavia, essa “tarefa” 

sempre esteve presente ainda que não se encontre um nome e que, durante 

muito tempo, se viva, inclusive, sem saber sobre ela. “Aquele algo escondido e 

senhorial, para o qual por muito tempo não temos nenhum nome, até que ele se 

demonstre enfim como nossa tarefa” (VM/OS, “Prefácio”, §4. Trad.: RRTF). 

Merece atenção nessa passagem a substantivação do pronome indefinido 

“algo”, bem como a incapacidade de nominá-lo até o momento em que se revela 

de fato como a “nossa tarefa”. Podemos pensar que não se trata de qualquer 

tarefa, de qualquer atividade que deva ser feita, mas de algo muito próprio e 

intransferível, que mobiliza todas as forças do “indivíduo”. Nesse entendimento, 

ocorre uma espécie de hiato entre o “algo” que comanda e a consciência que 

somente entende a “tarefa” depois de um certo tempo. Esse “algo oculto e 

senhorial” Nietzsche também designa como um “tirano em nós” (Tyrann in uns) 

que exerce “uma terrível represália” diante de toda tentativa de escapar da 

“tarefa”, de se desviar, de evitar a responsabilidade e a dureza. Há, portanto, 

uma associação indelével entre “tarefa”, “algo escondido e senhorial” e o “tirano 

em nós”, de modo a ser possível pensar que também Nietzsche é ele próprio 



174 
 

uma tarefa95.  

Sugerimos que o “algo escondido e senhorial”, bem como o “tirano em 

nós” são sentidos para o si-mesmo, pois trata-se de algo próprio e definidor da 

“tarefa”. As evidências advém das muitas maneiras como Nietzsche mobiliza a 

palavra “tirano” ao longo das obras. Em Para além do bem e do mal “tirano” é 

vinculado ao impulso dominante. “Ao nosso impulso mais forte (stärksten Triebe), 

o “tirano em nós” (dem Tyrannen), submete-se não apenas nossa razão 

(Vernunft), mas também nossa consciência (Gewissen) moral” (JGB/BM §158. 

Trad.: Modificada) e igualmente na Anotação 3[1] – verão–Outono de 1882). Ao 

designar a “tarefa” como “tirano em nós”, Nietzsche nos permite vislumbrar que 

se trata daquele instinto dominante que assume o comando e passa a ditar as 

vicissitudes, os caminhos.  

Em carta a Heinrich Von Stein, no final de 1882, Nietzsche vincula 

diretamente a palavra “tirano” ao “Si-mesmo superior”:  

Afeiçoamo-nos a uma coisa: e assim que nos afeiçoamos a ela desde 
o início, o tirano em nós (a quem gostaríamos de chamar “o nosso Si-
mesmo superior”) diz: “Dêem-me isso como sacrifício” (BVN-1882, 342 
– Carta a Heinrich von Stein do início de Dezembro de 1882).  
 

O tirano é assim identificado como Si-mesmo superior que exige o 

sacrifício justamente daquilo que se ama. A tarefa é entendida assim como 

doação, dádiva sacrificial.96 A ideia de “tirano” tem lugar em outra 

correspondência, agora ao amigo Franz Overbeck, na qual Nietzsche classifica 

o “tirano” como algo “implacável”. 

Então, caro amigo, o "tirano em mim", o implacável, quer que eu ganhe 
também desta vez (no que diz respeito aos tormentos físicos, em 
termos de duração, intensidade e variedade, posso contar-me entre as 
pessoas mais experientes e testadas: será então que tenho de o ser 
também no que diz respeito aos tormentos mentais?) (BVN-1883,451 – 
Carta a Franz Overbeck de 14 de agosto de 1883).  
 

A superação da difícil condição de saúde mostra-se como uma exigência 

do implacável “tirano”. Podemos pensar que ele objetiva recolocar Nietzsche no 

 
95 O tradutor Rubens Rodrigues Torres Filho faz uma observação importante a respeito da relação 
entre “Unsere Aufgabe”, a nossa tarefa, e “Aufgegeben”, aquilo que nos está pressuposto como 
problema (FILHO, Nota do tradutor 1. 2000, p.106).  Essa relação é importante, pois mais adiante 
relacionará a tarefa com o “problema da hierarquia”.  
96 A carta reproduz parte da Anotação 5[1] – Novembro de 1882 – Fevereiro de 1883). Em uma 
Anotação de 1885 em que faz crítica aos artistas e aos filósofos. Nietzsche os acusa de 
possuírem “espírito de ator”, pelo fato de que eles não aprendem mais a educar seu “tirano 
interior” (inneren Tyrannen), não estão aptos para a solidão do espírito livre (Nachlass/FP, 37[14] 
– Junho–Julho de 1885).  

http://www.nietzschesource.org/
http://www.nietzschesource.org/
http://www.nietzschesource.org/
http://www.nietzschesource.org/
http://www.nietzschesource.org/


175 
 

caminho para sua “tarefa”.  

As considerações de Nietzsche, tanto a respeito do “algo escondido e 

senhorial, quanto do “tirano” deixam latente que aquilo que deflagra a “tarefa” é 

de uma ordem diferente do eu e do pensamento a partir da consciência. É nessa 

direção que podemos compreender também a observação do prefácio do 

primeiro volume de Humano, demasiado humano, de 1886. Nietzsche escreve: 

“Nosso destino dispõe de nós, mesmo quando ainda não o conhecemos; é o 

futuro que dita as regras do nosso hoje (MAI/HHI, “Prefácio”, §7)”. Fica 

preemente nas observações de Nietzsche que uma série de acontecimentos só 

vão fazer sentido plenamente a partir de uma articulação com um conjunto de 

forças que são maiores do que o “indivíduo” em si.  

A secreta força e necessidade dessa tarefa [da tarefa que quer tomar 
corpo e vir ao mundo] estará agindo, como uma gravidez inconsciente 
(unbewussten Schwangerschaft), por trás e em cada uma das suas 
vicissitudes – muito antes de ele ter em vista e saber pelo nome essa 
tarefa (MAI/HHI, “Prefácio”, §7).  
 

Nietzsche menciona os espíritos livres, para os quais o livro é dedicado, 

e alude a “secreta força e necessidade” da “tarefa”97 que age como uma 

“gravidez inconsciente”. Ainda que não seja possível identificar a “tarefa” pelo 

nome, ela dispõe de uma força secreta que está vinculada a uma espécie de 

insciência. Assim, quando ela finalmente se mostra, os preparativos, os desvios, 

os múltiplos e os contraditórios estados, tudo aquilo que um dia se teve que 

vivenciar se mostram como necessários.  

Somente agora, no meio-dia de nossa vida, entendemos de quantos 
preparativos, desvios, travestimentos, o problema da hierarquia 
(Rangordnung) precisava (MAI/HHI, “Prefácio”, §7. Trad.: Modificada 
de RRTF). 
 

A expressão “meio-dia” é constante ao longo das obras de Nietzsche e é 

usada nesta passagem para indicar a “tarefa” mais premente, capaz de mobilizar 

o “indivíduo” por completo. É, portanto, a hora daquela decisão que é irrevogável 

e intransferível. Neste entendimento, o “problema da hierarquia” aponta para um 

duplo referencial. Quais sejam: as disposições afetivas e a série de 

acontecimentos e desvios no caminho para a “tarefa”. Assim, podemos entender 

que o percorrer de um caminho não é fruto de uma escolha deliberada, por vias 

 
97 Cabe assinalar que na primeira aparição a palavra tarefa fora grifada e entre aspas, diferente 
de agora em que Nietzsche retira os grifos. 



176 
 

reflexivas, mas de uma hierarquia de forças e que é somente diante da “tarefa”, 

no “meio dia” da vida, que se coloca a necessidade posta no caminho percorrido, 

os “preparativos”, os “desvios” e “travestimentos”.  

Há um papel preponderante concedido por Nietzsche a doença na relação 

aos pretensos desvios em relação a metas e tarefas. “A doença é, em todo caso, 

a resposta, quando queremos duvidar de nossos direitos à nossa tarefa – quando 

começamos em algum ponto a tornar as coisas mais fáceis para nós” (VM/OS, 

“Prefácio”, §4. Trad.: RRTF). Se entendermos a doença como a desagregação 

dos instintos ou a incapacidade do instinto dominante de organizar 

hierarquicamente as demais forças sobre seu comando, então a dúvida sobre o 

direito a tarefa corresponde a “imaturidade”/incapacidade do instinto que ainda 

não se tornou dominante.98  

É uma marca dos prefácios de 1886 a doença, bem como a recuperação 

da saúde. É nesse contexto que Nietzsche reflete sobre “o enigma” da “liberação” 

e reivindica a figura do espírito livre para, a partir da doença, “tornar-se senhor 

de si mesmo (Du solltest Herr über dich werden)”.  

Por esse tempo pode finalmente ocorrer, à luz repentina de uma saúde 
ainda imperiosa, ainda mutável, que ao espírito cada vez mais livre 
comece a se desvelar o enigma dessa grande liberação, que até então 
aguardara, escuro, problemático, quase intangível, no interior de sua 
memória (MAI/HHI, “Prefácio”, §6).  
 

O espírito livre começa aos poucos a desvelar o enigma da sua libertação 

e a recuperar a saúde após o longo período de doença. Há a concepção de que 

a própria doença foi necessária para esta libertação, por isso este “a parte”, esta 

“solidão”. É a partir desse processo que o espírito livre acaba “renunciando à 

própria veneração” (Verehrung selbst entsagend). Ele pergunta e ouve de si 

mesmo sobre o porquê de tanta e tamanha renúncia, solidão, dureza, suspeita.  

Você deve tornar-se senhor de si mesmo, senhor também de suas 
próprias virtudes. Antes eram elas os senhores; mas não podem ser 
mais que seus instrumentos, ao lado de outros instrumentos (MAI/HHI, 
“Prefácio”, §6). 
 

 
98 Wilson Frezzatti, traz a hipótese de que termos relacionados a fisiologia podem guardar 
similaridades com o si-mesmo: “Pensamos que a noção nietzschiana de Selbst aparece em seus 

textos posteriores por meio de termos tais como – configuração orgânica (organische Gebilde), 

– compleição fisiológica (physiologischen Beschaffenheit), – fundamento fisiológico 

(physiologische Grundlage) e outros termos similares” (FREZZATI, 2014, p. 67). Por hora, não 
temos condições de analisar a pertinência dessa observação. Todavia, na Anotação  2[87] de 
Outono de 1885 – Outono de 1886), o termo “formação de domínio” (Herrschafts-gebilde) 
assinala um sentido muito semelhante ao que privilegiamos na tese, haja vista que diz respeito 
a multiplicidade da vontade de poder (Nachlass/FP, 2[87] de Outono de 1885 – Outono de 1886) 

http://www.nietzschesource.org/%22%22
http://www.nietzschesource.org/%22%22
http://www.nietzschesource.org/
http://www.nietzschesource.org/%22%22
http://www.nietzschesource.org/


177 
 

Nietzsche recomenda tornar-se senhor de si mesmo e assenhorar-se das 

próprias virtudes, “ter domínio sobre o seu pró e o seu contra”, “perceber o que 

há de perspectiva em cada valoração” (MAI/HHI, “Prefácio”, §6). Assim, a 

libertação do espírito livre implica ter o domínio sobre o seu pró e seu contra, 

numa formulação além do bem e do mal. O espírito livre pode perceber também 

a perspectiva de cada valoração, ou seja, pode colocar sob perspectiva as 

próprias valorações, bem como a justiça/injustiça que é característica de toda 

vida.  

Em meio às tarefas99 as quais o espírito livre precisa mobilizar está o 

“olhar com seus olhos o problema da hierarquia”. 

– Você deve olhar com seus olhos o problema da hierarquia 
(Rangordnung), e como poder, direito e amplidão das perspectivas 
crescem conjuntamente às alturas. Você deve” - basta, o espírito livre 
saber agora a qual “você deve” obedecer, e também do que agora é 
capaz, o que somente agora lhe é – permitido (MAI/HHI, “Prefácio”, 
§6). 
 

O problema da hierarquia é colocado ao espírito livre juntamente com o 

poder das perspectivas. Ele sabe agora o que deve fazer e a quem deve 

obedecer. A palavra Hierarquia, nesse contexto, pode ser compreendida tanto 

como as diversas perspectivas e valorações quanto aos diversos 

acontecimentos e desvios. Nesse entendimento foi a convalescença que 

permitiu a Nietzsche vislumbrar a hierarquia de perspectivas e também a 

necessidade de certos acontecimentos. Dessa forma, do período de 

convalescença, Nietzsche busca fazer experimentos de modo que entende não 

ser possível dispensar a própria doença como meio para uma transbordante 

saúde e para a maturação do espírito. Assim, o espírito livre olha agradecido 

para trás, para as suas andanças, para as durezas e alienação de si 

(Selbstentfremdung). Há uma certa altura torna-se grato por não ter ficado em 

casa sob seu teto” (consigo mesmo). Ele teve que sair de si e, ao reencontrar a 

si mesmo, encontra também sua cura, sua restauração. Vai nessa direção o 

 
99 Nietzsche passa da reflexão sobre a sua tarefa e a si mesmo como tarefa para a tarefa do 
espírito livre. É preciso ter claro que os espíritos livres são a criação de Nietzsche para suportar 
a solidão e os males da doença. “– Foi assim que há tempos, quando necessitei, inventei para 
mim os "espíritos livres" [...] naquele tempo, como disse, eu precisava deles como companhia, 
para manter a alma alegre em meio a muitos males (doença, solidão, exílio, acedia, inatividade): 
como valentes confrades fantasmas, com os quais proseamos e rimos, quando disso temos 
vontade, e que mandamos para o inferno, quando se tornam entediantes – uma compensação 
para os amigos que faltam” (MAI/HHI, “Prefácio”, §6). 



178 
 

ataque que Nietzsche dirige aos pessimistas. Ficar doente à maneira dos 

espíritos livres é transformar a doença em possibilidade de cura receitando para 

si mesmo a saúde em pequenas doses. “Há sabedoria nisso, sabedoria de vida, 

em receitar para si mesmo a saúde em pequenas doses e muito lentamente” 

(MAI/HHI, “Prefácio”, §5). O deserto e a solidão permitiram alcançar voos de 

pássaro em frias alturas. Não ter “ficado em casa”, sob o conforto do lar permite 

que retome a si mesmo. “Somente agora vê a si mesmo” (sieht er sich selbst) 

após longo período doente que o permitiu tornar-se sadio sem vilipendiar a vida 

tal qual fazem os pessimistas. 

É uma cura radical para todo pessimismo (o câncer dos velhos 
idealistas e heróis da mentira, como se sabe –) ficar doente à maneira 
desses espíritos livres, permanecer doente por um tempo tornar-se 
sadio, quero dizer, “mais sadio” (MAI/HHI, “Prefácio”, §5). 
 

A determinação de si mesmo e a vontade do espírito livre são 

possibilitadas pela doença. Nietzsche assinala esse movimento como uma 

primeira vitória. É a grande libertação, a “primeira erupção de vontade e força de 

determinação de si mesmo (Willen zur Selbstbestimmung), de determinação 

própria dos valores, essa vontade de livre vontade”. Nietzsche fala dos perigos 

envolvidos nesse processo de “selvagens experimentos”. 

A jovem alma (junge Seele) é sacudida, arrebatada, arrancada de um 
golpe – ela própria não entende o que se passa. Um ímpeto ou impulso 
(Antrieb und Andrang) a governa e domina; uma vontade, um anseio 
se agita, de ir adiante, aonde for, a todo custo; uma veemente e 
perigosa curiosidade por um mundo indescoberto flameja e lhe inflama 
os sentidos. “Melhor morrer do que viver aqui” – é o que diz a voz e 
sedução imperiosa: E esse “aqui”, esse “em casa” é tudo o que ela 
amara até então! (MAI/HHI, “Prefácio”, §3). 
 

O filosófo retoma a expressão “jovem alma” que teve presença na Terceira 

extemporânea. Na obra da juventude, ela associava-se a série de objetos 

venerados pelos quais era necessário observar a fim de encontrar o testemunho 

sobre aquilo que se é. Cabendo então a execução de um movimento no qual a 

alma jovem olha retrospectivamente e identifica o que verdadeiramente amou e 

que a atraiu (SE/Co. Ext. III §1). Os objetos venerados indicavam assim “a lei 

fundamental de “teu autêntico Si-mesmo” (deines eigentlichen Selbst) (SE/Co. 

Ext. III §1. Trad.: Modificada). Eram esses objetos que formaram uma escada 

pela qual foi possível subir a ti mesmo. Essas sentenças tinham precisamente a 

intenção de afastar-se de uma compreensão que demandasse um olhar para o 

interior, justamente ao contrário, pois indicavam que a “essência autêntica” não 



179 
 

está oculta em ti, mas imensamente acima daquilo que presumes como teu eu. 

“Tua essência autêntica não está profundamente oculta em ti, mas imensamente 

acima de ti ou, pelo menos, acima daquilo que tu habitualmente presumes ser 

teu eu” (SE/Co. Ext. III §1). Dessa forma, o reencontro de si mesmo é um elevar-

se acima de si mesmo e estar acima daquilo que habitualmente se tem como o 

“eu”. Se retomamos as passagens da Terceira extemporânea é para mostrar a 

ressignificação proposta por Nietzsche ao conceito de alma. Uma vez que fora 

identificada com a multiplicidade do corpo, a “lei fundamental do Si-mesmo” é 

agora a superação de si mesmo por meio do impulso soberano. Assim, no 

prefácio de 1886, a conexão é estabelecida a partir do espírito livre e das 

andanças e tarefas. A alma é arrebatada, dominada por ímpeto ou impulso que 

a impele a ir adiante, a descobrir, a circunavegar. Ela é impelida a “abandonar” 

seus “objetos venerados”, é instada a sair da própria casa e a se rebelar contra 

aquilo que amou, um anseio de viagem, de afastamento em relação àquilo que 

amou e venerou. Nesse entendimento, a jovem alma é arrebatada, sacudida por 

um impulso que a governa, uma vontade, um anseio por ir adiante em busca de 

um mundo indescoberto. O impulso dominante opera com tamanha intrepidez 

que leva o espírito livre a questionar e a desconfiar de tudo o que amara até 

então. Desse modo, durante sua libertação ele deve olhar para trás, para os 

acontecimentos como necessários, como degraus de uma escada na qual foi 

necessário subir a fim de atingir o mais elevado.  

Até que enfim pudemos dizer, nós, espíritos livres: “Eis aqui – um novo 
problema! Eis uma longa escada, em cujos degraus nós mesmos 
sentamos e subimos - que nós mesmos fomos um dia! Eis aqui um 
mais elevado, um mais profundo, um abaixo-de-nós, uma longa e 
imensa ordenação (Ordnung), uma hierarquia (Rangordnung) que 
enxergamos: eis aqui – o nosso problema!” (MAI/HHI, “Prefácio”, §7. 
Trad.: Modificada de RRTF). 
 

É o espírito livre que, depois de um tempo, identifica o “novo problema” e 

a longa escada que se teve que subir até aquilo que fora um dia. É dessa altura 

que olha para baixo e se depara com a “longa e imensa ordenação”, vislumbra 

todas as coisas como aquilo que tinha que acontecer. É neste entendimento que 

o experimento, possibilitado pelo estado de enfermidade, vai permitir domínio de 

si mesmo (Selbstbeherrschung) e disciplina como forma de acesso a modos 

perspectivísticos de pensar numerosos e contraditórios até um “refinamento 

interior” (inneren Umfänglichkeit) permitido por esta abundância de perspectivas 



180 
 

evitando assim o perigo de se perder no caminho (MAI/HHI, “Prefácio”, §4). 

  
O excesso (Ueberschuss) de forças plásticas (plastischen Kräften), 
curativas, reconstrutoras e restauradoras, que é precisamente a marca 
da grande saúde (der grossen Gesundheit), o excesso que dá ao 
espírito livre o perigo de poder viver por experiência e oferecer-se à 
aventura: o privilégio de mestre do espírito livre! (MAI/HHI, “Prefácio”, 
§4). 
 

A grande saúde tem como marca a força plástica, e é a partir dela que 

pode o espiríto livre permanecer saudável mesmo em meio a terríveis privações. 

Esta passagem dos prefácios de 1886 repõem a formulação anterior da Segunda 

extemporânea. Na obra da juventude, a força plástica era responsável pelo 

esquecimento. “Aquela força que cresce a partir de si mesma, uma força de 

incorporação, de assimilação do passado e do estranho, de curar feridas, de 

reconstruir a partir de si formas arruinadas” (HL/Co. Ext. II. §1, §4 e §10). 

Indicava, naquele momento, aqueles que possuíam essa força e, portanto, eram 

capazes de se haver com a história e aqueles que não a possuíam e acabavam, 

assim, por perecer diante de uma experiência dolorosa. Todavia, no prefácio de 

1886 é sobre seu si-mesmo que Nietzsche vai voltar-se para identificar a força 

plástica capaz de superar a doença e permitir daquele excesso de saúde que 

fornece ao espírito livre o “privilégio” de “viver por experiência e oferecer-se à 

aventura” (MAI/HHI. Prefácio, § 4).100 

No prefácio de A gaia ciência, Nietzsche identifica que foi a “severa 

enfermidade” que possibilitou, tanto as mudanças de perspectivas, quanto o 

desenvolvimento de um refinamento e de uma sutileza para perscrutar as 

diferentes avaliações.   

De tais abismos, de tal severa enfermidade, também da enfermidade 
da grave suspeita voltamos renascidos, de pele mudada, mais 
suscetíveis, mais maldosos, com gosto mais sutil para a alegria, com 
língua mais delicada para todas as coisas boas, com sentidos mais 
risonhos, com uma segunda, mais perigosa inocência na alegria, ao 

 
100 No prefácio de A gaia ciência, Nietzsche fala da gratidão do convalescente e refere-se as 
“saturnais de um espírito que pacientemente resistiu a uma longa, terrível pressão – 
pacientemente, severa e friamente, sem sujeitar-se, mas sem ter esperança – ” (FW/GC, 
“Prefácio”, §1). Digno de menção também é a identificação quanto ao aumento do repertório de 
interrogações após “longos e perigosos exercícios de “autodomínio” (Herrschaft über sich) no 
qual avalia que retorna como se fosse uma outra pessoa, “com algumas interrogações mais, 
sobretudo com a vontade de ora em diante questionar mais, mais profundamente, severamente, 
duramente, maldosamente, silenciosamente do que até então se questionou” (FW/GC, 
“Prefácio”, §3). A saúde e a doença são encaradas como “longos e perigosos exercícios de 
autodomínio” no qual Nietzsche recusa um olhar pessimista sobre a vida (FW/GC, “Prefácio”, 
§3). 
 



181 
 

mesmo tempo mais infantis e cem vezes mais refinados do que jamais 
fôramos antes (FW/GC, “Prefácio”, §4).  
 

A “severa enfermidade” é o grande vetor para que Nietzsche possa levar 

a cabo, por meio da sutileza e do refinamento, um processo no qual possa 

colocar em jogo questões de suma importância para o proceguimento de sua 

filosofia como, por exemplo, avaliar as demais filosofias, ou seja, identificar nas 

diferentes filosofia, e nos mais variados filósofos, justamente as respostas ao 

sofrer e às questões mais candentes da vida, “nas quais os pensadores que 

sofrem são tentados”. “Após uma tal interrogação de si mesmo (Selbst-

Befragung), experimentação consigo mesmo (Selbst-Versuchung), aprendemos 

a olhar mais sutilmente para todo o filosofar que houve até agora” (FW/GC, 

“Prefácio”, §2). É, portanto, a partir da sua própria experiência com a doença que 

Nietzsche desenvolve mecanismos que fornecerão a capacidade para avaliar as 

demais filosofias.  

É no mesmo prefácio de A gaia ciência que Nietzsche identifica o corpo 

como a instância capaz de determinar a relação entre o filosofar, a saúde e a 

doença. 

Sabemos agora para onde o corpo doente, com a sua necessidade, 
inconscientemente empurra, impele, atrai o espírito – para sol, 
sossego, brandura, paciência, remédio, bálsamo em todo e qualquer 
sentido (FW/GC, “Prefácio”, §2).  
 

Em última instância é o “corpo doente” que inconscientemente empurra, 

impele e atrai o “espírito”. Numa formulação muito próxima àquela desenvolvida 

na seção “Dos trasmundanos” de Assim falou Zaratustra, no prefácio Nietzsche 

identifica que aquelas filosofias que recomendam a paz, que propõem uma 

finalidade, um anseio para aléns, acimas e aforas como sintomas/sinais das 

necessidades de um “corpo doente”. Sendo assim, fazer filosofia pode estar 

ligado a dois prismas. Ao prisma das deficiências ou da riqueza. Os filósofos que 

filosofam a partir das deficiências transformam suas filosofias em apoio, 

tranquilização, medicamento, para alheamento de si.101 Diferentemente do 

filosofar a partir da riqueza, que toma este ato como um famoso luxo, volúpia de 

uma triunfante gratidão. No primeiro caso a filosofia seria resultante de 

pensadores doentes. Se a doença for entendida como a desagregação dos 

 
101 Novamente Nietzsche reivindica à psicologia. “Que virá a ser do pensamento mesmo que é 
submetido à pressão da doença: Eis a questão que interessa aos psicólogos: e aqui o 
experimento é possível” (FW/GC, “Prefácio”, §2).  



182 
 

impulsos e a saúde como o predomínio de um impulso imperioso então 

poderíamos falar que a filosofia em grande medida é fruto do si-mesmo 

enfraquecido dos filósofos. 

Ao relatar seu estado enfermo, e a doença que acomete os filósofos, 

Nietzsche diz que mesmo submetido as mais duras privações, sabe que “alguma 

coisa não dorme”. 

De modo análogo ao do viajante que planeja acordar numa 
determinada hora e tranquilamente se entrega ao sono: assim nós, 
filósofos, ficando doentes, nos sujeitamos à doença de corpo e alma 
por algum tempo – como que fechamos os olhos para nós mesmos. E, 
tal como ele sabe que alguma coisa não dorme, que algo conta as 
horas e o despertará, também sabemos nós que o momento decisivo 
nos encontrará despertos - que alguma coisa saltará e surpreenderá o 
espírito em flagrante, quero dizer, em fraqueza, recuo, rendição, 
endurecimento, ensombrecimento ou como em dias saudáveis têm 
contra si o orgulho do espírito (FW/GC, “Prefácio”, §2). 
 

Esse “algo” conta as horas para despertar e surpreender o espírito em 

flagrante. Nietzsche utiliza a metáfora do viajante que confia em acordar na hora 

certa para explorar a relação do filósofo com os momentos de fraqueza, doença 

e transformação. Assim como o viajante descansa tranquilamente, certo de que 

será despertado por algo maior que ele, o filósofo se permite vivenciar períodos 

de crise – seja física, mental ou espiritual – com uma confiança implícita de que 

algo, no tempo certo, o despertará para um momento decisivo. 

A doença permite a Nietzsche analisar as demais filosofias, bem como a 

sua própria. “Frequentemente me perguntei se até hoje a filosofia, de modo geral, 

não teria sido apenas uma interpretação do corpo e uma má-compreensão do 

corpo (Missverständniss des Leibes)” (FW/GC, “Prefácio”, §2). Questiona, assim,  

se até aquele momento a filosofia não teria sido “uma interpretação” e “uma má-

compreensão do corpo”, ou seja, do corpo enquanto o conjunto de impulsos que 

nele há. Portanto, as diversas filosofias seriam resultantes do cansaço, declínio 

do corpo doente ou, ao contrário, expressão de sua plenitude e vigor.  

Enquanto sintomas do corpo, como afirmei, do seu êxito ou fracasso, 
de sua plenitude, potência, soberania na história, ou então de suas 
inibições, fadigas, pobrezas, de seu pressentimento do fim, sua 
vontade de fim. Eu espero ainda que um médico filosófico, no sentido 
excepcional do termo (FW/GC, “Prefácio”, §2). 
 

É como “médico-filósofo” que Nietzsche se permite identificar as diversas 

filosofias como “sintomas” de doença ou saúde de seus filósofos, como por 

exemplo, a busca pela verdade. “Em todo filosofar, até o momento, a questão 



183 
 

não foi absolutamente a ‘verdade’, mas ‘algo diferente’, como saúde, futuro, 

poder, crescimento, vida”. O filósofo busca identificar, assim, “o inconsciente 

disfarce de necessidades fisiológicas sob o manto da objetividade, da ideia, da 

pura espiritualidade, vai tão longe que assusta” (FW/GC, “Prefácio”, §2).  

Os filósofos, não rara às vezes, entendiam corpo e alma como algo 

distinto e nesse processo o corpo era entendido como secundário. Colocando-

se também na condição de filósofo Nietzsche afirma de modo peremptório. 

A nós, filósofos, não nos é dado distinguir entre corpo e alma, como faz 
o povo, e menos ainda diferenciar alma de espírito. Não somos 
batráquios pensantes, não somos aparelhos de objetivar e registrar, de 
entranhas congeladas – temos de continuamente parir nossos 
pensamentos em meio a nossa dor, dando-lhes maternalmente todo o 
sangue, coração, fogo, prazer, paixão, tormento, consciência, destino 
e fatalidade que há em nós. Viver – isto significa, para nós, transformar 
continuamente em luz e flama tudo o que somos, e também tudo o que 
nos atinge; não podemos agir de outro modo (FW/GC, “Prefácio”, §3  ). 
 

É rejeitado, categoricamente, o fato de que o filósofo possa ser um 

observador desapaixonado, um "batráquio pensante" ou uma máquina fria de 

análise e registro, de modo que a filosofia é inseparável da vida. O ato de pensar 

é comparado ao processo de parir: doloroso, íntimo e profundamente envolvido 

com tudo o que há de mais humano – sangue, paixão, tormento e destino. Assim, 

a metáfora do parto enfatiza a ideia do pensamento filosófico como fruto de uma 

entrega total à experiência da vida, em todos os seus desafios.  

Mais uma vez Nietzsche recorre a um pensamento de Lutero “não 

podemos agir de outro modo” e busca mostrar que o ato de pensar e filosofar 

escamoteia em si uma relação com o corpo, pois o filósofo não registra 

passivamente os acontecimentos. O filósofo que leva em conta as suas vivências 

tem de continuamente parir seus pensamentos em meio a dor, em meio às 

paixões e aos acontecimentos que vivencia. A expressão “parir” não é fortuita, 

ela possui precisamente o sentido da dificuldade engendrada em cada 

vivência.102 

 
102 No Prefácio de Aurora Nietzsche se refere à solidão pela qual tem que percorrer aqueles que 
se aventuram em seus caminhos próprios. Ter o caminho para si pressupõe o perigo, a solidão, 
o acaso, o mau tempo, a distância em relação aos demais. “Não creiam que eu venha exortá-los 
às mesmas audácias! Ou à mesma solidão! Pois quem perfaz esses caminhos próprios não 
encontra ninguém: é o que sucede nos “caminhos próprios” (“eignen Wege” mit sich)” (M/A. 
Prefácio §1). “Ninguém aparece para ajudá-lo; tem de lidar sozinho com tudo o que se lhe depara 
de perigo, de acaso, de maldade e mau tempo. Pois ele tem o seu caminho para si — e, como é 
justo, seu amargor, seu ocasional dissabor com esse “para si” (“für sich“): o qual inclui, por 
exemplo, saber que nem seus amigos podem imaginar onde ele está e para onde vai, que às 
vezes perguntarão a si mesmos: “o quê? ele prossegue? ainda tem — um caminho?” (M/A, 



184 
 

Um outro importante sentido para o si-mesmo, presente nos prefácios de 

1886, ocorre por meio da palavra “instinto”. No prefácio de Miscelânia de 

opiniões e sentenças, Nietzsche menciona o “próprio instinto” querendo 

assinalar com isso a prescrição para si próprio de um tratamento antirromântico. 

Uma cura espiritual, ou seja, do autotratamento anti-romântico, tal 
como meu instinto que permaneceu sadio inventou para mim, e me 
receitou ele próprio, contra um temporário adoecimento da forma mais 
perigosa do romantismo (VM/OS, “Prefácio”, §2. Trad.: RRTF). 

 

Antes o filósofo alemão falou do corpo doente para avaliar as diversas 

filosofias, agora se atém aos “instintos”. Sendo o corpo uma multiplicidade de 

forças, o instinto, do qual se refere Nietzsche, é aquele que predomina e 

comanda sobre os demais. É nessa direção que ele “inventa” e “prescreve” um 

tratamento, pois ele próprio permanece sadio. O que nos importa, de maneira 

imediata, é essa capacidade do instinto de determinar e delegar tarefas, 

sobretudo, em meio as mais duras condições e adversidades. É dessa forma, 

que Nietzsche se refere a “uma doutrina da saúde”, de uma “disciplina da 

vontade” recomendada às naturezas mais espirituais como forma de combater o 

pessimismo fraco. Acepção parecida também está presente no prefácio de O 

Nascimento da tragédia quando Nietzsche afirma que seu instinto voltou-se 

contra a moral, um instinto em prol da vida, que prescreve tratamentos e que 

seleciona inimigos e alvos. 

Contra a moral, portanto, voltou-se então, com este livro problemático, 
o meu instinto (mein Instinkt), como um instinto em prol da vida, e 
inventou para si, fundamentalmente, uma contradoutrina e uma contra-
valoração da vida, puramente artística, anticristã (GT/NT, “Prefácio”, 
§5). 
 

A visão dionisíaca, posicionada como antípoda (antipodisch/ Antipoden) a 

valoração cristã, teve sua criação devido ao instinto mais poderoso do homem 

Nietzsche, que a partir dessa atuação, soube olhar para o modo de vida do povo 

grego.  

O traço autobiográfico presente nos prefácios de 1886 tem lugar 

novamente em 1888. Em Ecce Homo é sobre seus próprios instintos que 

Nietzsche se volta a fim de passar em revista as suas vivências e os 

 
“Prefácio”, §1). O tema da solidão tem lugar de destaque, pois estar afastado da maioria impõe-
se como uma necessidade. Todavia, nisso também se descortina um grande perigo. A busca 
pelo caminho próprio cria um afastamento em relação aos demais, de forma que tem que se 
haver sozinho diante todas as dificuldades.  
 



185 
 

acontecimentos mais prementes de sua vida, sua produção bibliográfica, sobre 

saúde e doença, bem como mensurar o impacto desses eventos sobre a sua 

filosofia.  

Em sua biografia intelectual Nietzsche lança mão de inúmeras situações 

nas quais podemos compreender o instinto com um sentido de si-mesmo, como 

por exemplo: “instinto de defesa” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §6), “intinto 

de limpeza” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §8), instinto de cura (EH/EH, “Por 

que sou tão sábio”, §6). Nestes casos, “instinto” não é uma força em específico, 

mas a resultante da interação com as demais forças. São inúmeras as 

passagens nas quais Nietzsche mostra que seu “instinto” é capaz de decidir 

(EH/EH, “Humano, demasiado humano”, §4), de conduzir caminhos (EH/EH, 

“Por que sou tão inteligente”, §9) e de selecionar acontecimentos, etc. Identifica 

que, para um instinto tornar-se dominante, faz-se necessário o tempo certo,  uma 

“maturação”. 

– É preciso manter toda a superfície da consciência – consciência é 
superfície – limpa de qualquer dos grandes imperativos. Cautela 
inclusive com toda palavra grande, com toda grande atitude! 
Representam o perigo de que o instinto ‘se entenda’ cedo demais” 
(EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §9). 
 

As recomendações de Nietzsche vão em duas direções. A primeira parece 

indicar o “instinto” como um processo que acontece de forma anterior à 

consciência, pois a consciência é “superficie”. Todavia, parece sugerir que a 

consciência pode, de alguma forma, influir sobre o “tempo” do instinto fazendo-

o se compreender cedo demais. E é justamente nesse ponto que é possível 

identificar a segunda direção da recomendação, que é evitar os “grandes 

imperativos”, ou seja, evitar o “tu deve”, pois junto a ele está a “palavra grande” 

e a “grande atitude”, é próprio da consciência de tudo querer controlar, capaz de 

representar perigo ao instinto. Entretanto, Nietzsche mostra que o “instinto” 

continua a atuar como uma “’ideia’ organizadora”.  

– Entretanto segue crescendo na profundeza a “ideia” organizadora 
(Idee organisirende), destinada a dominar - ela começa a dar ordens, 
lentamente conduz de volta dos desvios e vias secundárias, prepara 
qualidades e capacidades isoladas que um dia se mostrarão 
indispensáveis ao todo (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §9). 
 

Ao colocar a palavra “ideia” entre aspas Nietzsche sugere uma relação 

umbilical com a dinâmica das forças no corpo. São elas que interpretam e fazem 

pensar. Uma “‘ideia’ organizadora” é, portanto, a resultante do domínio daquela 



186 
 

força que comanda e organiza as demais. Ela vai crescendo na profundeza até 

se tornar dominante. De modo aquém da consciência a “‘ideia’ organizadora” 

cresce na profundeza, comanda, conduz e prepara. Esteve atuando lentamente 

o tempo todo. Contudo, esse “atuar” do instinto só pode ser entendido 

plenamente pela consciência depois do “tempo”. É como se Nietzsche tivesse 

sugerindo uma espécie de “se deixar levar”, de uma certa entrega, de confiança 

no caminho que o instinto percorre em seu anseio de dominar, na qual até 

mesmo os “desvios” e as “vias secundárias” se mostram como necessárias até 

a assunção da tarefa. Estamos, portanto, diante de uma “maturação” necessária 

para que o trabalho do instinto possa esclarecer sobre a tarefa. “– Constrói uma 

após outra as faculdades auxiliares, antes de revelar algo sobre a tarefa 

dominante, sobre ‘fim’, ‘meta’, ‘sentido’” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, 

§9). Assim, no momento certo a “‘ideia’ organizadora” começa a dar ordens, 

conduzir de volta dos desvios, das vias secundárias da “tarefa que fica além da 

tarefa”103 e, pouco a pouco, preparar qualidades e capacidades que se mostrarão 

indispensável para a tarefa (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §9).  

Um sentido importante para o si-mesmo tem presença no contexto de 

reflexão sobre a doença e a recuperação da saúde. Nietzsche sugere que a 

doença forneceu possibilidade de cura, de libertação, haja vista que permitiu uma 

completa inversão dos hábitos e possibilitou o esquecimento, a quietude, o ócio, 

o ser paciente (EH/EH, “Humano, demasiado humano”, §4). É justamente nesse 

contexto que menciona a recuperação sobre “aquele Si-mesmo mais ao fundo” 

(Jenes unterste Selbst). Algo próprio que se encontrava submetido a “outros 

Eus”. 

Aquele Si-mesmo mais ao fundo, quase enterrado, quase emudecido 
sob a constante imposição de ouvir outros Eus (– isto significa ler!), 
despertou lentamente, tímida e hesitantemente – mas enfim voltou a 
falar (EH/EH, “Humano, demasiado humano”, §4). 
 

 
103 É a partir de sua própria experiência que Nietzsche avalia a construção dos conceitos mais 
candentes de sua filosofia. “Para a tarefa de uma transvaloração dos valores eram necessárias 
talvez mais faculdades do que as que jamais coexistiram em um só indivíduo, sobretudo também 
antíteses de faculdades, sem as quais estas se poderiam obstruir, destruir. Hierarquia de 
faculdades; distância; a arte de separar sem incompatibilizar; nada misturar, nada ‘conciliar’; uma 
imensa multiplicidade, que no entanto é o contrário do caos – esta foi a precondição, a longa e 
secreta lavra e arte de meu instinto. Sua tutela suprema revelou-se de tal maneira forte que não 
pressenti sequer o que em mim crescia – que todas as minhas capacidades brotaram um dia 
subitamente maduras e em sua perfeição última (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §9. Trad.: 
Modificada). 
 



187 
 

Identifica que houve um despertar lentamente depois de, por tanto tempo, 

ouvir/ler outros eus. Certamente ao falar de “Si-mesmo mais ao fundo” pode ser 

equiparado ao Si-mesmo, pois trata-se daquele algo que “desperta”, de modo 

que a época doente é classificada como a suprema cura e retorno a si. “Basta 

olhar Aurora, ou ‘O andarilho e sua sombra’, para compreender o que foi esse 

‘retorno a mim’: uma suprema espécie de cura! ... A outra apenas resultou desta” 

(EH/EH, “Humano, demasiado humano”, §4) (grifos do autor). A doença permitiu, 

então divisar que no fundamento era sadio, necessário para evitar quedar-se no 

pessimismo e julgar a vida a partir da enfermidade. “Pois atente-se para isso: foi 

durante os anos de minha menor vitalidade que deixei de ser um pessimista: o 

instinto de restabelecimento de si mesmo proibiu-me uma filosofia da pobreza e 

do desânimo” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). A identificação de que sadio 

como totalidade passa pela compreensão de que o si-mesmo de Nietzsche, 

enquanto instinto imperioso, escolhe “os remédios certos contra os estados 

ruins: enquanto o décadent em si sempre escolhe os meios que o prejudicam” 

(EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). Assim, o si-mesmo de Nietzsche permitiu 

que escolhesse remédios certos. O que equivale a dizer que instintivamente 

escolhe por aquilo que se beneficia a si mesmo, ao contrário dos decadentes 

que sempre escolhem aquilo que é prejudicial. “Como summa summarum 

[totalidade] eu era sadio, como ângulo, como especialidade era décadent” 

(EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). Retorna, assim o tema do egoísmo, já 

entendido como plenitude fisiológica. Portanto, quando se refere ser sadio na 

sua totalidade alude a hierarquia de instintos. “Tomei a mim mesmo em mãos, 

curei a mim mesmo: a condição para isso – qualquer fisiólogo admitirá – é ser 

no fundo sadio (Grunde gesund)” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). Nietzsche 

diz que tomou a si mesmo em mãos e que para tal é necessário ser no “fundo 

sadio”, para “curar-se a si mesmo” e fazer da doença um poderoso estimulante 

para a mais sadia “vontade de saúde”. Ao contrário, “um ser tipicamente mórbido 

não pode ficar são, menos ainda curar-se a si mesmo” (EH/EH, “Por que sou tão 

sábio”, §2). Dessa forma, um instinto sadio forma uma “vida que vingou” e impõe 

um “princípio seletivo”, pois escolhe aquilo que é salutar, que agrada. Ele 

“inventa meios de cura para injúrias, utiliza acasos ruins em seu proveito; o que 

não o mata o fortalece. De tudo o que vê, ouve e vive forma instintivamente sua 

soma” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). Há, portanto, uma espécie de 



188 
 

despreparo necessário diante do inaudito: “devo estar despreparado, para estar 

senhor de mim” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §4).  

Se o instinto enquanto “‘ideia’ organizadora” depende de uma “maturação” 

e, para recuperar “aquele Si-mesmo mais ao fundo”, é necessária também a 

paciência ao instinto de defesa, que tem como característica uma lentidão 

quando em confronto com um “estimulo que se aproxima” (EH/EH “Por que sou 

tão sábio”, §2). Nietzsche nomeia as características desse instinto, como a não 

reação imediata e a descrença no infortunio. Por fim diz que acaba de descrever 

a si mesmo. “– Pois bem, eu sou o oposto de um décadent: pois acabo de 

descrever a mim mesmo” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §2). O que nos faz 

perceber que as características que descreveu são resultantes do fato de ser o 

“oposto de um décadent”, ou seja, seu instinto dominante determinou escolhas 

e ações.  

O instinto de defesa de si-mesmo está presente na interpretação sobre o 

poema de Píndaro “torna-te o que tu és”, presente como subtítulo de Ecce homo, 

Nietzsche remete ao demorado trabalho do instinto que, oculto nas profundezas, 

pouco a pouco torna-se dirigente da tarefa, da destinação, e é capaz de efetuar 

as seleções necessárias dos fatos e dos acontecimentos, o “bastar-se por si 

mesmo” que só a tipologia nobre é capaz de encampar como uma estilística do 

gosto.  

Nietzsche diz que a sua enfermidade possibilitou enfrentar o 

ressentimento e, se refere a um instinto de cura capaz de dar conta das vivências 

e das lembranças que ferem ou não deixam a ferida cicatrizar. Ainda que a 

doença seja algo que enfraquece o instinto de cura, o instinto de defesa, 

esmorece a capacidade de rechaçar, de se desvencilhar, o não dar conta. É em 

relação a esses perigos que o fatalismo russo é apresentado como uma espécie 

de remédio. “Estar doente é em si uma forma de ressentimento. – Contra isso o 

doente tem apenas um grande remédio – eu o chamo de fatalismo russo” 

(EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §6).  

O fatalismo russo é uma forma de contenção de desperdício de energia 

utilizado pelo soldado diante da dureza da guerra. Então, ele deita-se na neve, 

contém a energia e, como se hibernasse, evita a reação e o desperdicio de 

energia que daí resultaria. Não reage, mas aceita, acolhe.  

A grande razão (Die grosse Vernunft) desse fatalismo, que nem 



189 
 

sempre é apenas coragem para a morte, mas conservação da vida nas 
circunstâncias vitais mais perigosas, é a diminuição do metabolismo, 
seu retardamento, uma espécie de vontade de hibernação (EH/EH “Por 
que sou tão sábio”, §6. Trad.: Modificada). 
 

A “grande razão” do fatalismo russo é conservação da vida nas 

circunstâncias vitais mais perigosas, é a diminuição do metabolismo, seu 

retardamento, uma espécie de vontade de hibernação.  

O instinto de defesa também é nominado por Nietzsche de “gosto”. Em 

contexto no qual avalia questões como a alimentação e a escolha dos lugares, 

o filósofo escreve: “a palavra corrente para esse instinto de autodefesa é gosto” 

e credita a esse instinto um selecionar de eventos e acontecimentos como aquilo 

que se vê, se ouve. “– na escolha da alimentação, de lugar e clima, de distração 

– reina um instinto de autoconservação que se expressa da maneira mais 

inequívoca como instinto de autodefesa” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, 

§8). Outra característica do instinto de defesa é evitar que o “Não” se torne um 

hábito, gerando assim grande desperdício de energia. “Não ver muitas coisas, 

não ouvi-las, não deixar que se acerquem – primeira inteligência (Klugheit), 

primeira prova de que não se é um acaso, mas uma necessidade (EH/EH, “Por 

que sou tão inteligente”, §8). 

Cabe a ressalva sobre essa “inteligência” característica do instinto como 

“imperativo” que impõe um selecionar e é tão importante que Nietzsche o utiliza 

como uma prova de que se é uma “necessidade”. A contraposição ao altruísmo 

está no fato de que este diz “Sim” quando seria relevante dizer “Não” e “a dizer 

Não o mínimo possível” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §8). Chamamos 

atenção para o fato de que o “instinto de defesa” não está presente em todas as 

tipologias, pois aqueles que não são “saudáveis no fundamento” fazem 

justamente escolhas por aquilo que é mais prejudicial. O instinto evita assim que 

certas coisas “se aproximem” evitando “um empobrecimento extraordinário e 

completamente supérfluo” a tal ponto de não ser possível mais defender-se.104  

O instinto prescreve assim não “tornar-se apenas reagente” (EH/EH, “Por 

que sou tão inteligente”, §8). A “não reação” é recomendada também como forma 

 
104 Juntamente com a escolha da alimentação, do clima e do lugar soma-se o cuidado com a 
“escolha de sua espécie de distração. Também nisso a medida em que um espírito é sui generis 
torna ainda mais estreitos os limites do que lhe é permitido, ou seja, útil (EH/EH, “Por que sou 
tão inteligente”, §3).  
 



190 
 

de estancar o ressentimento, pois este atiça aquele conjunto de afetos 

depressores: aborrecimento, impotência e a sede de vingança, o revolver 

venenos. Importa notar que Nietzsche diz que para os exaustos a reação produz 

um rápido consumo e esgotamento das energias nervosas, de forma que o 

ressentimento é proibido para o doente. Todavia, parece ser a sua mais “natural 

inclinação” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §6).   

É relavante o impacto sobre o si mesmo do que fora tradicionalmente 

entendido como “coisas pequenas”, indiferenças. No caminho para as “grandes 

tarefas” a “alimentação, lugar, clima, distração, toda a casuística do egoísmo (der 

Selbstsucht) – são inconcebivelmente mais importantes do que tudo o que até 

agora tomou-se como importante” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §10). 

Nas coisas até então encaradas como pequenas Nietzsche identifica não apenas 

a atuação de poderosos instintos, mas encara como formas de reaprender, nisso 

reside o anseio de considerar coisas que até agora a humanidade negligenciou 

e ao mesmo tempo colocar sob suspeição aquilo que mais grandemente se 

venerou, mas que “não são sequer realidades”, mas construções a partir de 

“instintos ruins, naturezas doentes”. É nessa questão que estão engendrados os 

conceitos como: “Deus”, “alma”, “virtude”, “além”, “verdade”, “vida eterna” 

(EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §10). Dessa forma, o desprezo pelas 

“coisas pequenas”, como o clima, a alimentação, a distração e outros, no fundo 

é o desprezo por aquilo que é o fundamental da vida. Nietzsche fala sobre um 

necessário reaprendizado precisamente sobre essas coisas, sobre aquilo que 

são “mentiras oriundas dos instintos ruins de naturezas doentes, nocivas no 

sentido mais profundo”.  

Todas as questões da política, da ordenação social, da educação 
foram por eles falseados até a medula, por haver-se tomado os 
homens mais nocivos por grandes – por ter-se ensinado a desprezar 
as coisas “pequenas”, ou seja, os assuntos fundamentais da vida 
mesma (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §10).  
 

Nietzsche identifica em si mesmo o que chama de uma “finura suprema 

para os sinais de instintos sãos”. Falta-me qualquer traço doentio; mesmo em 

tempo de severa doença não me tornei doente” (EH/EH, “Por que sou tão 

inteligente”, §10).  

Algo semelhante acontece com o instinto de limpeza. Trata-se de um 

“faro” desenvolvido por meio de sua fisiologia, fato que o faz perceber as 



191 
 

entranhas de cada alma.  

Pertence-me uma sensibilidade perfeitamente inquietante do instinto 
de limpeza, de modo que percebo fisiologicamente – farejo – a 
proximidade ou – que digo? – a parte mais íntima, as “entranhas” de 
cada alma (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §8). 
 

É por meio dessa sensibilidade que pode identificar questões relativas às 

diversas tipologias. A sensibilidade e suas “antenas psicológicas” faz com que 

se aposse de segredos e toma contato com a “sujeira escondida” em cada 

natureza, até mesmo aquela disfarçada por camadas posta pela educação 

(EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §8).105 

A tarefa torna todo o caminho percorrido como necessário, elucida e 

justifica o caminho não como um telos, mas como algo necessário. Nesse 

entendimento, Nietzsche empreende uma valoração sobre aquilo que 

costumeiramente foi entendido como desacertos, desvios, malogros, o 

desperdício em relação à própria tarefa. Se tudo foi necessário, se tudo 

aconteceu da única maneira possível que poderia ter acontecido, não faz 

nenhum sentido falar de erro.106  

Nietzsche se refere ao “retorno a si” depois de um “desvio do instinto”. É 

a partir desse movimento que analisa a ruptura em relação às concepções 

estéticas-filosóficas do dramaturgo Richard Wagner. 

O que em mim então se decidiu não era uma ruptura com Wagner – eu 
percebi um total desvio de meu instinto, do qual um desacerto 
particular, fosse ele Wagner ou a cátedra da Basiléia, era apenas um 

 
105 Em Para além do bem e do mal Nietzsche se refere ao “instinto supremo de limpeza”. “O 
instinto supremo da limpeza que coloca seu portador no mais singular e perigoso isolamento, 
como um santo: pois justamente isso é santidade – a espiritualização suprema do mencionado 
instinto. Ter alguma ciência de uma indescritível felicidade e plenitude no banho, algum ardor e 
avidez que continuamente impele a alma a sair da noite para a manhã, e do que é turvo, do 
infortúnio, para o claro, brilhante, fino, profundo –; um pendor como esse, assim como distingue 
– é um pendor nobre –, também separa. A compaixão do santo é compaixão pelo desasseio do 
humano, demasiado humano. E existem graus e alturas em que a compaixão mesma é por ele 
sentida como poluição, desasseio (JGB/BM §271). Em O anticristo ao estabelecer a crítica da 
igreja e do Novo Testamento Nietzsche afirma que lhes falta o “instinto de limpeza” (die Instinkte 
der Reinlichkeit), havendo apenas “instintos ruins” no Novo Testamento e a falta de coragem 
para esses instintos (AC/AC §46). 
106 No pós-prefácio de Ecce homo uma inscrição bastante sugestiva do ponto de vista da 
necessidade e da gratidão pela vida. “Neste dia perfeito, em que tudo amadurece e não só a 
videira doura, caiu-me na vida um raio de sol: olhei para trás, olhei para a frente, jamais vi tantas 
e tão boas coisas de uma só vez”. Na ocasião de seu quadragésimo quarto aniversário Nietzsche 
passa em revista aos acontecimentos de sua vida e suas obras. “O que nele era vida está salvo, 
é imortal. O primeiro livro da transvaloração de todos os valores, as Canções de Zaratustra, o 
Crepúsculo dos ídolos, meu ensaio de filosofar com o martelo – tudo dádivas desse ano, aliás 
de seu último trimestre! Como não deveria ser grato à minha vida inteira? – E assim me conto 
minha vida” (Escrito pós-prefácio de Ecce Homo). 
 



192 
 

sinal (EH/EH, “Humano, demasiado humano”, §3).  
 

A ruptura com Wagner ou a cátedra da Basiléia não são eventos em si, 

mas sinais deflagrados a partir do perceber de um desvio em relação ao instinto. 

Mas o que significa falar de “uma atitude escolhida contra o próprio instinto”? Ou, 

então que percebeu “um total desvio” de seu “instinto”? Como é possível desviar-

se do instinto se é justamente ele que determina as tarefas? Cabe avaliar a 

observação de Nietzsche: “foi então que atinei pela primeira vez a relação entre 

uma atitude escolhida contra o próprio instinto”. O filósofo aponta para situações 

nas quais poderia ocorrer, justamente, o “desvio” do instinto. Menciona o 

“absoluto isolamento e desprendimento das relações habituais”, bem como a 

“imposição de não mais me deixar cuidar, servir, socorrer”. Esses eventos 

parecem “trair” a “a incondicional certeza de instinto sobre o que, então, era mais 

que tudo necessário (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §1). É diante desses 

cenários que correu o risco de aderir a “necessidade de entorpecimento da 

sensação de vazio através de uma arte narcótica”, tal qual a arte de Wagner.   

Se toda ação se dá pela atuação de um conjunto de instintos, então, 

podemos concluir que uma atitude contra o instinto se refere ao domínio, em 

certos momentos, de instintos de declínio sobre aqueles de ascensão, aqueles 

que trabalham para consumar a tarefa, a ausência de “tutela de um instinto 

imperioso”. Diante de tal “desvio”, de uma “atitude contra o instinto” Nietzsche 

precisou “retomar a si”, retomar a sua tarefa.  

Uma impaciência comigo mesmo me tomou; vi que era hora de refletir, 
retomar a mim. De súbito ficou para mim terrivelmente claro quanto 
tempo já fora desperdiçado – quão inútil e arbitrariamente toda a minha 
existência de filólogo destoava de minha tarefa (EH/EH, “Humano, 
demasiado humano”, §3). 
 

O que propiciou o retorno a si mesmo está ligado ao desvio do instinto, a 

impaciência consigo. Portanto, de uma reflexão que tem a ver com a “grande 

razão” do corpo.107 Assim, o trabalho de certos instintos mostrou-se decisivo para 

 
107 É o que Nietzsche sugere no parágrafo 201 de Para além do bem e do mal. “Quando os 
impulsos mais elevados e mais fortes, irrompendo passionalmente, arrastam o indivíduo muito 
acima e além da mediania e da planura da consciência de rebanho, o amor-próprio da 
comunidade se acaba, sua fé em si mesma, como que sua espinha dorsal, é quebrada: portanto, 
justamente esses impulsos serão estigmatizados e caluniados. A espiritualidade superior e 
independente, a vontade de estar só e mesmo a grande razão (grosse Vernunft) serão 
percebidas como perigo: tudo o que ergue o indivíduo acima do rebanho e infunde temor ao 
próximo é doravante apelidado de mau; a mentalidade modesta, equânime, submissa, igualitária, 
a mediocridade dos desejos obtêm fama e honra morais” (JGB/BM §201). 
 



193 
 

não mais ceder, não mais seguir e confundir-se com outros.  

Naquela época, meu instinto decidiu-se inflexível pelo fim daquele 
ceder, seguir, confundir-se com outros. Qualquer espécie de vida, as 
condições mais desfavoráveis, doenças, pobreza – tudo me pareceu 
preferível àquela indigna ‘falta de si’ (Selbstlosigkeit) (EH/EH, 
“Humano, demasiado humano”, §4). 
 

Nietzsche fala de uma ignorância, de uma juventude, de uma letargia e de 

um sentimento do dever como algo que o fez se perder de si mesmo. Estaria 

essa “juventude” ligada a necessidade de “maturação” dos instintos, àquela 

“impaciência” para se compreender e compreender a tarefa diante de si? De todo 

modo, a doença forneceu a ele uma possibilidade de libertação. Ao refletir sobre 

a “radical insensatez” de sua vida Nietzsche identifica o “idealismo” como tal 

(EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §2). Classifica como “a verdadeira 

fatalidade” de sua vida “a ignorância in physiologicis [em questões de fisiologia]”, 

ou seja, “– o maldito “idealismo”.  

O desvio do instinto também é classificado como “falta de si”, “ausência 

de si mesmo” (Selbstlosigkeit). “Faltava um sutil “cuidado de si mesmo” 

(Selbstigkeit), a tutela de um instinto imperioso, era um nivelar-se a qualquer um, 

uma “ausência de si mesmo”, um esquecimento da distância própria – algo que 

jamais me perdoo” (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, §2). Entre os 

acontecimentos pelos quais Nietzsche credita a não observância desses 

preceitos os eventos do tempo em que era professor na Basileia. “Toda a minha 

dieta espiritual, a divisão do dia incluída, era um desperdício sem sentido de 

forças extraordinárias, sem cuidar de uma provisão para cobrir o consumo, sem 

mesmo refletir sobre consumo e compensação” (EH/EH, “Por que sou tão 

inteligente”, §2). É ao idealismo que Nietzsche credita.  

Todos os desacertos, todos os grandes desvios do instinto e 
“modéstias” exteriores à tarefa de minha vida, por exemplo, que me 
tornasse filólogo – por que não médico, ao menos, ou alguma outra 
coisa própria para abrir os olhos? (EH/EH, “Por que sou tão inteligente”, 
§2). 
 

No “retorno a si mesmo” mais uma vez a solidão desempenha relevante 

papel, de modo que a “contínua superação” de si mesmo implica a “necessidade 

de solidão, quer dizer, recuperação, retorno a mim, respiração de ar livre, leve, 

alegre” (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §8). 

 

 



194 
 

 

4.2 “Ausência de si-mesmo” e “ser em si-mesmo” 

 

A ausência de si-mesmo liga-se ao tema do altruísmo, do desinteresse, 

da abnegação, geralmente contraponto ao egoísmo. No parágrafo “Moral como 

problema” de A gaia ciência, Nietzsche busca invalidar o valor das ações 

abnegadas, pois estão ligada a uma “falta de personalidade” “que nega e renega 

a si mesma”. Nesse entendimento, o “grande amor”, o amor de si, por ser 

característico de “espíritos fortes” e seguros, é necessário para o enfrentamento 

dos problemas filosóficos.  

A “abnegação” não tem valor, seja no céu ou na terra; todos os grandes 
problemas exigem o grande amor, e deste são capazes somente os 
espíritos fortes, redondos, seguros, que se apoiam firmemente em si 
mesmos (FW/GC §345).  
 

Em Ecce homo, Nietzsche observa que foi na obra Aurora que iniciou a 

luta contra a “moral da renúncia de si” (die Entselbstungs-Moral auf) (EH/EH, 

“Aurora”, §2).108 A crítica da compaixão, assim, visa pôr em evidência o “valor 

natural do egoísmo”, subtraído durante milênios. Esse “valor” indica 

precisamente uma plenitude fisiológica, um ganho de força, que o filósofo coloca 

como parte da linha ascendente da vida. Se analisarmos a sufixo “ego” que 

compõe a palavra “egoísmo” verificamos que há um sentido do “eu” que vai além 

do domínio da “pequena razão” da consciência. “Ego”, em contextos específicos, 

assinala uma integridade entre a consciência e as forças do corpo. Tal fato pode 

ser verificado, por exemplo, quando Nietzsche se refere ao egoísmo forte 

enquanto plenitude fisiológica.109 Dentro dessa problemática é possível, 

portanto, uma abordagem que investigue a questão do egoísmo, haja vista que 

 
108 Em uma série de Anotações datadas de 1881, no período de Aurora, Nietzsche busca 
entender como altruísmo foi se constituindo nos costumes da comunidade e foi tornado preferível 
em relação ao egoísmo. 
109 A respeito do tema do egoísmo/altruísmo em Ecce Homo Nietzsche recusa a dicotomia entre 
altruísta e egoísta e se refere ao “ego” como um “embuste superior”, um “ideal”. “– aparecem em 
mim como ingenuidades do erro: por exemplo, a crença de que ‘altruísta’ e ‘egoísta’ são opostos, 
quando o ego não passa de um ‘embuste superior’, um ‘ideal’.  “Não existem ações egoístas, 
nem altruístas: ambos os conceitos são um contra-senso psicológico” (EH/EH, “Por que escrevo 
tão bons livros”, §5). É preciso considerar que Nietzsche visa assinalar o mascaramento do 
egoísmo através do altruísmo. Quando se refere que tudo é “ego” está assinalando a hierarquia 
das forças que sempre interpretam. Todavia, ao falar do “ego” como um embuste está 
equiparando ao eu. Não é por acaso que a palavra “ego” aqui aparece grifada, indicando um 
deslocamento do seu sentido original. 
 



195 
 

tanto o substantivo egoísmo (Selbstsucht/egoismus), quanto o adjetivo 

altruísmo/abnegação (Selbstloss) possuem “selbst” em suas composições.  

É a partir da ciência fisiologia que Nietzsche investiga o “egoísmo” e 

identifica que no interior do organismo, quando um órgão não pode impor sua 

autoconservação, sua renovação de forças do todo degenera (EH/EH, “Aurora”, 

§2). Não por acaso a exigência do “fisiólogo” é a “extirpação” da parte 

degenerada. Todavia, o sacerdote, por meio da compaixão, é aquele que não 

apenas evita a extirpação da parte degenerada, mas visa degenerar o todo. “Mas 

o sacerdote quer exatamente a degeneração do todo, da humanidade: por isso 

conserva o que degenera – a este preço ele a domina” (EH/EH, “Aurora”, §2). A 

figura do fisiólogo é contraposta à figura do sacerdote. O primeiro evita a 

compaixão aos degenerados justamente por entender a necessidade de extirpar 

a parte que degenera o todo, ao passo que o poder do sacerdote se nutre 

precisamente da degenerescência. É a partir desse entendimento que os 

conceitos manipulados pelo sacerdote são “conceitos mentirosos”, como, por 

exemplo, “alma”, “espírito”, “livre arbítrio”, “Deus”, etc. Nietzsche questiona se a 

perpetuação desses conceitos não visariam, justamente, “arruinar 

fisiologicamente a humanidade” (EH/EH, “Aurora”, §2). Assim, o valor atribuído 

ao altruísmo é um sinal decisivo do predomínio do tipo sacerdotal, inclusive em 

esferas não religiosas. A moral que valora o altruísmo é, assim, uma “moral da 

décadence”, “a vontade de fim”.110  

O signo decisivo no qual se revela que o sacerdote (– inclusive os 
sacerdotes mascarados, os filósofos) tornou-se senhor absolutamente, 
e não só dentro de uma determinada comunidade religiosa, que a 
moral da décadence, a vontade de fim, é tida como moral em si, é o 
valor incondicional em toda parte atribuído ao que é altruísta, e a 
hostilidade ao que é egoísta (EH/EH, “Aurora”, §2). 

 

Arrogando a si própria como a “moral em si” a “moral da compaixão 

desencadeia, a partir dessa métrica, toda a hostilidade ao egoísmo.  

É a partir dessa identificação que Nietzsche se refere a uma “ausência de 

si-mesmo” (Selbstlosigkeit) como algo ligado intrinsecamente ao “desprezo pelo 

corpo”. Com a debilidade do corpo transformada em “ideal” o que resta é a 

valoração na salvação da alma. Está pronta a receita para a décadence. “– A 

 
110 Em O Anticristo, Nietzsche caracteriza o altruísmo cristão como sintoma da perda dos instintos 
fortes. “Digo que um animal, uma espécie, um indivíduo está corrompido quando perde seus 
instintos, quando escolhe, prefere o que lhe é desvantajoso” (AC/AC §6). 
 



196 
 

perda de centro de gravidade, a resistência aos instintos naturais, em uma 

palavra, a ‘ausência de si-mesmo’– a isto se chamou moral até agora” (EH/EH, 

“Aurora”, §2. Trad.: Modificada). Trata-se, portanto, da “perda do centro de 

gravidade”, da “resistência aos instintos naturais”. Questões ligadas a ausência 

de hierarquia na qual não predomina os instintos afirmadores da vida.  

No parágrafo 33 de O Crepúsculo dos Ídolos, Nietzsche investiga o “valor 

natural do egoísmo” (egoismus) relacionando-o com a fisiologia. “– O egoísmo 

(Selbstsucht) vale tanto quanto vale fisiologicamente aquele que o tem: pode 

valer muito, e pode carecer de valor e ser desprezível” (GD/CI, “Incursões de um 

extemporâneo”, §33). É possível identificar, portanto, um egoísmo fraco incapaz 

de afirmar a si mesmo e, a despeito disso, necessita, se travestir com as 

roupagens do altruísmo. 

Cada indivíduo pode ser examinado para ver se representa a linha 
ascendente ou a linha descendente da vida. Decidindo a respeito disso, 
temos também um cânon para o valor de seu egoísmo. Se ele 
representa a linha em ascensão, seu valor é efetivamente 
extraordinário (GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, §33). 
 

Cada “indivíduo” pode ser examinado a partir dessa métrica, se 

representa a linha ascendente ou descendente da vida. O papel do egoísmo é 

central nessa avaliação, haja vista que a “linha ascendente e descendente” vai 

muito além do “indivíduo”, que não é um “átomo”, nem um “elo da corrente”, mas 

“toda a linha “ser humano” até ele mesmo”, ou seja, o valor deve ser pensado 

em relação a “totalidade da vida”. Nietzsche avalia, assim, se o “indivíduo” é 

capaz de criar seu optimum de condições.  

Se representa o desenvolvimento para baixo, o declínio, a crônica 
degeneração e adoecimento (– as doenças já são, em termos gerais, 
consequências do declínio, não suas causas), ele tem pouco valor, e a 
mais simples equidade pede que ele subtraia o mínimo possível 
daqueles que vingaram. Ele é apenas seu parasita (GD/CI, “Incursões 
de um extemporâneo”, §33). 
 

O predomínio da “degeneração” e do “adoecimento” significa uma escolha 

instintiva, por parte daqueles que desqualificam o egoísmo, sobre o que é 

prejudicial para si-mesmo. Tal fato acontece por que os instintos destes 

encontram-se desnorteados, predominando a negação da própria vantagem, ou 

seja, em vez de atribuir valor a si mesmo estes “indivíduos” põem em relevo a 

falta de valor da vida, avaliam e julgam o valor da vida a partir de si mesmo 

(GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, §35).  



197 
 

A moral altruísta é identificada como “moral da décadence”, haja vista que 

é responsável por preconizar a atrofia do egoísmo.  

Escolher instintivamente o que é prejudicial para si, ser atraído por 
motivos “desinteressados” é praticamente a fórmula da décadence. 
“Não buscar sua própria vantagem” – isto é apenas a folha de parreira 
moral para cobrir um fato bem diferente, ou seja, fisiológico: “Não sou 
mais capaz de encontrar minha vantagem” (GD/CI, “Incursões de um 
extemporâneo”, §35). 
 

No altruísmo, o doar-se pelo outro escamoteia uma escolha instintiva que 

passa pela “desagregação dos instintos”. Essa desagregação culmina com a 

escolha instintiva do que é prejudicial “para si”. Tal fato acontece porque os 

instintos encontram-se desagregados, pois predomina a negação da própria 

vantagem.111 A mentira para si mesmo é assim deslocada para uma avaliação 

sobre o valor da vida, quando antes se trata de uma incapacidade para 

“encontrar” a própria vantagem. “Em lugar de dizer ingenuamente “eu não valho 

mais nada”, a mentira moral diz, na boca do décadent: “Nada tem valor – a vida 

não vale nada”. Essa concepção é perigosa e contagiante, pois prolifera tanto na 

filosofia, quanto na religião e possui capacidade para envenenar a “vida durante 

séculos”, milênios (GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, §35). A partir desse 

entendimento, Nietzsche busca compreender o “egoísmo da vontade” e “o 

phatos da distância” que caracteriza a maneira nobre de valorar.  

A “ausência de um si-mesmo” (Mangel an Selbst)112 e de um “sentimento 

de um si-mesmo” (Selbstgefühl) é colocado pari passu com a compaixão e o 

amor ao próximo.  

Os tempos fortes, as civilizações nobres, veem na compaixão, no ‘amor 
ao próximo’, na ausência de um si-mesmo e de um sentimento de si-
mesmo, algo de desprezível (GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, 

 
111 O altruísmo tornado virtude é o laimotiv do amor cristão. Não por acaso Nietzsche identifica 
que Wagner se deixou capturar pelas malhas do cristianismo, reproduzindo assim o “mal 
entender-se” do cristão. “Também Wagner o entendeu mal [o cristianismo]. Eles acreditam ser 
desinteressados do amor, por querer o benefício de outro ser, às vezes contra o benefício 
próprio. Mas em troca desejam possuir o outro ser” (WA/CW §2). Na figura de Wagner reaparece 
a crítica ao amor “desinteressado” cristão. Longe de querer o benefício do outro deseja, isto sim, 
a posse do outro. Na crítica ao amor cristão Nietzsche traz a concepção do que seria um amor 
mais próximo à natureza. “– Finalmente o amor, o amor retraduzido em natureza! [...]  Mas o 
amor como fado, como fatalidade, cínico, inocente, cruel” (WA/CW §2). Assim, o amor é 
entendido como destino, fatalidade e, justamente por isso como possuidor daquelas 
características da natureza. Em outras palavras, para além de todo sentimentalismo moral. 
112 Nietzsche usa mais três vezes essa expressão: “Desprezamos o despossuído – portanto, 
também aquele que não consegue se controlar, que não possui a si mesmo. De acordo com 
nossa percepção, ele não é desprezado como um egoísta, mas como um cata-vento de impulsos 
e falta de si mesmo” (Nachlass/FP, 12[12] – Outono de 1881). “Desconfio de todas as pessoas 
morais: sua falta de autoconhecimento e autocontrole não apenas me deixa impaciente com seu 
intelecto, mas a visão delas me ofende” (Nachlass/FP, 26[121] – Verão–Outono de 1884). 



198 
 

§37. Trad.: RRTF).  
 

A “ausência de um si-mesmo” tem ligação, portanto, com a fraqueza típica 

de um tempo que põe em evidência as “virtudes do trabalho”, da despretensão 

e da cientificidade. Um tempo diferente, do perdulário e rico em “fatalidade” do 

Renascimento, este que ainda tinha em alta conta “o abismo entre homem e 

homem, entre classe e classe, a pluralidade de tipos, a vontade de ser si mesmo 

(selbst zu sein), de se destacar” (GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, §37. 

Trad.: RRTF).113  

Em O Anticristo, Nietzsche aborda o cristianismo enquanto “religião da 

compaixão”. Ponto este já iniciado em obras anteriores como Aurora e A gaia 

ciência, por exemplo. “A compaixão passa por desprezível e indigna de uma 

alma forte, terrível; [...] ser objeto de compaixão era ofensa” (M/A §18). Contudo, 

na obra de 1888, a crítica ganha tons decisivos em vista do projeto da 

transvaloração de todos os valores. No que concerne ao si-mesmo, é preciso 

lembrar que a compaixão, fruto do amor ao próximo, ocorre sob o prisma de uma 

debilidade. Qual seja, o cristão quer sair de si mesmo porque é incapaz de ter 

satisfação com algo que é próprio dele, então vai ao próximo movido por uma 

incapacidade de ser si mesmo.114 Desse modo, a grande “astúcia” cristã está em 

chamar essa debilidade de virtude e querer avaliar o mundo tendo por base essa 

métrica.  

O amor-próprio cristão elevou os “instintos ruins” (schlechter Instinkte) à 

enésima potência fazendo do ressentimento uma marca.115 Assim, a compaixão 

 
113 As considerações de Nietzsche sobre a “vontade de ser si mesmo” e se destacar encontram-
se em meio à crítica da cultura europeia locatária das concepções de igualdade e nivelamento, 
de um tempo fraco.[ “– Os tempos se medem por suas forças positivas – e com isso se verifica 
que aquele tempo tão perdulário e rico de fatalidade do Renascimento é o último grande tempo 
e que nós, nós, modernos, com nosso angustiado cuidado por nós mesmos e nosso amor ao 
próximo, com nossas virtudes do trabalho, da despretensão, da legitimidade, da cientificidade – 
colecionadores, econômicos, maquinais – somos um tempo fraco” (GD/CI, “Incursões de um 
extemporâneo”, §37. Trad.: RRTF). 
114 Vai nessa direção a identificação feita por Nietzsche, em O caso Wagner, de que o cristão 
quer se desvencilhar de si mesmo. “O cristão quer desvencilhar-se de si mesmo (von sich 
loskommen). Dessa forma, se instala um confronto permanentemente consigo próprio no qual é 
preciso que haja castigo, tortura, flagelo direcionado a si-mesmo (NW/NW, “Epílogo”). As 
consequências são avassaladoras: a insatisfação, o desviar-se de si mesmo, a crueldade voltada 
contra si mesmo. 
115 Ressentimento, esse, que se infiltra nas instituições e na política moderna. “Nossa política 
está doente dessa falta de coragem! - O aristocratismo dos sentimentos foi solapado da maneira 
mais subterrânea pela mentira da igualdade das almas; e se a crença no ‘privilégio da maioria’ 
faz revoluções e as fará é o cristianismo, que ninguém duvide, são os juízos de valor cristãos 
que traduzem toda revolução meramente em sangue e crime! O cristianismo é um levante de 



199 
 

está em oposição aos “afetos tônicos (tonischen Affekten), justamente aqueles 

responsáveis pela elevação do “sentimento vital”.  

O padecer mesmo se torna, com a compaixão, contagioso; em certas 
circunstâncias, com ela, pode ser alcançado um total de desgaste de 
vida e de energia vital (Lebens-Energie), que fica em uma proporção 
absurda com o quantum da causa (– o caso da morte do Nazareno) – 
(AC/AC §7. Trad. RRTF).  
 

A compaixão possui, assim, um “caráter perigoso” e “hostil à vida”.116 

Dessa forma, há a necessidade de ser médico, de usar um bisturi para “dissecar” 

a fisiologia do cristão. Neste ponto, Nietzsche arroga para si a condição de 

filósofo-médico que faz da crítica à compaixão um presente de amor ao homem, 

um presente para a humanidade vindoura. “Nada é mais insalubre, em meio a 

nossa insalubre modernidade, do que a compaixão cristã. Aqui ser médico, aqui 

ser inexorável, aqui usar o bisturi”. Assim, um outro modo de “amor ao homem” 

é característico de um tipo capaz de ser médico (AC/AC §7).  

Tais procedimentos tornam-se necessários, haja vista que o cristianismo 

“travou uma guerra de morte” contra os “instintos fundamentais” da tipologia 

nobre e lançou sobre eles a pecha de mau, de modo que o “ser forte” passou a 

ser reprovável.  

Transformou em ideal aquilo que contraria os instintos de conservação 
da vida forte; corrompeu a própria razão das naturezas mais fortes de 
espírito, ensinando-lhes a perceber como pecaminosos, como 
enganosos, como tentações os valores supremos do espírito (AC/AC 
§5). 
 

A inversão valorativa transformou em “ideal” justamente aquilo que é 

“fraco, baixo, malogrado”. Assim, ao se referir que houve uma corrupção “razão 

das naturezas mais fortes de espírito” Nietzsche lança mão daquilo que entende 

ser os elementos característicos da vida. “A vida mesma é, para mim, instinto de 

crescimento (Instinkt für Wachsthum), de duração, de acumulação de forças, de 

 
tudo o que rasteja no chão contra aquilo que tem altura: o Evangelho dos 'baixos’ torna baixo” 
(AC/AC §43. Trad.: RRTF). 
116 É nesta direção que vai afirmar em O anticristo que a compaixão, em toda extensão, cruza a 
lei do desenvolvimento, que é a lei da seleção. Conserva o que está maduro para sucumbir, 
arma-se em favor dos deserdados e condenados da vida e, pela multidão de malogrados de toda 
espécie que mantém firmes na vida, dá à vida mesma um aspecto sombrio e problemático 
(AC/AC §7). Com a compaixão a vida é negada, tornada mais digna de negação - a compaixão 
é a praxe do niilismo. Dito ainda uma vez: esse instinto depressivo e contagioso cruza aqueles 
instintos que visam a conservação e elevação de valor da vida: tanto como multiplicador da 
miséria quando como conservador de todo miserável, ele é um instrumento capital para a 
intensificação da décadence - compaixão persuade ao nada! Não se diz "nada": diz-se, em vez 
disso, "além"; ou "Deus"; ou "a verdadeira vida"; ou Nirvana, redenção, bem-aventurança (AC/AC 
§7). 



200 
 

poder: onde falta a vontade de poder, há declínio” (AC/AC §30). Nesta direção é 

identificado no cristianismo um “ódio instintivo à realidade”. Dito de outro modo, 

o si-mesmo do cristão centrado na “extrema capacidade de sofrimento e 

excitação” estabelece uma “exclusão instintiva” (AC/AC §30) a tudo aquilo que é 

valorado pelas estirpes nobres.117 Como fruto desse profundo ódio nasce o amor 

e a beatitude. “Não resistir mais, a ninguém mais, nem à desgraça, nem ao mal 

– o amor como única, como última possibilidade de vida. Eis as duas realidades 

fisiológicas nas quais, a partir das quais cresceu a doutrina da redenção (AC/AC 

§30). 

Se no cristão vigora um “ódio instintivo a realidade” no nobre, ao contrário, 

domina um instinto que diz “Sim”. É nesse sentido que Nietzsche resgata 

aspectos do mundo grego e romano.  

A nobreza do instinto (Die Vornehmheit des Instinkts), do gosto (der 
Geschmack), a pesquisa metódica, o gênio da organização e da 
administração, a fé, a vontade para o futuro do homem, o grande Sim 
a todas as coisas visíveis como Imperium Romanum, visível para todos 
os sentidos, o grande estilo não mais arte apenas, mas tornado 
realidade, verdade, vida (AC/AC §59). 
 

Diferentemente do instinto do cristão, o instinto nobre diz um “grande Sim”, 

tanto ao futuro do homem, quanto aquilo que pode perceber pelos sentidos e a 

própria realidade mesma. Assim, compreende que “o instinto dos mais 

espirituais” (der Instinkt der Geistigsten) é um instinto que diz Sim. Não há 

indignação, mas contentamento.  

Os homens mais espirituais, sendo os mais fortes, encontram sua 
felicidade onde outros achariam sua ruína: no labirinto, na dureza 
consigo e com os outros, na tentativa; seu prazer é a autosujeição (die 
Selbstbezwingung): o ascetismo torna-se neles natureza, necessidade, 
instinto. A tarefa difícil é para eles privilégio, lidar com fardos que 
esmagam outros, uma recreação... (AC/AC §57).  
 

Os espíritos livres tornando a retidão em instinto e paixão estariam em 

condições de compreender o que é o cristianismo e fazer uma declaração de 

 
117 Neste ponto Nietzsche resgata suas formulações de Para a Genealogia da moral. “Em minha 
Genealogia da moral expus pela primeira vez, em termos psicológicos, os conceitos antitéticos 
de uma moral nobre e uma moral de ressentiment [ressentimento], esta se originando do Não 
àquela: mas esta última é pura e simplesmente a moral cristã. Para poder dizer Não a tudo o que 
constitui o movimento ascendente da vida, a tudo o que na Terra vingou, o poder, a beleza, a 
auto-afirmação, o instinto do ressentiment, aqui tornado gênio, teve de inventar um outro mundo, 
a partir do qual a afirmação da vida apareceu como o mau, como o condenável em si. [...] A 
décadence é, para a espécie de homem que no judaísmo e no cristianismo exige o poder, apenas 
meio: essa espécie de homem tem interesse vital em tornar doente a humanidade e inverter as 
noções de “bom” e “mau”, “verdadeiro” e “falso”, num sentido perigoso para a vida e negador do 
mundo.  –” (AC/AC §24). 



201 
 

guerra à essa “mentira santa” (AC/AC §36). Necessário para tal uma “disciplina 

do espírito” (AC/AC §36). Dessa forma, Nietzsche faz elogios ao período da 

renascença como aquele que mais buscou restaurar na modernidade uma 

nobreza. Ele possibilitou a transvaloração dos valores cristãos para conduzir a 

um estado mais elevado, mais nobre. O Renascimento foi, assim, a “grande 

guerra”, o ataque frontal ao coração do cristianismo, a sede mesma do 

cristianismo a fim de levar ao trono os valores nobres, para dentro dos instintos 

mesmos. Alude a tentativa de instituir César Bórgia como Papa e faz a crítica a 

Lutero e aos alemães como aqueles que deram fim a essa tentativa (AC/AC §61). 

No entender de Nietzsche, a derrota do Renascimento representou o triunfo dos 

instintos débeis frente aos instintos mais fortes.  

Cultivar na humanitas uma contradição, uma arte da violação de si 
mesmo (Selbstschändung), uma vontade de mentira a todo custo, uma 
aversão, um desprezo de todos os instintos bons (guten) e honestos 
(rechtschaffnen)! – Eis as bênçãos do cristianismo! (AC/AC §62). 
 

Nietzsche identifica o instinto característico da tipologia cristã como capaz 

de determinar a maneira como os cristãos se relacionam com a vida. Portanto, 

há um significado específico para “instinto” que pode ser correlato ao de si-

mesmo, ou seja, “instinto” tomado como capaz de determinar comportamentos 

e comandar diversas situações, como a força dominante que numa dada 

multiplicidade triunfou sobre as demais e as organizou sobre seu comando. O 

instinto do cristão não se refere a uma força específica entre muitas, mas 

daquela que triunfou e foi capaz de dirigir as demais. Ao declarar o cristianismo 

“a grande maldição” Nietzsche também o acusa de provocar “a grande 

corrompimento interior” (die Eine grosse innerlichste Verdorbenheit). Tal 

acusação está ligada ao “grande instinto de vingança” (den Einen grossen 

Instinkt der Rache) com o qual o cristianismo atua. Uma vingança nas sombras, 

furtiva, subterrânea, pequena. “– eu o declaro a perene mácula da humanidade 

[...] A partir de hoje? – Transvaloração de todos os valores! (AC/AC §62. Trad.: 

Modificada). 

Em Crepúsculo dos idolos, visando o contraponto a ausência de si mesmo 

e as características dos tempos modernos, Nietzsche se utiliza da figura de 

Goethe como aquele que foi capaz de carregar os mais fortes instintos do século 

XVIII: a idolatria da natureza, o elemento anti-histórico. O elogio a Goethe 

encontra seu elemento central no fato de que ele não se “desprendeu da vida”, 



202 
 

justamente o contrário, toda a atividade prática e a multiplicidade de situações 

as quais se envolveu visava tão somente a glorificação da vida.  

Goethe concebeu um homem forte, altamente cultivado, hábil em toda 
atividade física, que tem as rédeas de si mesmo (sich selbst im Zaume 
habenden) e a reverência por si mesmo (vor sich selber ehrfürchtigen 
Menschen), que pode ousar se permitir todo o âmbito e a riqueza do 
que é natural, que é forte o suficiente para tal liberdade (GD/CI, 
“Incursões de um extemporâneo”, §49).   
 

O elogio ao escritor alemão vai em duas direções. A primeira no fato de 

que este teria concebido um homem forte, cultivado, não apenas hábil 

fisicamente, mas que deve ter as “rédeas de si mesmo” e a “reverência por si 

mesmo”. Este homem seria forte o suficiente para a liberdade e para a tolerância. 

Na segunda direção, Nietzsche identifica que todas as vivências de Goethe 

visavam tão somente a si mesmo. Longe de querer melhorar a humanidade ou 

pretender uma universalização de suas ações, o objetivo era somente a si 

mesmo. Este aspecto já havia sido identificado por Nietzsche por ocasião em 

que toma Schopenhauer e Wagner como modelos na Terceira e Quarta 

extemporâneas, respectivamente. Assim, Nietzsche assinala, através da figura 

de Goethe, o que seriam algumas das diretrizes da tipologia nobre, do ser 

aristocrático.118 Na sua figura se condensaria a sensibilidade, a idolatria da 

natureza, o elemento anti-histórico. Goethe sempre manteve os horizontes 

delimitados, pôs-se dentro da vida e a tomou tanto quanto possível sobre si, 

acima de si, em si. “ele disse Sim a tudo o que nesse ponto lhe era aparentado” 

(GD/CI, “Incursões de um extemporâneo”, §49). Também Goethe foi, em certo 

sentido, um extemporâneo, pois levou a termo uma vertiginosa tentativa de 

superação de seu tempo, no mesmo passo em que visava a superação de si 

mesmo.  

Objetivando alcançar “uma cultura nobre” em plena modernidade, 

Nietzsche se refere às “tarefas que necessitam de educadores” e de um tipo de 

“preparação para a espiritualidade” (Vorschulung zur Geistigkeit): “Deve-se 

aprender a ver, aprender a pensar, aprender a falar e escrever: o objetivo, nos 

três casos, é uma cultura nobre (GD/CI, “O que falta aos alemães”, §6). O 

aprender a ver está ligado a habituar o olho ao sossego, à paciência, à 

 
118 Elogios a Goethe em aspectos semelhantes a esse teve lugar também em Miscelânia de 
Opiniões, de 1879. “Em suas obras ele foi ao encontro dos impulsos mais elevados, mais nobres, 
mais impetuosos, ainda que mais confusos, desses jovens [...] – Goethe estava acima dos 
alemães em todo aspecto, e ainda hoje está (VM/OS §170). 



203 
 

suspenção do julgamento. A sugestão neste item é uma espécie de lentidão e 

de não satisfação ao frenesi provocado pelas sensações. Uma preparação para 

a espiritualidade envolve, portanto, a não reação imediata a um estímulo e, 

dessa forma, poder tomar em mãos os “instintos inibidores (Instinkte 

hemmenden), excludentes”, àqueles capazes de efetuar uma seleção de fatos e 

acontecimentos. 

Nietzsche menciona que a incapacidade de resistir a um estímulo é ela 

própria a manifestação de “enfermidade, declínio, sintoma de esgotamento [...] 

incapacidade fisiológica de não reagir” (GD/CI, “O que falta aos alemães”, §6). A 

possibilidade de inibição sobre certos instintos, por meio de um não 

consentimento, uma não satisfação imediata deles é fornecida por uma espécie 

de lentidão, um mover-se vagarosamente, não dar consentimento ao frenesi das 

sensações. Assim, a lentidão, a não reação, o não consentimento imediato estão 

ligados a uma disposição hierárquica de instintos. 

A lentidão e a desconfiança fazem-se necessários para que as coisas 

“novas” e “desconhecidas” possam aproximar-se com tranquilidade. Assim as 

portas estarão abertas para os pequenos fatos, para as coisas desconhecidas 

se aproximarem com tranquilidade, para um “lançar-se” no lugar de um 

“mergulhar” nos outros e em outras coisas.  

Manter as portas todas abertas, servilmente prostrar-se ante cada 
pequenino fato, sempre estar disposto a lançar-se no lugar de, 
mergulhar nos outros e em outras coisas, em suma, a célebre 
“objetividade” moderna, é mau gosto, é ignóbil por excelência. – 
(GD/CI, “O que falta aos alemães”, §6). 
 

Tem lugar nessa identificação a crítica do gosto moderno pelas 

tagarelices e justificativas de todas as espécies, que aceita tudo de bom grado, 

pois lhe falta um “estômago exigente”. Em continuidade às tarefas que 

necessitam de educadores Nietzsche fala sobre “aprender a pensar”. Assim, 

reaparece em Crepúsculo dos ídolos a critica às instituições de ensino na 

Alemanha e suas insuficiências já esboçadas nos textos da juventude. O 

aprendizado para pensar necessita de uma técnica, de um plano, de uma 

vontade de maestria. Deve ser aprendido, assim, como uma espécie de dança, 

com os pés ligeiros, justamente aquilo que Nietzsche entende que falta aos 

pensadores alemães, classificados como “ineptos e canhestros”.  

O ser si mesmo, característico da nobreza, tem por objetivo contrapor a 



204 
 

ausência de si mesmo na qual predomina os instintos da compaixão, da 

abnegação. Não é fortuíta a aposta de Nietzsche em um tipo de educação 

voltada para a nobreza como elogio e glorificação da vida. A essa maneira nobre 

de avaliar a vida o filósofo alemão lança mão da recomendação sobre a 

necessidade de todos os acontecimentos como partes constituintes da vida 

mesma. O objetivo é evitar a insatisfação, o vilipendio e a construção de aléns. 

 

4.3 – “Tomar a si mesmo como fado” 

 

A palavra fado está muito próxima em sentido de fatum, fati e destino. 

Ambas assinalam uma sina e, dizem respeito, portanto, ao necessário, uma 

fatalidade, àquilo que só pode acontecer da forma como aconteceu. Nietzsche 

usa duas palavras para se referir ao destino “Schicksal” e “Verhängniss”. A 

primeira tem lugar em passagens importantes, como por exemplo em Assim 

falou Zaratustra: “Mas assim quer minha vontade criadora, meu destino 

(Schicksal)” e na seção “Por que sou um destino (Schicksal)” de Ecce Homo. 

“Verhängniss”, por sua vez, indica condição, fatalidade, desastre em vias de 

acontecer. Por exemplo, em Crepúsculo dos Ídolos: “Cada um é necessário, é 

um pedaço de destino (Verhängniss), pertence ao todo, está no todo – não há 

nada que possa julgar, medir, comparar, condenar o todo […] Não existe nada 

fora do todo! (GD/CI, “Os quatro grandes erros”, §8). Assim, fado, fatum e destino 

remetem a algo do qual o “indivíduo” é uma parte, um pedaço e, inevitavelmente 

está vinculado a esse todo.119  

A ideia de destino, em certo sentido, está presente desde O nascimento 

da tragédia, bem como em outros escritos do período nos quais tem lugar o 

termo “Moira”. Utilizado para descrever algo a governar o destino de homens e 

de deuses. Uma inexorabilidade da qual o herói trágico não pode escapar, ainda 

 
119 Werner Stagmeir no artigo “Nietzsche como destino” identifica os diversos usos dessa palavra: 
“ao destino do herói trágico”, “ao destino da formação e da cultura alemãs” e “como um 
acontecimento imprevisível e inalterável”, que submerge “povos e Estados, instituições e 
valores”, mas também “religiões e filosofias”. Todavia, Stagmeir vai captar uma peculiaridade 
nessa questão: “‘destino’ é um conceito que fazemos com base em um acontecimento 
imprevisível e inalterável para identificar (e muitas vezes também personificar) aquilo que não é 
identificável. O conceito define o indefinível, e na medida em que faz isso, é um conceito 
paradoxal. Mas na medida em que o imprevisível e o inalterável são determinados 
conscientemente, pode-se também ‘representar um destino’ e com isso ‘ser um destino’ para 
alguém ou algo” (STAGMEIR, 2011, p.180). 



205 
 

que lute com todas as suas forças. Assim, os destinos de Prometheu e de Édipo 

já estão traçados desde muito tempo, antes mesmo das suas próprias 

existências. Todavia, a tragédia grega equaciona essa questão evitando a queda 

no abismo deletério da existência. “Melhor seria não morrer nunca”, dirá um 

grego em resposta ao sábio Sileno.  

Em O andarilho e sua sombra, especificamente no parágrafo denominado 

“Fatalismo turco”, Nietzsche traz à tona o debate contra aqueles que resistem ao 

pensamento da existência do destino por entenderem que tal fato tornaria o 

homem prisioneiro.  

 
Até esse medo de acreditar no destino é destino. Tu próprio, pobre 
medroso, és a indomável Moira, que ainda se senta entronizada acima 
dos deuses, para tudo o que vier; tu és a bênção ou a maldição, e em 
qualquer caso o grilhão em que o mais forte está preso (WS/AS §61). 
 

A descrença no destino traz como consequência justamente uma 

separação entre homem e destino. Consequências nefastas, pois o homem 

passa a ver a si próprio como contraposto ao fatum. Contudo, Nitzsche defende 

a impossibilidade da separação entre o fatum e a ação humana. “– O fatalismo 

turco tem o erro fundamental de justapor o homem e o destino como duas coisas 

distintas” (WS/AS §61). Se não há justaposição entre o homem e o destino, logo 

tudo o que acontece com ele acontece de forma necessária, como parte do 

destino. “Em ti todo o futuro do mundo humano está predeterminado; não te 

serve de nada se tiveres medo de ti próprio (WS/AS §61). Textualmente 

Nietzsche identifica “cada homem” como uma “porção” de destino. 

Independentemente do que faça, ou do que acredite, está preso às malhas do 

destino que “se realiza nele”. 

Na verdade, cada homem é ele próprio uma porção do destino; se 
pensa que está a resistir ao destino da forma indicada, então o destino 
também se realiza nele; a luta é uma ilusão, mas também o é a 
resignação ao destino; todas estas ilusões estão incluídas no destino 
[…]. (WS/AS §61). 
 

Sendo o homem uma porção do destino, toda e qualquer tentativa de se 

contrapor a ele, seja por meio da luta ou da resignação, já é ela própria a 

manifestação do destino.  

A problemática presente no “fatalismo turco” vai ser retomada em 

Anotações no outono de 1883 "Eu sou um fatum para tudo o que está para vir!" 

– é a minha resposta ao determinismo! (Nachlass/FP, 16[64] – Outono de 1883). 



206 
 

Dessa forma, Nietzsche compreende o homem como parte constitutiva do fatum. 

Em Anotações que remetem à construção do terceiro livro de Assim falou 

Zaratustra, afirma:  

“Eu sou o Fatum" "para além da moral", para além de todo o elogio. O 
cepticismo como tentação o suicídio como tentação Hino do 
convalescente. Conquistar a terra que merecemos, seja ela agora, em 
quaisquer mãos que esteja (Nachlass/FP, 21[1] – Outono 1883). 

  
A referência a personagem Zaraturtra convalescente após a enunciação 

do eterno retorno, é a maneira de Nietzsche expressar que também Zaratustra 

tornou-se destino. Desse modo, Todas as ações exercem sobre o por vir uma 

“influência ilimitada”. “A mesma reverência (Ehrfurcht) que, olhando para trás, 

ele dedica (weiht) a todo o destino, ele tem que consagrar (weihen) a si mesmo 

também. Ego fatum (Nachlass/FP, 25[158] – 1884). Ainda em Anotações 

preparatória para os livros de Assim falou Zaratustra, Nietzsche relaciona a 

diversidade de impulsos em luta nele com a imagem de “todos os seres vivos”. 

“Determinismo: Eu próprio sou o Fatum e condiciono a existência desde sempre. 

Muitos impulsos lutam em mim pela supremacia. Nisto sou uma imagem de todos 

os seres vivos e posso explicá-los a mim próprio (Nachlass/FP, 21[6] – Outono 

1883). Tanto o fatum, quanto a providência pessoal para metas e tarefas estão 

interligadas. “Ego fatum” é, portanto, a resposta à dicotomia homem/mundo, é a 

recusa à separação entre “ego” de um lado e “fatum” de outro. “– Se todas as 

coisas são um fatum, então eu também sou um fatum para todas as coisas” 

(Nachlass/FP, 29[13] – 1885).  

A compreensão do homem enquanto parte do fatum está vinculada a 

problemática que envolve o fatalismo. Assim, o “Ego fatum” sintetiza a maneira 

de Nietzsche mostrar que homem e mundo, interior e exterior não estão 

separados, mas conectados de forma necessária. O fatum, portanto, é entendido 

como o encadeamento necessário entre os eventos do mundo, não como uma 

rede de causas e efeitos, mas como afirmação das forças sequiosas de domínio.  

Em Anotações de 1882, Nietzsche afirma que somente o “homem forte” 

pode se sentir como “fatum encarnado” (Nachlass/FP, 3[1] – Verão–Outono 

1882). Nesta passagem, o filósofo alemão traz outro componente que diz 

respeito a quem estaria em condições de aceitar essa concepção. A menção aos 

“homens fortes” evidencia um encaminhamento de que certos preceitos só são 

acessíveis a determinadas tipologias, notadamente aquelas capazes de afirmar 



207 
 

a vida. É através dessa compreensão também que acontece o “alívio do grande 

fardo”, como exposto em Anotações de 1884: “O pensamento sobre o fatum é 

um pensamento edificante para aqueles que entendem que pertencem a ele 

(Nachlass/FP, 26[442] – verão-Outono de 1884) e acrescenta na Anotação 

26[181]:  “O elogio e a glorificação constituem uma felicidade: “Hino ao fatum e 

à felicidade da irresponsabilidade” (Nachlass/FP, 26[181] – verão-Outono de 

1884).  

Em Para além do bem e do mal a expressão “um granito de fatum 

espiritual” pode ser aproximada em sentido ao si-mesmo. Nessa passagem, 

Nietzsche assinala que “em todo problema cardinal fala um imutável ‘sou eu’”. 

Um problema cardinal é uma questão fundamental, a mais preemente. 

Poderíamos pensar, a título de exemplo, em Zaratustra às voltas com o eterno 

retorno. Ainda que o profeta tente evitar ou esquecer esse “problema”, ele o 

persegue e põe em jogo aquilo que é soeu mais próprio. Diante de um problema 

cardinal não se pode agir de forma diferente, só se pode ser aquilo se é, portanto, 

“um imutável ‘sou eu’”. Podemos pensar, assim, que o “imutável” não se trata de 

uma essência definidora do homem, mas de algo muito próprio, uma marca 

singular constituida de vivências e responsável por selecionar perguntas e 

respostas predeterminadas para questões também predeterminadas. “No fundo 

de todos nós, “lá embaixo”, existe algo que não aprende, um granito de fatum 

[destino] espiritual, de decisões e respostas predeterminadas a seletas 

perguntas predeterminadas (JGB/BM §231). A questão a ser pensada, nesta 

passagem, é se o algo que existe “no fundo”, “embaixo”, de cada um pode ser 

entendido como uma interioridade.  

Em diversas obras publicadas como na Terceira extemporânea e em 

Assim falou Zarastustra fica claro a recusa de uma “interioridade”. Em uma 

Anotação de 1884 justamente denominada de “psicologia”, Nietzsche propõe “§ 

Revisar tudo o que se aprendeu sobre “interior” e “exterior” (Nachlass/FP, 

25[185] – Primavera de 1884). Pois, reside no chamado “mundo interior” uma 

complexidade “incompreennsível”, haja vista que predomina “um grande número 

de harmonias”, “uma multiplicidade de excitações sentidas como unidades, etc” 

(Nachlass/FP, 25[336] – Primavera de 1884).  

É ao “corpo” que Nietzsche recorre como forma de dirimir a falsa dicotomia 

entre “interior” e “exterior”. 



208 
 

As percepções sensoriais projetadas para o “exterior”: “interior” e 
“exterior” – aqui é o corpo que comanda – ? – Essa mesma força 
equalizadora e ordenadora que rege o idioplasma rege também a 
incorporação do mundo exterior [...]  (Nachlass/FP, 2[92] – Outono de 
1885 – Outono de 1886). 
 

Nossa hipótese é de que “um granito de fatum espiritual” não se confunde 

nem com interioridade, nem com a subjetividade, se entendermos por 

subjetividade aquilo que marca a identidade de um sujeito. Ora, se o granito é 

de fatum então ele guarda relação umbilical com a constituição das forças do 

mundo. Esse fato descaracteriza tanto a subjetividade, entendida no sentido 

tradicional, quanto a interioridade. Outra questão de extrema relevância diz 

respeito à educação e ao aprendizado. Nietzsche é enfático ao afirmar que aquilo 

que está no fundo, embaixo, não aprende. Essa concepção já se encontrava 

presente, com diferenças, na Terceira extemporânea Schopenhauer como 

educador. Naquele momento, Nietzsche delineou a tarefa do educador como 

descobrir a força centrípeda de cada um, ou seja, aquilo que é próprio. Em Para 

além do bem e do mal o filósofo fala das convicções, como “soluções de 

problemas” que inspiram “forte fé” e fornecem “apenas pistas para o 

conhecimento de si mesmo” (JGB/BM §231. Trad.: Modificada). No aforismo 483 

de Humano, demasiado humano, de 1878, Nietzsche indica as convicções 

(Überzeugungen) como as mais perigosas inimigas da verdade (MAI/HHI §483). 

Na obra de 1886 as convicções são consequências daquilo que está “no fundo”, 

“embaixo”, onde justamente prevalece as perguntas e as respostas perante os 

problemas cardinais. Contudo, também elas fornecem apenas pistas, 

“indicadores para o problema que nós somos – ou, mais exatamente, para a 

grande estupidez que somos, para nosso fatum espiritual, o que não aprende ‘lá 

embaixo’” (JGB/BM §231). É possível aprender sobre aquilo que somos 

analisando os diversos desvios e caminhos. Porém, há algo em nós que não 

pode ser educado, que não se deixa apreender. O aprendizado sobre aquilo que 

se é, só pode acontecer por um esgotar daquilo que foi aprendido, das 

convicções que foram formadas. 120 Se somos um granito de fatum, forças que 

nos constituem, toda a recusa ou luta contra o destino mostra-se fadada a um 

 
120 É notável a semelhança dessa passagem com Terceira extemporânea, Schopenhauer como 
educador escrita doze anos antes. Observar a si mesmo ou procurar a si mesmo não ocorre 
através de um movimento de introspecção, pois não há um núcleo que poderia ser identificado 
como “este sou eu” (SE/Co. Ext. III §1).  
 



209 
 

imperioso fracasso, haja vista que cada um é parte de um Todo. 

Visando afastar-se da posição fatalista Nietzsche apresenta o amor ao 

destino como meio de realizar as tarefas mais preementes. Na abertura do livro 

IV de A gaia ciência, o amor fati expressa o mais profundo desejo para tempos 

vindouros. 

Quero cada vez mais aprender a ver como belo aquilo que é necessário 
nas coisas: Amor fati [amor ao destino]: seja este, doravante, o meu 
amor! Não quero acusar, não quero nem mesmo acusar os 
acusadores. Que a minha única negação seja desviar o olhar! E, tudo 
somado e em suma: quero ser, algum dia, apenas alguém que diz Sim! 
(FW/GC §276). 
 

O amor ao destino expressa, assim, o desejo de aceitar a vida em sua 

totalidade. Nesse momento da produção filosófica de Nietzsche, esse 

pensamento aparece sob a forma de desejo por um aprendizado sobre aquilo 

que é necessário. Não apenas aceitar o que é necessário, mas aprender a amar 

a inevitabilidade. Seis anos depois, em Ecce Homo esse amor adquire sua 

afirmação suprema através da conexão com o destino, na qual Nietzsche o 

entende como uma espécie de “fórmula para a grandeza do homem, 

considerando que em sua vivência nada desejou de “diferente, seja para trás, 

seja para frente, seja em toda eternidade” (EH/EH, “Porque sou tão esperto”, 

§10). O amor fati significa, portanto, não simplesmente suportar a vida, mas vivê-

la como tal qual se apresenta – nunca a negar, sempre a consagrar como fatum 

que se estabelece a cada conjunção das forças. De modo que o amor ao 

necessário caracteriza o amor-fati, o amor ao fado, o amor à necessidade. Ainda 

na obra de 1888, diante das condições adversas colocadas pela doença, 

Nietzsche sentencia: “Tomar a si mesmo como um fado, não se querer 

“diferente” – em tais condições isso é a grande razão (die grosse Vernunft) 

mesma (EH/EH, “Por que sou tão sábio”, §6. Trad.: Modificada). Nietzsche fala 

de uma “grande razão” em tomar a si mesmo como destino, amar o acontecido 

e desejar não ser “diferente” do que é. A “grande razão” que Zaratustra havia 

identificada no corpo, agora é identificada por Nietzsche em se perceber como 

destino, de modo que também o si-mesmo é parte do fatum.  

A questão consequênte à conexão entre o si-mesmo e o destino é a 

postura fatalista que compreende justamente a necessidade de todas as coisas. 

Nesse entendimento, o subtítulo da biografia intelectual de Nietzsche, “como 

tornar-se o que se é” (Wie man wird, was man ist) (EH/EH, “Por que sou tão 



210 
 

esperto”, §9) possibilita um terreno fértil de investigação. Ao colocar seu futuro 

sob perspectiva, Nietzsche afirma: “Não quero em absoluto que algo se torne 

diferente do que é; eu mesmo não quero tornar-me diferente” (EH/EH, “Por que 

sou tão esperto”, §9)”. Uma vez que há uma inevitabilidade que governa todos 

os acontecimentos, desejar então que nada se torne diferente é assumir 

plenamente a condição que vincula as forças próprias a cada um as forças do 

cosmos. Em outras palavras, tudo aquilo que ocorre, ocorre do único modo 

possível. Cada acontecimento, grande ou pequeno, é um fatum, de modo que 

os “desvios”, os descaminhos, os desperdícios são partes também daquilo que 

se é. “Possuem sentido e valor próprios até os desacertos da vida, os 

momentâneos desvios e vias secundárias, os adiamentos, as ‘modéstias’, a 

seriedade desperdiçada em tarefas que ficam além d’a tarefa” (EH/EH, “Por que 

sou tão esperto”, §9). A partir desse pressuposto, Nietzsche pode recolocar a 

questão sobre como tornar-se o que se é.  

Neste ponto, não há mais como evitar a autêntica (eigentliche) resposta 
à questão: como tornar-se o que se é. E, com isso, toco na obra prima 
da arte da preservação de si mesmo (Selbsterhaltung) – do egoísmo 
(Selbstsucht) [...] Admitindo-se que a tarefa, a determinação, o destino 
da tarefa ultrapasse significativamente a medida ordinária, não haveria 
perigo maior que pode chegar a se ver a si mesmo (sich selbst) com 
essa tarefa (EH/EH, “Por que sou tão esperto”, §9. Trad.: Modificada).  
 

“Tornar-se o que se é”, portanto, pressupõe o domínio da arte da 

“preservação de si mesmo” e do “egoísmo”. Uma arte que exige a maestria e 

uma sabedoria instintiva na qual a organização das forças coloca em primeiro 

plano a defesa do próprio interesse. Necessário lembrar que Nietzsche afirma 

em Crepúsculo dos Idolos, que o individuo está nas últimas quando escolhe 

aquilo que justamente é desvantajoso para si mesmo. Dessa forma, preservar a 

si mesmo significa afirmar justamente aquilo que se é, não querer ser difirente 

do que se é.  

Nietzsche fala sobre um grandíssimo perigo de se perceber com a tarefa, 

pois empurraria o homem para uma busca infrutífera de si mesmo, em desacordo 

com a postura fatalista. Em Anotação, da Primavera de 1888, intitulada “Sobre a 

Psicologia do Psicólogo”, Nietzsche recusa terminantemente a possibilidade da 

auto-observação, caracterizando-a como sintoma de degeneração e de 

desagregação.  

Nós psicólogos do futuro – temos pouca boa vontade para auto-
observação: tomamos isso quase como um sinal de degeneração 



211 
 

quando um instrumento procura "conhecer a si mesmo": somos 
instrumentos de conhecimento e gostaríamos de ter toda a 
ingenuidade e precisão de um instrumento; – consequentemente, não 
devemos nos analisar, não devemos "conhecer" a nós mesmos. A 
primeira característica do instinto de preservação de si mesmo do 
grande psicólogo: ele nunca procura por si mesmo, não tem olho, não 
tem interesse, não tem curiosidade por si mesmo (Nachlass/FP, 14[27] 
da Primavera de 1888). 
 

O instinto de defesa de si mesmo do “psicólogo do futuro” faz com que ele 

não procure a si mesmo, não procure se conhecer. Se toda justificativa é sinal 

de declínio, pois a força não se justifica, procurar a si mesmo é sintoma de uma 

hierarquia comandada por instintos de declínio. Outra Anotação, de 1888, é 

significativa para desconsideramos o “torna-se o que se é” pela via da 

instrospecção.  

Não temos tempo nem curiosidade suficiente para girarmos em torno 
de nós mesmos desta maneira. Olhando mais a fundo, a situação é 
ainda diferente: desconfiamos de todos os observadores do umbigo 
pelo fato de considerarmos a introspecção como uma forma 
degenerada de gênio psicológico, como um ponto de interrogação no 
instinto do psicólogo: como certamente o olho de um pintor é 
degenerado, por trás do qual está a vontade de ver para ver 
(Nachlass/FP, 14[28] – Primavera de 1888). 

 

A introspecção é desaconselhada e considerada uma forma de 

degeneração. Assim, o “tornar-se” não é o encontro de uma essência, como um 

núcleo interior, que poderia ser acessado num movimento de voltar-se para 

dentro, interiorizar-se uma vez tendo sido removidas todas as sobrecamadas. 

Esse equívoco faz com que costumeiramente se recomende olhar para dentro 

de si a fim de se encontrar. Todavia, para Nietzsche aquilo que se denomina 

“interior do homem” é um conjunto de instintos que foram voltados para trás 

causando o adoecimento.  

A dinâmica de instintos, impulsos e afetos escapa a um controle efetivo 

da consciência, do intelecto e da linguagem. Tal fato torna ainda mais 

problemática uma observação de si mesmo. Nietzsche se refere a uma 

necessária ignorância a respeito de si mesmo. Merece uma análise mais acurada 

o preceito de que a suspeita a respeito do que se é caracteriza a décadence. Ou 

seja, a desagregação entre as forças, a incapacidade de um impulso exercer seu 

domínio sobre os demais e organizá-los numa hierarquia. Para se “tornar-se o 

que se é”, necessário nem sequer suspeitar do que se é.  

Expresso moralmente: amor ao próximo, viver para outros e outras 
coisas pode ser a medida de proteção para a conservação da mais 



212 
 

dura si-mesmidade (Erhaltung der härtesten confiamo). Este é o caso 
de exceção em que eu, contra minha regra, minha convicção, tomo o 
partido dos impulsos  “desinteressados” (selbstlos): eles trabalham 
aqui a serviço do egoísmo, cultivo de si (Selbstzucht) (EH/EH, “Por que 
sou tão esperto”, §9. Trad.: Modificada). 
 

A recomendação da ignorância a respeito de si mesmo no entendimento 

de não se perceber com essa tarefa vai na direção oposta do “conhece-te a ti 

mesmo”.  

Aí pode se manifestar uma grande esperteza (Klugheit), até mesmo a 
esperteza mais alta: onde (wo) o nosce te ipsum seria a receita para o 
declínio, o esquecimento de si (SichVergessen), o mal-entendimento 
de si (Sich-Missverstehen), o apequenar-se (Sich-Verkleinern), 
estreitar-se (– Verengern), mediocrizar-se (– Vermittelmässigen) 
tornam-se a razão mesma (EH/EH, “Por que sou tão esperto”, §9. 
Trad.: Modificada).  
 

Nietzsche associa a máxima délfica com a “destruição”, com o “esquecer-

se” e o “mal entender-se”, ou seja, a suspeita a respeito sobre o que se é 

caracteriza a décadence, a desagregação entre as forças, a incapacidade de um 

instinto exercer o comando sobre os demais e organizá-los numa hierarquia. 

Assim, “tornar-se o que se é” remete ao demorado trabalho do instinto de defesa 

de si mesmo, da preservação de si mesmo. Este mesmo instinto, um atuante 

oculto nas profundezas, pouco a pouco torna-se dirigente da tarefa, da 

destinação e é capaz de efetuar as seleções necessárias dos fatos e dos 

acontecimentos, aquele “bastar-se por si mesmo” que só a tipologia nobre é 

capaz de encampar como uma estilística do gosto.121  

No que tange a questão do destino, no prefácio de O caso Wagner 

Nietzsche, examina seu afastamento em relação ao dramaturgo alemão: “Voltar 

as costas a Wagner foi para mim um destino (Schicksal); gostar novamente de 

algo, uma vitória (WA/CW, “Prefácio”). Assinala, assim uma condução que levou 

necessariamente a virar as costas para Wagner, ainda que tenha crescido junto 

ao wagnerianismo. Nietzsche identifica a si próprio como um filho da 

 
121 Jorge Luiz Viesenteiner no livro Nietzsche e a vivência de tornar-se o que se é faz uma 
importante relação da máxima presente na biografia intelectual de Nietzsche com as vivências. 
O intérprete entende vivência como phatos que se viabiliza numa dimensão eminentemente 
prática da vida. “Tornar-se o que se é”, vai dizer, é um processo que se desdobra sob condições 
individuais de vida, sem universalizar-se em um modelo unívoco orientado por uma 
compreensibilidade conceitual da existência. Dessa forma, “Tornar-se” evoca uma travessia, um 
percurso no tempo, sempre sob condições mutáveis. Viesenteiner compreende que o processo 
de autoformação do homem acontece através das vivências, possibilitando, por essa via, que ele 
se assuma como “poeta-autor de sua vida” para assim “tornar-se o que se é”. “imprimir em si 
mesmo as mais variadas formas, isto é, liberdade suficiente para dar estilo ao caráter, podendo 
também, inclusive, extingui-lo quando quiser” (VIESENTEINER, 2013. p.17). 



213 
 

modernidade e, assim Wagner, também um decadente. “Tanto quanto Wagner, 

eu sou um filho desse tempo; quer dizer, um decadente: mas eu compreendi 

isso, e me defendi. O filósofo em mim se defendeu” (WA/CW, “Prefácio”). 

Contudo, o filósofo em Nietzsche compreendeu tal fato e se defendeu. Em Ecce 

Homo, Nietzsche alude ao fato de que ele permaneceu sadio no fundamento. 

Então podemos dizer que o que compreendeu que era um decadente e se 

defendeu foi seu instinto saudável. É curioso que Nietzsche reivindique o filósofo 

nele para efetuar uma defesa contra Wagner, pois em outras passagens é como 

psicólogo que ele analisa o mestre de Bayreuth. Assim, tomar partido contra 

Wagner está ligado a algo maior, da qual o próprio Wagner é apenas uma 

parte.122 Trata-se do destino, da tarefa de compreensão da moral que 

necessitou, além de uma disciplina própria (Selbstdisciplin), de um “tomar partido 

contra tudo” aquilo que era doente. Foi preciso, portanto, um distanciamento 

(leia-se: alheamento, desalento) em face daquilo tudo que é prezado pelos 

contemporâneos. 

O olhar de Zaratustra, um olho que vê toda a realidade “homem” de 
uma tremenda distância – abaixo de si (unter sich sieht) [...] para um 
tal objetivo – que sacrifício não seria adequado? Que “superação” de 
si mesmo? (Selbst-Überwindung) que “negação de si mesmo” (Selbst-
Verleugnung)? (WA/CW, “Prefácio”. Trad.: Modificada). 
 

É questionável sobre o que exatamente faz Nietzsche mudar de posição 

em relação a Wagner. A música do compositor que fora antes interpretada como 

a “expressão de uma potência dionisíaca da alma” e como “uma força primordial 

da vida” capaz de se contrapor à modernidade, agora é identificada como 

sintoma de decadência, característica da modernidade. Nietzsche julga que 

entenderá mal Wagner e, assim como disse em relação a Schopenhauer, diz: 

“Vê-se o que entendi mal, vê-se também com o que presenteei Wagner e 

Schopenhauer – comigo mesmo (NW/NW, “Nós, antípodas”). 

Nietzsche entende que, tanto Schopenhauer, quanto Wagner são seus 

antípodas, pois cada um ao seu modo, “negam a vida, eles a caluniam”. 

– Aquele mais rico em plenitude de vida, o deus e homem dionisíaco, 

 
122 Na Quarta extemporânea, Nietzsche alude aos impulsos de Wagner que se aglutinam em 
uma unidade e foram responsáveis por dotar sua arte de sentido e direção. Contudo, em O caso 
Wagner, define o artista como um doente e refere à “natureza convulsiva de seus afetos”. Agora 
o mestre de Bayreuth é entendido como doente, de “sensibilidade exacerbada”, instável, que 
transferiu para sua arte, através dos heróis e heroínas, tipos psicológicos igualmente doentes. A 
“neurose” de Wagner é tomada por Nietzsche como símbolo do “adoecimento geral” que 
caracteriza a modernidade (WA/CW §5. Trad.: Modificada). 



214 
 

pode permitir-se não só a visão do terrível e discutível, mas mesmo o 
ato terrível e todo luxo de destruição, decomposição, negação – nele o 
mal, sem sentido e feio, aparece como sendo permitido, como aparece 
na natureza permitido, em virtude de um excedente de forças 
geradoras, restauradoras, capazes de transformar todo deserto em 
exuberante pomar (NW/NW, “Nós, antípodas”).  
 

Ao negar e caluniar a vida Wagner, e também Schopenhauer, se afastam 

do dionisíaco, pois fazem coro com aqueles que sofrem e, portanto, que 

necessitam de “ao máximo de brandura, paz e bondade”. Ambos, afastam-se 

daquela visão embebida de plenitude e, que pode, portanto, se permitir a visão 

do terrível e discutível da vida.123 A música de Wagner é, assim, apenas um meio 

pelo qual ele expressa aquilo que lhe é próprio.  

Também como músico ele [Wagner] foi apenas o que foi 
absolutamente: ele tornou-se músico, tornou-se poeta porque o tirano 
dentro dele, seu gênio de ator, a isso o obrigou. Nada se percebe de 
Wagner, enquanto não se perceba o seu instinto dominante (NW/NW 
§7). 
 

Nietzsche alude a organização dos instintos de Wagner, sob o predomínio 

de um “tirano” doente. O que Nietzsche fez foi perceber Wagner percebendo seu 

“instinto dominante”.  

Ao analisar as filiações e influências de Wagner, notadamente o 

schopenhauerianismo e o cristianismo, Nietzsche faz uma grave acusação a 

Wagner.  

O músico agora se faz ator, sua arte se transforma cada vez mais num 
talento para mentir [...] Essa metamorfose geral da arte em histrionismo 
é uma expressão de degenerescência fisiológica (mais precisamente, 
uma forma de histerismo), tanto quanto cada corrupção e fraqueza da 
arte inaugurada por Wagner: por exemplo, a instabilidade da sua ótica, 
que obriga (a todo instante) a mudar a posição diante dela (NW/NW 
§7). 
 

Se Nietzsche analisa a música de Wagner a partir de elementos 

fisiológicos é também a partir da sua fisiologia que mede as reações à música 

de Wagner, as quais descreve como objeções fisiológicas. “Minhas objeções à 

música de Wagner são fisiológicas; por que disfarçá-las em fórmulas estéticas? 

Afinal, a estética não passa de fisiologia aplicada” (NW/NW, “No que faço 

 
123 Reivindicando a si próprio como psicólogo Nietzsche examina a relação entre o autor e a sua 
obra. “Se em algo estou à frente dos psicólogos todos, é no fato de ter um olhar mais agudo para 
a difícil e insidiosa espécie da inferência regressiva, na qual se comete a maioria dos erros – a 
inferência que vai da obra ao autor, do ato ao agente, do ideal àquele que dele necessita, de 
todo modo de pensar e valorar à necessidade que por trás dele comanda” (NW/NW, “Nós, 
antípodas”). 
 



215 
 

objeções”). Nietzsche, por meio de sua fisiologia, percebe os “instintos” 

dominantes de Wagner. Os instintos de ator que expressam, justamente, uma 

fisiolofia decadente.  

Afastar-se, portanto, de Wagner foi um destino, no preciso sentido que 

compreender os instintos dominantes do artista era a expressão do si-mesmo de 

Nietzsche e das forças que o compunham. Em Crepúsculo dos ídolos, Nietzsche 

é categórico em afirmar que o “indivíduo” é uma “parcela do fatum”. 

O indivíduo é, de cima a baixo, uma parcela de fatum [fado, destino], 
uma lei mais, uma necessidade mais para tudo o que virá e será. Dizer-
lhe “mude!” significa exigir que tudo mude, até mesmo o que ficou para 
trás (GD/CI, “Moral como antinatureza”, §6). 
 

Toda e qualquer afirmação sobre como o homem deveria ser está em 

dissonância com o fatum. É ingenuidade moralista dizer que o ser humano 

deveria ser outro ou deveria ser dessa ou daquela forma. A consequência desse 

fato é a inexistência de uma cartilha de verdades, tal qual as que são 

encampadas pelos moralistas com receituários de como o homem deveria ser, 

haja vista que sendo o homem um fatum em conexão com o todo, não pode ser 

de outro modo, não pode ser diferente do que é. Para Nietzsche, considerar a 

possibilidade do “dever ser” é uma inconsequência moralista com resultados 

desastrosos, pois também o homem é uma necessidade, de modo que exigir que 

ele mude, é exigir que as demais coisas também mudem. Essa exigência 

acarreta a negação do mundo. Dessa forma, a resposta imoralista de Nietzsche 

se abre a “toda espécie de entendimento, compreensão, abonação” e afirma 

veementemente: “Nós não negamos facilmente, buscamos nossa distinção em 

sermos afirmadores” (GD/CI, “Moral como antinatureza”, §6).  

A problemática do fatalismo tem presença também, por meio da 

perspectiva dionisíaca. O Crepúsculo dos Ídolos é a obra em que Nietzsche 

avalia e retoma o sentimento trágico, que denomina “psicologia do orgiástico”, 

entendido como sentimento transbordante de vida e força na qual a dor passa a 

ser encarada como estimulante.124 A concepção de que tudo se redime e se 

 
124 No parágrafo 370 de A gaia ciência Nietzsche faz uma análise da relação entre sofrimento e 
vida avaliando que “Toda arte, toda filosofia pode estar a serviço da vida que cresce e que luta” 
Nesse contexto retoma o tema da arte dionisíaca e da compreensão trágica da vida como 
símbolos daqueles que sofrem de abundância de vida e fala do “homem dionisíaco” como aquele 
que pode permitir-se não só a visão do terrível e discutível a partir de um excedente de forças 
geradoras (FW/GC § 370). 
 



216 
 

afirma no Todo funciona como um antídoto contra os sentimentos hostis da da 

culpa, do arrependimento e do ressentimento. 

Um tal espírito, que assim se tornou livre, acha-se com alegre e 
confiante fatalismo no meio do universo, na fé de que apenas o que 
está isolado é censurável, de que tudo se redime e se afirma no todo – 
ele já não nega [...] Mas uma tal crença é a maior de todas as crenças 
possíveis: eu a batizei com o nome de Dionísio. – (GD/CI, “Incursões 
de um extemporâneo”, §49).  
 

O espírito que se tornou livre não tem a negação como marca, mas um 

sagrado dizer Sim, uma sagrada afirmação. Nietzsche escreve que batizou essa 

crença com o nome de Dionísio, o “mais alto simbolismo” para o “mais profundo 

instinto de vida”, da “eternidade da vida”. Dessa forma, a dor e o sofrimento não 

são mais utilizados como argumentos para caluniar a vida. O dionisíaco é, 

portanto, a concepção de que as "dores da parturiente" santificam a dor em geral. 

“Para que haja o eterno prazer de criar, para que a vontade de vida afirme 

eternamente a si mesma, é preciso também que haja eternamente o "tormento 

da parturiente" (GD/CI, “O que devo aos antigos”, §4. Trad.: RRTF). Assim, o 

dionisíaco tem por característica justamente a alegria e o “dizer Sim à vida, 

mesmo em seus problemas mais duros e estranhos”.  

Foram os gregos da época trágica que por meio das celebrações e da arte 

deram vazão à vida em sua integralidade. Foram capazes de “dizer Sim a vida” 

em “seus problemas mais duros e estranhos”. Nietzsche afirma que 

compreendeu que na “psicologia do estado dionisíaco” anuncia-se o instinto 

grego, que era justametne, a vontade de vida. Era através desse estado que o 

grego assegura “a vida eterna, o eterno retorno da vida, o futuro prometido e 

consagrado no passado” (GD/CI, “O que devo aos antigos”, §4. Trad.: RRTF).  

Nietzsche concebe a vida como um processo contínuo de autosuperação 

na qual a dor é constitutiva desta e, tal qual o prazer, decorre da dinâmica das 

forças em luta constante para afirmar seu domínio. Portanto, toda filosofia ou 

concepção de mundo que busca a paz, tranquilidade e, evita a dor, acaba por 

negar a própria vida. Nesse erro incorrem, não apenas o cristianismo com sua 

busca por “paz de espírito”, mas igualmente Schopenhauer, com a defesa da 

compaixão, e Wagner, que retoma, em suas últimas obras, os temas cristãos. 

Para Nietzsche, o “dizer Sim a vida” em sua integralidade constitui a proposta 

dionisíaca. Por meio da experiência dionisíaca, Nietzsche considera exatamente 

a reunião do homem com todas as coisas. É a partir dessa relação harmônica 



217 
 

estabelecida nesse reencontro que a dicotomia homem-mundo é desconstruida 

Retoma-se assim ao primeiro parágrafo de O Nascimento da Tragédia “sob a 

magia do dionisíaco torna a selar-se não apenas o laço de pessoa a pessoa, 

mas também a natureza alheada, inamistosa ou subjugada volta a celebrar a 

festa da reconciliação com seu filho perdido, o homem” (GT/NT §1).  

Ao retomar o dionisíaco, na obra de 1888, Nietzsche entende estar 

retomando também a problemática esboçada em sua primeira obra publicada, O 

Nascimento da tragédia. Não por acaso, em uma seção na qual avalia sua 

“dívida” com o pensamento grego, afirma: 

E com isso toco novamente no ponto do qual uma vez parti – o 
Nascimento da tragédia foi minha primeira transvaloração de todos os 
valores: com isso estou de volta ao terreno em que medra meu querer, 
meu saber – eu, o último discípulo do filósofo Dionísio – eu, o mestre 
do eterno retorno (GD/CI, “O que devo aos antigos”, §5. Trad.: 
Modificada).  
 

O Nascimento da tragédia é identificada como a primeira transvaloração 

de todos os valores. Em que pese a contundência da afirmação, é na obra de 

1872 que Nietzsche vislumbra entre os participantes do culto a Dionisío uma 

comunhão com o Todo, na qual a vida é celebrada em todos os seus aspectos. 

Concebendo Dionisío como um filósofo e a si próprio com um discípulo, 

Nietzsche se identifica com a alcunha que fora usada para designar Zaratustra: 

o mestre do eterno retorno.  

Ao reivindicar o retorno a sua primeira obra publicada como o ponto de 

partida, Nietzsche nos deixa uma margem de manobra para que possamos 

compreender o seu percurso filosófico como um caminho necessário para que 

pudesse, não apenas desenvolver um aparato conceitual original, mas conceber 

que esse percurso foi necessário também para que o seu mais próprio, o seu si-

mesmo, pudesse ser integralmente o corpo e consciência, o singular e o Todo, 

de modo que pode conceber a si mesmo como destino (Nietzsche como destino) 

e se apresentar utilizando a expressão “Eis o homem” em sua autobiografia.  

  



218 
 

CONCLUSÃO 

 

O trabalho de tese se propôs a investigar os múltiplos sentidos e os 

significados do si-mesmo na filosofia de Friedrich Nietzsche. Para concretizar tal 

objetivo adotamos um percurso que foi da primeira obra publicada pelo filósofo, 

O Nascimento da tragédia em 1872, até as obras finais em 1888, Ecce Homo, O 

anticristo e Crepúsculo do Ídolos, visando mostrar que Nietzsche se utiliza de 

uma variedade muito grande de sentidos para o si-mesmo, ou seja, essa noção 

tem presença atráves de diferentes nomes, que podem ser conceitos (“instinto”, 

“ego”, “grande razão”, “alma”), termos (“Algo”, “Isso”), noções (“providência 

pessoal”) ou ainda expressões (“tornar-se o que se é”, “granito de fatum 

espiritual”). Há inúmeras situações nas quais fica muito claro que Nietzsche 

ressignifica elementos gramaticais e atribui significados novos às palavras como 

forma de construir uma “ferramenta” capaz de abordar aquilo que é a 

característica mais própria de um “indivíduo”, de uma “tipologia” ou de uma 

“cultura”. São testemunhas dessa nossa interpretação a substantivação de 

pronomes indefinidos.  

A despeito dos sentidos e dos significados é possível localizar um traço 

comum. Qual seja, o si-mesmo indica sempre aquilo que é próprio, como a 

característica mais íntima. Esse próprio pode descrever um determinado 

“indivíduo” como Arthur Schopenhauer, Richard Wagner ou o próprio Nietzsche, 

como no subtítulo de Ecce homo: “como tornar-se o que se é”. Nos parece que 

nesse último caso, a frase da ode Pítica usada para avaliar seus projetos 

pessoais e filosóficos é o ponto derradeiro das muitas passagens em que 

Nietzsche fornece pistas sobre esse próprio. Por exemplo, no parágrafo 23 de A 

gaia ciência numa referência a Napoleão: “sou o que sou” (FW/GC §23) e em 

mais dois parágrafos dessa mesma obra “O que diz sua consciência? – “Torne-

se aquilo que você é” (FW/GC §270), “nós queremos nos tornar aquilo que 

somos” (FW/GC §335). Também é possível identificar passagens semelhantes 

em Assim falou Zaratustra, “quem tu és e quem deves tornar-te” Za/Za III, “O 

Convalescente”), “eu sou quem devo ser” (Za/ZA IV, “A Sanguessuga”) e “torna-

te quem és!” (Za/ZA IV, “A oferenda do mel”). 

Nietzsche também faz inúmeras modificações da frase proferida por 

Martin Lutero “aqui estou e não posso agir de outro modo”, na ocasião em que o 



219 
 

teólogo reformista é instigado a abandonar suas 95 teses contra a igreja católica.  

Em A gaia ciência Nietzsche escreve: “Aqui estou eu! Não sei agir de outra 

forma!” (FW/GC §146) e igualmente em Para a Genealogia da moral: “Aqui 

estou, não sei agir de outro modo”, – tenho a coragem para o meu gosto (GM/GM 

§ III 22).  

Quando avalia suas tarefas filosóficas Nietzsche menciona algo próprio 

dele: “tal visão e intuição pertence a mim, é inseparavelmente minha, meu 

proprium e ipsissimum” (FW/GC §370). Faz uso, assim, de palavras em latim 

para descrever aquilo que é só dele e não pode ser de nenhum outro. E também 

“ego ipissimus” para afirmar que seus escritos falam somente de suas 

superações e de que neles está presente com aquilo que lhe é mais próprio 

(VM/OS, “Prefácio”, §1).  

O si-mesmo pode igualmente descrever uma cultura, quando investiga o 

“espírito grego” na tragédia ou então a modernidade, ocasião em que critica seus 

contemporâneos e o si-mesmo caótico e débil que possuem, ou avaliar uma 

tipologia, como a nobreza, com seu si-mesmo bem constituído, ou o cristão e o 

homem do ressentimento que, segundo Nietzsche, possuem um si-mesmo 

formado por elementos hostis à vida.  

As características e os aspectos desse próprio como traço comum a 

sentidos e a significados vão ser dependentes do percurso filosófico de 

Nietzsche, bem como dos debates com os quais se defronta. Foi no intuito de 

investigar e abordar essa questão que propomos uma divisão do trabalho em 

três períodos tomando como ponto de vista as influências e o desenvolvimento 

conceitual do filósofo. Dito de outro modo, as características que o si-mesmo 

assumirá subordina-se a contextos. Assim, no período inicial da produção 

nietzschiana de O Nascimento da tragédia até a Quarta consideração 

extemporânea, Richard Wagner em Bayreuth, de 1876, a abordagem do si-

mesmo acontecerá sob o “guarda-chuva” das investigações a respeito da cultura 

grega e da cultura moderna, respectivamente. A primeira entendida por 

Nietzsche como símbolo de exuberância e da relação afirmativa com a vida. A 

segunda, por sua vez, símbolo de debilidade e de desorganização. Na primeira 

obra Nietzsche fala do esquecimento de si mesmo como a restauração do 

autêntico vínculo entre o homem e a natureza (GT/NT §1). No projeto das 

Extemporâneas, Schopenhauer e Wagner são tornados modelos de educador e 



220 
 

artista, respectivamente, capazes de subverter a debilidade moderna. A 

consequência de tal abordagem é uma investigação sobre a dificuldade de os 

indivíduos para serem si-mesmo (“Sê tu mesmo”) (SE/Co. Ext. III §1) e, assim, 

encontrarem seu “Si-mesmo superior” (WB/Co. Ext.IV §3). Contudo, essa 

abordagem vai sofrer modificações à medida que Nietzsche vai receber outras 

influências filosóficas, como dos “moralistas franceses”, por exemplo. A partir de 

uma tentativa de ruptura com as dicotomias metafísicas o filósofo dará início a 

uma investigação que paulatinamente vai colocar sob suspeição a moralidade 

dos costumes. As ferramentas para tal emprendimento são a “observação 

psicológica” (MAI/HHI §35) e a abordagem histórica da moral. O impacto desse 

contexto, abrangido pelos dois volumes de Humano, demasiado humano, Aurora 

e os primeiros livros de A gaia ciência de 1882, sobre o si-mesmo fará com que 

Nietzsche se refira a um “Si-mesmo superior” e “autêntico Si-mesmo” (M/A §50) 

como forma dos indivíduos resgatarem aquilo que é o próprio e que encontra-se 

obliterado pela imposição dos costumes e dos hábitos morais. À medida que 

Nietzsche vai identificar que o avanço do conhecimento por parte das ciências 

gradualmente arrefece a intensidade das imposições morais recomenda a 

experimentação de si-mesmo como forma de reconstruir esse próprio que foi 

saturado pela moralidade dos costumes. Dessa forma, Nietzsche passa a 

vislumbrar a abertura de novos horizontes para explorar no âmbito do 

conhecimento questões até então inexistente. A identificação da “morte de Deus” 

é a culminância desse longo processo de esboroamento dos valores. Pode o 

homem, agora, vislumbrar outras perpectivas e se permitir a experimentação de 

si-mesmo. Está definido, assim, o contexto para que Nietzsche possa apresentar 

Zaratustra e a tarefa de superação da moral.  

Nas obras do período final, que compreendem de Assim falou Zaratustra, 

1883, até as obras de 1888, o si-mesmo receberá outra abordagem. Vai ser 

identificado como “um algo no corpo” capaz de determinar e legislar sobre 

pensamentos, sentimentos e sobre o “Eu”. Nesse contexto o si-mesmo é alçado 

à condição de “poderoso soberano” e de um “sábio desconhecido”, mas também 

é incluído na “grande razão” do corpo (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). 

Portanto, o si-mesmo passa a ser localizavél no corpo, não como um órgão ou 

um sistema, mas como uma “multiplicidade”.  



221 
 

A operacionalização do conceito de vontade de poder permite que 

Nietzsche identifique a tradicional separação entre corpo e alma como uma 

falácia danosa à vida. Assim, a alma passa a ser concebida como “uma palavra 

para um algo no corpo” (Za/ZA I, “Dos desprezadores do corpo”). Uma vez 

esvaziada a substantivação da alma está aberto o caminho para novas 

abordagens, não como alma imortal ou alma separada do corpo, mas como 

“estrutura social de impulsos e afetos” (JGB/BM §12). O conceito de alma passa 

a ter então um sentido equivalente ao de si-mesmo. Para essa abordagem 

Nietzsche reivindica a “nova psicologia” (JGB/BM §45). É como tarefa do 

“psicólogo nato” (JGB/BM §12) que o filósofo investiga a atuação do si-mesmo 

como determinante sobre a consciência e o pensamento, ocasião em que o 

identifica como “Isso pensa”, indicando justamente um tipo de pensamento 

diferente do pensamento consciente. Sob esse prisma também vamos encontrar 

a investigação de Nietzsche a respeito da crueldade contra si mesmo, ou seja, 

determinadas tipologias são capazes de empreender uma guerra justamente 

àquilo que é mais próprio delas. Por fim, a medida em que se torna mais 

premente no pensamento de Nietzsche o mundo concebido como um conjunto 

de forças, o si-mesmo tem guarida na expressão “ego-fatum”. A palavra “ego” 

nesse contexto não se refere ao “eu” da pequena razão, mas àquilo que é o 

próprio como integralidade do corpo. É esse próprio que se vincula às forças 

presentes no mundo, ou seja, o si-mesmo “habita” o corpo, mas também é uma 

força partícipe do mundo.  

Ao longo da investigação identificamos que o si-mesmo se conecta a um 

Todo, variável conforme o plano ontológico adotado em diferentes períodos da 

obra de Nietzsche. Inicialmente, esse Todo está associado à metafísica da arte. 

O Todo é então o Uno-primordial que funciona como sustentáculo aos impulsos 

dionisíaco e apolíneo, bem como à Vontade. No segundo período Nietzsche se 

aproxima de algumas teses naturalistas dos moralistas franceses. Dessa 

aproximação dependerá a “observação psicológica” sobre as paixões, os 

impulsos e o questionamento sobre a dicotomia entre altruísmo e egoísmo, isto 

é, a concepção do homem como um ser natural. Nas obras do período final o 

Todo corresponde a vontade de poder e à organização hierárquica das forças 

presentes, tanto naquilo que é próprio, quanto na constituição do mundo. 

Na filosofia de Nietzsche o si-mesmo é a proposta de ressignificação 



222 
 

sobre aquilo que tradicionalmente foi concebido como subjetividade ou um 

princípio de identidade característico de um sujeito. Todavia, não se trata de 

substituir uma coisa pela outra, tão pouco de apenas ressignificar. Nietzsche 

utiliza-se de diversos sentidos para o si-mesmo justamente no entendimento de 

que aquilo que é mais próprio permanece aquém de qualquer compreensão 

linguística razoável, isto é, qualquer definição vai ser apenas um nome para esse 

próprio. De modo que não se trata de uma marca exclusiva de um sujeito. 

Poderíamos pensar em “um antes” e “um depois”. Antes, pois aquilo que é 

próprio diz respeito à conformação da cultura e também da hereditariedade. “Um 

depois” por que o próprio que momentaneamente constitui um “indivíduo”, uma 

tipologia ou uma cultura é partícipe das forças do mundo. 

  



223 
 

REFERÊNCIAS  

 
Obras de Nietzsche 
 
NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Tradução de Rubens Rodrigues 
Torres Filho. São Paulo: Abril Cultural, 2000. 
 
____. A visão dionisíaca do mundo, e outros textos da juventude. Tradução 

Marcos Sinésio Fernandes, Maria Cristina dos Santos de Souza, 2ªed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2019.  
 
____. Sobre o futuro de nossos estabelecimentos de ensino. In: Escritos sobre 

educação. Tradução, apresentação e notas de Noéli Sobrinho. Rio de janeiro: 
Editora PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2003. 
 
____. O Nascimento da tragédia, ou Helenismo e pessimismo. Tradução de 
J. Guinsburg. São Paulo: Companhia das letras, 1992. 
 
____. Considerações extemporâneas I: David Strauss: o devoto e o escritor. 
Tradução de André Itaparica. São Paulo: Editora Hedra, 2017.  
 
____. Considerações extemporâneas II: Sobre a utilidade e a desvantagem da 
história para a vida. Tradução de André Itaparica. São Paulo: Editora Hedra, 
2017.  
 
____. Considerações extemporâneas III: Schopenhauer como educador. 
Tradução de Clademir Araldi. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2020.  
 
____. Considerações extemporâneas IV: Richard Wagner em Bayreuth. 
Tradução de Anna Cavalcanti. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.  
 
____. Humano, demasiado humano. Um livro para espíritos livres. volume I. 
Tradução, notas e posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das letras, 2000. 
 
____. Humano, demasiado humano. Um livro para espíritos livres volume II. 
Tradução, notas e posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das letras, 2008. 
 
____. Aurora: Reflexões sobre os preceitos morais. Tradução de Paulo César 
de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2016. 
 
____. A gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 
Companhia das letras, 2012.  
 
____. Assim Falou Zaratustra. Um livro para todos e para ninguém. Tradução, 
notas e posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 
2012. 
 



224 
 

____. Así habló Zaratustra. Un libro para todos y para nadie. Introducción, 
traducción y notas de Andrés Sanches Pascual. Madrid: Alianza editorial, 2003. 
 
____. Além do bem e do mal: Prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução de 
Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
____. Genealogia da Moral. Uma polêmica. Tradução, notas e posfácio de 
Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2008. 
 
____.Crepúsculos dos Ídolos. Ou de como filosofar com o martelo. 
Tradução, notas e posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das 
letras, 2006. 
 
____. O Anticristo. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2016.  
 
____. Ecce Homo. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2008.  
 
____. O caso Wagner: um problema para músicos.  Tradução, notas e posfácio 
de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2012. 
 
____. Nietzsche contra Wagner: Dossiê de um psicólogo. Tradução, notas e 
posfácio de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das letras, 2012. 
 
 ____. Digital e KritischeGesamtausgabe Werke und Briefe (eKGWB). (Digital 
critical edition of the complete works and letters, based on the critical text by G. 
Colli and M. Montinari, Berlin/New York, de Gruyter 1967, edited by Paolo 
D‟Iorio). In: http://www.nietzschesource.org. Acesso: em várias datas. 
 

Outras bibliografias utilizadas 
 
ARALDI, Clademir. As criações do gênio – ambivalências da “metafísica da arte” 
nietzschiana. In: Kriterion, Belo Horizonte, nº 119. Junho de 2009, p. 115-136. 
 
BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Tradução de João Ferreira de Almeida. Edição corrigida 
e revisada. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2011. Lucas 11, 26. 
 
BISHOP, Paul. The Dionysian Self: C.G. Jung’s Reception of Friedrich 
Nietzsche. Berlin: Walter de Gruyter, 1995. 
 
BURNETT, H. “Humano, demasiado humano, livro 1: Nice, primavera de 1886.” 
In: Cadernos Nietzsche 8, 2000. 
 
CAMPOS JÚNIOR, Lindoaldo. Ego fatum: Nietzsche e o imperativo do impulso. 
Tese de doutorado. 199 f. Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). 
Natal/ RN, 2019. 
 



225 
 

DIAS, Rosa Maria. Arte e vida no pensamento de Nietzsche. In: Cadernos 
Nietzsche. São Paulo, v.36 n.1. 2015, 227-244. 
 
FREZZATI, Wilson. Consciência e inconsciente no discurso “Dos desprezadores 
do corpo” de Assim falava Zaratustra: uma perpectiva psico-fisiológica da crítica 
nietzschiana ao sujeito, p. 67, 2014. In: MARTON, Scarlett; BRANCO, Maria 
João Mayer; CONSTÂNCIO, João (Coordenadores). Sujeito, decadência e 
arte: Nietzsche e a modernidade. São Paulo: Tinta da China, 2014. 
 
GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Nietzsche x Kant: uma disputa permanente a 
respeito da liberdade, autonomia e dever. Rio de janeiro. Casa da palavra. São 
Paulo: Casa do saber, 2012. 
 
_____. Nietzsche: o humano como memória e como promessa. 2ªed. 
Petrópolis, RJ. Vozes, 2014. 
 
GOLDSCHMIDT, Victor. Tempo histórico e tempo lógico na interpretação 
dos sistemas filosóficos. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 1963, pp.139-
147.  
 
HOUAISS, Antônio (Ed.). Dicionário Houaiss da Língua Portuguesa. 1. ed. 
[atualizada]. Rio de Janeiro: Editora Objetiva, 2024. 
 
HUSKINSON, Lucy. The Whole Self in the Union of Opposites: A 
Psychological Interpretation of Friedrich Nietzsche’s Zarathustra through the 
Philosophy of C.G. Jung. London: Routledge, 2004. 
 
JUNG, Carl.  Jung’s seminar on Nietzsche’s Zaratustra (1934-1939). 
Princeton: Abridged Edition, 1998. 
 
_____. O Zaratustra de Nietzsche. Edição de James L. Jarrett; tradução de 
Caio Liudvik. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. 
 
KAUFMANN, W. A. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist. New 
Jersey: Princeton University Press, 2013. 
 
LIMA, Marcio José Silva. A influência de Jacob Burckhardt e o conceito de 
força plástica no pensamento de Nietzsche. Tese de doutorado. 166f. 
Universidade Federal da Paraiba (UFPB). João Pessoa, 2018. 
 
LIMA, Marcio José Silveira. Filosofia e tragédia. Um exame do dionisíaco na 
obra de Nietzsche". Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2005. 
 
PÉREZ LÓPEZ, Héctor Julio. Hacia el nacimiento de la tragedia: Un ensayo 
sobre la metafísica del artista en el joven Nietzsche. [S.l.]: Res Publica - Estudios 
de Filosofía Política, 2001. 
 
MACHADO, R. Zaratustra, Tragédia Nietzschiana. 4ª ed. Rio de Janeiro: Jorge 



226 
 

Zahar Editor, 2011. 
 
MARQUES, António. Mapeando o sujeito em Nietzsche: a distinção entre o Ich 
e o Selbst. In: Cadernos Nietzsche 32, 2013, p.263-279. 
 
MARTON, Scarlett. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos. São 
Paulo: Brasiliense, 1990. 
 
______. O eterno retorno do mesmo, "a concepção básica de Zaratustra". In: 
Cadernos Nietzsche, 37(2). 2016, 11– 46. 
 
MOREIRA, Fernando. Schopenhauer e Nietzsche: um confronto filosófico 
sobre quem nós somos. Curitiba: Humanitas, 2019. 
 
MÜLLER-LAUTER, W. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche 
(Coleção E, Vol. 6). Annablume, 1997. 
 
MOST, Otto.  Zeitliches und Ewiges in der Philosophie Nietzsches und 
Schopenhauers: Studien zur Philosophie und Literatur des neunzehnten 
Jahrhunderts. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1977. 
 
NASSER, Eduardo. “Como tornar-se o que se é”: si-mesmidade e fatalismo em 
Nietzsche. In: Revista Dissertatio [33]. Pelotas, inverno de 2011. p. 189 – 226. 
 
ONATE, A. M. Entre eu e si, ou, a questão do humano em Nietzsche. Rio de 
Janeiro: 7letras, 2003. 
 
PASCHOAL, Edmilson. Ficcional, demasiado ficcional: o “personagem 
Nietzsche” nos prefácios de 1886. In:  Estudos Nietzsche, Espírito Santo, v.10, 
n.1, p. 91-114, jan./jun. 2019. 
 
PLATÃO. Teeteto. Tradução de Carlos Alberto Nunes. In: Os pensadores. Vol. 
II (Platão – Diálogos: Mênon, Banquete, Fedro, Teeteto). São Paulo: Abril 
Cultural, 1972, p. 221 (155d). 
 
RUBIRA, Luís. Do eterno retorno do mesmo à transvaloração de todos os 
valores. São Paulo: Discurso Editorial: Barcarolla, 2010. 
 
SOUSA, Mauro. A alma em Nietzsche: a concepção de espírito para o filósofo 
alemão. São Paulo: Leya, 2013. 
 
SALAQUARDA. A concepção básica de Zaratustra. In: Cadernos Nietzsche 2, 
1997, p. 17-39. Tradução de Scarlett Marton. 
 
SALANSKIS, Emmanuel. A gaia ciência (La Gaya Scienza). In: Grupo de 
Estudos Nietzsche (GEN). Dicionário Nietzsche. 1. ed. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2016. 
 
VIESENTEINER, JORGE. Nietzsche e a vivência de tornar-se o que se é. 
Campinas: Editora PHI, 2013. 



227 
 

 
STEGMAIER, Werner. Nietzsche como destino da filosofia e da 
humanidade? interpretação contextual do § 1 do capítulo "Por que sou um 
destino", de Ecce Homo. In: Trans/Form/Ação, Marília, v.34, n.1, p.173-206, 
2011. Tradução de João Paulo Simões Vilas Bôas. 
 
WAHRIG-BURFEIND, Renate. (org.). Wahrig: dicionário semibilíngue para 
brasileiros – alemão. Tradução de Karina Jannini, Rita de Cássia Machado. São 
Paulo: Ed. WMF Martins Fontes, 2011. 
 
 

 


