
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

Centro de Artes 

Programa de Pós-Graduação em Artes 

 

 

 

 

Dissertação 

 

 

 

 

Ọrúnmìlá e Ifá: conhecimento ancestral e suas contribuições para o estudo da 

imagem na arte 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jéferson Luís Dias da Silva 

 

 

 

Pelotas, 2024



 

Jéferson Luís Dias da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

Ọrúnmìlá e Ifá: conhecimento ancestral e suas contribuições para o estudo da 

imagem na arte 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Artes da Universidade 
Federal de Pelotas, como requisito parcial à 
obtenção do título de Mestre em Artes.  

 

 

 

 

 

Orientador(a): Dr. Rogerio Vanderlei de Lima Trindade 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2024



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
S586o Silva, Jéferson Luís Dias da 

Ọrúnmìlá e Ifá [recurso eletrônico] : conhecimento ancestral e suas 
contribuições para o estudo da imagem na arte / Jéferson Luís Dias da 
Silva ; Rogerio Vanderlei de Lima Trindade, orientador. — Pelotas, 2024. 

153 f. : il. 

 
Dissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação em Artes, 

Centro de Artes, Universidade Federal de Pelotas, 2024. 

 
1. Imagem. 2. Ọrúnmìlá-Ifá. 3. Meio. 4. Arquivo imaginal. 5. Imagens 

da arte. I. Trindade, Rogerio Vanderlei de Lima, orient. II. Título. 
 
 
 
 
 
 
 

 
CDD 291.218 

 

Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas 
Catalogação da Publicação 

 

Elaborada por Fabiano Domingues Malheiro CRB: 10/1955 



 

Jéferson Luís Dias da Silva 

 
 
 

Ọrúnmìlá e Ifá: conhecimento ancestral e suas contribuições para o estudo da 
imagem na arte 

  
  
  
 
Dissertação aprovada, como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 
Artes, Programa de Pós-Graduação em Artes, Centro de Artes, Universidade Federal 
de Pelotas.  
  
  
  
  
  
Data da defesa:  
  
  
  
  
 
  
Banca examinadora:  
  
 
 
Prof. Dr. Rogerio Vanderlei de Lima Trindade 
(Orientador) 
 
Doutor em Educação pela Universidade Federal de Santa Maria  
  
  
  
Profa. Dra. Flávia Maria de Brito Pedrosa Vasconcelos 
 
Doutora em Arte e Cultura Visual pela Universidade Federal de Goiás  
  
  
  
Prof(a). Dra. Larissa Patron Chaves 
 
Doutora em História pela Universidade do Vale do Rio dos Sinos 
 
 



 

 
Agradecimentos 

 
 

À Ọya Yásan, minha Ìyá. 
 

A Ṣàngó, meu bàbá. 
 

A Ọrúnmìlá e a todos òrìṣà, por permitir refletir e criar a partir de suas 
sabedorias.  
 

Ao Bàbá Mario de Oxum, Ile Axé Mãe Oxum Olobá, pelo diálogo e abertura 
para a realização de fotografias para compor o estudo.   
 

À minha família, pelo incentivo. 
 

Aos meus amigos, por todo o acolhimento, todas as trocas de palavras e 
abraços. 
 

Ao orientador, Dr. Rogerio Vanderlei de Lima Trindade, pela dedicação e escuta 
no processo de construção da pesquisa. 

 
À banca, Dra. Flávia Maria de Brito Pedrosa Vasconcelos e Dra. Larissa Patron 

Chaves, pela leitura e considerações.  
 

Aos professores e colegas do Programa de Pós-Graduação em Artes 
(PPGARTES/UFPel), pelas conversas e contribuições ao longo do percurso. 
 

À CAPES, pelo apoio financeiro.   
 
 
 
 

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de 

Financiamento 001 
 

This study was financed in part by the Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Finance Code 001



 

Resumo 
 
SILVA, Jéferson Luís Dias da. Ọrúnmìlá e Ifá: conhecimento ancestral e suas 
contribuições para o estudo da imagem na arte. Orientador: Rogerio Vanderlei de 
Lima Trindade. 2024. 153f. Dissertação (Mestrado em Artes) - Centro de Artes, 
Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2024. 
 
 
Esta pesquisa pontua direcionamentos conceituais e teóricos sobre a questão da 
imagem por meio dos saberes ancestrais de Ọrúnmìlá-Ifá, a divindade do 
conhecimento e dos sentidos na sociedade yorùbá, através de meios, como o jogo de 
búzios, possuindo uma natureza visual, simbólica e comunicacional na transmissão 
de conhecimentos de ordem filosófica e ética sobre a estrutura social e cultural. No 
contato com autores como Adekunle Aderonmu (2015), Nei Lopes (2020), Renato 
Noguera (2018), Wándé Abímbọ́lá (2022), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2018) e outros, foi 
perceptível uma função educativa presente nas práticas divinatórias. A questão da 
imagem é abordada por meio da antropologia da imagem, discussão embasada por 
Hans Belting (2014), que se refere à problematização do conceito, em especial a sua 
feição que corresponde à experiência social e cultural. Diferentes formas de relações 
com o real reestruturam o conceito por meio da vivência com as imagens e os seus 
modos de produção, por exemplo, na arkhé afro-brasileira, conforme os estudos de 
Muniz Sodré (1988, 2017, 2019). A problemática de pesquisa pretende averiguar o 
lugar da discussão sobre as imagens e de como sua centralidade é hegemônica, 
ressaltando a importância da experiência em outras culturas e matrizes de 
pensamento como condição estruturante em suas formas conceituais e 
epistemológicas. Conceitos como corpo, meio e imagem são discutidos lado a lado à 
universalidade de suas estruturas teóricas. Autores como Georges Didi-Huberman 
(2015, 2017, 2020) são fundamentais para compreender a natureza e as operações 
com as imagens que não se reduzem a um meio de significação. Entender o jogo de 
búzios como um dispositivo de conhecimento possibilita ver o lugar da prática 
divinatória de Ọrúnmìlá-Ifá como lugar de germinação e cultivo de imagens, e, nesse 
sentido, fecundo para traçar ponderações sobre as imagens.  
 
 
Palavras-chave: imagem; Ọrúnmìlá-Ifá; meio; arquivo imaginal, imagens da arte.



 

Resumen 
 
SILVA, Jéferson Luís Dias da. Ọrúnmìlá e Ifá: el conocimiento ancestral y sus 
contribuciones al estudio de la imagen en el arte. Supervisor: Rogerio Vanderlei 
de Lima Trindade. 2024. 153f. Disertación (Maestría en Artes) - Centro de Artes, 
Universidad Federal de Pelotas, Pelotas, 2024. 
 
Esta investigación apunta direcciones conceptuales y teóricas sobre la cuestión de la 
imagen a través del conocimiento ancestral de Ọrúnmìlá-Ifá, la deidad del 
conocimiento y de los sentidos en la sociedad Yorùbá, a través de medios como el 
juego de las conchas, teniendo un carácter visual, simbólico y comunicacional en la 
transmisión del conocimiento filosófico y ético sobre la estructura social y cultural. En 
contacto con autores como Adekunle Aderonmu (2015), Nei Lopes (2020), Renato 
Noguera (2018), Wándé Abímbọ́lá (2022), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2018) y otros, se 
percibió una función educativa en las prácticas adivinatorias. La cuestión de la imagen 
se aborda a través de la antropología de la imagen, una discusión basada en Hans 
Belting (2014), que se refiere a la problematización del concepto, especialmente su 
aspecto que corresponde a la experiencia social y cultural. Diferentes formas de 
relación con la realidad reestructuran el concepto a través de la experiencia con las 
imágenes y sus modos de producción, por ejemplo en la arkhé afrobrasileña, según 
los estudios de Muniz Sodré (1988, 2017, 2019). El problema de investigación 
pretende constatar el lugar de la discusión sobre las imágenes y cómo su centralidad 
es hegemónica, destacando la importancia de la experiencia en otras culturas y 
matrices de pensamiento como condición estructurante en sus formas conceptuales y 
epistemológicas. Conceptos como cuerpo, medio e imagen son discutidos junto a la 
universalidad de sus estructuras teóricas. Autores como Georges Didi-Huberman 
(2015, 2017, 2020) son fundamentales para entender la naturaleza y las operaciones 
con imágenes que no se reducen a un medio de significación. Entender el juego de 
los búzios como dispositivo de conocimiento permite ver el lugar de la práctica 
adivinatoria de Ọrúnmìlá-Ifá como lugar de germinación y cultivo de imágenes y, en 
este sentido, fructífero para trazar consideraciones sobre las imágenes.  
 
Palabras clave: imagen; Ọrúnmìlá-ifá; medio; archivo imaginal, imágenes del arte.



 

Abstract  

 

SILVA, Jéferson Luís Dias da. Ọrúnmìlá and Ifá: ancestral knowledge and its 
contributions to the study of image in art. Supervisor: Rogerio Vanderlei de Lima 
Trindade. 2024. 153f. Dissertation (Master of Arts) - Arts Center, Federal University of 
Pelotas, Pelotas, 2024 

 

This research points to conceptual and theoretical directions on the question of the 

image through the ancestral knowledge of Ọrúnmìlá-Ifá, the deity of knowledge and 

the senses in Yorùbá society, through means such as the game of shells, having a 

visual, symbolic and communicational nature in the transmission of philosophical and 

ethical knowledge about the social and cultural structure. In contact with authors such 

as Adekunle Aderonmu (2015), Nei Lopes (2020), Renato Noguera (2018), Wándé 

Abímbọ́lá (2022), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2018) and others, an educational function was 

perceived in divinatory practices. The question of the image is approached through the 

anthropology of the image, a discussion based on Hans Belting (2014), which refers 

to the problematization of the concept, especially its aspect that corresponds to social 

and cultural experience. Different forms of relations with reality restructure the concept 

through experience with images and their modes of production, for example, in Afro-

Brazilian arkhé, according to the studies of Muniz Sodré (1988, 2017, 2019). The 

research problem aims to ascertain the place of the discussion on images and how 

their centrality is hegemonic, highlighting the importance of experience in other 

cultures and matrices of thought as a structuring condition in their conceptual and 

epistemological forms. Concepts such as body, medium and image are discussed 

alongside the universality of their theoretical structures. Authors such as Georges Didi-

Huberman (2015, 2017, 2020) are fundamental to understanding the nature and 

operations with images that are not reduced to a means of signification. Understanding 

the game of búzios as a device of knowledge makes it possible to see the place of 

Ọrúnmìlá-Ifá's divinatory practice as a place of germination and cultivation of images, 

and, in this sense, fruitful for drawing up considerations about images.  

 

Keywords: image; Ọrúnmìlá-ifá; medium; imaginal archive, images of art.



 

Résumé 

 

SILVA, Jéferson Luís Dias da. Ọrúnmìlá et Ifá : les connaissances ancestrales et 
leurs contributions à l'étude de l'image dans l'art. Superviseur: Rogerio Vanderlei 
de Lima Trindade. 2024. 153f. Mémoire (maîtrise en arts) - Centre des arts, Université 
fédérale de Pelotas, Pelotas, 2024. 
 

Cette recherche indique des directions conceptuelles et théoriques sur la question de 

l'image à travers le savoir ancestral de Ọrúnmìlá-Ifá, la divinité de la connaissance et 

des sens dans la société Yorùbá, par des moyens tels que le jeu des coquillages, ayant 

une nature visuelle, symbolique et communicationnelle dans la transmission des 

connaissances philosophiques et éthiques sur la structure sociale et culturelle. Au 

contact d'auteurs tels que Adekunle Aderonmu (2015), Nei Lopes (2020), Renato 

Noguera (2018), Wándé Abímbọ́lá (2022), Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2018) et d'autres, une 

fonction éducative a été perçue dans les pratiques divinatoires. La question de l'image 

est abordée à travers l'anthropologie de l'image, une discussion basée sur Hans 

Belting (2014), qui se réfère à la problématisation du concept, en particulier son aspect 

qui correspond à l'expérience sociale et culturelle. Différentes formes de relations avec 

la réalité restructurent le concept à travers l'expérience des images et de leurs modes 

de production, par exemple dans l'arkhé afro-brésilien, selon les études de Muniz 

Sodré (1988, 2017, 2019). La problématique de recherche vise à vérifier la place de la 

discussion sur les images et comment leur centralité est hégémonique, en soulignant 

l'importance de l'expérience dans d'autres cultures et matrices de pensée comme 

condition structurante dans leurs formes conceptuelles et épistémologiques. Des 

concepts tels que le corps, le médium et l'image sont discutés en même temps que 

l'universalité de leurs structures théoriques. Des auteurs comme Georges Didi-

Huberman (2015, 2017, 2020) sont fondamentaux pour comprendre la nature et les 

opérations avec des images qui ne sont pas réduites à un moyen de signification. 

Comprendre le jeu de búzios comme un dispositif de connaissance permet de voir le 

lieu de la pratique divinatoire de Ọrúnmìlá-Ifá comme un lieu de germination et de 

culture des images, et, en ce sens, fécond pour élaborer des considérations sur les 

images.  

 

Mots-clés: image; Ọrúnmìlá-ifá; médium; archives imaginaires; images d'art.



 

Lista de Figuras 

 

 

Figura 1 Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de 

Oxum Olobá, Ile Axé Mãe Oxum Olobá....................................................14 

Figura 2 Peneira para jogo de búzios pertencente ao bàbá Mário de Oxum Olobá, 

Ile Axé Mãe Oxum Olobá...........................................................................15 

Figura 3 Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de Oxum 

Olobá, Ile Axé Mãe Oxum Olobá................................................................16 

Figura 4 Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de Oxum 

Olobá, Ile Axé Mãe Oxum Olobá ...............................................................17 

Figura 5 Ọpọ́n Ifá ....................................................................................................33 

Figura 6 Jogo de búzios (Peneira de jogo de búzios) ..............................................35 

Figura 7 Sem título, série Eu não sou daqui............................................................55 

Figura 8 Missões da África – um belo ninhozinho, African missions – a pretty 

nest............................................................................................................64 

Figura 9 Quebra-nozes, saboneteira, vidro de perfume e saca-rolhas em forma de 

negros........................................................................................................67 

Figura 10 Galheteiro em forma de negro....................................................................71 

Figura 11 Canecas em forma de cabeça de negro.....................................................72 

Figura 12 Ibeji, Iorubá................................................................................................83 

Figura 13 Sem título, Série Oríkì – Saudação à Cabeça, 2015................................87 

Figura 14 Cadeira III, 1995, Bauer Sá........................................................................89 

Figura 15 Exú, 1999, Bauer Sá, fotografia de estúdio................................................91



 

Figura 16 Opon-Ifá – tabuleiro de ifá, usado nas práticas divinatórias 

...................................................................................................................94 

Figura 17 Gustavo Nazareno, Gira 5.........................................................................99 

Figura 18 EG03, série “É o que não se vê”, 2021, Nádia Taquary............................109 

Figura 19 O mundo/Ifá, 2014, Nádia Taquary.........................................................112 

Figura 20 Mãe Preta ou A fúria de Iansã, 2014, Sidney Amaral................................116 

Figura 21 Monumento à voz de Anastácia (detalhe), 2019, Santinhos de 

Anastácia.................................................................................................121 

Figura 22 A feiticeira mascarada, 2020, Sonia Gomes............................................130 

Figura 23 Eneida Sanches, Transe, Wearable, 2017...............................................134



 

Sumário 

 

Ìyá ............................................................................................................................. 13 

1 Abrindo o Ifá ......................................................................................................... 21 

2 Diante do Ọpọ́n Ifá: direções metodológicas .................................................... 34 

3 Caída 1 – A imagem e o outro: apontamentos sobre a experiência imaginal na 
perspectiva universal .............................................................................................. 51 

4 Caída 2 – A procissão das ère ............................................................................. 76 

5 Caída 3 – Formular um corpo imagético: ações para pensar as imagens em 
Ọrúnmìlá-Ifá ............................................................................................................. 95 

6 Caída de encerramento: entre revelações e destinos ..................................... 141 

Referências ............................................................................................................ 147 

 

 



 

Ìyá 

 

O longo som e a particularidade do ritmo do anúncio1 marcando o seu 

comparecimento, dissolvendo a barreira, acarretava a transpiração física de todas as 

pessoas presentes. A presença acompanhava sorrisos largos e parecia abraçar toda 

a sua comunidade. A felicidade era imensa ao ver corporificar. Pisou em terra, em 

uma nova morada. Dançou toda a noite com o espelho, abraçou a todos, colocou o 

espelho sobre as flores que decoravam aquele peji2 — especialmente para recebê-lo 

— e voltou a uma outra presença. 

Engraçado que alguns elementos decorativos disponíveis naquele espaço 

transmitiam a lembrança de Ìyá. Ao retornar para aquela casa de òrìṣà3, eu, Iara, 

quando menino, me encantei ao ver Ìyá dançar. No decorrer dos anos, confesso que 

essa memória foi perdendo um pouco sua força e seu significado. Ao rever aquela 

cena feita de pensamento paisagem, afetuosa e movente, portanto, chego até aqui 

para contá-la. Um retorno a um tempo-princípio.  

Quando eu era menino, por volta dos doze anos de idade, iniciei no òrìṣà devido 

à transmissão de algo que não é palpável e é impossível de explicar. Os resquícios 

de motivo são: sua dança, seu modo de estar presente no terreiro.  

De alguma forma, essa imagem foi ficando nebulosa, acabei percorrendo 

outros caminhos, crescendo. O olhar poderia não ser mais o mesmo — com certa 

dúvida em afirmar isso. O retorno da imagem ocorreu ao pisar naquela nova casa, 

mas antes disso revivo as memórias da primeira casa, matriz da temporalidade. Nos 

fundos, o salão onde aconteciam grandes festividades e rituais era diferente. 

Atualmente, o terreiro encontra-se em uma outra localidade. Na nova sede do terreiro 

existia uma coisa em comum, o espaço público, destinado às festividades, localiza-se 

nos fundos.  

A distância entre a primeira casa e a atual era grande, mesmo assim, parecia 

que nada tinha mudado. A arquitetura do espaço, mesmo que diferente, dava conta 

 
1 Esse som deve ser interpretado como um Ilá. Numa procura, sem certeza sobre a grafia correta da 
palavra, a palavra “Ilá”, no dicionário iorubá-português (tradução de José Beniste, 2014), se traduz 
como Quiabo. Pesquisando na internet, “Ilá” está associado aos sons e à presença de orixás na terra. 
A partir do dicionário de José Beniste (2014), o prefixo I no iorubá serve para formar substantivos 
abstratos, indicando ação e movimento, e a palavra Lá significa sorver. 
2 Quarto dos orixás. 
3 Para além de uma definição de simples forças da natureza, ou propriamente atribuído a natureza, 
será relevante considerar aqui, conforme os estudos de Sodré (2017), os orixás como princípios – 
filosóficos, cosmológicos e éticos.  



 

de reativar o primeiro lugar do terreiro. Nesse novo espaço, o salão tem seu formato 

quadrado, ele parece ser menor que o anterior, ainda permanece aos fundos da casa, 

o peji parece ser bem maior e agora suas divisórias são feitas de material e não mais 

de madeira, como era na sua primeira localidade. O chão na casa antiga era de 

parquet, assim como hoje é ainda na minha casa; na casa nova, o chão é todo de 

lajota. Recordo do dia na casa antiga sobre o processo de remoção do parquet da 

parte da assistência — local destinado a pessoas convidadas — para instalação do 

piso de cerâmica. 

Alguns quadros dispostos no espaço também já se faziam presentes na 

localidade antiga. Quando o terreiro se localizava no bairro Portão, o espaço era 

retangular e ao lado tinha um outro espaço separado por um arco, onde ficavam os 

bancos e cadeiras para as pessoas assistirem às cerimônias. No antigo endereço, não 

tinham janelas grandes, apenas uma basculante muito pequena que ficava bem perto 

do teto e próxima a uma porta, entrada para a cozinha. Naquela pequena fresta, 

durante as grandes festividades, eu tentava acompanhar se lá fora já era dia, ou se 

quem se apresentava era a noite. Só se percebia o anúncio das primeiras horas do 

dia pela luz da diminuta janela. A janela no alto e com o olhar, pelo lado de dentro, se 

tornou simbolicamente uma espécie de devir, transformava a atmosfera, dizia sobre 

um tempo que tinha cadências particulares, era difícil de acompanhar assim como 

percebê-la, pois o teto do espaço estava sempre muito decorado. 

Lembro-me da ornamentação do teto, papel crepom ou cetim. Durante muito 

tempo foi assim, com longas fileiras de papéis picados em formato de franja, presos a 

um barbante. A disposição era diversa e cobria a sua dimensão total. Sobre as cores, 

dependia do orixá regente do ano, então poderia ter apenas uma única cor, assim 

como duas ou três cores. A decoração tinha uma duração em média de um ano. 

Uma outra rememoração eram os bolos, nos dias de festa era preparada e 

encomendada uma quantidade gigantesca de bolos, de todas as cores, sabores e 

formas. O peji ficava repleto de bolos, assim como as mesas grandes de alimentação 

espalhadas pela casa. Havia outras comidas, específicas do culto, diversos tipos de 

doces e frutas, mas os bolos eram algo que sempre me chamou muito a atenção.  

Tinham alguns elementos do peji de que eu gostava muito, em específico, uma 

casa de palha que ficava em cima de um pilar. Dentro dessa casa tinham duas 



 

imagens, ṣapanã4 e ọ̀ṣun5 em miniatura, um elemento de grande destaque no quarto 

de òrìṣà antigo. 

Em questão de ornamentação, na casa antiga, os papéis foram deixados de 

lado depois de algum tempo e passou-se a ter uma predileção por estrelas. Interesses 

em fazer alusão ao céu e ao planeta terra. Recordo-me, como se fosse hoje, dos 

cortes em isopor em forma de estrelas e depois todas pintadas em tons diversos de 

azul. Depois, começou a se ter preferências por coisas redondas. Relembro uma 

decoração com bola de isopor pintada como se fosse um globo, representando o 

mundo, e o resto do teto todo coberto por outras pequenas circunferências cravejadas 

de flores de todas as cores e tipos. Nada era colocado fora assim que passava seu 

prazo de exposição. Tudo era reaproveitado e poderia compor e servir para outras 

coisas durante o ano. Com o passar dos anos, essas alterações de dentro do terreiro 

foram guardadas em algum lugar muito especial da memória. 

Num novo espaço, por meio de um convite do bàbá Moeriofa, reativei e me 

aproximei dessas imagens de forma automática ao mesmo tempo que o murmúrio 

ganhou potência depois de quase vinte anos afastado dos rituais e cerimônias daquela 

casa, a minha primeira casa, na qual fui iniciado no orixá. Tudo ali permanecia intacto. 

Naquela noite de sábado, dedicada à festividade aos orixás, o pátio estava repleto de 

pessoas sentadas, e, ao entrar no salão, o primeiro objeto visualizado foi a casa de 

palhas que guardava as duas esculturas, assim como dentre os elementos dentro do 

peji estavam os bolos gigantescos. Tudo da mesma forma de quando eu era criança.  

Ao bater cabeça no quarto de òrìṣà e saudar entrada no terreiro, o babalorixá 

Moeriofa, que estava à minha espera, visualizou minha entrada com um sorriso no 

rosto. Depois de saudá-lo, nos abraçamos por um longo período. O bàbá se 

emocionou e ficou muito feliz ao me fazer presente depois de tantos anos sem 

participar das festividades em sua casa. 

Em meio ao som dos tambores, foi difícil escutar as diversas palavras ditas 

para mim. Foi possível apenas ouvir: 

— Como eu fico feliz de te ver aqui — disse, emocionado, Moeriofa. 

 
4 Conforme Santos e Asipa (2014) a grafia pode variar entre ṣapanã, ṣànpòṇná ou ṣòpòṇá. Para os 
autores, os diversos nomes são resultantes da multiplicidade do culto ao princípio dentro da cultura 
iorubá e no antigo reino do Daomé. Òrìṣà da terra, rei de todas as divindades e aos ancestrais. É 
reconhecido comumente como Obaluaiê, tendo sua origem em Ọba-Olú-aiyê.  
5 Em Santos (2012, p 90) “Ọ̀ṣun, outro poderoso òrìṣà genitor do lado esquerdo, é considerada como 
a mais eminente das Ìyá, símbolo do feminino, rainha por excelsa cujo culto, difundido em todo o Brasil, 
é originário da terra de Ìjèṣa.  



 

Eu, emocionado também, com tamanho gesto em relação à minha presença, 

preferi responder com um outro abraço. 

Ao entrar na roda para dançar aos orixás, olhei para o teto, e o que ainda 

permanecia lá eram aquelas estrelas às quais já me referi, estavam acompanhadas 

de outros elementos decorativos, pequenos agês6 dedicados a todos os orixás 

espalhados pelo teto. 

Esses diversos flashs e o contato com aquela casa de alguma forma reviveram 

Ìyá, e respondeu a dúvida sobre aquele olhar de menino quando a viu pela primeira 

vez. O espaço não tinha diferenças, as decorações também não, os bolos e o jeito do 

bàbá, nada tinha se alterado, continuava a mesma coisa.  

Tudo isso porque o olhar não se alterou, permanecia o mesmo. Ìyá tinha a 

capacidade de provocar em mim essas coisas, coisas de quem olha pela primeira vez. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
6 Agê, Ṣẹ̀kẹ̀rẹ̀ é um instrumento musical feito em cabaça ou porongo que consiste em recobrir esse 
fruto com um trançado de miçangas. Em atrito com as mãos, produz um som e acompanha os tambores 
nos cultos aos orixás no Rio Grande do Sul.  



 

Figura 1 - Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de Oxum Olobá, Ile Axé 
Mãe Oxum Olobá 
 

 
 
Fonte: Acervo pessoal. 



 

 
Figura 2 - Peneira para jogo de búzios pertencente ao bàbá Mário de Oxum Olobá, Ile Axé Mãe Oxum 
Olobá

 
Fonte: Acervo pessoal. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Figura 3 - Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de Oxum Olobá, Ile Axé 
Mãe Oxum Olobá 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

Figura 4 - Peneira para jogo de búzios [detalhe] pertencente ao bàbá Mário de Oxum Olobá, Ile Axé 
Mãe Oxum Olobá 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Segurar o olho de boi e gerar imagens.  

[aforismo] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

1 Abrindo o Ifá 

 

O estudo dissertativo realiza considerações de ordem conceitual e 

epistemológica sobre as imagens por meio dos saberes da sabedoria da divindade 

africana Ọrúnmìlá. Através do jogo de búzios, mérìndilogún, a dissertação estabelece 

um olhar para uma prática em que o conhecimento é adquirido por intermédio dos 

signos-sinais formados durante a consulta, ao mesmo tempo, é levada em 

considerado a finalidade educativa presente nas práticas divinatórias sagradas que 

estão inseridas em sua estrutura social, para os modos de organização e decisões de 

uma comunidade.  

Nessa direção, o objetivo é a investigação da natureza simbólica e visual 

presente nas práticas divinatórias de Ọrúnmìlá-Ifá, princípio do conhecimento na 

cultura iorubá. A discussão pretende ponderar sobre a estrutura conceitual da noção 

de imagem por meio de outras formas de produção de sentido e os convívios 

socioculturais de outras sociedades, grupos e saberes problematizando o seu caráter 

universal.  

A pesquisa tem como ponto de partida a experiência do pesquisador enquanto 

ìyàwó7 no Batuque, culto aos orixás no Rio Grande do Sul. No cotidiano e nas ações 

ocorridas dentro do terreiro, espaço que remonta, por meio de elaborações práticas 

sociais, às culturas tradicionais africanas, em sua escala social, política e cultural, por 

meio do jogo de búzios que conduz, direciona e orienta as relações humanas e 

teológicas, sobretudo a dinâmica do espaço é guiada por uma prática oracular 

sagrada. 

A condução e interpretação do oráculo é sempre conduzida por meio de 

mensagens que manifestam os sentidos dos princípios cosmológicos (Sodré, 2017): 

os orixás.  

Desde criança, existe um desejo do pesquisador em investigar o que fica 

encoberto no momento de pausa, de um instante específico da prática oracular: de 

lançar os búzios sobre a mesa, observar as estruturas formadas pela caída e transmitir 

mensagens. A percepção naquele momento de presença era única, porque acontecia 

 
7 Pessoa que passou pelos de ritos de iniciação (Elbein, 2012, p. 46). No cotidiano do terreiro de 
Batuque, não foi comum ouvir a palavra ìyàwó, geralmente era usado a expressão “filho de santo”, “filho 
de orixá” para se referir a pessoa iniciada.  



22 
 

algo de muito mistério, com cuidado no uso da palavra mistério para não atribuir a 

uma atmosfera exótica-fetichista que tanto se atribui aos mais diversos tipos de 

manifestações culturais da diáspora africana, mas no olhar de criança atenta e 

intrigada que queria compreender o que acontecia. 

Ọrúnmìlá é o princípio cosmológico da sabedoria em culturas da África 

Ocidental, para o sacerdote e pesquisador Ifá Jimi Adebayo (2020, p. 17), sua origem 

é na Nigéria e foi inserido no contexto dos yorùba do Benin e do Togo. A prática 

oracular não se restringe aos grupos étnicos mencionados, em outras sociedades 

africanas também são presentes práticas divinatórias. A importância das consultas às 

divindades nas culturas africanas conduz o destino ao rumo de uma sociedade, por 

exemplo, a escolha de uma autoridade para conduzir um grupo.  

Para o compositor e pesquisador Nei Lopes (2020), a prática “remonta 

aproximadamente o século 5º antes da Era Comum e servia, notadamente Oyó e Ifé, 

em todos os momentos da vida, inclusive na escolha dos governantes” (Lopes, 2020, 

p. 26). Ainda segundo o autor, é importante considerar que a tradição de Ifá é uma 

“forma especial de geomancia”. O seu culto é presente em outros lugares com nomes 

distintos, por exemplo, para os fons, Fa, para os povos ewe é conhecido como Afa 

(Lopes, 2020, p. 37), para os minas, Afan (Maupoil, 2020, p. 27).  

Consultar as divindades através do jogo de búzios proporciona revelar um lugar 

de múltiplas possibilidades, para propor caminhos a seguir a partir de 

aconselhamentos e olhares obtidos através da participação dos princípios, por assim 

dizer. Por meio de diversos momentos de consulta ao oráculo, no terreiro, no decorrer 

da vida de iniciado ou para estabelecer o novo nascimento, o jogo de búzios se fez 

presente e, por sua vez, trouxe e direcionou a construção desta pesquisa em que se 

pretende verificar a rica fonte que se estabelece com as imagens e busca por 

contornos teóricos para compreender a diversidade de sentido atribuído às imagens, 

através da prática milenar divinatória presente na cultura yorùbá.  

A resposta do jogo de búzios conduz a dinâmica dos terreiros dos deuses orixás 

em múltiplas de suas organizações dispostas pelo Brasil. A arte de consultar as 

divindades e transmitir suas sabedorias é um processo que opera no interior — dentro 

do terreiro — e também atua no exterior — fora do terreiro —, significa, atua na 

mediação dos iniciados, mas também de qualquer pessoa que solicitar por ajuda de 

Ọrúnmìlá e os princípios cosmológicos que estruturam o mundo na cosmologia nagô.  

Desse modo, para toda ação nas comunidades terreiro, desde os processos de 



23 
 

iniciação até as grandes festas públicas, os búzios são consultados, para que 

decisões sejam tomadas e posicionamentos venham a ser realizados coletivamente 

sob a intermediação das forças presentes no ọ́run (fragmento invisível) e no àiyé 

(fragmento visível), estabelecendo direções responsáveis. Em outras palavras, todo o 

destino atribuído, a resposta alcançada deve atender a harmonia com o eu e o outro, 

a toda a comunidade. Caso contrário, segundo a filosofia de Ọrúnmìlá-Ifá, isso traria 

problemas à estrutura e às formas de condução de determinado terreiro ou espaço 

sagrado. Desconsiderar a palavra divina de Ọrúnmìlá é estar em desacordo com o 

próprio eu.  

O oráculo é presente nas diversas etapas da criação do mundo na 

cosmopercepção yorùba e é presente em toda sua obra literária. Sua função extrapola 

a ideia de atribuir soluções a problemas, respostas rápidas e de resolução. As 

palavras do babalaô Adekunle Aderonmu (2015, p. 104) revelam a sua relevância 

dentro do sistema sociocultural africano: “A consulta ao oráculo é uma maneira eficaz 

para os pais saberem que tipo de criança eles têm e podem planejar com 

antecedência como educá-lo e prepará-lo para a vida, mostrar o melhor caminho para 

seu destino”. 

Importante esse destaque, pois além de sua noção auxiliar, é possível 

compreender, antes de qualquer conclusão, a sua função educativa e na construção 

de pessoas apoiadas aos sistemas do oráculo e suas transmissões de saberes 

orientadores na condução da vida e nas decisões dos devotos. 

Em Abímbọ́lá (2020, p. 9), Ọrúnmìlá assume o nome de Akéréfinúsọgbóṇ, a 

tradução apresenta-se como “o pequeno cuja mente está cheia de sabedoria”. Em 

seus itàn, toda a experiência de acompanhamento de Olódùmare — deus supremo 

dos iorubás — proporcionou à divindade compartilhar através de uma prática 

divinatória. Conforme o relato histórico do autor, Ọrúnmìlá desceu ao àiyé em Ifè,̣ 

vivendo em um lugar chamado de Òkè Ìgèṭí (Abímbọ́lá, 2020, p. 10).  

Em sua permanência na terra, transmitiu a sabedoria e atuou na iniciação de 

pessoas para a transmissão da palavra divina. Seu retorno ao ọ́run é marcado por um 

desentendimento com o seu filho mais novo e por um cenário desestabilizante no àiyé, 

Ọrúnmìlá, após a solicitação dos seus filhos para o retorno, entregou dezesseis 

caroços da palmeira, o que o autor chama de ikin (Abímbọ́lá, 2020, p. 11).  

A função educativa presente na filosofia de Ọrúnmìlá-Ifá pode ser 

compreendida pelas contribuições do filósofo e professor Renato Noguera (2018), 



24 
 

quando pontua que a divindade atua no processo do autoconhecimento e se manifesta 

através dos sentidos, dentre os aspectos educativos, filosóficos e das direções de 

ordem sociopolíticas, o conhecimento de si e da sua trajetória é prioritário dentro de 

seu conhecimento.  

É possível considerar que Ọrúnmìlá não é um sistema que pretende atribuir 

respostas aos problemas urgentes, e sim um processo de autorreflexão, muito menos 

pretende adivinhar o futuro, ideia estereotipada que merece atenção, que ao longo 

dos fragmentos textuais da dissertação é acolhida. É possível encaminhar que a 

prática presente pretende trazer a consciência sobre a própria trajetória no mundo, o 

conhecimento enquanto pessoa.  

A sabedoria de Ọrúnmìlá é transmitida por pessoas preparadas para exercer 

as práticas divinatórias. Na complexidade da preparação dos iniciados para a leitura 

do oráculo são utilizados diversos métodos, enquanto instrumentos de como a forma 

com que as palavras serão transmitidas. Conforme foi apontado no início do texto, o 

próprio jogo de búzios é uma dessas práticas, ao longo do texto será considerado 

sobre as práticas divinatórias de Ọrúnmìlá e as formas de transmissão do Ifá. 

Ifá, sendo compreendida como a palavra, sorve do vocabulário de Adekunle 

Aderonmu quando lança acepções de Ọrúnmìlá e Ifá, por esse motivo, trata-se de 

como é usado Ọrúnmìlá-Ifá de forma conjunta.  

Na sua diversidade de métodos e materiais que definem sua prática, a palavra 

sempre se apresenta em forma de sinal, e enquanto signos formados são 

denominados de Ọdù. Cada ọdù é formado por um corpo, um conjunto de textos de 

ampla diversidade literária que pode conter parábolas, provérbios e poesias que são 

cantados de forma diversa.  

O processo comunicacional na transmissão de mensagens se dá por meio de 

uma interpretação da pessoa que realiza as leituras sobre as representações 

simbólicas que se apresentam quando caem os búzios sobre o oráculo, e essa 

composição gráfica é complexa, pois ela olha não só para todo o processo de preparo 

de uma pessoa babalaô, mas também para as demandas que a pessoa consulente 

carrega.  

É nesse olhar do interpretante sobre os símbolos e no olhar formativo da 

pessoa que busca por auxílio que as metodologias de conhecimento são, antes de 

serem textos literários, sob forma de uma linguagem proverbial, esses provérbios 

constituem e se estabelecem pela presença das imagens — no olhar para os signos, 



25 
 

no interpretar de um ọdù e na palavra cantada.  

As configurações visuais formadas nas práticas oraculares são nomeadas de 

Ọdù e são considerados, a partir de Aderonmu (2015), como signo-sinais que devem 

ser compreendidos como o verbo vivo porque carregam, através de um corpo literário, 

a tradição oral de ifá, mas para além disso, são portadores de toda a cosmopercepção 

da cultura iorubá, conforme Wándé Abímbọ́lá (2020).  

O verbo é vivo porque são interpretados sempre no presente, entendendo o 

real sentido do verbo, é sempre atual. Em diálogo com Sodré (2017), como no caso 

das culturas de arkhé, a origem nunca deve ser entendida como um início perdido e 

sim como atualidade ou continuidade porque é viva como o corpo. 

Ao tratar da divindade africana, Ọrúnmìlá-Ifá, e sua prática divinatória serão 

revisitados os seguintes autores: Adekunle Aderonmu (2015), Renato Noguera (2018), 

Nei Lopes (2020), Wándé Abímbọ́lá (2020), Muniz Sodré (1988, 2017, 2019) e 

Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2018). A revisão é minuciosa no sentido de construir direções 

teóricas através da noção de consulta, da iniciação, dos nomes atribuídos à divindade 

e seus aspectos, por meio dos principais elementos presentes em sua filosofia.  

Autoras como a socióloga Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí proporcionaram leitura crítica a 

pontos considerados no estudo, como, por exemplo, a predominante ideia de um culto 

propriamente masculino. Não se espera deste estudo uma análise da literatura 

presente no corpo literário de Ifá. O objetivo é dissertar sobre a prática divinatória 

como um lugar de produção de imagens e através disso refletir, contribuir e direcionar 

sobre as imagens dentro do culto a Ifá. Sobretudo, estabelecer proximidades 

sociológicas que se coadunem ao pensamento da cultura iorubá, o que pode parecer 

generalista, mas através da produção visual afro-brasileira refletir sobre as imagens 

através de Ọrúnmìlá-Ifá.  

A perspectiva adotada baseia-se na contribuição das culturas de arkhé, com 

ênfase na arkhé africana e afro-brasileira, abordada a partir dos estudos do sociólogo, 

jornalista e professor Muniz Sodré (1942).  

É preciso compreender as culturas de arkhé enquanto culturas de diátese 

média, conforme Sodré (2017), o processo de conhecimento se perfaz no interior, 

diferente das culturas de diátese ativa. A diátese média significa as culturas que 

privilegiam o corpo e sua corporeidade na construção do conhecimento, no modo de 

pensar e construir a realidade. O corpo funciona como um suporte comunicacional 

que, ao se relacionar com o mundo e suas formas de apreensão, se completam no 



26 
 

interior. Para o autor, são culturas que não separam o cosmos do real e, no caso 

brasileiro, os terreiros.  

Quando Muniz Sodré define o terreiro de tal forma, ele retira, através de seu 

pensamento, uma máscara que atribui a este lugar uma ideia de religiosidade — 

exatamente pelo conflito entre as culturas ocidentais e as culturas de arkhé, e não 

apenas isso, mas o seu modo de inscrição forçada e violenta de pensamento na 

cultura do outro, que nos impossibilita de refletir, por exemplo, de uma filosofia que 

começa na cozinha do terreiro pontuado em sua obra Pensar Nagô (2017).  

Sobre a suposta religiosidade atribuída, é importante ponderar sobre a arte 

afro-brasileira e seus modos de análises na produção de conhecimento sobre a arte 

produzida pela população de artistas negros. Sobre a religiosidade como modelo 

interpretativo, o historiador e curador Igor Simões menciona em sua tese: “Esse tipo 

de análise tão comum até hoje, quando falamos em arte afro-brasileira, foi 

historicamente relegada aos povos nomeados como primitivos” (Simões, 2018, p. 

147). Refere-se a modelos interpretativos, aos primeiros escritos sobre arte afro-

brasileira e a sobrevivência de uma lente que supõe a religiosidade aos seus 

significados e sentidos. As consequências são o não reconhecimento da diversidade 

poética dos artistas afro-brasileiros, a ideia de arte afro-brasileira como religiosa.  

Com base nas considerações de Igor Moraes Simões (2018), o encontro entre 

a arkhé e a arte afro-brasileira, na parcela de obras apresentadas nesta dissertação, 

impõe uma problemática sobre a forma de abordagem que começa no 

reconhecimento de leituras, nas palavras de Simões, “matrizes conceituais” (Simões, 

2018, p. 147), que visam uma unicidade, para o autor são divididas em “a associação 

religiosa” e o “caráter inventivo”. A perspectiva na qual se insere o estudo necessita 

de um cuidado e o questionamento de como não contribuir para esses tipos de 

pensamento na construção de conhecimento sobre obras de artes de arte afro-

brasileira. Sobre o olhar para as culturas de arkhé e a imposição religiosa, Sodré 

pontua:  

A forma mítica era essencial ao impulso nagô de preservação dos dispositivos 
culturais de origem. E como se tratava de uma cultura desterritorializada, 
constituíam-se associações (ebé) que, com o pretexto religioso (ora visto com 
maus olhos, reprimido, ora ridiculizado, mas sempre entendido como prática 
de natureza religiosa pela ideologia dominante) se instalaram em espaços 
territoriais urbanos, conhecidos como roças ou terreiros (Sodré, 1988, p. 121). 

 

Nesse sentido, a arkhé atua como uma espécie de abertura, solicita a 

desterritorialização, em um encontro entre a origem e a atualidade. É na forma como 



27 
 

foram e são construídos esses espaços mencionados pelo autor. Nessa direção e de 

acordo com Simões, entendemos que a perspectiva não pretende em nenhum 

momento cultivar “a busca por africanidade oculta”, explicações na cor da pele e na 

visão de inferioridade e superioridade, culminando na ideia de raça e pretende instituir 

novos modos para pensar termos e teorias no campo das artes, capazes de criticar 

até mesmo todo o resquício de religiosidade que se insere dentro dos saberes 

tradicionais presentes nos terreiros.  

Para Sodré (2017), algumas culturas, como, por exemplo, as africanas, em que 

se privilegia o conhecimento produzido pelo corpo, passaram por um semiocídio 

ontológico, cuja característica principal é o argumento da ausência da alma. Para o 

autor, a justificativa perpassa as concepções das civilizações ocidentais, em 

específico os valores cristãos, supostamente universais, que elaboram uma 

separação da alma do corpo, ou seja, o corpo considerado “um objeto separado da 

consciência” (Sodré, 2017, p. 103).  

O semiocídio, de acordo com o autor, também implica as funções destinadas à 

rude separação de pensamento e corpo, consequência do dualismo platônico (Sodré, 

2017). A corporeidade enquanto construção de pensamento é negligenciada em 

sociedades com resquícios dos ideais e valores oriundos do cristianismo.  

É importante destacar que o semiocídio gera um genocídio físico, podendo ser 

trazido como processos de aniquilação e apagamento total de uma população, através 

da diáspora forçada e do colonialismo (Sodré, 2017, p. 102). Para outras culturas, 

existe um movimento ao contrário, cujo corpo é a própria inscrição do conhecimento, 

de acordo com Sodré (2017) ou a dramaturga e professora Leda Maria Martins (2021). 

Uma pergunta que estrutura a perspectiva de pensamento da dissertação: 

como é que os pensamentos sobre as imagens ou o pensar as imagens são 

compreendidos dentro das culturas de arkhé? 

Nela, é apontada a defesa sobre complexidade que se deve ao entender a 

imagem dentro das culturas de arkhé. É emergente pensar caminhos no campo das 

teorias e histórias das imagens por via de outras perspectivas, outras formas de 

relações, inscrições e percepções das imagens. 

Nas culturas negras, menção a um capítulo de uma obra de Muniz Sodré 

(1988), a questão da aparência, por exemplo, na interpretação ocidental, buscou 

sempre a diferença entre o ser e a aparência. Para o autor, é diferente na cultura de 

arkhé, porque o ocidente buscou se relacionar com o real através de uma busca da 



28 
 

verdade, enquanto a cultura de arkhé é propriamente uma cultura das aparências, 

podemos interpretar então como uma outra maneira de relacionamento com o real por 

conta de “um empenho agonístico com a ideologia dominante no Brasil (Sodré, 1988, 

p. 136). O real neste caso é compreendido como jogo onde a aparência serve como 

uma incompreensão a todos os mecanismos que validam e estruturam a verdade.  

O fragmento do teórico e professor francês Jacques Amount em sua obra A 

imagem (1993) merece atenção para a compreensão da perspectiva de arkhé, sobre 

a questão construída e relacionando a própria ideia universal sobre as imagens.  

É costume criticar os estudos sobre a percepção das imagens por serem 
etnocêntricos, por tirarem conclusões de alcance universal e a partir de 
experiências feitas em laboratório de países industriais: isso pode ser 
verdade, mas é bom lembrar também que, em princípio, a percepção das 
imagens, contanto que se consiga separá-la de sua interpretação (o que nem 
sempre é fácil), é um processo próprio à espécie humana, apenas mais 
aprimorado por certas sociedades. A parte do olho é a mesma para todos, e 
não pode ser subestimada (Aumont, 1993, p. 74, grifos do autor). 
 

O primeiro ponto a se considerar é pensar nas sociedades aprimoradas como 

instaladoras das discussões sobre a percepção das imagens, são elas que 

construíram os campos semânticos e os mais diversos conhecimentos sobre as 

imagens, todavia, será que é suficiente? Como é possível pensar por meio das 

culturas que têm como princípio os sentidos como força realizadora do conhecimento?  

De fato, o olho é igual a todos, a percepção é o que anima as imagens, é 

possível perceber nas teorias do historiador da arte alemão Hans Belting em sua obra 

Antropologia da imagem (2014). Porém, outros conceitos que são inseparáveis na 

discussão sobre as imagens não são de simples compreensão a ponto de sintetizar e 

acreditar a sua percepção enquanto única. E eles estruturam um modo de perceber 

em consenso com a realidade, sentido e outros fatores que estruturam o mundo e sua 

relação com as imagens.  

A relação que se estabelece com o real, que constitui o real, também não se 

configura como interpretação e sim como percepção. Nas culturas de arkhé, as 

imagens são processadas e construídas através dos sentidos e o seu movimento é 

contrário — não nos parece que para elas, as imagens, cabe a uma dimensão outra 

—, o jogo da diferenciação entre a aparência e a coisa – a não ser quando, como nos 

informa Sodré (2017, p. 57), confrontado com um “mesmo” ortodoxo.  

Um entendimento sobre o corpo, o real, entre outros aspectos, são estimados 

no ato de perceber. Significa, na contribuição ao trecho de Jacques Aumont 

anteriormente destacado, que o olhar não é suficiente no ato de perceber, mesmo que 



29 
 

ele haja elementos pertencentes à fundamentos da percepção visual e não a uma 

cosmologia estruturante de uma sociedade. Um corpo formulado por materiais de 

princípios cosmológicos, como é o caso, das culturas yorùbá, não poderá ter reflexões 

restritas ao visível, como, por exemplo, as experiências em laboratórios, sobre o modo 

de perceber impregnados nesses fundamentos.  

Ao passo que as teorias contemporâneas sobre as imagens que reconhecem 

corpo como lugar das imagens, como o caso de Hans Belting, a apreciação sobre 

esse corpo será necessária para a abrangência das relações e modos de sentido e 

produção de imagens dentro de uma cultura. 

No caso nagô, como foi possível perceber em Muniz Sodré, existe um avesso 

entre o corpo e a construção do real. Não serão fatores necessários para os estudos 

sobre as imagens e percepção delas? Em outras palavras, no caso do Ifá, não é só a 

pessoa babalaô que interpreta um ọdù e transmite uma mensagem, a pessoa que 

consulta também deposita sobre a mesa do jogo de búzios as suas imagens que não 

são passivas formando um movimento das imagens, em que não se reconhece que 

se inicia do interior para fora. 

Os operadores teóricos para analisar e refletir sobre a estrutura semântica da 

noção de imagem são Hans Belting e Georges Didi-Huberbaman. Essa pesquisa 

então opera com os três conceitos principais da Antropologia da imagem (2014): meio, 

imagem, corpo.  

A teoria de Belting estuda os modos de produção e o contato com as imagens 

presentes nas sociedades, o que consiste em uma abordagem antropológica cuja 

pergunta retórica que se disseminou em grande parte das teorias sobre as imagens 

substitui “o que é” pelo “quando é”.  

Esses conceitos fundamentais são relevantes para compreender as imagens, 

uma vez que o objeto de estudo não é o artefato histórico encontrado dentro de um 

museu ou uma galeria e sim uma expansão dele, adquirida através do corpo. Belting 

(2014) defende que o relacionamento com as imagens não consiste em experiências 

universais, para além, nos possibilita uma fissura para buscar outros modos de 

percepção e elaboração de imagens com a construção de sentidos em determinada 

cultura.  

Dentre as especificidades da abordagem de Hans Belting, é possível considerar 

que uma consiste em uma relação antropológica, distância de abordagens que 

privilegiam a história dos meios, o objeto de arte, na tradição ocidental. Para o autor, 



30 
 

com a ênfase da experiência humana, substitui o poder atribuído às imagens, detê-

las, assumindo a experiência e reconhecendo o seu lugar (Belting, 2014, p. 22).  

O historiador anuncia que “a produção imaginal no espaço social, que todas as 

culturas desenvolveram, é um tema diferente da actividade geral da percepção 

sensível ou da produção de imagens internas” (Belting, 2014, p. 22). O trecho em sua 

introdução é instigante, pois insere a problemática de pensar as imagens por meio de 

Ọrúnmìlá-Ifá, conforme já mencionado, a experiência de iniciado gerava imagens 

internas, entretanto, o sinal presente na mesa de jogo de búzios é capaz de 

questionar, colocar em jogo sua maneira “mutável”, aponta a uma não dissociação 

entre a noção de percepção e suas relações com as imagens externas e internas, o 

que nos parece é que o Ifá estabelece uma espécie de paralelo entre o interior e o 

exterior quanto à sua fronteira.  

Na medida em que Hans Belting se afasta de uma história dos meios, a imagem 

está restrita e em favor ao campo artístico e suas especificidades estéticas 

legitimadoras do objeto e questiona sobre a construção de uma história das imagens, 

por mais que imagem e meio não sejam inseparáveis em sua abordagem, surge a 

necessidade de diálogo com a história, a história da arte e a sua relação com as 

imagens.  

A crítica a toda a herança científica no pensamento sobre as imagens, como, 

por exemplo, na obra de Hans Belting, quando anuncia, explicando como a sua 

abordagem distancia-se da noção de “o senhor das imagens” vai ao encontro da 

substituição do senhor, pelo historiador da arte, em Georges Didi-Huberman (2013). 

Sobre a compreensão da qualidade de senhoril atribuída a ideia de história, história 

da arte e imagem, são válidas as contribuições de Georges Didi-Huberman.  

Em síntese, a contribuição consiste em: o primeiro movimento para se abordar 

a imagem seria centralizá-la no pensamento; o segundo, compreender as críticas do 

historiador à própria disciplina e à sua construção, ou ainda os próprios modelos de 

conhecimento e a sua raiz historiográfica; o terceiro incide sobre os objetos artísticos 

atribuídos e de como as imagens são fechadas a um cientificismo lógico.  

Autores como Aby Warburg (1866-1929), referência na obra de Belting e Didi-

Huberman, negou essas premissas, em sua passagem da “ciência da arte 

[Kunstwissenchaft] deveria surgir uma ciência da cultura [Kulturinssenchat] de um 

novo tipo” (Belting, 2014, p. 27). Nessa direção, o diálogo estabelecido com esses 

autores é um diálogo com uma série de conceitos presentes em suas teorias, não 



31 
 

pretende em nenhum momento responder à questão sobre o que são as imagens, 

mas anseia, através do tensionamento de conceitos, buscar dentro dos saberes de 

Ọrúnmìlá-Ifá pensar as imagens e contribuir para as teorias das imagens através de 

outras perspectivas, outros sistemas culturais e de como o conceito de imagem passa 

por uma espécie de restruturação diante de outros modos de “apreensão do real” 

(Sodré, 1988).  

O problema de pesquisa construído estrutura-se da seguinte forma: Quais 

seriam as contribuições de Ọrúnmìlá-Ifá em sua filosofia, portadora de saberes 

míticos, éticos e históricos, e seu dispositivo de conhecimento, o jogo de 

búzios, para os estudos sobre as imagens nas artes visuais? 

O objetivo geral constitui-se em traçar uma noção de imagens a partir das artes 

visuais, em específico as afro-brasileiras e a produção visual de artistas racializados, 

a partir das contribuições metodológicas e por meio dos aspectos filosóficos, 

mitológicos, corporativos e históricos de Ọrúnmìlá-Ifá. Os objetivos específicos assim 

se estruturam: 

a) Apresentar, através da revisão bibliografia, Ọrúnmìlá-Ifá e suas práticas 

oraculares sagradas presentes em sua sabedoria; 

b) Revisar a estrutura epistêmica sobre o conceito de imagem em sua abordagem 

universal, tensionando sobre outros modos de produção de imagem e sentido 

e, por sua vez, reestruturando os seus significados através de outras matrizes 

de pensamento; 

c) Refletir sobre as contribuições de Ọrúnmìlá-Ifá a partir de tensionamentos 

sobre os seus principais conceitos e sobre os seus aspectos para o campo dos 

estudos sobre as imagens; 

d) Propor uma história para as imagens através da exposição e da flexão dos 

conceitos levantados através da sabedoria de Ọrúnmìlá-Ifá e direções 

conceituais para a noção de imagem. 

A dissertação em tela estrutura-se em três capítulos:  

O primeiro analisa os processos de se tornar imagem a partir do meio produzido 

dentro do sistema ocidental e eurocentrado. Nesse capítulo, a reflexão tem como base 

a antropologia da imagem de Hans Belting, para compreender sobre o meio e as 

imagens, suas distinções e como esses conceitos são aplicados em um conjunto de 

objetos de cultura de massa.  



32 
 

Pondera sobre quais imagens produzem efeitos ao arquivo imaginal, o corpo, 

segundo a teoria do historiador da arte alemão, enquanto o arranjo imagem, meio e 

corpo são componentes constitutivos da abordagem antropológica das imagens. 

Nesse sentido, compreendemos que os processos de se tornar imagem são 

construções corpóreas em processo, assim como o próprio conceito de arte afro-

brasileira (Menezes, 2018), é na relação eventual, efêmera e momentânea que se 

constroem eixos epistemológicos sobre as imagens: na sua relação com o meio e o 

corpo.  

A apresentação da antropologia da imagem desenvolvida pelo historiador da 

arte é constituída neste capítulo, assim como uma crítica ao meio que produzimos 

dentro de uma leitura colonial que produz imagens e efeitos irreversíveis no arquivo 

imaginal. A reflexão sobre o meio proporcionará uma leitura da própria constituição da 

noção de imagem com base nos estudos etnocêntricos. A reflexão sobre os principais 

conceitos presentes na antropologia da imagem permite observar as principais noções 

constitutivas para o conceito de imagem e, por sua vez, é uma abertura para tensionar 

a universalidade atribuída às teorias da imagem. 

No segundo capítulo, o direcionamento teórico se dará de forma oposta ao 

anterior. Enquanto o primeiro ressaltava as relações entre imagem e seu meio, através 

da revisão de bibliografia, a estrutura da teoria da imagem, o segundo capítulo 

aproxima-se da cultura yorùbá através de um olhar para objetos litúrgicos, em sua 

abordagem, não pretende uma leitura estética. Dialogando com a tradução desses 

objetos como imagem, observa-se, por meio do relato sobre esses artefatos, a 

possibilidade de levantamento e desenvolvimento dissertativo sobre possíveis 

considerações sobre imagem. Deste modo, examinaremos, através do relato dos 

autores, uma geratriz de imagens — no rito das ère.  

Os estudos de Juana Elbein dos Santos e Deoscóredes Maximiliano dos 

Santos, na observação sobre a procissão dos Ère, consideram como tipos de 

escultura que revelam aspectos sobre a relação votiva com esses objetos, produzem 

visibilidade que é reveladora não apenas dos fragmentos corpóreos presentes na 

parte invisível do mundo, mas que configuram e personificam o indivíduo, sua 

estrutura social e na forma de construção do conhecimento.  

O terceiro capítulo configura-se como um encontro entre os diversos aspectos 

de Ọrúnmìlá, presentes em seus saberes míticos, históricos e éticos. A filosofia da 

divindade do conhecimento disponibiliza um diverso aparato conceitual. 



33 
 

A composição do capítulo dialogou com os principais pontos abordados pelos 

autores e não se deteve em examinar o conteúdo de seu corpo literário, mas 

pretendeu discutir sobre o movimento do corpo literário. Os pontos principais são, por 

exemplo, a ideia de consulta, as informações presentes na transmissão de 

mensagens e na assimilação de suas mensagens. Foram extraídos verbos por meio 

de revisão de bibliografia para estruturar a pesquisa — o jogo de búzios lá na infância. 

O objetivo foi enunciar o lugar da prática divinatória sagrada como uma fonte geratriz 

de imagens e, por sua vez, apontá-la como um lugar de pesquisa, uma vez que Ifá 

não é só portador de um corpo literário e sim de um corpo imagético.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

2 Diante do Ọpọ́n Ifá: direções metodológicas 

 

Diante do ọpọ́n Ifá, diante das imagens? A presente indagação revela sua 

referencialidade à obra do francês Georges Didi-Huberman e ao mesmo tempo ao 

objeto de culto de Ọrúnmìlá, as bandejas de divinação. Em entrevista8 ao jornal 

Página|12, o historiador e filósofo da arte, no contexto da exposição Sublevaciones 

(Soulèvements)9, foi curador na cidade de Buenos Aires, no Museo de Artes Visuales 

de la Universidad Nacional de Três de Febrero, e pondera sobre as imagens “[…] não 

são apenas coisas para representar” (Engler, 2017, tradução nossa), informando a 

respeito de quatro fotografias dos Sonderkommandos em que gerou a obra Imagens 

apesar de tudo (2020). Para o autor, o movimento das imagens não pode ser 

associado a simples elementos de significação, de narrativas amarradas 

cronologicamente com tom e a disposição de uma certa autoridade do discurso da 

história da arte como um médico especialista (Didi-Huberman, 2013). 

Na busca por relações entre a divindade da sabedoria dos povos iorubás e as 

imagens, torna-se relevante destacar que Nei Lopes (2020), no contexto do Ifá 

Lucumí, faz menção às relações das artes com Ọrúnmìlá. Os tabuleiros de divinação, 

nomeados de ọpọ́n ifá são ricos na diversidade estética e complexas elaborações. 

Animais como pássaros e tartarugas são esculpidos nos tabuleiros divinatórios, 

conforme o professor nigeriano Wándé Abímbọ́lá (2022). Para os autores Jair Delfino 

e Henrique Cunha Junior (2015), a iconografia dos tabuleiros é banhada de elementos 

que retratam a cosmopercepção dos povos nagô e auxiliam os babalaôs na 

interpretação. Ainda sobre os tabuleiros de adivinhação, Nei Lopes indica a presença 

de figuras femininas e sua importância dentro do culto, em seu estudo o culto a 

Ọrúnmìlá tem sua predominância patriarcal. A questão formulada a partir do conjunto 

de informações entre a divindade e as artes é se ela se restringe à iconografia dos 

tabuleiros. A pesquisa se estrutura em um pressuposto compreendendo o exceder de 

sua relação com os tabuleiros — se inicia já no cair dos búzios, no ato de olhar e 

transmitir as mensagens, no consulente que recebe as mensagens e se projeta diante 

 
8 A entrevista pode ser acessada por meio do seguinte endereço: https://www.pagina12.com.ar/45024-
las-imagenes-no-son-solo-cosas-para-representar.  
9 Levantes também ocorreu em São Paulo no ano de 2017 no Sesc Pinheiros. O curador da mostra foi 
entrevistado por Lúcia Monteiro em uma matéria com o título “Aparências ou aparições: o filósofo 
Georges Didi-Huberman comenta a exposição Levantes, em cartaz em São Paulo” (2017). A entrevista 
pode ser acessada no endereço: https://revistazum.com.br/entrevistas/entrevista-didi-huberman/.  



35 
 

das palavras através de uma linguagem corpórea.  

O ọpọ́n ifá (Figura 5) é um objeto utilizado nos diversos métodos de divinação 

no culto a Ọrúnmìlá. Sobre os diversos métodos e objetos usados nas práticas 

oraculares, Adekunle Aderonmu (2015) informa que o Obí são nozes liberadas da 

árvore de nome científico Cola acuminata, indispensáveis no culto de Ọrúnmìlá-Ifá. 

Esse tipo de resposta está relacionado à aceitação dos òrìṣà para algum ritual ou 

tarefa, símbolo da oração, neste temos respostas mais diretas e não tão complexas. 

O Ọ̀pẹlẹ-Ifá é um colar, com uma estrutura de oito partes, se consegue através deles 

os 256 Ọdù de Ifá. Ikin são realizados com coquinhos da palmeira de dendê. O jogo 

de búzios (cauris), mais comum dentro dos terreiros de Batuque, é nomeado de 

Mérìndilogún. 

Figura 5 – Ọpọ́n Ifá 

 

Fonte: Yale University Art Gallery. 
Século XIX, madeira, 55,88 × 55,88 × 2,54 cm, Offa, Estado de Kwara, Costa da Guiné, Nigéria. 

 

No Batuque do Rio Grande do Sul, Ọrúnmìlá aparece como uma qualidade de 

Ọ̀ṣàlá. Um exemplo é a nomenclatura adotada pelo mestre Cica do Ọ̀yó ̣(2012), Ọ̀ṣàlá 

Olomilà, seus fins divinatórios são os mesmos já expostos em parágrafos anteriores 

e os elementos materiais, os búzios, cauris, usados na prática no oráculo.  



36 
 

Não foram encontradas informações sobre os tabuleiros de Ifá e sua presença 

no Rio Grande do Sul, talvez pela falta de informação do culto de Ọrúnmìlá-Ifá na 

parte sul do Brasil. Entretanto, a divindade aparece como uma qualidade e possui 

suas formas específicas de culto dentro dos terreiros de batuque do Rio Grande do 

Sul. Para o autor, babalorixá da nação Ọ̀yó, ̣Ọ̀ṣàlá Olomilà são “os olhos do mundo” 

(Ọ̀yó,̣ 2020, p. 150). Percebe-se, a partir dos autores apresentados, que existem 

semelhanças entre as divindades, com a diferença de sua qualidade, ou seja, no Sul, 

apresenta-se como um dos aspectos de Ọ̀ṣàlá, assim como a grande predominância 

do Ifá como jogo de búzios nos terreiros de Batuque.  

Enquanto no culto a Ifá os sistemas oraculares de divinação são desenvolvidos 

com um conjunto de objetos, no sul do Brasil, conforme o relato do babalorixá e 

pesquisador Cica do Ọ̀yó,̣ não existe o uso de mesa em sua prática ou de qualquer 

outro objeto a não ser o conjunto de búzios, o jogo é feito no chão. Diferentemente do 

culto a Ifá, quem responde no jogo são orixás cultuados dentro de uma nação. 

Pessoas iniciadas em Ifá são auxiliadas pelos ọdù, para a sua formação, em uma 

grande variedade de estudos aparecem como os primeiros sacerdotes de Ọrúnmìlá, 

entretanto, no conjunto de parábolas, poesias e textos que compõem o corpo de um 

Ọdù, são presentes menções a orixás e alguns teóricos, como, por exemplo, Nei 

Lopes, que afirmam sobre as relações entre os cultos — o culto aos orixás e o culto a 

Ọrúnmìlá.  

Em relação ao seu corpo literário, são presentes duzentas e cinquenta e seis 

Odù. Para Wándé Abímbọ́lá (2020, p. 22), os Ọdù também são divindades e desceram 

do Ọ́run: “Acredita-se também que os Odù foram enviados por Olódùmare (O Deus 

supremo iorubá) para substituir Ọrúnmìlá na terra após o retorno deste para o ọ́run”. 

O conjunto que compõe o seu corpo literário é apresentado através de dezesseis 

principais ọdù, chamados de Ojú Odú, e no segundo grupo são chamados de Omo 

Odù, conforme Abímbọ́lá, podendo ser traduzido como filho do odù ou odù junior, 

também como Amúlù, para o autor significa padrões mistos. Os principais são: Èjì 

Ogbè, Ọ̀yèḳú Méjì, Ìwòrì Méjì, Òdí Méjì, Ìrosùn Méjì, Ọ̀wóṇrin Méjì, Ọ̀bàrà Méjì, 

Ọ̀kànràn Méjì, Ògúndá Méjì, Ọ̀sá Méjì, Ìká Méjì, Òtúúrúpòṇ Méjì, Òtúá Méjí, Ìrẹtè ̣Méjì, 

Ọ̀sé ̣Méjì, Òfún Méjì. Sobre os Ọdù, o autor explica:  

Cada um dos duzentos e cinquenta e seis Odú tem característica específica 
associada a ele. Por exemplo, Èjí Ogbè, o primeiro e mais importante Odú, 
acredita-se que significa boa sorte, enquanto Ìretè Méjì, o décimo quarto Odú, 
significa morte. O décimo terceiro Odú, Òtúá Méjì por outro lado, conta a 
história do Islã e a introdução daquela religião no território iorubá. A maioria 



37 
 

dos poemas cada Odú contém histórias relacionadas ao caráter ou tema do 
Odú referido. Portanto, existem duzentos e cinquenta personagens principais 
no corpo literário de Ifá. Mas, existem poemas em cada Odú que nada têm a 
ver com o tema principal do Odú referido. Assim, em Èjì Ogbè nem todos os 
poemas vão conter o tema de “boa sorte”, em Òtúá Mèjí nem todos os 
poemas vão falar sobre o Islã (Abímbọ́lá, 2022, p. 25, grifos da autoria). 
 

 Retomando, junto aos búzios, a mesa, ou o lugar em que são lançados os 

búzios — na tradição do Rio Grande do Sul, pode ou não ser acompanhada por 

objetos (Figura 6). Conforme o antropólogo Norton Figueiredo Corrêa (2006), o 

tabuleiro pode ser composto por uma série de objetos, como a guia ou, de acordo com 

o autor, “a imperial, um colar com segmentos de contas coloridas segundo as cores 

rituais de cada orixá” (Corrêa, 2006, p. 101). Em conjunto, outros objetos como 

estátuas, moedas e pedras são dispostas sobre a mesa de forma a auxiliar no jogo.  

 

Figura 6 – Jogo de búzios (Peneira de jogo de búzios) 

 

Fonte: Acervo do Museu Afro-Brasil-Sul, Centro de Artes/UFPel. Fotografia de Mayson Gonçalves 
Brum, doação de Maria Iolanda Lemos Gonçalves. 
 

No recorte teórico do Batuque, não se identificou menção aos Ọdù, mas em 

Corrêa (2006), as caídas dos búzios são formadoras de signos que transmitem e 

direcionam as mensagens. O autor comenta que os objetos e suas disposições 

“Contribuem fundamentalmente para a interpretação as estórias míticas dos orixás, 

que falam das relações entre eles e suas características. À luz de tais estórias é que 

se analisam as situações humanas” (Corrêa, 2006, p. 100). Por meio do enunciado, 



38 
 

não existe de forma direta a alusão ao Odù, todavia, é presente um conjunto de 

histórias que podem ser cantadas não só através da disposição dos objetos, mas das 

configurações visuais formadas pela caída dos búzios.  

Examinar um Odù pode ser considerado como uma consulta a um grande 

recipiente, composto por histórias, poesias, parábolas; ele é formado e transmitido por 

uma organização sígnica. A mesa, o tabuleiro ou próprio chão são como zonas de 

contato entre a proximidade e o afastamento, de abertura ou fechamento dos búzios 

e da formação de signos no complexo movimento de lançar sobre a mesa a origem 

de diversas mensagens.  

Ponderar sobre a zona em que acontece a caída ou a formação dos Odù reflete 

diretamente na construção do trabalho. No espaço formado pela divinação — seja 

pelos Odù de Ọrúnmìlá ou pelas mensagens dos orixás — imagens são transmitidas 

e são construídas em um espaço em que envolve o desejo do auxílio, o 

aconselhamento, a história dos orixás, a história do consulente e um processo de 

elaboração entre as partes. 

O estudo define-se com abordagem qualitativa e baseia-se nos saberes de 

Ọrúnmìlá para se estruturar metodologicamente. O propósito é a construção de Odù 

— caminhos — para considerar sobre as imagens através dos diversos aspectos da 

divindade da cultura yorùbá e examinar a natureza visual e simbólica da prática 

divinatória, com atenção para o jogo de búzios.  

 Para cumprir os objetivos da pesquisa, a presente dissertação estrutura-se em 

três Odù: a) em um primeiro momento, de revisão do conceito de imagem; b) no 

segundo, a proposta se constrói através da reflexão da transposição dos objetos de 

arte africana e arte afro-brasileira, especificamente as de terreiro, para dentro dos 

museus: o conceito de imagem no processo de transição; e c) o último Odù pensa 

sobre as imagens no contexto de Ọrúnmìlá em seus aspectos. Para Noguera (2018), 

são três abrangentes: míticos, históricos e corporativos. A revisão de bibliografia sobre 

a divindade é bastante ampla e, no recorte selecionado, os textos abrangem as três 

dimensões destacadas por Noguera.  

Para a construção do percurso metodológico desta pesquisa e sobre a 

pesquisa qualitativa, dentre as cinco características sobre a pesquisa qualitativa 

apresentadas por Robert Yin (2016) na introdução do livro Pesquisa qualitativa do 

início ao fim (2016), é de se destacar a menção sobre o papel colaborativo a conceitos 

existentes: 



39 
 

1. estudar o significado das pessoas, nas condições da vida real; 2. 
representar as opiniões e perspectivas das pessoas (rotuladas neste livro 
como participantes); 3. abranger as condições contextuais nas quais as 
pessoas vivem; 4. contribuir com revelações sobre conceitos existentes ou 
emergentes que podem ajudar a explicar o comportamento social humano; e 
5. esforçar-se por usar múltiplas fontes de evidência em vez de se basear em 
uma única fonte (Yin, 2016, p. 7). 
 

A pesquisa tem por finalidade investigar o significado do conceito imagem, 

revisando suas teorias e marcadores teóricos, iniciando-se nas noções gregas de 

eídolon até os marcos contemporâneos. O ponto principal é contribuir para a 

discussão sobre a noção de imagem a partir do contexto afro-brasileiro, através da 

prática oracular de Ọrúnmìlá.  

A experiência torna-se de importante relevância quando referenciada ao conto 

A Presença de Ìyá, é atravessadamente do pequeno fragmento experiencial em que 

elabora novamente o tempo da criança que se iniciava no terreiro e com a 

possibilidade de construir imagens através do jogo de búzios. O estudo pode ser 

entendido como uma aparição, Ìyá se faz presente novamente por meio de sua dança 

e o seu canto, construindo as imagens do terreiro e das primeiras experiências com 

Ọrúnmìlá. A pesquisa pretende, com base na revisão de literatura e nas imagens 

apresentadas materializar esse lugar que agora pratica um exercício de olhar para ele 

próprio e contribuir na discussão sobre as imagens da arte.  

Nessa direção, o conceito de imagem, fundamentado nas teorias ocidentais, 

tem a tradução no conceito grego de eídolon. Para Lídia Palumbo (2012), é nas teorias 

de Platão que acontece a primeira dissociação entre o objeto observado e a imagem. 

A distinção repercutiu em uma série de teorias, como, por exemplo, o campo frutífero 

nomeado Antropologia da imagem de Hans Belting, com a atualização dos conceitos 

gregos. A separação entre a noção de imagem está associada ao transbordamento 

daquilo que se constitui enquanto real.  

Com base nos estudos da autora sobre o campo lexical da palavra em Platão, 

imagens são constituídas por alguns elementos percebidos principalmente em uma 

questão importante nos estudos das imagens: a separação entre o real e as imagens. 

Palumbo (2016, p. 151) discorre sobre três etapas que diferenciam as imagens da 

realidade, sendo elas: a) a primeira se desenvolve na prática de captura de algo do 

real, as imagens apanham coisas da realidade; b) A segunda consiste na separação 

entre a realidade e a imaginação, imagens são projetadas com conteúdo da ordem da 

imaginação; c) A terceira, a ilusão, enquanto característica de quem percebe as 



40 
 

imagens e a particularidade do perceber. Existe uma diferença no campo lexical da 

palavra, é comum a tradução de eídolon e eikón como imagem, mas, conforme a 

autora discute, existe diferença. 

Ambos, como se viu, indicam o que chamaremos de imagem, e ambos têm 
por isso uma estreita relação com a dimensão da visibilidade, mas ali onde o 
eídolon reduz, unilateralmente, todo o seu ser a tal dimensão do visível, 
escreve Marion, eikón desdobra a sua existência em dois planos: aquele do 
visível e aquele do invisível. Ali onde o eídolon é aquela figura visível que é 
prisioneira do mesmo olhar acrítico que a põe, o eíkon é capaz de convocar 
o olhar e a visibilidade à tarefa de preencher-se de invisível (Palumbo, 2013, 
p. 152, grifos da autoria). 
 

A noção de eikón, também traduzida como imagem, possui uma outra função 

ligada à ideia de imaginação, segundo Palumbo. É percebida de uma outra forma que 

não passiva, a autora chamará de “qualidades diversas da visão”, para a autora, 

associado ao ato imaginar: “as imagens são a nossa possibilidade de liberdade, de 

transformação, de revolução” (Palumbo, 2013, p.153). 

Essa distinção de etapas de formação das imagens estabelecidas por Palumbo 

é fundamental na constituição do seu campo conceitual, com origem na Grécia, e 

comumente atravessou os estudos até a atualidade, em específico sobre a dificuldade 

de definição, questão presente já em Platão. Para a autora, o que torna as imagens 

difíceis de acepção é a sua própria natureza, caracterizada fugidia. A questão — que 

busca defini-la — é movente do campo de estudos sobre as imagens, parece que 

compará-las com o seu aspecto não material não é o suficiente. 

Com traduções de conceitos da cultura grega, a noção de imagem repercute 

na sua diferenciação com o real, termos que caminham juntos em suas teorias. 

Partindo das revisões desses conceitos que constroem não só o modo como 

compreendemos as imagens, mas nossa relação com elas, será suficiente para a sua 

formulação, que explicará tantas outras coisas da ordem da experiência, as maneiras 

de produzir, as maneiras de assimilar, são suficientemente autoexplicativas em outras 

culturas?  

Nessa direção, o estudo pretende, através de uma crítica e exposição dos 

conceitos principais para a compreensão das imagens, questionar o lugar — no qual 

sua interrogação problemática nasce na experiência de outras culturas, em conjuntos 

de imagens de outras cosmologias — e como uma série de escolhas determinará a 

sua fundamentação conceitual.  

As imagens serão analisadas através de duas abordagens com contribuições 

teóricas de dois historiadores da arte: A antropologia da imagem, de Hans Belting 



41 
 

(2014), será abordada como um ponto conceitual, do âmbito dos processos da 

apreensão e percepção das imagens, de justificativa de conceitos básicos nos 

processos do olhar e sua relação antropológica e cultural. No campo de estudo, 

existem três conceitos fundamentais: meio, corpo, imagem. O historiador da arte 

alemão tem como ponto inicial noções de origem gregas fundamentais na estrutura 

teórica, mas, em sua obra, aponta a relação das imagens não como algo universal, a 

brecha servirá como ponto de partida para ponderar sobre o seu próprio conceito. O 

segundo ponto, por meio dos estudos de Georges Didi-Huberman em Diante do 

Tempo: História da Arte e Anacronismos das Imagens (2015), direcionará sobre as 

imagens e sobre as demandas de entendê-las, neste caso, o entendimento de 

imagem não como representação, esperando sua análise iconográfica esgotável, e 

sim como um conceito operatório, discursivo e de demandas complexas.  

O modo como as imagens são expostas e pensadas a partir de sua aparição 

configura-se como uma montagem, elas são como um ọdù ou uma caída10, e olhar 

pretende se direciona a averiguar e examinar o que se apresenta. A pergunta feita a 

Ọrúnmìlá, sobre suas imagens é da ordem da problemática da pesquisa, almeja a 

busca por pistas sobre as imagens por meio da divindade do conhecimento na cultura 

yorùbá. O desejo é exposto e não pretende a busca por uma verdade, o jogo de búzios 

não busca verdades, ele expõe o anseio e esse não pode não ser reconhecido pela 

pessoa que busca Ọrúnmìlá. Em outras palavras, é um encontro entre a oferta da 

palavra, significa carregar um desejo, e a palavra de Ọrúnmìlá, reconhecer o desejo. 

Montar é um ato de expor. Sobre a montagem, Georges Didi-Huberman aponta: 

A montagem é uma explosão de anacronias porque procede como uma 
explosão da cronologia. A montagem separa coisas habitualmente reunidas 
e conecta as coisas habitualmente separadas. Ela cria um abalo e um 
movimento: “O abalo. Estamos fora de nós. O olhar vacila e, com ele, o que 
fixava. As coisas exteriores não são mais familiares, elas se descolocam. 
Algo ali tornou-se leve demais, vai e vem.” A explosão tendo acontecido, é 
um mundo de poeira — trapos, fragmentos, resíduos — que então, nos 
envolve (Didi-Huberman, 2017, p. 123, grifos da autoria). 
 

O movimento contrário, presente no ato de montar as imagens, não só revela 

sobre as múltiplas temporalidades presentes nos objetos. Evidencia o movimento do 

pensamento de quem move as imagens, de quem pensa por meio delas e trabalha no 

exercício de juntar os trapos e fragmentos presentes na justaposição, conforme a 

citação do historiador da arte francês. Para o curador e historiador da arte Igor Simões, 

 
10 Uma caída, como no caso do jogo de búzios, é o que antecipa a identificação de um ọdù na prática 
divinatória sagrada. 



42 
 

a montagem revela sobre um lugar que por sua vez exibe uma posição.  

Quem escreve histórias da arte, e posso estar falando de mim, de Vasari, de 
Didi-Huberman, da menina de negras tranças em uma sala cheias de alunos 
de graduação vindos de geografias outras, escreve sempre a partir de algum 
lugar. Pensar a história da arte a partir da montagem é pensar que os objetos 
se movem porque se movem os pensamentos, as escritas e as falas de quem 
os opera. Por mais que se dissimule, a história da arte é sempre operada por 
indivíduos e suas possibilidades. Possibilidades que vão da sua singularidade 
até suas diferentes formas de inscrição no mundo [...] (Simões, 2019, p. 52, 
grifos da autoria). 
 

As direções desejadas sobre a noção de imagens, neste estudo, problematizam 

em torno da flexibilidade do conceito em relação ao entendimento enquanto 

potencialidade anacrônica e contextual a partir de aproximações com o contexto afro-

diaspórico. O anacronismo de Georges Didi-huberman (2015) e sua crítica à disciplina 

nos oferecem a possibilidade de pensar não só sobre uma nova disciplina, sobre as 

temporalidades presentes das obras, mas sobre outra concepções de tempo 

presentes em sociedades que se distanciam da palavra escrita enquanto recurso da 

memória e grafia do tempo, Martins (2021). A elaboração do discurso, o olhar para 

obras de arte e poéticas de artistas são etapas de análise aceitáveis para colocar em 

questão enquanto tal, numa inversão da busca por uma direção conceitual e 

metodológica por algo que se constrói a partir do arranjo teórico e artístico presente 

no estudo. Resultará em um vocabulário com a intenção de apontar os 

direcionamentos teóricos sobre a imagem a partir da perspectiva de Ọrúnmìlá.  

A revisão bibliográfica, presente nesta dissertação, visou elucidar uma espécie 

de conjunção teórica ao que se refere à Ọrúnmìlá, cujo levantamento bibliográfico e 

as indicações dos operadores teóricos identificam e compartilham a personificação de 

Ọrúnmìlá como sendo o orixá do conhecimento dos iorubás e Ifá enquanto o sistema 

oracular sagrado, divino.  

Em Noguera (2018, p. 4), Ọrúnmìlá é o orixá dos sentidos, da direção e do 

autoconhecimento. Ọrúnmìlá é o primeiro sacerdote de consulta ao Ifá, também 

denominado Ọrúnmìlá-Ifá. Aderonmu (2015), no diz que respeito a Ifá — a palavra de 

Ọrúnmìlá — corresponde a um sistema de signos-sinais, uma reunião de uma série 

de esquemas e combinações projetados sobre a mesa, no chão ou em uma tábua 

específica destinada às consultas.  

Conforme os autores revisados, como, por exemplo, Nei Lopes e Wándé 

Abímbọ́lá, os signos-sinais são como uma porta-voz de uma série de um conjunto de 

poesias que são proferidas através de suas marcas no ọpọ́n ifá. O conjunto de poesias 



43 
 

contidas em um ọdù são chamadas de corpo literário de Ifá, como, por exemplo na 

obra de Wándé Abímbọ́lá.  

O vocabulário que formamos ao longo dos capítulos são denominadas 

sentenças, essas são formadas por um corpo enquanto um conjunto de reflexões 

sobre a própria sentença guiada pela sabedoria da Ọrúnmìlá, na busca por 

ponderações sobre as imagens em seu contexto. As sentenças apresentadas durante 

o texto são formadas de Ọdù11, um conjunto de elementos textuais e imagéticos 

direcionadores. Para Nei Lopes (2020, p. 43), pesquisador das culturas afro-

brasileiras, os Odù são apresentados através de histórias “em forma de parábolas e 

enigmas” interpretados por um intermediário e com finalidade de solução a problemas 

do consulente. 

A revisão de literatura de Ọrúnmìlá não tem função de discutir os aspectos 

corporativos, conforme Noguera (2018), de maneira a colocar em discussão questões 

que envolvem os fundamentos restritos ao culto a Ifá. A revisão busca por 

direcionamentos suficientes para discutir questões que envolvem as imagens, por de 

uma averiguação de sua natureza visual e simbólica e firmar o lugar da prática 

divinatória como um lugar de produção de imagens.  

A pesquisa é feita do lugar de Adáfá — quem consulta os búzios — conforme 

apontado por Nei Lopes. Ter como ponto nascente quem foi em busca de escuta e 

recebe os aconselhamentos permite criar um lugar inventivo de quem elabora as 

imagens e recebe as imagens diante do ọpọ́n ifá. É propor um corpo imagético para 

os ọdù em conjunto a uma noção de corpo literário de ifá — o ọdù — e desvendar a 

possibilidade de um corpo imagético através do que Gentil (2019) comenta sobre uma 

escrita das imagens. Elaborar um corpo é definir a prática divinatória de Ọrúnmìlá 

como espaço nascente de imagens.  

Para o desenvolvimento do estado da arte, utilizamos como instrumento a 

busca realizada no repositório Banco de Teses da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior (CAPES) para conhecer a produção acadêmica no 

campo da arte, o qual disponibiliza as produções científicas, de forma digital, através 

de palavras-chave ou operadores booleanos. 

Inicialmente, com o descritor “imagem”, encontramos 27177 trabalhos, 

refinamos o modo de pesquisa para teses e dissertações e foi encontrado um número 

 
11 Para Abímbọ́lá (2022, p. 13) Ọdù é traduzido como “capítulo ou categoria do corpo literário de ifá”. 
Em Lopes (2020), Ọdù são signos guardiões de um conjunto de textos, poesias, provérbios e parábolas.  



44 
 

de 25886 pesquisas. Delimitamos a pesquisa para o período de trabalhos produzidos 

e publicizados entre os anos de 2017 e 2023. Obtivemos nessa temporalidade de seis 

anos um conjunto de 5850 publicações para o conceito de imagem. Passou-se a 

definir os filtros de grande área do conhecimento, Linguística, Letras e Artes, 

resultando em 1149 pesquisas. A área do conhecimento também foi definida como 

Artes e passou-se a um número de 593. 

Nossa pesquisa se propôs a verificar as publicações com o conceito de 

imagem, no entanto, definimos alguns parâmetros de buscas relativos ao marcador 

raça, já que o estudo desta dissertação está proposto a pensar e direcionar caminhos 

para o conceito de imagem com aporte teórico das contribuições africanas e afro-

brasileiras. 

Pretendemos encontrar um lugar nos estudos do campo da imagem e das 

teorias da imagem, geralmente pautadas em estudos que se distanciam da 

centralidade hegemônica. Conceitos como terreiro, quilombo, feminismos negros, arte 

afro-brasileira, corpos negros, entre outros são considerados na investigação, 

associados ao conceito de imagem, nosso objeto de estudo.  

Encontramos 21 trabalhos na busca pelo conceito de imagem, disponíveis no 

repositório de teses e dissertações da CAPES; destacamos alguns trabalhos 

disponíveis e que nos direcionam a respeito do assunto: 

A dissertação de mestrado de Leonardo Alves Sa, “A África não existe”. 

Imagem e representação visual nas fotografias de Ryszard Kapuściński (2022), 

apresentada ao Programa de Pós-graduação da Universidade de Brasília, dedica-se 

à exposição de fotografias África em la Mirade (2010), de Ryszard Kapuściński, em 

viagem ao continente africano. Para o autor, existe uma necessidade de discussão 

sobre os modelos de representação e de como, para alguns lugares, como na África, 

esse modelo é vazio, não corresponde à realidade do lugar e corrobora um conjunto 

de preconceitos alimentados pelo olhar.  

Destacamos que, para o autor, as representações visuais direcionam a forma 

como percebemos e, sucessivamente, significamos e produzimos. As palavras-chave 

do estudo são: fotografia, representação texto-visual, semiótica, Ryszard Kapuściński 

e África. Autores referenciados: Roland Barthes, Walter Benjamin, Georges Didi-

Huberman, Carl Einstein, Annateresa Fabris, bell hooks, Ryszard Kapuściński, Grada 

Kilomba, entre outros. 

Outro estudo foi o apresentado ao Programa de Pós-graduação da 



45 
 

Universidade de Brasília, Carl Einstein: o historiador da arte e sua mesa de montagem 

(2019), de autoria de Tiago Guidi Gentil. Na dissertação, o autor discorre sobre dois 

pontos de vista sobre o livro Negerplastik (1915), de Carl Einstein, o olhar de Carl 

Einstein frente à historiografia de arte vigente. Para o autor, o livro trata-se de objetos 

de arte africana, mas também de metodologias na historiografia da arte.  

O autor realiza uma leitura do livro tendo como ponto de partida o pensamento 

de Carl Einstein, sobre montagem e historiografia da arte. As palavras-chave do 

estudo são: arte africana, historiografia da arte, imagem fotográfica. Alguns dos 

autores presentes no estudo são: Carl Einstein, Georges Didi-Huberman, Giorgio 

Agamben, Walter Bemjamin, Émile Durkheim, Immanuel Kant, entre outros. 

O estudo de Marijara Queiroz, intitulado O traje de Oyá Igbalé como oferenda 

para adiar a morte: agenciamentos da coleção de trajes de candomblé da Casa 

Branca do Museu do Traje e do Têxtil (2021), é uma tese de doutorado apresentada 

ao Programa de Pós-graduação em Artes Visuais da Universidade de Brasília. 

A pesquisa realizada na coleção de trajes do orixá Oyá do Ilê Axé Yá Nassô 

Oká, um dos terreiros mais antigos do Brasil, a Casa Branca, os trajes são 

pertencentes ao Museu do Traje e do Têxtil. O trâmite entre o espaço museu e o 

espaço do museu é seu interesse de pesquisa; para a autora, são construídos 

discursos e narrativas para esses objetos, por meio da musealização, considerada 

limitadora da multiplicidade de interpretação e significância social. Palavras-chave: 

Terreiro da Casa Branca, Museu do Traje e do Têxtil, Agenciamento – Coleções. Nas 

referências, citamos alguns autores: Hans Belting, Grada Kilomba, Hélio Santos Neto 

Menezes, Inaicyra Falcão dos Santos, Juana Elbein dos Santos, Maria Stella de 

Avezado Santos, Muniz Sodré, Maria Lucia Bastos Kern, entre outros. 

Coco de roda novo quilombo: da roda ao centro, imagens e símbolos de uma 

tradição (2017), autoria de Janaina Lucene Mendoza Barreto, dissertação 

apresentada ao Programa de Pós-graduação em Artes Visuais da Universidade 

Federal da Paraíba. Com as seguintes palavras-chave: coco de roda, elementos 

visuais, círculo, novo quilombo do Ipiranga, cultura paraibana. Através dos elementos 

visuais do Coco de Roda do Quilombo do Ipiranga: bombo, roda de coco, umbigada e 

vestimentas. O visual tendo como ponto de partida na pesquisa compreende a 

importância do estudo em níveis culturais e sociais em um âmbito nacional. Dentre os 

referenciais teóricos presentes na composição do estudo, destacamos Maurice 

Merleau-Ponty e Roland Barthes. 



46 
 

Na tese de Fábio Fonseca, Entre o oriente e o ocidente: a construção da 

imagem de São Jorge (2017), destacamos seu interesse na investigação das 

representações de São Jorge na História da Arte. Seu estudo é de caráter comparativo 

para uma compreensão das influências sofridas envolvendo a temporalidade e a 

localidade das representações do santo. Para o autor, as alterações decorridas das 

representações de São Jorge influenciam as imagens mentais e as imagens materiais, 

as transformações ocorridas do mártir ao guerreiro dizem respeito aos movimentos do 

pensamento dentro de uma sociedade e as imagens acompanham. As palavras-chave 

do estudo são história da Arte, São Jorge e o dragão, sobrevivência, história das 

imagens, teoria da arte. Seu aporte teórico é formado por Georges Didi-Huberman e 

Aby Warburg. O estudo foi apresentado ao Programa de Pós-graduação em Artes 

Visuais da Universidade de Brasília. 

A dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação em Artes Visuais 

da Universidade Federal de Pelotas, Imagem Ancestral: a fabulação crítica como 

pedagogia fotográfica na escola (2023), de autoria de Andy Real, investigou as 

relações de construção de imagem de pessoas negras através da fotografia. Para a 

autora, a fotografia, no espaço de sala de aula, é um disparador para as discussões 

sobre racismo e como solução dos cuidados com autoestima. 

A crítica destacou caminhos metodológicos para a superação da percepção 

que contribui para o racismo e a imagem de pessoas negras. As palavras-chave são: 

fotografia, fabulação crítica, escola, negro, racismo. Algumas referências presentes 

em seu estudo são: bell hooks, Grada Kilomba, Sueli Carneiro, Luciane Ramos Silva 

e Lilia Mortiz Schwarcz. 

A dissertação Ubuntu enquanto exercício de uma docência em dobras: 

subvertendo a imagem da Mãe Dolorosa (2020), apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Artes Visuais da Universidade Federal de Pelotas, com a autoria de 

Priscilla Mont-Serrat Pimentel Fernandes. A imagem assume no estudo um lugar 

importante de manutenção do discurso colonizador. A experiência da autora é levada 

em conta, no sentido de se problematizar sobre o seu papel na sociedade e os limites 

que foram construídos. A proposta usa-se da filosofia Ubuntu para questionar e rever 

esses papéis associados às mulheres na nossa sociedade que foram construídos por 

meio do pensamento judaico-cristão. As palavras-chave do estudo são: Ubuntu, 

educação em artes, mãe dolorosa. Estão presentes nos referenciais teóricos autoras 

como Vilma Piedade, Marcia Tiburi, Sueli Rolnik, Etienne Samain, Nádia Senna, Paulo 



47 
 

Freire e Georges Didi-Huberman. 

Os trabalhos apresentados no estudo da arte auxiliarão em diversas etapas da 

construção da pesquisa. Em primeiro instante, os estudos de Fernandes (2020), Sá 

(2022) e Real (2023) possuem relação em reflexões nos processos de construção das 

imagens. “O vazio imagético”, conforme aponta Sá, constrói as mais diversas 

narrativas sobre o outro, o que revela não só os estereótipos e as fabulações pelo 

discurso colonizador (2023), mas também a distância entre a imagem e suas formas 

de produção — baseada na distância —, dando fundo a um aspecto da imagem 

enquanto outro conforme sua própria estrutura conceitual e epistemológica, 

especificamente de circulação ocidental, para simplificar: as imagens são sempre o 

outro de alguma coisa.  

É importante compreender que os discursos e a banalização das imagens são 

decisivos em seu destino, para o historiador da arte Jacques Rancière (2012): 

O que se pode chamar de destino das imagens é o destino desse 
entrelaçamento lógico e paradoxal entre as operações da arte, modos de 
circulação da imageria e o discurso crítico que remete à sua verdade 
escondida as operações de um e as formas de outra. É esse entrelaçamento 
da arte e da não-arte, da arte, da mercadoria e do discurso, que o discurso 
midialógico contemporâneo busca apagar, compreendendo sob essa 
denominação, para além da disciplina declarada como tal, o conjunto de 
discursos que pretendem deduzir das propriedades dos aparelhos de 
produção e de transmissão as formas de identidade e de alteridade própria 
das imagens (Rancière, 2012, p. 27). 
  

As relações de entendimento entre a imagem e sua característica além de suas 

projeções geradoras de estereótipos e consequências severas a determinados grupos 

e as mais diversas fabulações configuram um recurso autoexplicativo da violência que 

teria gerado objetos de violência, nesta abordagem denominaremos de meios e será 

desenvolvido nas páginas seguintes. 

Na atualidade, esses objetos de violência são apresentados nas exposições de 

arte brasileiras, circulando na sociedade brasileira através de uma naturalização — 

sutil e com caráter recreativo severamente discriminatório —, são reveladores das 

mais diversas violências, mas também podem auxiliar na reflexão sobre o aspecto 

outro da imagem em sua construção conceitual e epistemológica.  

A primeira etapa do estudo dedica-se a averiguar criticamente sobre a estrutura 

epistemológica e conceitual de imagem e o seu aspecto de outra — imagem como 

outra do seu meio — através de objetos de arte e de cultura de massa apresentados 

no capítulo. A primeira composição de imagens apresentadas no primeiro capítulo 

pode constituir as reflexões na construção conceitual da imagem e sobre os efeitos 



48 
 

no arquivo imaginal. 

Através dos estudos de Marques (2023) e Fernandes (2020), é possível 

perceber que o processo de consciência dos discursos coloniais e suas práticas de 

violência é de suma importância; ao mesmo tempo, possibilita a criação de 

ferramentas de emancipação.   

A palavra emancipação, como sinônimo de tomada, auxiliará no processo de 

sequestro de populações nas quais suas imagens sofrem com os efeitos da 

colonização e, por sua vez, são banalizadas. Pensar as imagens sem o corpo se torna 

algo impossível nesse contexto, entendendo que seu o destino refletirá, quando 

filtrado pela lente colonial, nas populações às quais elas pertencem. Os seus destinos 

são as sociedades, as suas relações com as imagens e com os seus indivíduos, as 

leituras e codificações do tempo em que elas serão (re)lidas, (re)apresentadas e 

(re)significadas.  

O estudo de Gentil (2019) possibilita a reflexão sobre a forma de apresentar e 

elaborar sobre imagens, através de seu olhar para a obra de Carl Einstein em 

Negerplastik (1915). Para o autor, o modo como se apresentou as esculturas oriundas 

da costa da África ocidental através da obra do historiador da arte permitiu tensionar 

sobre o modo do fazer história da arte colocando como eixo central da discussão as 

relações da disciplina com o seu próprio objeto de estudo. Para o autor, 

[...] a partir de Negerplastik, torna-se lícito interrogar a historiografia da arte 
para além do seu valor de face enquanto escrita sobre as imagens, de modo 
a escavar um pouco mais, investigando-a enquanto escrita das imagens, ou 
modo de usar imagens; segundamente, cumpre investigar qual seria o estilo 
particular de Einstein ao fazer uso das imagens (Gentil, 2019, p. 21, grifos da 
autoria). 
 

O encontro com a dissertação do autor permitiu ponderar sobre o modo como 

vamos apresentar as imagens e seu meio, se não uma escrita das imagens a partir 

de Ọrúnmìlá. No jogo de búzio, as imagens são as primeiras manifestações, elas 

carregam um corpo literário que é revelado a partir do signo.  

A intenção é apresentar um ọdù, ou seja, um conjunto de imagens, no estudo 

de Tiago Guidi Gentil (2019), será chamado de montagem, entretanto, difere da noção 

do termo atribuída no campo do cinema:  

E a palavra “montagem” é aqui empregada em um sentido específico, 
orientado pelo choque que ela provoca ao ser localizada dentro do campo da 
história da arte: ela nos permite falar a um só tempo sobre “olhar as imagens” 
e sobre “coordenar olhos e mão”; olhar imagens mas também manusear 
imagens de modo a produzir um determinado conhecimento sobre elas: isto 
é, um conhecimento sobre as imagens, a partir das imagens, por meio da 
aproximação de imagens fotográficas. Longe de ser “montagem” em sentido 



49 
 

cinematográfico, trata-se de “montagem” em sentido mais comezinho: montar 
imagens em observância à materialidade mesma de colocá-las lado a lado, 
justapô-las, compará-las — montá-las, isto é (Gentil, 2019 p. 15). 
 

Montar as imagens seria uma possibilidade de reconfiguração de seus 

conteúdos já discutidos e publicizados na tradição das teorias da imagem; nesta 

dissertação, as aproximações contemplam a noção de divinação enquanto 

revisionismo conceitual pautado nas tradições afro-diaspóricas.  

A tese de doutorado de Marijara Queiroz (2021) direcionou a discussão sobre 

o trânsito de objetos sagrados para as instituições museais. Em dois momentos da 

dissertação, traçamos objetos de arte africana, que são objetos de uso particular e 

ritualístico, mas ganham a outra modalidade, artística, por estarem em estado de 

exposição. Para a autora, o colecionismo como prática ocidental está embricado com 

os marcadores sociais e possuem diversos sentidos (Queiroz, 2021, p. 33). A 

discussão levantada no segundo capítulo desta dissertação apresenta objetos com 

uso totalmente, mas estão presentes em coleções brasileiras de arte com condições 

múltiplas, musealizado e artístico. A autora chama a atenção para os efeitos do 

processo: 

O traje, neste caso, percorre o campo museal na condição de objeto 
musealizado; o campo simbólico, pela sua origem religiosa que permanece 
contida na trama do tecido através do axé; e o campo artístico, por ser aqui 
ofertado como objeto de pesquisa em arte ou problematizador do objeto de 
arte por transitar na fronteira disciplinar da produção de conhecimento. O 
trânsito do objeto/coleção no processo de musealização produz 
arbitrariedades classificatórias para fins de sistematização da informação que 
podem congelar ou estigmatizar suas possibilidades de interpretação 
(Queiroz, 2021, p. 33). 
 
 

Foi encontrado na pesquisa sobre o termo “Orunmilá-Ifá” no banco de teses e 

dissertações da Capes 210 trabalhos; na produção entre os anos de 2015 e 2022, 

obtivemos um resultado de 77 pesquisas. Chamamos a atenção para duas pesquisas. 

A dissertação de mestrado apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Ciências da Religião na Pontifícia Universidade Católica de Goiás com o título A 

filosofia de Òrúnmìlá-Ifá e a formação do bom caráter (2015), do autor Sebastião 

Fernando da Silva. O autor pretende descrever o culto de Òrúnmìlá-Ifá e sua 

importância para a cultura, na transmissão de conhecimento através da oralidade e 

ancestralidade na formação ética e moral das pessoas. As palavras-chave são: 

Religião, yorùbá, filosofia de Òrúnmìlà-ifá, ancestralidade e bom caráter. Alguns dos 

referencias teóricos são: Wande Abimbola, William Bascom e Gilbert Durand. 



50 
 

Conforme a pesquisa, percebemos um eixo de estudo formativo, preocupado com a 

formação de pessoas por meio dos conhecimentos e da filosofia de Ọrúnmìlá. 

A dissertação produzida no ano de 2016, nomeada A díá fún: aproximações à 

imaginação iorubá na linguagem do sistema de Ifá, de Marcos Vinícius de Souza 

Verdugo, dedica-se às relações entre a imaginação no Ifá e a noção de imaginário 

conceitual iorubá, uma crítica à linguagem e às formas de produção de conhecimento, 

nas quais, para os iorubás, é produzida pelos sentidos. As palavras-chave são: ifá, 

iorubá, imaginário conceitual, imaginação africana, linguagem. Alguns dos principais 

autores são: Wande Abimbola, Hampâté Bâ, Siriku Salami, Fernandez Portugal Filho, 

Fábùnmi Sówùnmí, Joseph Olatunji, Adam Onisegun, Aderomu Obaremi.  

Com a metáfora de ọpọ́n ifá foram apresentadas as geratrizes metodológicas 

desta dissertação e o estado da arte, de modo a compor as escolhas que foram 

realizadas para abordar o problema de pesquisa, os principais conceitos norteadores 

e os operadores teóricos que elucidaram caminhos complexos e direcionaram as 

perspectivas conceituais nas páginas que se seguem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

3 Caída 1 – A imagem e o outro: apontamentos sobre a experiência imaginal na 

perspectiva universal 

 
As reflexões neste capítulo têm como ponto de partida os estudos sobre a 

antropologia da imagem, embasados no historiador da arte alemão Hans Belting 

(2014). No âmbito da antropologia da imagem, teoria desenvolvida pelo autor, a tríade 

meio, corpo e imagem é inseparável para a experiência de composição das imagens. 

Na problematização das imagens, em sua relação com um determinado grupo ou 

povo, não existe uma experiência universal, e, por sua vez, o seu conceito guardará 

especificidades que correspondem aos sistemas perceptivos e representacionais 

dessa relação particular com o grupo, com o social e nas formas de elaboração e de 

produção de imagens.  

O conceito do meio e a sua produção de imagens dentro de uma composição 

de significados parte de uma espécie de feição e recepção. O meio enquanto um 

dispositivo de carregamento das imagens é constituído na relação entre o meio objeto 

e o meio corporal, e nessas relações sinestésico-corporais são formados os arquivos, 

ou, na teoria de Hans Belting (2014), o arquivo imaginal. 

A menção ao arquivo será compreendida neste estudo como o próprio corpo, 

por exemplo, a partir da antropologia da imagem de Hans Belting, o uso do termo 

arquivo imaginal refere-se ao corpo, nas suas palavras, o corpo é o lugar das imagens. 

Todavia, o uso na teoria do autor está destinado à noção de memória em distinção à 

noção de lembrança. Aqui, não está restrito à ideia apenas da memória, refere-se ao 

principal agente da experiência imaginal, o corpo.  

O arquivo imaginal será compreendido como uma conexão que intermedeia as 

relações sensíveis de geratriz das imagens, que, na abordagem de Belting (2014), 

pode ser entendido enquanto meio. Nossa reflexão e interesse no termo supracitado 

corresponde à reflexão sobre um arquivo moldado pelo conteúdo receptivo. 

As relações entre as imagens e os meios, meios desenvolvidos dentro de 

perspectivas colonialistas e que, de certa forma, impossibilitam o acesso ao arquivo: 

ou seja, ele está ocupado na recepção de imagens produzidas a partir de um sistema 

de percepção e educação do olhar colonial. Em outras palavras, significa o não 

reconhecimento do arquivo imaginal, o corpo, por outras vias que não pelas imagens 

produzidas em um sistema colonial. 

O arquivo é entendido como um corpo em primeiro momento, mas nessa 



52 
 

perspectiva a ênfase balizadora e perceptiva corresponde às relações sociais e 

causais de formação inibidoras e ceifantes sobre imagens de subalternizados ou 

submetidos à escravização pelo poder dominante e tutorial com o seu arcabouço 

regimental, ordinário e formado pela relação contida com os meios, reduzindo as 

formas de percepção e significação das imagens. 

A experiência imaginal requer um aprofundamento sobre as concepções 

estabelecidas entre mundos distintos e os lugares perceptivos que corroboram o 

entendimento do meio. Para tanto, discutiremos duas abordagens para o meio: num 

primeiro momento, uma lógica herdada pelo colonialismo ou a restrição das teorias da 

imagem ao ocidente, nos questionando sempre sobre a possibilidade de um arquivo, 

quando o seu campo perceptível e toda a experiência imaginal é violenta. Sendo 

assim, a possibilidade de não existência é presente, ao mesmo tempo que as noções 

de imagem presentes privilegiam as relações com as imagens e suas produções 

através da cultura dominante. 

 Numa segunda abordagem, dialogaremos com a definição do termo meio, na 

qual o meio é constituído por outras formas de vivência e de produção de imagens. 

Para Belting:  

Na história da arte, pelo contrário, os meios são concebidos como géneros e 
materiais através dos quais os artistas se expressam. Pela minha parte, 
entendo os meios como os suportes ou anfitriões de que as imagens 
necessitam para acender à visibilidade. Hão-de poder distinguir-se dos 
corpos verdadeiros, uma vez que eles desencadearam as discussões em 
torno da forma e da matéria. A experiência no mundo ensaia-se na 
experiência da imagem (Belting, 2014, p. 40). 
 

Pensar o lugar das imagens como mediadoras simbólicas da cultura, assumir 

o seu lugar do processamento, o seu lugar antropológico, como Hans Belting discute 

requer um estudo sobre aquilo que coloca as imagens em posição: levamos em 

consideração o seu meio, pois é através dele que são lançadas no mundo, prontas 

para estabelecerem vínculos. Para o autor, a imagem surge na Grécia, na distinção 

entre ser e aparência. As imagens são consideradas como “a presença de uma 

ausência”. Em sua teoria, tornam-se imagens das relações entre imagem, meio e 

corpo.  

A cadência acelerada com que hoje as imagens bombardeiam a vista é 
compensada, num ritmo semelhante, pela cadência com que elas de novo se 
desvanecem. As imagens que provemos de um significado simbólico na 
nossa memória corpórea, são diferentes das que consumimos e 
esquecemos. Se nos for permitido designar no corpo que nós próprios somos 
o sujeito como o «lugar das imagens», poderá então dizer que ele se 
apresente como uma pièce de résistence que astuta e subtilmente enfrenta a 



53 
 

torrente imaginal que jorra dos voláteis mass media contemporâneos (Belting, 
2014, p. 47, grifos do autor). 
 

O meio para Belting pode ser designado de várias formas, por exemplo, o corpo 

é um meio, mas a discussão do meio é em primeiro lugar a questão da sua origem, 

como debatida pelo autor: o ser e sua aparência. O meio são os suportes que tornam 

as imagens públicas (Belting, 2005). Não se restringe apenas aos suportes artísticos 

nos quais as imagens são transportadas, mas à própria técnica do artista visual, às 

propriedades da composição. 

No artigo Por uma Antropologia da Imagem (Belting, 2005, p. 74), o “médium 

histórico” caracteriza-se como estilo de Durër analisado por Bernard Berenson, que 

se dedicou às pinceladas do artista. O autor usa, nesse artigo, o termo fitar, é através 

desse exercício que "animamos as imagens”, mas não apenas isso, o meio depende 

de escolhas, que são de natureza micro, particularidades de um determinado suporte, 

que nos possibilitam isolar o meio de sua imagem sem nem perceber. 

As imagens adquirem visibilidade através do meio, ou seja, uma mostração, de 

acordo com Gottfriend Boehn (2017, p. 23), refere-se às transformações da arte do 

século XX no campo da arte e às diversas possibilidades de dispositivo nos quais as 

imagens se mostram. O processamento das imagens através de seus meios pode ser 

considerado conflituoso, sua forma de comunicação, meio e mostração possuem o 

mesmo sentido; no mundo em que vivemos carregado de imagens, estamos 

constantemente as recebendo. Destacamos que é só através do meio que nos 

comunicamos com as imagens, “os meios são um equivalente do que a escrita é para 

a linguagem” (Belting, 2014, p. 41). 

Os meios são geradores e processadores de imagens, possuem sinônimos na 

obra de Hans Belting, como vetor, agente ou dispositivo. Para o autor, numa distinção 

entre meio e imagem (Belting, 2014, p. 43), “a imagem tem sempre uma qualidade 

mental” (produtoras de conceitos, ideias, sentido e significado) “e o meio sempre um 

carácter material” (tangível, articulável, significante). A geratriz das imagens só 

acontece através da relação, que anima as imagens, responsável por guardar ou 

transportar, inclusive no sentido de criação, o corpo assume o papel na recepção e na 

produção.  

O meio portador é em si mesmo veículo de significado e confere a 
possiblidade das imagens serem percepcionadas. Desde as mais antigas 
manufaturas até os meios digitais, elas encontram-se sujeitas às condições 
técnicas que determinam as características mediais e com as quais 
percepcionamos. É a encenação através de um meio de representação que 



54 
 

funda o acto da percepção. O tríplice passo, que aqui esboço, é fundamental 
para a função imaginal numa perspectiva antropológica: uma imagem-meio-
espectador, ou imagem-aparelho de imagens-corpo vivo (a entender como 
corpo medial ou medializado) (Belting, 2017, p. 32). 
 

O corpo medial ao qual o autor se refere é base para a compreensão da 

antropologia da imagem, é constituída por um pensamento do relacionamento com as 

imagens através do corpo: vetores que transferem as imagens ou o corpo que constrói 

vetores.  

O corpo assume um papel fundamental na teoria do historiador da arte, são, 

através das medialidades das imagens (Belting, 2014, p. 43), movimentações 

corpóreas constituídas por operações de confronto com as imagens, percepções e 

apreensões, e, sendo assim, o corpo é também um meio pelo qual produzimos a 

experiência cognitiva e produtora de sentido com as imagens.  

O lugar do corpo na reflexão das imagens tem como ponto de partida as 

culturas originárias: são exemplos as produções de máscaras ou a pintura corporal 

das primeiras civilizações. O corpo é lugar e é aparelho, porque propriamente o corpo 

torna-se um vetor das imagens, nas palavras do autor: “o corpo participa de múltiplas 

formas nesta génese imaginal, porque não só é suporte de imagem, mas ainda 

produtor de imagem” (Belting, 2014, p. 50). Unidade somática ou unidade medial é 

uma equação resultante da transfiguração do corpo em imagem através do campo 

perceptivo e de animação (Belting, 2014, p. 49).  

O autor considera as primeiras fontes de estudo sobre a relação entre imagem 

e corpo, como é o caso das sociedades originárias, especificamente indígenas e 

africanas (Belting, 2014, p. 48), e suas relações com as imagens enquanto eixo para 

seu pensamento, ou então, sua antropologia das imagens distingue-se da história da 

arte. 

A historiografia da arte constrói seus registros sobre uma história do meio e não 

sobre a imagem, uma vez que existe uma distinção no olhar do autor sobre a própria 

noção de dispositivo. Nesse sentido, é a concepção de meio, como já citado 

anteriormente, em que o meio é compreendido como “anfitrião” (Belting, 2014, p. 40) 

das imagens. 

Na história da arte, o meio corresponderia aos conteúdos elaborados pelo 

artista que constituem sua poética. O olhar para as maneiras como as culturas se 

relacionam com seus meios e a produção de imagens influencia no pensamento de 

outros historiadores da arte. Essas interculturalidades são formuladas a partir do 



55 
 

contato com culturas originárias, um exemplo presente em sua obra é a pesquisa 

realizada pelo historiador Aby Warburg sobre os povos indígenas do Pueblo (Belting, 

2014, p. 67), a qual influenciou e direcionou os estudos sobre imagem do historiador 

da arte.  

A distinção entre o meio e a imagem, na teoria de Hans Belting, é 

fundamentada na tese aristotélica sobre imagem. Portanto, em nota, em um artigo 

publicado e traduzido em 2005, “Por uma antropologia da imagem”, o tradutor Jason 

Campelo considera: “É na cultura grega, afirma Belting, que surge o conceito de 

imagem, inserido na distinção entre ser e aparência” (Belting, 2005, p. 1). A ideia de 

ser está imbricada com a ideia do meio; e sua noção de aparência, com a qualidade 

de imagem.  

O agente sensível entre o ser e a aparência é o corpo, no qual realiza o 

exercício de distinção. Também pode ser compreendido como o próprio ser, a 

separação e a revelação de sua aparência têm o parâmetro outro: possibilitador da 

distinção. Ser e corpo podem ser compreendidos como um mesmo, pois o corpo é um 

meio. O outro podemos caracterizar como perceptível, pois recebe informações de 

ordem não tangíveis. 

A imagem é de uma ambiguidade paradoxal, se estamos dispostos a 
esquecer, por um momento, a causalidade técnica respectiva: ela transgride 
as fronteiras entre dois media opostos por uma diferença racial. E há, 
finalmente, um corpo cuja imagem vemos duas vezes, na imagem primária 
da estátua e na imagem secundária da tela: um corpo representado (na 
estátua) e representando (refletindo) (Belting, 2005, grifos do autor, p. 6).  
 

A discussão presente sobre a distinção entre ser e aparência está direcionada 

ao conceito de mimesis. A capacidade mimética é algo natural, ou seja, carregamos 

desde a infância, ela se desenvolve no olhar para o outro, podemos perceber, através 

das palavras de Aristóteles, que é um exercício que acontece na distinção.  

Na introdução da versão de Poética de Aristóteles (2017), realizada pelo 

comentador Paulo Pinheiro, discorre-se sobre as possibilidades e dificuldades de 

tradução do próprio conceito de mimesis, mas, para o autor, é relevante a 

compreensão como modus operandi que é característica do conceito para a criação 

ou, ainda, nas palavras de Aristóteles, é uma forma de aprendizagem.  

De fato, a ação mimetizar se constitui nos homens desde a infância, e eles 
se distinguem das outras criaturas porque são os mais miméticos e porque 
recorrem à mimese para efetuar suas primeiras formas de aprendizagem, e 
todos se comprazem com as mimeses realizadas (Aristóteles, 2017, p. 57, 
tradução de Paulo Pinheiro). 
 



56 
 

A ideia de distinção, presente na argumentação do filósofo, é sobretudo um 

ponto principal para a noção de imagem. A mimesis é, antes de tudo, um olhar para 

si próprio, e desse modo recebemos imagens que não são correspondidas com o 

nosso ser em sua natureza palpável e semelhante. Imaginamos a metáfora do 

espelho, pano de fundo das teorias da imagem — “O espelho, como tal, é vazio e, 

portanto, necessita de um corpo para gerar uma imagem, mas a imagem, por sua vez, 

precisa de nós, que a identificamos como sendo o nosso ‘outro’” (Belting, 2006, p. 6) 

—, mas não encontramos correspondência com a imagem que transmitimos, a menos 

que existam imagens capazes de contemplar o nosso ser por completo.  

A proposta de imitação, ou representação, uma das possíveis traduções ao 

conceito, está em primeiro lugar na atividade de perceber qualidades distintivas, logo 

após representar, ou seja, desenvolvimento sistemático e sintético do processo. 

O meio é resultado da percepção de prospecções imagéticas e compõe 

determinada reflexão, ou seja, objetos criados a partir da criação mimética são 

oriundos do “[...] prazer ao observar imagens e, uma vez reunidos, aprendem a 

contemplar e a elaborar raciocínios {syllogízesthai} sobre o que é cada coisa, e dirão, 

por exemplo, que este é tal como aquele” (Aristóteles, 2017, p. 57, grifos da autoria). 

A imagem, por sua vez, é considerada como um meio nos estudos do filósofo grego 

(Aristóteles, 2017, p. 39), mimetizar através do som, da linguagem e do ritmo são 

possibilidades de criação em arte através da produção mimética. Por sua vez, no 

pensamento do historiador da arte alemão, Hans Belting, o estudo dos meios e sua 

metodologia de dissociação com as imagens têm o interesse investigativo histórico e 

contextual.  

Sem dúvida que uma história da imagem encontrará nos meios e nas técnicas 
da imagem sua forma temporal mais segura, no entanto, nenhuma 
antropologia da imagem cairia no erro de investigar as imagens sem 
considerar a história de sua produção. A discussão sobre os meios é 
apropriada justamente para desdobrar um conceito de imagem, que não se 
deixa absorver nos contextos técnicos. As imagens constituem formas 
historicamente contingentes, mas respondem ainda a questões intemporais, 
razão pela qual os homens a inventam e incessantemente reinventam 
(Belting, 2017, p. 72, grifos da autoria). 
 

A criação de dispositivos é realizada a partir da capacidade perceptível das 

imagens, seja no âmbito da percepção seja no da geração propriamente dita. Mas 

queríamos chamar a atenção para as relações com o “outro”, seja de origem da 

natureza ou humana, pois o outro é sempre o destaque da representação, a própria 

ideia de representar possui certa autoridade e ao mesmo tempo domínio: o que geraria 



57 
 

no outro senão o não lugar.  

A diferença e a forma como mimetizamos são constituídas com certa hierarquia 

sobre o outro, sobre a capacidade de mimetizar, em que inclui um ato equalizador, 

por exemplo, em Aristóteles (2017, p. 51), “a distinção entre comédia e tragédia, ou 

seja, na medida que mimetizar personagens piores e a outra melhores do que de fato 

são”. Nesse pequeno recorte, traçamos que nossas relações imagéticas são 

atravessadas por parâmetros direcionadores à característica do outro que a imagem 

possui: a acepção de imagem como outro é que constitui nossas formas de 

aprendizagem. 

O efeito do modo da operação mimética, envolvendo a separação e a distinção, 

corresponde àquilo que o trabalho da artista visual Eneida Sanches (Salvador, BA, 

1962), junto ao artista multimídia Tracy Collins (Nova York, EUA, 1966), apresenta na 

série “Eu não sou daqui”12 (2014), entendendo que a operação voltada ao outro é 

sempre resultado do processo de separatividade, resultado de um estranhamento com 

a dessemelhança.  

 

Figura 7 – Sem título, série Eu não sou daqui 

 

Fonte: Projeto Afro (2014). 
Eneida Sanches e Tracy Collins. Videoinstalação, loop de 5min, 150 X 200 X 110 cm. 

 

Percorramos, na Figura 7, a página da enciclopédia que trata de uma distinção 

entre o rosto antigo e o da raça branca, ou seja, a semelhança, nas faces 2 e 3, a 

comparação entre o rosto de uma pessoa negra semelhante à cabeça de um macaco. 

 
12 A videoinstalação encontra-se disponível no seguinte endereço: https://vimeo.com/106296229.  



58 
 

A melhor versão está na permanência, ou seja, na sobrevivência do modelo antigo do 

rosto, enquanto no rosto de pessoas negras só restaria uma busca pela sobrevivência 

da feição a partir de analogias fenotípicas com os animais.  

O traçado das linhas e a busca pela simetria nos possibilita a compreensão de 

um modelo de feição, no qual transcorrem em busca da permanência do rosto 

semelhante a faces de rostos 1 e 2, ou seja, a face clássica presente na descrição da 

página da enciclopédia sobrevive apenas ao rosto 2. É presente na videoinstalação, 

nos movimentos dos esquemas, a ocorrência de uma cabeça coberta por tinta branca, 

na qual permanecem ainda os olhos e a boca de fora. A face (o meio) é a 

sobrevivência do tratado, é resultado do processo de transferência da imagem para o 

meio, ambíguo, e, portanto, a repetição da frase “Eu não sou daqui”, ou ainda, 

resultado do exercício analítico mimético da classificação entre afinidade e 

disparidade.  

Os meios podem ser considerados objetos geradores de imagens violentas, 

vejamos a página do dicionário e o meio, a face, ambos buscam parâmetros e medidas 

na sobrevivência clássica, ou seja, imagens obtidas pelo atravessamento, pela 

proximidade com o outro, aquele que representa, o observador. Mas ainda que o meio, 

o rosto presente na obra, produzindo uma presença ao fundo do vídeo sobreposta a 

um círculo branco na projeção seja resultado da imagem classificatória e violenta, a 

sombra e talvez nela esteja a abertura. 

Analisaremos em momentos seguintes outros meios produtores de imagens 

violentas, para isso, vamos primeiramente expor o que entendemos por arte afro-

brasileira, a qual, nesta dissertação, entendemos como um meio. Vamos realizar um 

exercício de conversação com alguns objetos presentes no cotidiano, ou ainda, 

pertencentes a coleções e vendidos em leilões, que são simuladores da violência, da 

morte e da desumanização. 

O termo arte afro-brasileira aqui é tratado a partir da perspectiva móvel 

(Menezes, 2018), pois o conceito é carregado de história e, para o autor, não é 

ingênuo, o uso do termo e sua localização anacrônica devem-se à sua possibilidade 

de reconhecimento das histórias estruturantes do pensamento sobre arte desse 

contexto, por meio de leituras e aproximações que, por hora, deturpam e outras 

ampliam ideias.  

O conceito arte afro-brasileira é portador de múltiplos sentidos. Em uma relação 

antropológica para o termo, por meio das contribuições do autor mencionado, 



59 
 

entendemos como um estudo dinâmico de análise das interações e relacionamentos 

dos objetos artísticos com o social e os seus meios de apropriação, em suas palavras: 

“um olhar que realce a constituição dos processos sociais de significação das coisas 

em relação” (Menezes, 2018, p. 24, grifos da autoria).  

Não deixamos de indicar que dinâmica em torno do conceito possibilita o 

reconhecimento de um contexto amplo de produção artística visual, marcado por 

tensões políticas, nas palavras da pesquisadora Nelma Cristina Barbosa de Mattos 

(2020):  

Conceitos como os de cultura e identidade estão implicados na produção de 
discursos visuais. As tensões nas negociações com as origens étnicas ou 
territoriais vêm embutindo no circuito oficial da arte um momento de 
inquietações sobre as desigualdades no meio artístico. A diversidade de 
narrativas de arte tem encontrado maneiras de penetrar positivamente os 
mecanismos que estabelecem ideias, valores e critérios artísticos no mundo 
inteiro. E o pertencimento etnicorracial se estabeleceu como plataforma 
política, agregando em torno de si mesmo pressão para as mudanças nas 
hierarquias campo visuais e suas instituições (Mattos, 2020, n.p.). 
 

Na citação da autora, destacamos novamente a “diversidades de narrativas”, 

entendemos que impossibilitam uma definição para o conceito de arte afro-brasileira, 

a não ser a partir de recortes temporais, de determinados fragmentos de tempo em 

que se produziu um determinado tipo de narrativa visual e discurso.  

No campo político em que se constroem as produções visuais, como vimos, 

são uma série de fatores constituintes da tensão, tais como raça, geografias, 

identidades, culturas e circuitos oficiais, é nesse mesmo espaço que são gerados os 

meios-geradores de imagens a partir do contexto afro-brasileiro.  

Para o antropólogo e curador Hélio Menezes (2018), os caminhos da 

construção do conceito de arte afro-brasileira estão na percepção de narrativas 

compostas pela organização e seleção de exposições e eventos sobre o assunto. 

Menezes delimita outros parâmetros, tais como: um olhar para a curadoria, as 

recepções, os artistas presentes, as relações sistêmicas e os debates que envolvem 

a sociedade — étnicos, sociais, estéticos e culturais.  

O uso do termo é uma possibilidade de acentuação não só dos discursos em 

torno do campo artístico, mas também é o meio de reconhecer uma série de atitudes 

entre apagamentos e contribuições de populações negras no contexto brasileiro.  

A tese do autor sobre a percepção vai além das contribuições do campo 

artístico, mas sobretudo da constituição da população brasileira, entendendo que os 

discursos vigentes em épocas e sociedades são fios condutores do termo. Em suas 



60 
 

palavras, o conceito assume “uma categoria política de reivindicação de visibilidade e 

reconhecimento da arte feita por mãos negras” (Menezes, 2018b, p. 590). 

Entendemos que os meios analisados nesta dissertação formam objetos em 

estado de exposição em uma mostra relevante com o assunto de arte afro-brasileira 

e importante para a compreensão no cenário de arte brasileira.  

Temos como outro ponto de partida a visão antropológica de imagem, em Hans 

Belting (2017), que significa que objetos em estado de exposição ganham uma massa 

corpórea na qual estão inseridos em seu discurso pensamentos colonialistas e 

escravocratas. Compreendemos que uma revisão desses objetos possibilitaria a 

reflexão sobre a permanência dos discursos nos quais esses objetos estão 

carregados. Ao mesmo tempo, é a possibilidade de se questionar sobre como se dá 

a relação de transferência da imagem para o meio: o olhar sobre o outro possibilitou 

uma ausência perversa, pois sua ação é reproduzir desumanidade. 

Emanoel Araújo expõe um conjunto de objetos que circulavam tanto no Brasil 

quanto em outros países, como nos Estados Unidos. Esses objetos de cultura de 

massa em estado de exposição não apenas reconstroem narrativas sobre 

determinada época ou pensamento operante, mas, de certa forma, reproduzem 

novamente a violência fundamentada na desumanidade — nas palavras do artista 

visual e teórico Abdias Nascimento, “a violência é produzida através de um genocídio 

institucionalizado, sistemático, embora silencioso” (Nascimento, 2016, p. 19) — que 

assombra a população mundial. Os objetos feitos a partir do olhar do outro são 

representações de tirania, nos quais, seja por contemplação seja pela sua 

disponibilidade de ação, resta apenas a violência. Porém, se não nos 

questionássemos sobre a noção de imagem, cairíamos na tentadora armadilha que 

tenta normalizar toda e qualquer violência acometida a pessoas negras, afro-

brasileiras e africanas.  

No contexto afro-brasileiro, os meios são produzidos enquanto possibilidade de 

se traçar uma noção de imagem. Através da antropologia da imagem, percebemos a 

importância de se ponderar sobre as imagens que reverberam sobre conteúdos 

valorativos e existências, assim como pode nos levar a motivos pelos quais não se 

impossibilitou de conceituar outras noções de imagem que formulam a concepção de 

imagem presentes na arte ocidental. Isso significa reafirmar a discussão sobre um 

imaginário, fadado à servidão e à colonização, como discursos oficiais e legítimos, 

como os dispositivos balizadores de arte que geram imagens associadas ao poder 



61 
 

dominante da colonização. 

Na dissertação Entre o visível e o oculto: a construção do conceito de arte afro-

brasileira (2018a), Hélio Menezes abre o seu estudo com a leitura de dois artistas 

importantes para o cenário da arte afro-brasileira e propriamente da arte 

contemporânea: Mestre Didi e Carybé. Deoscóredes Maximiliano dos Santos — 

Mestre Didi (1917, Salvador/BA – 2013, Salvador/BA), sacerdote, artista e escritor é 

revolucionário em sua produção visual, apresentou para o cenário artístico brasileiro 

uma produção que superava os limites dos materiais de uso litúrgico, dos objetos 

sagrados do candomblé nagô e do campo artístico. Apresentou uma forma exclusiva 

de tratar sobre os conteúdos do terreiro em que suas experiências ganham uma 

corporalidade, não só com os materiais de uso tradicional, mas também com suas 

percepções e relações com os saberes do terreiro.  

Hector Julio Paride Bernabó — Carybé (1911, Lanús/Argentina – 1997 

Salvador/BA), reconhecido internacionalmente, desenvolveu meios através de 

diversas linguagens artísticas, tradutor do universo do candomblé em uma vasta 

contribuição para a arte brasileira. Por meio da leitura de Hélio Menezes, destacamos 

a forma como nos relacionamos com os saberes do terreiro; suas maneiras de compor 

e de apresentar os discursos são únicas.  

Outro ponto relevante é a disparidade entre os dois artistas no cenário artístico, 

na citação abaixo, podemos perceber o que se torna visível e o que cai no 

esquecimento. A leitura de Hélio sobre a obra de ambos os artistas nos possibilita 

refletir sobre o uso do termo arte afro-brasileira, de forma crítica, em que reconhecer 

a segmentação entre os artistas é dialogar com o terreno das relações raciais no 

Brasil. 

Mestre Didi e Carybé: um, artista negro, brasileiro, filho de uma das mais 
respeitadas ialorixás da Bahia; outro, artista branco e estrangeiro que, não 
obstante, consolidou-se como referência das artes plásticas afro-brasileiras. 
Eis uma equação curiosa e particularmente iluminadora das ambiguidades 
que formam essa área. Essas (in)definições, entretanto, não se limitam a 
esses dois artistas notáveis; ilustram, antes, controvérsias de longa duração, 
presentes desde os primeiros escritos a ela dedicados (Menezes, 2018a, p. 
38). 
 

É importante a consideração do autor para a compreensão e as influências do 

marcador raça na composição do conceito, não só na produção visual, mas também 

nas relações do mercado brasileiro de arte. 

As obras dos artistas Mestre Didi e Carybé circularam de forma diferente, na 

arte contemporânea a dinâmica das obras é construtora de seu discurso (Mattos, 



62 
 

2020, n.p.). O pertencimento étnico, neste caso, é relevante para a discussão 

levantada pelo antropólogo, pois, sem ele, não nos questionaríamos sobre a 

disparidade entre ambas produções. Não entenderíamos o uso do prefixo afro, não se 

traduz em um único e específico tipo de produção ou temática. Corroborando a 

discussão levantada pela autora Nelma Cristina Barbosa de Mattos (2020): 

Nomear algo como arte afro-venezuelana, afro-cubana, afro-colombina ou 
afro-brasileira, entre outros adjetivos, nos remete à ideia de uma arte 
específica criada em um território que sofreu os empreendimentos coloniais 
sem, contudo, traduzir as peculiaridades dos processos criativos dessas 
subjetividades, suas diversidades e conflitos, já que estão imbuídas de 
conceitos como raça, etnicidade, território, identidade, nacionalidade, entre 
outros (Mattos, 2020, n.p., grifos nossos). 
 

Notamos que arte afro-brasileira abarca um contexto, sendo impossível 

delimitar conceitualmente a subjetividade dos artistas, para a autora (Mattos, 2020, 

n.p.), essa tentativa de delimitação é oriunda da falta de conhecimento do sistema das 

artes. Não apenas um cenário artístico, o campo da arte é apenas uma de suas 

instâncias, mediadora das relações raciais no Brasil, então se atualiza e se modifica 

através de configurações espaciais. Suas questões terminológicas são, no campo das 

Artes, em específico das Artes Visuais, acompanhadas pelas atualizações, são 

designadas a partir de posicionamentos políticos, movimentando não só a discussão 

no campo da arte, mas no campo da sociedade e das relações raciais.  

Reconhecer os limites impostos por discursos baseados em metodologias13 de 

aproximação e contato totalmente excludentes, o que permeou/permeia a crítica de 

arte afro-brasileira durante diversos períodos, é identificar a incapacidade de assumir 

o reconhecimento da vasta produção intelectual visual por sujeitos racializados. 

Produtoras de palidez são pautadas no fenótipo do artista que produz, são 

validadas e explicadas através de discursos repletos de ambiguidades que recorrem 

à raça, nesse sentido inferior, justificativas reprodutoras de linguagem colonial 

acentuando a desumanização dos corpos negros. O efeito é desconhecimento da 

legitimidade dos contextos afro-brasileiros no cenário artístico, assim como a 

contribuição de pessoas negras no cenário cultural e na sociedade e na sua 

 
13 Neste caso, me refiro à leitura sobre a construção do conceito de arte afro-brasileira, em Hélio 
Menezes (2018), seus escritos sobre arte são tomados pelos discursos raciais permanentes em 
determinados períodos e reatualizados. Recomendamos a leitura do primeiro capítulo, “Assentamento: 
textos sobre arte, textos sobre raça”, de sua dissertação, que é extensa e panorâmica sobre os escritos 
sobre raça e arte no Brasil. As primeiras teorias construídas nos ajudam a compreender as bases das 
perspectivas essencialistas, conceito que ainda vamos expor ao longo do texto, atuantes nos conteúdos 
da arte afro-brasileira. 



63 
 

construção. Ou, ainda, aqueles que permanecem na atmosfera da democracia racial 

e “desconhecem” os efeitos da violência racial gerados e reatualizados neste contexto 

brasileiro.  

Reconhecer a palidez, noção atribuída por Renata Aparecida Felinto dos 

Santos (2019), da história da arte, mas não apenas dela, do cenário artístico como um 

todo, é uma abertura para o reconhecimento de estratégias e mecanismos entre 

disputas de narrativa da história da arte, nas quais umas se sobressaem e ganham 

corporificações que invisibilizam outras. O conceito de palidez se expande para o que 

já apontamos anteriormente, os efeitos do racismo, as contribuições das populações 

negras na permanência do apagamento.  

A palidez é recorrente quando ainda não se estimula o debate e o 

posicionamento das populações negras brasileiras para recompor um entre lugar que 

repercute sobre suas histórias de vida e exclusão e os seus significados apregoados 

ao racismo, à marginalização e à criação de aparatos específicos, do âmbito 

epistemológico, metodológico ou do conhecimento apropriados, originados pelas 

contribuições dessas populações no campo das Artes Visuais. A palidez é 

característica da perspectiva essencialista que ronda e se atualiza no contexto afro-

brasileiro. Nas palavras do antropólogo Menezes:  

Tal perspectiva essencialista, que busca fixar características 
comportamentais e cognitivistas a uma dada cor da pele, foi reiterada, com 
maior ou com menor intensidade, e servindo a diferentes propósitos, em boa 
parte das críticas e considerações teóricas voltadas à produção de arte afro-
brasileira e de artistas afrodescendentes ao longo do século 20 (os termos, 
como veremos, nem sempre são tidos como sinônimos para os autores) 
(Menezes, 2018b, p. 577). 
 

As exposições são os principais agentes dinâmicos da construção do conceito 

de arte afro-brasileira em conjunto com a criação de metodologias de aproximação, 

são capazes de revelar a palidez, mas produzem conhecimentos advindos dos 

saberes ancestrais, de etnias negras e a partir da ampla produção visual negra 

brasileira.  

As ações curatoriais não criam apenas narrativas sobre determinado conjunto 

de objetos, mas nos fazem perceber a presença da palidez do discurso, nas palavras 

do autor, “essencialismos raciais” (Menezes, 2018b, p. 590), ao mesmo tempo, é por 

meio desse exercício que “imprimimos outros sentidos” (Menezes, 2018a, p. 97). A 

descaracterização da palidez é composta por esse pensamento de organização, 

seleção, disposição e atitude política que não apenas constrói uma narrativa, 



64 
 

ressignificando o lugar, mas o contexto da arte brasileira através de mapeamentos. 

As vozes agora são dos seus próprios protagonistas — populações negras brasileiras 

—, não são apenas histórias contadas e representadas, é a tomada do lugar, se fazer 

presente, sem ser análise, exposição e seleção pelo outro. Voltar a matizar a palidez, 

adquirir generosamente o lugar da sombra, escuro. Propriamente uma questão 

antropológica. 

A mobilidade na construção do conceito de arte afro-brasileira, suas exposições 

e narrativas são os efeitos que Muniz Sodré chama de mediação simbólica (Sodré, 

1997, p. 456). Interpretamos como próprios meios da arte e sua atuação na sociedade, 

em sua denominação de cultura, é por meio da mediação que se configura a cultura 

e seu objetivo é a possibilidade de entendimento social.  

Por sua vez, a dissociação do conceito de cultura atrelado à noção de arte é 

impossível, pois a cultura, assim como a própria imagem, nas Artes Visuais, é 

mediadora do que nomeamos de discursos visuais (Mattos, 2020, n.p.). 

O termo fitar, como principal agente da vida das imagens, é revelador na 

predominância do olhar nos estudos de imagem do ocidente. Para Hans Belting 

(2017), em sua antropologia, o corpo é o local onde as imagens habitam e ainda é 

elaborador de imagens, nos possibilitando refletir que outros sentidos também são 

indispensáveis em sua animação, que acontece através de dois caminhos, a 

fabricação e a percepção (Belting, 2017, p. 12).  

O historiador da arte alemão traz em seu texto duas reflexões interessantes 

sobre o falar do corpo, o lugar das imagens, a pintura corporal de povos indígenas e 

as máscaras africanas, as quais, a partir da sua perspectiva, nos possibilitam 

reconhecer a separação entre imagem e meio. 

Nos dois casos, coisas fora de seus contextos de origem perdem seu sentido e 

significado. Se a reflexão levantada pelo autor sobre o lugar das imagens é um corpo 

indígena, quais são as reflexões que podemos traçar sobre as imagens a partir de um 

lugar que é atravessado pela violência? Como se colocaria a questão das imagens e 

a sua experiência imaginal a corpos escravizados?  

Havia corpos até então não considerados humanos, ou apenas objetos, 

mercadorias, servis, um corpo atravessado pelas marcas da colonização. Para o 

historiador da arte alemão, “A história da colonização foi sempre também uma ‘guerra 

de imagens’” (Belting, 2017, p. 68). O corpo de pessoas escravizadas, 

especificamente de pessoas negras, assume um papel importante na discussão sobre 



65 
 

imagem, pois esse corpo não foi considerado digno de fitar, só foi fitado — termo 

exposto pelo autor —, então assume um papel importante de médium, já que foi 

considerado objeto. O que nos aponta é que a animação das imagens é ainda um 

processo carregado de sentidos coloniais, que levou determinados corpos a serem 

escravizados e reconfigurou sociedades e, em Belting (2017), o espaço em que as 

imagens existem. 

Vale considerar o sentido do olhar sobre o outro, o que se propagou em objeto 

de estudo e exploração. Nossa reflexão partirá de alguns dispositivos que foram 

produzidos por estrangeiros sobre as populações africanas e a diáspora pelo mundo.  

As missões artístico-científicas pelo mundo desconhecido geraram meios 

carregados de imagens, podendo ser consideradas ofertas, sem a possibilidade de 

serem questionadas. Compreendemos que artistas viajantes são confundidos com 

cientistas, através de sua capacidade de fabulação: "[...] a fantasia participa direta e 

imediatamente da realidade do esforço do colonizador" (Belluzo, 1994, p. 14).  

Os meios são manipulados, permitindo produzir imagens com um sentido 

totalmente educativo sobre o novo mundo. Com base nas considerações de Ana Maria 

de Moraes Belluzo, todo o resto do mundo era lenda (Beluzzo, 1994, p. 18).  

O arquivo imaginal está contido na produção de imagens resultantes de uma 

fabulação elaborada por meio de narrativas, através de um sistema de trocas, a troca 

de cartas, os conteúdos desses documentos também são repletos de justificativa, 

como pontua a autora. Tudo nos leva a crer no merecimento da colonização ou então, 

nas palavras da historiadora, dependemos disso:  

Embora as representações estudadas sejam constituídas de modo tão 
diversificado, o que as torna semelhante é o fato de revelarem aspectos do 
país de cultura dependente, sob forma de fragmentos, que, por sua vez, 
compõem outras histórias. Não somos os autores e nem sempre os 
protagonistas. Fomos vistos, não nos fizemos visíveis. Não nos pensamos, 
mas somos pensados. Ainda assim, a contribuição dos viajantes forja uma 
possível memória do passado colonial e povoa nosso inconsciente (Beluzzo, 
1994, p. 13). 
 

O novo mundo, que é o corpo das missões, nem é tão novo; na verdade, a 

busca pela antiguidade é a base movente da produção desses meios, a imaginação 

está a serviço da colonização, do conhecimento e do reconhecimento do “novo 

mundo”. As narrativas contidas nesses meios circulantes são apenas anunciações de 

um sistema mercantil. A visão aqui ganha espaço para a reflexão, ela é sempre 

ofertada, pois é ela o cerne da fabulação, se criam situações, ambientes e 



66 
 

personagens favoráveis, mas não apena isso. O que nos fez acreditar durante muito 

tempo, e pode ainda existir quem acredite, em toda essa fábula? 

Ainda condicionados a esse tipo de imagens fabulosas, vivemos enraizados em 

valores obtidos a partir desse imaginário porque ainda acreditamos na grande 

narrativa falaciosa e ficcional dos viajantes pelas Américas. Os viajantes não viram a 

realidade, como já destacamos no fragmento textual acima, mas o que eles viram era 

a verdade, então a visão e a verdade podem muito bem ser articuladas, enviesadas e 

nebulosas. 

 

Figura 8 – Missões da África – um belo ninhozinho, African missions – a pretty nest 

 

Fonte: Ebay. 
Século XX, Cartão postal. 14 x 9 cm. Coleção Particular. 

 

Na Figura 8, a frase “Souvenir d’Afrique”, presente no cartão postal, tem suas 

intenções ao criar imagens ou capturar imagens, no caso dessa, como uma 

possibilidade de objetificação de pessoas, de retratar e acentuar o exotismo e compor 

imaginários enviesados sobre pessoas, lugares e eventos. Geralmente, os cartões 



67 
 

postais possuem função inicial de despertar o desejo de viajar para o lugar 

desconhecido e são objetos de lembrança, memória ou recordação; datado no século 

XX, este emplaca um balaio. 

Qual é o sentido de beleza no cesto? Quais são as lembranças que estas 

crianças podem carregar, se não a de serem transportadas, e sequer restará alguma 

lembrança, pois o porto de chegada, se acontecer, é o marco zero, o esquecimento. 

Um ninho, o lugar dos pássaros, é abrigo dos recém-nascidos, sua mãe não seria 

então o continente-mãe? Neologismo muito presente em designações sobre o 

continente africano. Não seria a visão a primeira violência sobre esses corpos? O 

balaio, mesmo que vazio, carregaria um sentido extremamente violento, pois quais 

seriam as lembranças do continente africano? Não há escapatória. Para Hans Belting, 

a imagem precisa de seu meio e o corpo é fabricante-animador das imagens. Como 

um corpo produz imagens quando o seu meio corporal é aprisionado?  

Os corpos das crianças, tomados pelo sequestro, já são viajantes, submetidos 

à violência do esquecimento ou iniciados à liturgia de uma cultura das missões 

francesas. No cartão postal, consideramos alguns pontos: o primeiro é o fato de ser 

um cartão postal, ou seja, sua mostração, seu meio, são objetos que carregam 

lembranças de um determinado lugar, que tentam significar nossa passagem pelo 

lugar nos quais passamos, geralmente esses objetos são incorporados a memórias 

boas dos lugares pelos quais passamos. O segundo ponto é a violência do olhar do 

fotógrafo e/ou do conteúdo que possui; em sua linguagem escrita apresentada, já há 

indícios do desejo, da posse e do sentido de inferiorizar, transformando-as em 

pequenos animais. 

Olhar para o ninho é uma analogia a olhar para a janela ou criar um imaginário 

relacionado à docilidade e, de certo modo, à adestração para que realizassem funções 

de forma disciplinada e servil, conduzindo-nos a ver aquelas pessoas como objetos, 

passíveis de domesticação. Sobre a janela e o olhar, Hans Belting (2017) estabelece 

uma noção interessante: 

O oculocentrismo, tão comumente criticado, encontra aqui suas bases. Ao 
superar o obstáculo da parede, o olho desvincula o observador, que se 
encontra à janela, de seus limites corpóreos. No motivo da Janela 
apreendemos assim uma pedra angular da “história” do olhar ocidental: é 
diante da janela que se decide a relação com o mundo. Acerca desse tópico, 
Gilles Deleuze (1988, p. 38ss.), em seu livro sobre Leibniz, alude a “cisão” ou 
a “divisão” entre o interior e o exterior, que teria tão profundamente marcado 
o pensamento ocidental. Desde o início dos tempos modernos, o interior 
representa o lugar simbólico do sujeito (do eu), enquanto o mundo exterior 
somente é acessível pelo olhar. A visão à distância (Fernblick) — uma ideia 



68 
 

que ainda ressoa o termo “televisão” (Fernsehen) — volta-se ao mundo que 
se encontra para além da janela (Belting, 2017, p. 117). 
 

A tese do oculocentrismo recai sobre um olhar restrito apenas ao sentido da 

visão, sem que sejam evocados outros sentidos humanos que ampliariam as relações 

perceptivas entre as pessoas, o mundo e a sua cultura que o quadro oferta um ângulo 

apenas, um recorte, e limita-se a uma seleção do campo visual.  

O interior e o exterior são passíveis reflexões de ponderação, a partir do 

momento do questionamento de quem são os corpos que estão sempre nesse interior 

e os corpos do exterior. Os corpos do exterior são pertencentes à cena e o seu 

relacionamento sempre é imposto pela autoridade; os corpos do interior são sempre 

a “autoridade”, entre aspas porque o oculocentrismo oferece uma impressão ou 

propõe limites pela imposição de um campo visual.  

O para além da janela colocado pelo historiador é um reconhecimento dos 

limites que a janela produziu e produz sobre nós. Nos conformamos com o que a 

janela nos oferece, carregamos uma ideia de que o interior não altera em nada no 

exterior. Aceitamos aquilo que o cartão postal nos oferece e nos convida a conhecer.  

O olhar direcionado sobre o outro produziu “outros meios” nessa nova 

perspectiva ocular, aquela que nos educou sobre como deveríamos nos relacionar 

com as imagens. Nos perguntamos sobre como funciona seu processamento, o outro 

meio não é uma categoria direcionada à classificação entre objetos da arte ou 

alienante, mas sim uma categoria que se refere ao corpo que produziu essas imagens.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



69 
 

 
 
Figura 9 – Quebra-nozes, saboneteira, vidro de perfume e saca-rolhas em forma de negros 

 

Fonte: Nelson Aguilar (2000). 
Alumínio Pintado, 23 x 5 x 3,5, coleção particular. 

 

Na Figura 9, existe um conjunto de objetos do cotidiano, de certa forma, esses 

utensílios são facilitadores, como o quebra-nozes e o saca-rolhas, guardiões de 

alguns objetos, como a saboneteira, e o último, o frasco de perfume, possui a 

característica “decorativa”.  

Detalharemos os objetos, descrevendo suas características e o seu hábito de 

consumo para chamar a atenção sobre a violência que eles produzem, a violência não 

só sobre os corpos negros, mas, sobretudo, em sua lógica de produção de imagens. 

Os objetos, quando compõem uma exposição brasileira de arte, nos possibilitam a 

reflexão sobre as noções de visão advindas com os artistas-viajantes e suas 

concepções de imagem. 

Enquanto os portugueses e franceses criavam fábulas e fantasias como 

justificativa da colonização, os holandeses se interessavam por outras coisas. 

Podemos perceber em Beluzzo (1994) o sentido de visão desenvolvido no Brasil: 

[...] pois, não se trata mais da imagem difusa, configurada pela atividade de 
imaginação, nem de adivinhar os sinais da escrita divina na natureza. O 
artista já não pretende encontrar as similitudes das coisas do universo. A 
nova concepção de imagem diz respeito aos simulacros visíveis do corpo, as 



70 
 

emanações das coisas no espaço, ao vazio que torna possível a visão dos 
corpos, ao vazio que torna possível à luz do dia a descoberta do fenômeno 
da vista (Beluzzo, 1994, p. 113). 

 

A nova concepção de imagem pode ser observada em um conjunto de objetos, 

apresentados a partir de agora, que traçam a relação entre meio e imagem e sua 

produção violenta de imagens. 

O quebra-nozes apresenta-se em forma humana, um corpo com os braços 

cruzados sobre a barriga ou, ainda, podem reproduzir algum movimento de 

imobilidade. As pernas abertas, possivelmente o local onde se colocam as nozes na 

região glútea, acima das coxas, e se pressionam as pernas para quebrar as nozes. 

Na forma como a figura se apresenta, também há uma tendência para uma 

representação não humana. Além disso, está presente um lenço em seu pescoço.  

O objeto cotidiano pode ser atribuído a uma herança de exploração de corpos 

femininos africanos, se considerarmos uma conotação de objetificação do corpo 

feminino negro, relacionando sexualidade, vulnerabilidade e fetichização, que é 

acentuada pela faixa no pescoço.  

Abdias Nascimento (1914-2011), em sua obra O genocídio do negro brasileiro: 

processo de um Racismo Mascarado (2016), reafirma que herdamos de Portugal uma 

configuração de núcleo familiar em que se normaliza o domínio do corpo feminino, 

especificamente, o corpo de mulheres negras que eram iniciadas desde cedo na vida 

sexual. 

A norma consistia na exploração da africana pelo senhor escravocrata, e este 
ilustra um dos aspectos mais repugnantes do lascivo, indolente e ganancioso 
caráter da classe dirigente portuguesa. O costume de manter prostitutas 
negro-africanas como meio de renda, comum entre os escravocratas, revela 
que além de licencioso, alguns se tornavam também proxenetas. O Brasil 
herdou de Portugal a estrutura patriarcal de família e o preço dessa herança 
foi pago pela mulher negra, não só durante a escravidão. Ainda nos dias de 
hoje, a mulher negra, por causa de sua condição de pobreza, ausência de 
status social, e total desamparo, continua a vítima fácil, vulnerável a qualquer 
agressão sexual do branco (Nascimento, 2016, p. 73-74, grifos da autoria). 

A palavra status, assinalada pelo autor, pode muito bem ser um medidor de 

revogação da humanidade de pessoas negras que um longo processo sempre 

questionou. Nunca meio e objeto se tornam coisas tão próximas.  



71 
 

O meio-objeto é criado para ser confundindo com o corpo negro, com o corpo 

feminino, e reproduzir aquilo que é visto e educado a duplicar com corpos negros, 

neste caso, o corpo feminino, passível de atitudes brutais.  

Os objetos são simulacros da morte do corpo negro, da violência reproduzida 

por pessoas brancas, e são procedentes da normalização: reproduzir o ato brutal é 

uniformizar. É recompor novamente a fabulação ocidental que justifica todo o 

colonialismo, agora em um conjunto e acesso muito maior, a cultura de massa.  

O saca-rolhas (Figura 9) é um outro objeto que reproduz uma violência na sua 

forma de uso, assim como o quebra-nozes, o objeto precede a tortura. É dividido em 

duas partes, propriamente o “utensílio lesivo” e uma outra que representa um tronco; 

esses objetos são usados geralmente para abrir garrafas de bebidas alcoólicas ou que 

possuem rolha como tampa de armazenamento. A barbárie é seguida da bebida que 

causa prazeres, ou seja, a cabeça e o tronco são complementares, o tronco por sua 

vez é constituído de uma estrutura pontiaguda em formato espiralado e, por sua vez, 

penetra o pescoço e a cabeça da figura. 

As ações que esses instrumentos reproduzem estendem-se desde a simulação 

de contenção e deformação de corpos até a ideia de como os corpos negros estariam 

subalternizados a esse tipo de prática. A análise desses objetos de cultura de massa 

nos faz questionar sobre a quem pertenciam esses objetos, pois as imagens que eles 

produzem são geradas a partir de sua execução, da reprodução da violência. A figura 

pode ser considerada feminina pelo uso da argola na parte da cabeça do saca-rolhas. 

São objetos-meio produzidos para reafirmar o merecimento de todo o ato de 

desumanização. 

A saboneteira (Figura 9) parece ter presentes pessoas de aparência mais jovial, 

parecem duas crianças deitadas sobre uma cama branca, são objetos representados 

com uma tonalidade de pele mais clara, diferentemente dos outros que compõem a 

cena, que possuem a cor preta. A cama, branca, possui dois personagens deitados, 

o lugar do corpo é projeto para ser colocado o sabonete, o corpo é coberto pelo 

sabonete, usado para a limpeza corporal, é guardado sobre o corpo dos personagens. 

Como utensílio de limpeza, não podemos destacar que o que esse objeto guarda é 

sobre o “território corpo” (Sodré, 2012, p. 39), numa relação “proxêmica” entre corpo 



72 
 

e objeto. 

A higiene é atribuída a um discurso, higienista, possuidor de face como 

palavras que podem ser associadas a “sanear” e a “modernizar” (Sodré, 2012, p. 43), 

o custo disso é a própria eliminação do próprio negro. Mas vejamos que, no lugar do 

corpo, o sabonete é a própria substituição do corpo, nas palavras de Abdias 

Nascimento, “o desaparecimento inapelável do descendente africano, tanto 

fisicamente, quanto espiritualmente, através do malicioso processo de embranquecer 

a pele negra e a cultura do negro” (Nascimento, 2016, p. 50). 

 O lugar da cama branca, personificação do homem branco, é o lugar que 

reafirma as relações de servidão sexual dos corpos de pessoas negras. A passagem 

do sabonete no corpo é a representação e a regulação que justifica o lugar de servidão 

sexual, corroborando as práticas de “genocídio institucionalizando” (Nascimento, 

2016, p. 19).  

O frasco de perfume (Figura 9) consiste em uma mulher negra, a parte dos 

quadris e das pernas é representada pelo recipiente que guarda a fragrância, uma 

forma exagerada, hipersexualizada do corpo feminino. Os objetos representados pela 

figura feminina são o que Abdias Nascimento (2016, p. 75) nomeia como “objetos de 

fornicação”, reprodutores da violência contra a mulher negra através do “trabalho 

compulsório”. Esses objetos compõem um imaginário alimentado cotidianamente, nas 

palavras de Grada Kilomba (2019), o racismo cotidiano é composto por diversas 

instâncias, entendemos que essas são resultado de um conjunto de imagens da 

tradição colonial que continua em atuação. As camadas dessas imagens são 

ambíguas, transparecendo no seu modo de uso, mas também na forma como são 

representadas: incivilizado, animalizado, erotizado, infantilizado, entre outras são as 

camadas, nas palavras de Grada Kilomba, em que se configura o Racismo 

Cotidiano14. 

 

 

 
14 Sugerimos a leitura do termo de Grada Kilomba em Memórias da Plantação: Episódios de Racismo 
Cotidiano (2008, p. 78-80).  



73 
 

 

Figura 10 – Galheteiro em forma de negro 

 

Fonte: Nelson Aguilar (2000). 

Cerâmica policromada, coleção particular.  

O corpo como recipiente de algum conteúdo se reproduz na Figura 10, um 

conjunto de galheteiro, adultos e crianças que abrigam condimentos de cozinha, como 

vinagre, sal e pimenta. O corpo dos personagens é que abriga os objetos, ou seja, 

realimenta o imaginário de servidão. É interessante traçar uma relação com o cartão 

postal (Figura 8), Souvenir d’Afrique, em especial sobre as crianças que representam 

o conjunto, pois são essas as memórias do continente africano e o objetivo das 

missões, resplandecendo em um conjunto de objetos de uso cotidiano e reafirmando 

os pactos da escravidão do corpo negro através de desenhos e esculpidos em 

utensílios banais. 

 

 

 

 

 



74 
 

Figura 11 – Canecas em forma de cabeça de negro 

 

Fonte: Nelson Aguilar (2000). 

Cerâmica policromada. 19 x 14,5 x 23 cm. 

O olhar para esses objetos é relevante numa discussão para as teorias da 

imagem porque eles são vetores de imagens que reatualizam o corpo preso ao 

imaginário escravista. A leitura atribuída os objetos expostos até o momento, é uma 

maneira de dialogar com o que está em jogo na distinção entre o meio e a imagem. 

Longe de produzir uma verdade com face de significação, o caminho direcionado é 

apontar e olhar para seus usos e suas circularidades. No entanto, apenas apontar a 

natureza do documento de horror (Didi-Huberman, 2020, p. 58), pode parecer 

impossível de se distanciar, revela uma repulsa a incompletude, em outras palavras, 

“[...]a “razão na história” é sempre objeto de refutação – por mais minoritária, dispersa, 

inconsciente ou desesperada que seja[...]” (Didi-Huberman, 2020, p. 39).  

Na Figura 11, a simulação, o imaginário por meio do objeto segue sendo 

reforçado, nessa estão presentes canecas em formato de cabeça de pessoas negras. 

Esses objetos e documentos (Figuras 8, 9, 10, 11) compõem uma mostra expositiva, 

sessão de Arte Afro-Brasileira, da grande exposição Mostra do Redescobrimento 

(2000), curadoria de Nelson Aguilar (1945) e um conjunto de curadores da exposição 

sediada no Parque do Ibirapuera, em São Paulo.  

O curador dessa sessão, Emanoel Araújo (1940-2022), é artista visual, teórico, 

crítico e museólogo. Em conjunto com uma vasta equipe curatorial, planejou essa 



75 
 

exposição, Negro de Corpo e Alma, organizada em três subseções: olhar o corpo, 

olhar a si mesmo e sentir a alma. No texto curatorial, Araújo (2000) diz que esses 

objetos reprodutores de um “juízo pejorativo semelhante” (Araújo, 2000, p. 46) 

possuem essa característica representacional de caricatura e tratam do cotidiano de 

pessoas negras, “a imagem negativa do negro acaba por impregnar o senso comum, 

como um dado natural” (Araújo, 2000, p. 46).  

Traçar uma reflexão sobre a imagem negativa e, com isso, assumir a posição 

de uma imagem construída em sentido sempre positivo, sua cor branca ou 

transparente ou neutra. Outros adjetivos poderiam ser atribuídos, mas a discussão 

possibilita o reconhecimento da produção de imagens dentro da lógica colonial e lança 

reflexões sobre a produção de imagens a partir de corpos aprisionados à colonização, 

tomando posse de seu arquivo imaginal, problematizando o lugar e a face da imagem 

enquanto outros estudos das imagens. 

A discussão sobre imagem, meio e corpo em Hans Belting (2014) e sua 

antropologia da imagem é examinada aqui, por meio de outras culturas. Entendemos 

necessárias as reflexões em que o corpo passou por um processo de dominação, 

carece de um desvio do juízo ao outro ou atentar-se à reflexão do corpo que produz 

imagens e os meios que essas imagens seguem produzindo, curso da compulsão em 

possuir o outro através dos meios.  

Como desprender o meio e o corpo de um imaginário e reflexos da servidão, 

do lugar do objeto, da dominação? É possível produzir um pensamento sobre imagem 

negativa, em que se desprenda da lógica em que as imagens positivas e transparentes 

são construídas? O primeiro caminho provavelmente é o possível acesso ao arquivo 

imaginal, a entrada é compreender outros modos de experiência imaginal, relações 

que culturas — não só a experiência ocidental, a qual ainda é o principal eixo das 

reflexões sobre as imagens — estabelecem com as imagens e o modo como são 

geradas.  

No capítulo seguinte, a noção de Ère, serão abordadas questões relacionadas 

às imagens através de formas diferentes na produção de sentido, de relacionamento 

com o real e na geratriz de imagens. O termo é de origem yorùbá, partindo dos estudos 

de Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano dos Santos, Mestre Didi 

Aṣipa, tendo múltipla tradução, que pode variar entre imagem e escultura; é 

apresentado dentro de um contexto ritual, pretendendo-se ampliar a discussão sobre 

o termo e manter a sua tradução como imagem.  



76 
 

4 Caída 2 – A procissão das ère  

Temos ouvido aplicar a palavra ère às imagens esculpidas em 
madeira, nos vários festejos em que estas imagens são levadas 
em procissão que saem dos templos e assentamentos (Santos; 
Aṣipa, 2014, p. 51, grifos da autoria).  

 

Existe certa pluralidade de sentido e de conteúdo na qual os ère se constituem, 

sendo assim, seu significado pode variar de acordo com sua localidade geográfica. 

Para alguns povos, como os Fons do antigo reino do Daomé, eles não são associados 

à figura de orixás, e sim à de reis e rainhas. Dependendo de sua localidade, os ère 

estarão associados aos orixás ou a pessoas importantes dentro do culto de uma 

divindade. 

O que existe em comum entre eles independe daquilo que representam ou sua 

portabilidade de sentidos, é o seu uso ritual, e são designados como uma qualidade 

de escultura da África Ocidental. Os ère presentificam os aspectos místicos, sua 

utilidade é de mediação comunicativa entre os fragmentos cosmológicos constituintes 

do ser: propor um espaço de compartilhamento entre as forças simbólicas, as quais 

trazem sentido e compreensão enquanto indivíduo e coletividade. Nas palavras de 

Muniz Sodré, na obra O terreiro e a cidade: a forma social negro-africana (2019), “o 

corpo do indivíduo torna-se lugar do invisível” (Sodré, 2019, p. 63). 

Os aspectos místicos não são ausentes quando falamos de existência, os 

objetos não têm a função de tornar presente algo ausente, eles são extensão ou 

materialização de algo que possivelmente nem o material contempla, mas são 

entendidos na categoria de escultura, a qual só possui utilidade em uso, ou seja, 

através dos rituais de presença — quando eles são expostos —, de passagem — 

pelos lugares que eles percorrem — ou de preparação — os processos de elaboração 

para o seu percurso ritual, todos são movidos pelo corpo. O corpo e o ère são 

indissociáveis e, através dos seus movimentos — o ritual —, tornam-se únicos, 

podendo ser caracterizados como individual na sua relação com o indivíduo e coletivo 

em sua exposição e nos processos sensíveis.  

O segundo capítulo discute sobre o meio através das experiências com os Ère, 

nos apropriamos deste relato de Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano 

dos Santos (Mestre Didi Aṣipa) sobre as experiências com essas expressões artísticas 

de origem africana, ricamente diversas pela África. Nesse relacionamento com o meio 

(ou seja, a escultura, ou propriamente o seu termo em yorùbá, o ère), poderíamos 



77 
 

pensar numa outra relação com a produção de imagem e possivelmente traçar 

contornos e direcionamentos conceituais a partir das relações que são estabelecidas 

com esses objetos.  

A experiência imaginal das culturas do ocidente não é suficiente na 

compreensão das relações sensíveis estabelecidas com as imagens de outras 

culturas, em seu ato de gerar e conviver com as imagens. A passagem de Hans 

Belting a respeito das máscaras africanas nas lojas de Paris justifica a universalidade 

à experiência, pois, no processo de saqueamento do acervo de arte africana, tornou 

os objetos uma “forma vazia”, restringindo a sua natureza a objetos estéticos (Belting, 

2014, p. 66).  

Até mesmo a noção de vetor atribuída por Hans Belting torna-se questionável, 

é perceptível no confronto entre traduções. A tradução desses objetos como máscara 

é bastante recorrente, mas é importante trazer o contraponto de Santos e Aṣipa 

(2014), que nos informa que o correto não seria traduzir como máscaras, em seu texto 

sobre os Ère (com base nos autores, são imagens dos orixás, mas também são 

imagens de ancestrais sacerdotisas). Gueledés, ou máscaras gueledés, como 

geralmente são designadas, são um dos tipos Ère. Para os autores, o correto é 

designar esses objetos como persona, advindo do grego prosopons.  

Se os ère são também emblemas que remetem à ancestralidade, através de 
imagens esculpidas, como os prosopons, elas parecem remeter às 
sacerdotisas montadas pelas entidades. Se, de um lado, parece 
verdadeiramente a afirmação que as imagens representam iniciados, como 
no caso das representações de Oiá, Xangô, Oxum, Iemanjá, por outro lado 
elas parecem também dar continuidade às referências míticas dos princípios 
inaugurais (Elbein, 2014, p. 64). 
 

Na aproximação do termo prosopons e o destino pelo qual são esculpidos os 

ères, o trabalho de seguimento dos princípios remonta um processo de incorporação 

do saber. Em Belting (2014, p. 223), o termo grego prosopon, ou persona, também é 

usado para se referir às máscaras e aos rituais fúnebres em Roma, em que assinala 

a analogia de seu relator sobre o culto, com tradução recorrente no teatro. Em sua 

passagem, o historiador da arte relata sobre o conceito associado aos ritos fúnebres 

dedicados ao imperador Vespasiano (79 d.C.), nos quais a pessoa que veste a 

máscara ou a persona pode ser traduzida como um ator, em suas palavras: “o ator 

representa o imperador morto” (Belting, 2014, p. 223). 

A variante romana do culto dos mortos consiste em encenar a presença 
política e civil, como se o defunto participasse ainda da vida pública. 
Representação e corporização coincidem aqui, graças ao portador da 
máscara. A imagem que aparece em nome do morto continua ainda a ser o 



78 
 

antigo «duplo», como se a revolução platónica jamais tivesse ocorrido 
(Belting, 2017, p. 223, grifos da autoria). 
 

Torna-se evidente que esses objetos, ère, são transportadores de identidades 

— apoiado nos estudos de Stuart Hall (2006), compreendemos aqui identidades não 

fixas, mas móveis, confrontadas pela dinâmica do mundo global e pela 

descentralização da própria noção de identidade com base em parâmetros de 

individualização, fixação e unicidade — em um movimento que carrega seus princípios 

cosmológicos até seus descendentes por meio dos rituais dos quais esses objetos 

fazem parte, são apresentados, exibidos ao público, consagrados. Seu objetivo está 

ligado aos processos de manutenção social, conforme Santos (2012), que envolvem 

o sentido da estrutura do grupo e do universo por meio de laços estabelecidos entre 

o visível e o invisível. 

Os deslocamentos das ère consistem em uma série de etapas e ações que 

começam com as vestimentas e as pinturas corporais, as trocas de roupas, a forma 

como em cada momento os dispositivos são dispostos e apresentados consiste em 

uma sabedoria. O rito, que reestabelece um tempo inaugural, como nos informa Leda 

Maria Martins, é capaz de atribuir sentido numa temporalidade atual, e nesse caso, o 

rito não é apenas uma repetição de acontecimentos pelos princípios, mas um modo 

de conhecimento, no qual sua atualidade, de ordem ética permite revisar acervos, 

ancestralidades e acontecimentos como um veículo, a construção da força motriz do 

corpo. Em uma passagem de Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo 

tela (2021), o rito consiste  

Como forma de pensamento, os ritos são férteis acervos de memória de 
reservas mnemônicas, ações cinéticas, padrões, procedimentos culturais 
residuais recriados, restituídos e expressos pelo corpo. Os ritos transmitem e 
instituem saberes estéticos, filosóficos e metafísicos, entre outros, quer em 
sua moldura simbólica, quer nos modos de enunciação, nos aparatos e 
convenções que esculpem sua performance (Martins, 2020, p. 47). 
 

Na ação de performar existe a geratriz de imagens e relações estabelecidas 

com as imagens, que envolvem não só a simples obra de transportar um ère. O 

procedimento de gerar imagens é tão complexo quanto o ritual no qual elas estão 

inseridas. A experiência imaginal torna-se particular, pois está inserida em relações 

filosóficas e sociais específicas de ordem cultural e cosmológica. Para Hans Belting, 

em Corpos e culturas, a abertura do seu texto diz “O homem é naturalmente o lugar 

das imagens. Naturalmente, de que modo? Porque é um lugar natural das imagens 

ou um órgão vivo para as imagens” (Belting, 2014, p. 79). O trecho ressalta a 



79 
 

importância do corpo enquanto imagem, a crítica ao universalismo atribuído ao 

convívio com as imagens em uma determinada sociedade e as imbricações com o 

real, em que as imagens fazem parte de um jogo de afetações, sensibilidades do 

mundo, envolvendo o próprio corpo, e da própria produção do real, como no caso dos 

ère. Sobre o corpo e sua relação com as imagens, o historiador da arte pontua:  

Se, como se diz, uma biblioteca inteira arde quando em África morre um 
ancião (poderia também dizer-se um arquivo inteiro de imagens), torna-se 
então claro o papel que o corpo possui enquanto lugar de tradições coletivas, 
as quais perdem força quando se desligam destes, seja por que razões for. 
Muitas culturas, outrora protegidas, pelos seus limites geográficos, estão hoje 
ameaçadas pela perda da tradição, destino de que o mundo ocidental não 
está a salvo (Belting, 2014, p. 81). 
 

Percebemos a relação que o autor faz do arquivo com o corpo: “o ancião na 

África” e é válido pontuar que a destruição de corpos. No fragmento textual do autor, 

é presente tanto a noção de genocídio, por sua vez, físico, quanto um semiocídio, 

como já mencionado, da ordem do simbólico, pelo qual a própria produção de meios, 

como os objetos apresentados no capítulo 1, contribui para a destruição de saberes 

das culturas nas quais o corpo e o sensível são matrizes no pensar e no construir 

pensamento. As imagens, por sua vez, são também acometidas pela crueldade, 

quando não existe um reconhecimento dos sentidos de produção e criação dessas 

atravessadamente por formas de construção de conhecimento presentes nessas 

culturas. 

Destacamos a importância de pensar o meio, através dos ère em seu processo 

de imaginalidade, através da performance do corpo em que o rito compõe e se 

estrutura, se entende o ritual, por meio do olhar dos autores, como “uma forma 

somática de pensar” (Sodré, 2017, p. 129), na qual, para esse autor, o ritual e a techné 

grega têm a mesma equivalência, ambas consistem “na obtenção de um fim entendido 

como plenitude de uma experiência existencial. Em iorubá, esse fim se diz abá, 

equivalente ao telos grego” (Sodré, 2017, p. 192). 

O lócus dessa discussão refletir-se-á juntamente com a epistemologia debatida 

por autores que se distanciam dos conceitos balizadores colonialistas, tais como 

Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano dos Santos (Mestre Didi Aṣipa). 

Seus estudos comparados sobre Arte Sacra na África Ocidental (2014) desenvolvem 

uma discussão sobre os ère: objetos que remontam linhagens ancestrais de reis e de 

princípios cosmogônicos.  

 Trata-se de uma pesquisa sobre objetos de origem incorporados ao solo 



80 
 

brasileiro; arte sacra, como remete o título do livro, configura-se como uma série de 

objetos, como tambores, vestimentas, cultos específicos de orixás, entre outros. As 

interpretações para esses objetos são sempre verificando fontes originárias da cultura, 

nas quais existe uma relação de respeito profundo: a sacralidade configura-se como 

uma demarcação consagrada pela sua sobrevivência e adequação aos terreiros 

brasileiros.  

Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano dos Santos relatam sobre 

suas experiências de acompanhamento de um ritual, festival anual para Oiá, Ọdún, 

Ọya, na cidade de Abeokutá (Nigéria, Ogun). Destacaremos um trecho para analisar 

a função dos Ère e traçar relações com a sua produção de imagem dentro do rito, a 

partir do relato dos autores. A pesquisa delimitou-se em campo de atuação na Nigéria 

e o antigo reino do Daomé (atual Benin). A publicação é oriunda de uma monografia 

realizada com recursos da UNESCO e do Centro de Estudos Afro-Orientais (CEAO) 

da Universidade Federal da Bahia. 

Sua atuação dentro do rito é desenvolvida em uma série de etapas e elementos 

de disparadores que estruturam o rito, os cânticos, os movimentos de saudação, as 

trocas de paramentos, a movimentação com os objetos, as danças. Olhar para os ère 

é olhar em conjunto para uma série de expressões artísticas e estéticas segmentadas 

no ritual. 

As olóỵa (aquelas que recebem Oiá) trocaram de roupa e apareceram muito 
bem penteadas e ornamentadas: a planta dos pés e o rosto pintados com 
osùn e os olhos sombreados com tíòó, pó de chumbo ou antimônio, de cor 
azul acinzentado. As olóỵa destinadas a carregarem os ère colocaram em 
uma rodilha de pano da costa sobre a cabeça e ficaram em fila, encabeçadas 
pela Ìyálóỵa (a sacerdotisa do chefe do culto), na parte exterior do templo. O 
Balé-Oiá tomou os ère e foi colocando um a um sobre a cabeça das abọya 
(aquelas que cultuam Oía), começando pela última da fila. Como é de 
preceito, antes de levantar cada imagem, ele a suspendia e arriava no chão, 
três vezes. Também, antes de colocar os ère sobre a cabeça das olóỵa, 
procedia da seguinte maneira: colocando-se de frente para a olóòriṣa, com 
as duas mãos, ele suspendia o ère sobre a cabeça até a altura de suas 
frontes, colocando três vezes com a base do ère, sucessivamente, a sua 
cabeça e a da olóỵa. Depois ele colocava o ère sobre a rodilha e, mantendo-
o com uma de suas mãos, tomava a mão esquerda da olóỵa e a colocava 
sobre ère, fazendo o mesmo com a mão direita. Durante todo este ritual, a 
ìyálóỵa, permanecia imóvel, fazendo apenas os movimentos dos braços 
conduzidos pelo Balé. Depois que as duas mãos das olóỵa já apoiavam o ère 
é que elas recuperaram a mobilidade; também nenhuma delas falou durante 
o preceito (Santos; Aṣipa, 2014, p. 53). 
 

As formas de condução e preparação dos ère são complexas, a ação é 

constituída como performance, através dos estudos de Martins (2021), na qual pode 

ser entendida como um modo de inscrição de conhecimento. No trecho do rito 



81 
 

destacado, as figuras-autoridades e as pessoas cultuadoras no culto a Oiá, até para 

levantar os ère, devem seguir gestos que carregam um sentido simbólico de respeito: 

o silêncio e o protocolo-ritual são fundamentais na dinâmica.  

É na gestualidade e na movimentação do rito que o corpo rompe fronteiras 

entre os aspectos visíveis e invisíveis, a dinâmica da performance assume camadas, 

temporalidades que são inscritas nas ações do corpo. Para Martins, para as culturas 

que têm no modo de construir o saber a oralidade, a performance é uma “experiência 

corporificada de um saber encorpado, que encontrava nesse corpo em performance 

o seu lugar e ambiente de inscrição” (Martins, 2021, p. 36). Ao mesmo tempo, existe 

uma corporeidade que é criada a partir da passagem dos objetos de um para os outros 

membros e as autoridades dentro do culto.  

Nesta obra, os autores dedicam-se a investigar as relações dos objetos de arte 

sacra no Brasil com a África Ocidental. Na introdução, revelam que a pesquisa foi 

tímida em relação ao seu objetivo, a experiência dos autores foi o marcador importante 

para estabelecer os vínculos pretendidos.  

A investigação é uma aproximação com as culturas de origem nagô e jeje, pois, 

no caso da cultura jeje, os autores dizem que existem relações implicadas ao universo 

da cultura nagô. A conferência é inicialmente marcada pela experiência dos autores 

nos terreiros de candomblé da Bahia.  

As relações estabelecidas com pessoas pertencentes ao lugar são de extrema 

importância para o relacionamento que se estabelece com a cultura, inclusive a 

presença dessas pessoas é, de certa forma, um passaporte para o acesso e a 

visitação a lugares e acesso a arquivos, que não são permitidos para qualquer pessoa.  

O relacionamento social com membros da comunidade, o respeito às fontes 

orais, como os itàn e entrevistas realizadas, e a observação dos ritos e práticas 

constituintes da cultura são pontos tocados no texto, os quais nos direcionam a um 

respeito, ou seja, à colaboração, à preservação e à continuidade da cultura e não à 

deturpação, ou qualquer outra forma de interpretação com práticas colaborativas para 

extinção. A figura de Mestre Didi Aṣipa (Deoscoredes Maximiliano dos Santos) é 

bastante importante também na investigação realizada, pois, conforme é relatado 

(Santos; Aṣipa, 2014, p. 9), possibilitou o encontro com membros de sua família, os 

Aṣipa. 

Nesse sentido, o nosso objetivo não é realizar um estudo comparado, mas, 

através do pequeno relato dos autores sobre os ère, termo atribuído a esculturas de 



82 
 

uso ritualístico, retornar à tradução de ère como imagem, por mais que sua tradução 

remonte ao meio, à escultura, e discutir, por meio de seu rito e a performance do 

corpo, as relações com as imagens e a sua geratriz. Como já observado, o rito é 

considerado um conhecimento, no qual sua sabedoria é construída pelo corpo, em 

que toda a movimentação, gestualidade, apresentações e os diversos modos de uma 

dinâmica corporal constituem o que Martins chamará de oralitura: 

Conceitual e epistemologicamente, oralitura designa a complexa textura das 
performances orais e corporais, seu funcionamento, os processos, 
procedimentos, meios e sistemas de inscrição de saberes fundados e 
fundantes das epistemes corporais, destacando neles o trânsito da memória, 
da história, das cosmovisões que pelas corporeidades se processam. E alude 
também à grafia desses saberes, como inscrições performáticas e rasura a 
dicotomia entre oralidade e escritura. A oralitura é do âmbito da performance, 
seu agenciamento, e nos permite abordar, teórica e metodologicamente, os 
protocolos, códigos e sistemas próprios da performance, assim como o 
modus operandi, de sua realização, de sua recepção e afetações, assim 
como técnicas e convenções culturais, como inscrição e grafia de saberes 
(Martins, 2020, p. 41, grifos da autora). 
 

Para a professora e pesquisadora, a oralitura não se restringe ao rito, mas a 

“uma variedade imensa de formulações e convenções” (Martins, 2020, p. 41), o que 

permite estabelecer uma relação com a própria noção de montagem, abordagem 

presente nos autores aqui apresentados, em especial Georges Didi-Huberman. 

Montar é um movimento, e um movimento corporal, para o autor, sobre a montagem 

é “dispor as coisas, a desorganizar sua ordem e de apariação” (Didi-Huberman, 2017, 

p. 79, grifos do autor). O ato de montar constrói uma oralitura que se inicia no 

reconhecimento em oscilações corporais e saber incorporado, a partir de Martins, as 

imagens possuem texturas complexas, o que em Didi-Huberman (2015) pode ser 

considerado como anacronia, sobre os diversos tempos presentes nos dispositivos. 

No rito, por sua vez, assume uma outra forma de relação com os meios, o ère, pois o 

corpo aponta em tempos distintos e constrói uma temporalidade particular, sem 

dissociações entre o meio artístico e o meio corpóreo. A experiência imaginal, nessa 

perspectiva, se estabelece como um elo entre o dispositivo artístico e corpo, por 

motivos filosóficos, cosmológicos, estéticos, mas também éticos.  

Para a antropóloga e o sacerdote e artista, existe uma relação de cuidado e de 

preservação da própria vida na fabricação e manipulação desses objetos. Na frase 

seguinte, há uma chave importante para a discussão, os autores dissertam sobre os 

mais famosos ère, os Ibeji (Figura 12), nos quais “Enquanto os gêmeos que 

representam estão vivos, os ère são objeto de tratamento especial” (Santos; Aṣipa, 



83 
 

2014, p. 51). Nesse sentido, podemos apontar a criação desses objetos com relação 

ao cuidado e à manutenção da vida. 

Entretanto, existe uma relação profunda entre morte e imagem e não entre 

imagem e vida. Hans Belting (2017) percebeu, nas sociedades antigas e originárias, 

a potência e a experiência com as imagens através de diversos rituais, como os ritos 

fúnebres. Nos ritos, ocorria um exercício de corporificação fundado numa outra 

presença através de um meio de origem mental ou material além do corpo do cadáver, 

pela presença das imagens, um dispositivo que tornaria a presença do morto 

presente.  

O morto, que tinha participado da vida na comunidade, desaparece e é 
substituído por uma simples imagem. Possivelmente como reação de defesa, 
os homens responderam a esta perda com a criação de uma outra imagem: 
uma imagem através da qual, à sua maneira, o incompreensível se tornasse 
compreensível. Assim, a imagem por eles produzida passava a poder 
confrontar-se com a do morto, o cadáver. Graças a esta produção imaginal 
tornaram-se ativos, deixaram de se abandonar passivamente a experiência 
da morte. Por conseguinte, o enigma que se rodeou o cadáver tornou-se 
também o enigma da imagem: reside numa ausência paradoxal que se 
expressa tanto a partir da presença do cadáver como da presença da imagem 
(Belting, 2017, p. 181, grifos da autoria). 
 

A ausência paradoxal, ou uma ausência-presença, é uma experiência presente 

em práticas em sociedades originárias, a imagem cumpriria a função de presentificar 

a ausência material. Sua função tem fins de manutenção das estruturas sociais e suas 

formas de organização. Tornar presentes os mortos através de imagens, ou sua 

substituição pelas mesmas, teria um fim de continuidade. Para Belting, “a morte, em 

vez de um destino do indivíduo, é um destino da comunidade” (Belting, 2014, p. 185). 

No caso dos povos nagôs, por exemplo, os cultos aos Égúngún têm uma finalidade 

na história social e estrutura de uma comunidade em seus valores morais e éticos 

(Santos, 2012, p. 108-139), mas nesse caso eles não são ausentes. 

A morte, por sua vez, é a dinâmica que assegura a “ausência-paradoxal”, a 

morte é um paradigma nos estudos sobre imagens, em especial na antropologia da 

imagem. O lugar da imagem se constitui, nesse pensamento, na ausência de um 

dispositivo de qualidade tangível, ou seja, compreendemos que a substituição do meio 

para a imagem assumirá sempre um lugar de presença. Tanto Belting (2014), com “a 

ausência paradoxal”, quanto Santos (2012), com “a morte” propriamente dita, referem-

se ao estado de uma mudança de posição.  

Para os povos nagôs, a morte é considerada uma continuidade, ou seja, a 

mudança de estado é formulada através das mudanças simbólicas, entre a oferta de 



84 
 

Iyá-nlá, ou seja, a vinda ao plano terrestre e o retorno, recompor a porção símbolo de 

matéria: 

Morrer é uma mudança de estado, de plano de existência e de status. Faz 
parte da dinâmica do sistema que inclui, evidentemente, a dinâmica social. 
Sabe-se perfeitamente que Ikú deverá devolver a Ìyá-nlá, a terra, a porção 
símbolo de matéria de origem na qual cada indivíduo fora encarnado; mas 
cada criatura ao nascer traz consigo seu orí, seu destino. Trata-se, portanto, 
de assegurar que este se desenvolva e se cumpra (Santos, 2012, p. 254, 
grifos da autora). 
 

Se as imagens dos Ibêji estão associadas aos gêmeos vivos, o naturalismo 

religioso — ao qual Hans Belting, no texto Corpo e Magia da Imagem, se refere com 

base nos estudos de Carl Einstein — não é pertinente nesse contexto, percebemos 

que não há uma superação da morte ou tornar presente o morto, não aponta essa 

pretensão.  

A morte, como relata Juana Elbein dos Santos (2012), faz parte do sistema 

nagô, é obrigatório o seu retorno (Santos, 2012, p. 234). A outra forma de existência 

consiste na recomposição do material progenitor ao qual é atribuído, criado e 

modelado para a existência na terra. Na reflexão do historiador da arte, Hans Belting, 

apreendemos que a imagem assume um papel intimamente de substituição: 

No culto funerário as imagens eram expressões e acompanhamento de 
ações, eram máscaras, pinturas, roupagens, múmias, antes de se separarem 
do corpo e se duplicarem através do manequim ou feitiço. Se, num caso, se 
realizavam diretamente no corpo do homem, noutro aparecem 
automaticamente a seu lado para exortar à comparação de corpos e tomar o 
lugar destes. Na substituição havia já o interno quer transformar quer de 
duplicar um corpo. Um corpo em imagem, não deveria apenas demonstrar 
esta igualdade fundamental porque, em geral, fora fabricada só em virtude 
desta analogia e, por isso, nada mais podia assemelhar-se exceto a um corpo 
— comparável não a um corpo determinado, mas pura e simplesmente ao 
corpo (Belting, 2017, p. 188, grifos do autor). 
 

Não obstante, o destaque da citação “um corpo em imagem” remonta à noção 

do arquivo e, ao mesmo tempo, é restritiva, imagens não querem substituir corpos e 

muito menos serem igualadas. Feitiços, como animadores das imagens, presentes no 

argumento do autor, são o que levou essas imagens à extinção, por exemplo, o que 

ocorreu no Brasil.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



85 
 

Figura 12 – Ibeji, Iorubá 

 

Fonte: Kleber Patrício (2023). 
Sem data, acervo MASP, doação Cecil Chow Robilotta e Manoel Roberto Robilotta, 2012.  
 
 

Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano dos Santos (2014, p. 56) 

consideram sobre ère, chamando a atenção sobre a quase inexistência dos objetos, 

por conta de toda a perseguição aos terreiros de candomblé. Contudo, a violência 

também ocorre no âmbito epistemológico, pois, para os autores, sua tradução errônea 

está associada a fetiche e feitiço, contribuindo para o apagamento não só das 

imagens, mas dos saberes e tradições que eles portam.  

Para os autores, os ère “são símbolos cujas substâncias e forma servem para 

representar aspectos místicos” (Santos; Aṣipa, 2014, p. 57), mas, para isso, precisam 

passar pelos ritos de preparo e consagração, caso contrário, conforme evidenciado 

pelos autores através de Juana Elbein dos Santos (1966), são objetos artísticos. 

Objetos sacros, nesse sentido, passam por processos de ritualização e consagração, 

os quais constituem o rito, sua função é institucional ou complementar dentro da 

ritualística.  

Já contextualizamos sobre o que são os ère enquanto objetos rituais de cultos 

vinculados às sociedades yorùbá, como a sociedade Gẹ̀lẹ̀dẹ̀ e suas máscaras, ou 

seja, um tipo de ère. Juana Elbein dos Santos e Deoscoredes Maximiliano dos Santos 

(2014) consideram, através de uma revisão sobre o termo, as diferenças em traduções 

sobre o que significam: estátuas, imagens dos orixás, ídolos, entre outros. Entretanto, 



86 
 

podemos perceber uma indistinção da ideia de escultura para a noção de imagem, 

poderíamos dizer que está relacionada ao seu uso, ou seja, dentro do rito, sua função 

em primeiro lugar é presentificar imagens. Entretanto, a presença não consiste em um 

jogo para superar uma ausência, pois, nessa perspectiva, as divindades e ancestrais 

não se fazem ausentes.  

No dicionário do historiador José Beniste (2014, p. 215), a palavra ère se traduz 

como imagem, é interessante mencionar a frase “Igi ni nwon fi gbé”, cuja tradução é: 

“é de madeira que eles fizeram a imagem”; em uma segunda tradução, o autor diz 

“máscaras de madeira usadas pelo Égúngún15”. Existe outra palavra no dicionário, na 

mesma página, que também merece destaque, ère Òjìji, para traduzir imagens virtuais 

(2014, p. 215). O termo ère, nessas duas traduções, está ligado à relação entre um 

processo manual de esculpir a imagem e a produção digital da imagem.  

Interpretamos a tradução do autor da seguinte maneira: esculpir a imagem está 

direcionada a seu meio, ou seja, em primeiro lugar, sua matéria-prima, a madeira, e 

em segundo, a escultura sagrada ou o objeto sacro. Na segunda ocasião, a referência 

ao processo de animação das imagens, ou seja, dentro do rito de Egúngún, a máscara 

tem o poder de caracterizar um aspecto ancestral, pois entendemos que eles são 

presentes, então sua função não é presentificar e sim caracterizar essa presença.  

Tornar visíveis os aspectos retoma uma discussão levantada pelo filósofo 

Jacques Rancière na obra O destino das imagens (2012). A imagem não pode ser o 

outro nem em si mesma, uma prioriza a distinção e a outra, sua essência.  

A imagem como outro é a discussão que levantamos no primeiro capítulo, e 

nem a si mesma, se estabelecemos a relação entre vida e as imagens. Nesse sentido, 

poderíamos cair nessa discussão que é uma tese de Espinosa, conforme o autor, uma 

tradução de “Deus ou da substância” (Rancière, 2012, p. 10). Para o autor (Rancière, 

2012), a alteridade das imagens consiste em uma propriedade da imagem que não 

depende apenas do seu meio, dando ênfase à sua performatividade. Então, a 

visibilidade seria um aspecto da performatividade em seu regime imagéité (Rancière, 

2012, p. 12), ou seja, aquilo através de um conjunto de fatores, os quais o autor 

denomina como afeto, a significação entre outros, a visibilidade seria o que ela se 

mostra dentro desse regime, e não sua essência.  

 
15 Égúngún são espíritos masculinos de importantes figuras para uma comunidade. Para Juana Elbein 
dos Santos, estão envolvidos com conceitos morais, a herança e a tradição de uma sociedade (Santos, 
2012, p. 129): “A presença de Égún é o signo mais evidente da continuidade da vida”. 



87 
 

Como lembra Muniz Sodré (2017), o invisível é um aspecto ou fragmento dos 

princípios cosmológicos que constituem o corpo — materiais dos entes sobrenaturais 

que constituem o corpo no aiyê. O visível só é constituído enquanto aspecto de uma 

visualidade, enquanto invisível, são inseparáveis: o corpo visível na terra é composto 

por fragmentos corpóreos presentes no ọ́run. 

Nesse sentido, as configurações das imagens, ou seja, a sua visibilidade é 

realizada através dos processos de performance nos quais os ritos com os ère estão 

sendo exibidos: compartilhar um ère é a concretização de um aspecto místico que 

compõe o corpo presente na cultura de uma sociedade religiosa.  

Logo, qual seria o lugar da ausência-paradoxal, o presente diante de sua 

ausência tangível, constituição da teoria desenvolvida pelo historiador da arte Hans 

Belting, nomeada antropologia da imagem? Pois, se o corpo é constituído por 

fragmentos dos princípios cosmogônicos do ọ́run, o plano invisível dos iorubás, os ère 

possuem uma função de caracterizar esses aspectos, os quais tornam esses espaços 

indissociáveis e possíveis através da relação com os objetos e sua função ritual, 

construindo uma temporalidade.  

A ausência-paradoxal é carregada por presença e constituição do presente, 

está direcionada às relações entre os planos de existência dos povos yorùbá através 

da temporalidade constituída pelo rito e pela produção de imagens. 

Para os povos Fons do antigo reino do Daomé, os ère são elaborados em 

homenagens a rainhas e reis, eles, os ère, são criados a partir de sentenças, Orìkí. 

Na obra Arte Sacra e Rituais da África Ocidental no Brasil, questiona-se sobre os ère 

e as sentenças, em homenagens aos reis e rainhas, estarem associados ao orìkí 

(Santos; Aṣipa, 2014, p. 63).  

Entendemos que a aglutinação do orìkí, antes de ser sentenciada, seja escrita 

ou falada, possui uma característica visual, mental e, possivelmente, que configura a 

sentença — sua característica espacial, ou seja, o meio oral —, sendo futuramente 

visual. Poderíamos dizer que não existe verbo sem a ação, a ação corpórea, que 

configura o acontecimento, uma temporalidade, a experiência. O orìkí prioriza o 

aspecto verbal na construção de conhecimento. 

A função do meio é propriamente a produção de imagens, portanto, existe a 

ambiguidade da tradução do conceito de ère, afastando-se do seu conteúdo, no qual 

os autores Santos e Mestre Didi estão relatando. Sabemos que eles são esculturas 

de madeira, mas sua tradução não é referente a objeto feito de madeira, e sim a 



88 
 

imagem pela sua alusão a elaborar uma forma corpórea para a natureza do invisível. 

Dar visibilidade à presença, e não à ausência, descontruir limites entre visível e 

invisível. Ao mesmo tempo, tornar presente a presença é um diálogo ético e ancestral, 

consigo e com a natureza. A experiência imaginal tem início no interior, no corpo que 

é composto por fragmentos dos princípios cosmológicos. Sobre o corpo e o processo 

verbal, que deve ser compreendido para além de um meio, a palavra, Muniz Sodré 

considera, a partir das culturas de arkhé, que  

Estamos querendo mostrar que, numa cultura que não separe o real cósmico 
do humano — como é o caso dos hindus, dos chineses e dos africanos —, a 
diátese filosófica é media (e não ativa), isto é, o processo verbal de 
pensamento perfaz-se no interior da pessoa, entendida em sua unidade com 
a comunidade, o que solicita o corpo, tanto individual quanto coletivo (a 
corporeidade) como âncora fundamental. Na realidade, pensamento nenhum 
emerge exclusivamente das palavras (que devem ser, antes, vistas como 
meio de expressão) e sim principalmente da espacialidade, instaurada pelo 
corpo em sua vinculação ao entorno ético e existencial, portanto na relação 
concreta entre homens e natureza (Sodré, 2017, p. 81, grifos da autoria). 

 

O processo do pensamento verbal é constituído por meio de relações 

simbólicas entre um tempo dos princípios cosmológicos e o agora através da 

performance do corpo. Martins (2020, p. 31) considera que “Nem tudo, no entanto, 

parece ser expresso pelas palavras, em seu estatuto de escritura”. A ação que 

constituiu esse tipo de conhecimento constrói um tempo distante das noções do 

ocidente, como a autora nos informa, resulta numa compreensão da palavra escrita 

como único registo de tempo e de memória. A oralidade que constrói o tempo, “a 

palavra oraliturizada se inscreve no corpo e em suas escansões” (Martins, 2021, p. 

32). Nesse sentido, portar os objetos e o seu uso ritual demonstra um conhecimento 

sendo construído pelo corpo, que se inicia no interior.  

O orìkí é um outro exemplo que ajuda a compreender os ère, pois o tipo de 

literatura de origem africana que pretende saudar, um princípio cosmológico16, um 

lugar, pessoas importantes, revisam os tempos inaugurais e eventuais importantes 

para a constituição e o desenvolvimento da cultura. O tipo de literatura aponta para a 

importância da cabeça na cultura iorubá.  

A cabeça, ori — cabeça física, conforme Sodré (2017) —, está associada ao 

òriṣà Ọrúnmìlá, porque ele é criador junto com Ọbàtálá, “cria todas as criaturas do 

ọ́run cujos dobles serão encarnados na terra” (Elbein, 2012, p. 63), e Ajalá, “o criador 

 
16 Sempre que nos referimos a princípios cosmológicos estamos diretamente referenciados à obra do 
sociólogo brasileiro Muniz Sodré (2012, 2017).  



89 
 

da matéria no futuro habitada” (Noguera, 2018, p. 7). Santos (2014, p. 9) considera 

que “são sentenças aglutinadoras, com objetivo de expressar qualidades”. Nádia 

Taquary (Salvador, Bahia, 1942) trouxe esses verbos de maneira visual no contexto 

da arte brasileira, em que um conjunto de cabeças são apresentadas, com título “Oríkì 

– Saudação à Cabeça”. 

A série da artista visual é repleta de materiais que são usados nos terreiros, 

são manipulados e compõem o conjunto de esculturas. Na Figura 13, temos o exemplo 

de uma cabeça, ou então, um Orìkí, como no seu próprio título, em que foi mantida 

apenas sua estrutura, feita de madeira, sem os outros elementos com que a artista 

trabalha na série: os búzios, colares, conchas. 

 

Figura 13 - Sem título, Série Oríkì – Saudação à Cabeça, 2015 

 

Fonte: Nádia Taquary. 
Escultura, dimensões variadas. 

 

A cabeça é associada ao orixá Ọrúnmìlá porque ele é criador junto com Ajalá 

(divindade criadora das cabeças). Renato Noguera (2018) define Ọrúnmìlá não só 

como orixá do conhecimento, mas também como do autoconhecimento, dos sentidos 

humanos. A cabeça pode ser considerada como a própria materialização do destino. 



90 
 

O destino, sem estar acompanhado da noção de tempo fragmentado, linear e 

sucessivo (Martins, 2021), atende a outros sentidos, como a noção de Ori, nossa 

divindade pessoal é o que faz cada um ser diferente. Muniz Sodré (2017, p. 107) 

chama de cabeça-destino e esse livre-arbítrio pode ser mediado pelo jogo de búzios. 

Os jogos de búzios são um dos sistemas oraculares de conhecimento dos povos nagô, 

dentre as diversas funções, atua como principal mediador dos sentidos no 

conhecimento. 

De acordo com Muniz Sodré (2017, p. 107), a cabeça-destino, correspondente 

ao ori no Ọ́run, é personificada pelo livre-arbítrio, o jogo de búzios faz a mediação 

entre as duas cabeças, a presente no plano físico e a presente no plano inaugural. A 

noção de cabeça presente em Muniz Sodré também corresponde ao corpo para os 

povos nagô, pois, em um outro texto, Corporalidade e Liturgia Negra (1997), a 

concepção de corpo compreende-se a partir de fragmentos presentes no mundo 

físico, mas também no mundo invisível: 

Para os iorubás, a individualização é tornada possível pela dinamização das 
duas polaridades (masculino e feminino) por um orixá (divindade) que 
movimenta o sistema, transportando a fala, propiciando os contatos, 
acelerando as trocas. Trata-se de Exu, Exu-Bara (ou ainda Legba, Legbara, 
Olegbara), o dono do corpo, representação coletiva e individual. Dentro desse 
sistema, todo o ser humano, assim como qualquer outro ser, constitui-se de 
materiais coletivos, advindos das entidades genitoras divinas e dos 
ancestrais; e de uma combinação individual de materiais, responsáveis por 
sua singularidade. O indivíduo é, assim, duplo: parte localiza-se no espaço 
invisível (orun) e, parte, no corpo visível (Sodré, 1997, p. 456). 
 

Se o corpo e a cabeça, na concepção nagô, possuem partes constituintes tanto 

no espaço visível quanto no espaço invisível, em nossa reflexão sobre as imagens, a 

partir desse contexto, esse mesmo corpo e cabeça se originam na dinâmica entre o 

mundo visível e o mundo invisível, nos quais acontece uma corporação entre esses 

aspectos. A noção de imagem está associada aos processos de transfiguração entre 

o invisível (fragmentos pertencentes aos princípios no ọ́run) e o visível (àiyé), mas 

eles são inseparáveis nesse sentido, não pode existir um sem o outro, e a dinâmica 

de câmbio é seu fundamento. 

Quando os autores Santos e Aṣipa se perguntam sobre as sentenças 

aglutinadoras presentes nesses objetos, em referência à produção dos ère no antigo 

reino do Daomé, “O ‘nome forte’ era um provérbio ou uma sentença, resultado de 

algum acontecimento do qual o rei tivesse participado. Esses nomes, em forma de 

frases — influência dos orikis? —” (Santos; Aṣipa, 2014, p. 62-63) nos informam que, 

no caso dos ère do Daomé (atual Benim), existe uma produção de conhecimento que 



91 
 

perpassa o corpo, no processo de construção de espacialidade, conforme Sodré, 

através de uma poética da reconstituição do lugar, feito, acontecimento, homenagem, 

se cria o tempo dos aspectos místicos e, posteriormente, se expande no âmbito da 

aglutinação, um convite à incorporação do conhecimento. 

 

Figura 14 - Cadeira III, 1995, Bauer Sá 

 

Fonte: Coleção Pirelli/MASP/VEJA. 

 

Ao ver a cadeira de Bauer de Sá (Figura 14), artista visual de origem baiana e 

que desenvolve suas pesquisas na fotografia, retomamos a citação anterior de Muniz 

Sodré, pelo conhecimento que é construído pelo corpo e sua integridade com os 

aspectos ancestrais.  

O meio corporal é envolvido por um outro meio, a fotografia de estúdio é coberta 

por um cenário que envolve uma grande cortina preta, a fotografia realizada nas cores 

preto e branco. Se nos voltarmos à cadeira, pode-se retornar à arte conceitual de 

Joseph Kosuth, Uma e três cadeiras (1965), na qual uma tríplice, também paradoxal, 

coloca três assuntos indissociáveis em jogo: o real, a arte e o conceito. No entanto, 

no caso de Bauer Sá, a cadeira é desenvolvida nas bordas do corpo, o corpo está nu 



92 
 

e envolvido pela cadeira, numa expressão envolvente. Entretanto, a crítica aqui 

perpassa um outro modo de inscrição do conhecimento, que não é conceitual. Como 

já mencionado em diversos trechos, é notável por meio de Leda Maria Martins (2020) 

e Muniz Sodré (2021) sobre o saber nas culturas de arkhé, ser um saber incorporado.  

Com os mesmos autores também apreendemos que não existe uma separação 

entre o real humano e o real cósmico. A obra Cadeira III (1995), do artista visual 

baiano, vai ao encontro dos pensamentos de Sodré e Martins, pois sobre o olhar 

lançado à fotografia e principalmente a sua gestualidade e o seu envolvimento com a 

cadeira, vale mencionar o trecho de Martins: “o gesto não é apenas uma 

representação mimética de um aparato simbólico, veiculado pela performance, mas 

institui e instaura a própria performance” (Martins, 2020, p. 86). A obra do artista nos 

direciona a um processo de feição do conhecimento na origem dos sentidos. 

Os erè, as imagens, assumem um papel fundamental na construção do 

indivíduo dentro da cultura, e não possuem a característica de representar o outro, a 

não ser um outro-eu, que se conhece pela dinâmica do corpo, pela força movente. 

Essas imagens que podem ter referências em conhecimentos múltiplos tornam um 

fecundo universo simbólico, ético e ancestral, é possível torná-los tangíveis, significar, 

espacializar, conhecer, problematizar e revivê-los através dos ritos numa produção da 

coletividade corpórea e de conhecimento, através da conscientização do corpo. 

O ère, enquanto fragmento de um aspecto primordial, assume a função de 

personificação, junto ao corpo, de estabelecer trocas essenciais para os nagô, entre 

o plano invisível e o visível. Entretanto, todo ser presente no plano invisível assume 

formas presentes no plano visível como composição corpórea.  

O meio assume um papel, neste contexto ritualístico da cultura yorùbá, da 

visibilidade da natureza cosmológica e possui uma função educativa. Dentre tantos 

elementos presentes no rito, a imagem assume um papel educativo: dando sentido e 

compreensão extensionista da comunidade e da cultura. A produção de imagem, 

como já afirmamos, se constitui na paramentação dos aspectos invisíveis.  

 

 

 

 

 

 



93 
 

Figura 15 - Exú, 1999, Bauer Sá, fotografia de estúdio 

 

Fonte: Casa Rosa. 

 

No Brasil, existem poucos produtores dessas esculturas, assim como existem 

poucos exemplares presentes nos terreiros (Santos; Aṣipa, 2014, p. 65), mas a 

herança desses objetos gerou uma outra sobrevivência, que são as relações 

estabelecidas com os objetos. Os ère configuram-se como formas existenciais, 

preservando a necessidade de se relacionar e paramentar esses princípios 

cosmológicos, em um sistema que pode causar uma certa fusão, nas quais o ère e a 

pessoa que porta o objeto são apresentados como a presença do orixá Exú (Figura 

11). Todos nós somos formados por massa atribuída a esse princípio, como já 

apresentamos nas discussões relativas à composição do corpo dentro do sistema 

cosmológico nagô.  

Na Figura 15, temos um retrato de um homem que segura um ère, próximo ao 

seu corpo e referente ao orixá Exú, o que se torna presente na imagem é o nosso 

Bara, ou seja, aquilo que Santos (2012) diz que todos nós carregamos e que constitui 



94 
 

aquilo que é associado a Exú: a força atuante e multiplicadora. No dinamismo entre 

corpo e ère, presente na fotografia de Bauer Sá, o que se revela não é somente o 

princípio cosmogônico, mas as imagens da experiência imaginal, entrando em 

performance e configurando toda a expressividade com esses objetos.  

O objeto revela o que constitui como principal no sistema de trocas, presente 

na cultura nagô. O Bara é individual e coletivo: coletivo em seu poder de atuação, e 

individual, porque ele é um Exú, um extrato do princípio cosmológico. Mas ainda 

restam dúvidas sobre o que torna esse Exú presente, é apenas o ère ou também 

envolve seus ritos de revelação, preparação e presença? O objeto, através da 

fotografia e poética do artista, recoloca a dúvida sobre o que realmente se faz 

presente, também nos permite nos perguntarmos sobre a necessidade dessa 

presença na fotografia.  

A presença do ère enquanto um meio e a produção de imagem a partir da 

cultura nagô reificam esses objetos como reveladores de formas de pensamento e de 

estrutura individual e social de populações que constituem nossa sociedade.  

No primeiro capítulo, foram apresentados direcionamentos sobre um sistema 

de produção de imagens colonial, num desenvolvimento teórico em que as imagens 

estão sempre no lugar de outro e sua implicação ao arquivo. Diferentemente do 

momento desta dissertação, a importância do corpo, o rito em que envolvem os ère 

possuem uma função cognitiva que perpassa o corpo como fundamento e sua 

constituição enquanto indivíduo e coletividade.  

Neste capítulo, apontamos um lugar de passagem, assim como Muniz Sodré 

(2017) nos ensina, outras formas de pensamento, nosso desejo em ampliar a 

discussão sobre os ère versa sobre outras possibilidades de relacionamento com o 

meio e com a produção de imagens por meio dos ritos dos povos yorùbá: nesse 

sentido, apontamos a forma como é construído o conhecimento nessas sociedades, 

as finalidades para quais são produzidos os objetos e o que eles, os ère, pretendem 

em seu estado de performance dentro do rito em que são constituídos. 

No próximo capítulo, desenvolveremos acerca da divindade Ọrúnmìlá-Ifá, 

através de seus saberes, através de verbos-ações auxiliadores, são oriundos da 

relação estabelecida com os conceitos principais presentes nos autores examinados 

sobre a divindade do conhecimento. As ações, as obras presentes são como 

caminhos na busca por direcionamentos teóricos e sobre as imagens por meio de 

suas práticas divinatórias.  



95 
 

5 Caída 3 – Formular um corpo imagético: ações para pensar as imagens em 

Ọrúnmìlá-Ifá 

  
No culto de Ọrúnmìlá-ifá, a palavra e os processos de transmissão de 

mensagens acontecem através do manuseio dos instrumentos como, por exemplo, o 

ikin, os búzios, o rosário de Ifá e diversas outras possibilidades de objetos que podem 

existir para divinar as palavras de Ifá. A maneira pela qual as formas de manipulação 

que cada instrumento permite, na forma de conduzir os objetos sagrados, o que 

resulta no desenvolvimento de uma prática de divinação que envolve os modos 

particulares no uso dos objetos. Os ensinamentos recebidos estão presentes na 

prática da pessoa apta para a divinação, nas formas de transmitir as mensagens, de 

interpretar os sinais, de entrar em contato com a outra pessoa presente, que esteja 

realizando a consulta, sobre os saberes de Ọrúnmìlá-Ifá.  

Através da prática, que consiste na leitura dos capítulos de Ifá, na mediação 

das demandas e da travessia da pessoa consulente, em que pode ser considerada 

uma sapiência, podem ser atribuídas tais práticas como divinatória ou, ainda, de 

adivinhação.  

A divindade da cultura yorùbá do conhecimento pode ser exemplificada em 

Sodré (2017, p. 107) como: “Orunmilá, a divindade da sabedoria e da adivinhação”. A 

multiplicidade de práticas de geomancia dentro do culto do princípio cosmológico está 

direcionada ao uso da palavra; de modo geral, corresponde a um conjunto de 

possibilidades de instrumentos usados para a divinação, voltados ao exercício da 

função de uma pessoa preparada para transmitir direcionamentos e aconselhamentos 

a quem busca por auxílio através da divindade, presente na diversa literatura de 

Ọrúnmìlá.  

A adivinhação, caso utilizada, não possui um significado comum atribuído à 

palavra banalmente, descontextualizada ou de livre interpretação. Na elaboração 

desta dissertação, um conjunto de autores discorre sobre divinação e pontua no que 

diz respeito a uma distância à prática como uma maneira de antecipação ou 

conhecimento do futuro, como no caso de Sodré (2017). Dentro da filosofia de 

Ọrúnmìlá-ifá, o conhecimento obtido pelo seu corpo filosófico — um conjunto de 

princípios elaborados por meio de narrativas simbólicas — auxilia nos processos de 

formação e constituição de uma espécie de consciência ou razão que personifica cada 

pessoa.  



96 
 

Nei Lopes (2020), no contexto do Ifá Lucumí, quando reflete sobre os processos 

de divinação, considera que se fazem presentes em diversas culturas, como, por 

exemplo, o I Ching dos chineses. Para o autor, a divinação é um processo completo, 

seu conteúdo é vasto, é repleto de informações sobre a cultura, o modo de vida da 

pessoa yorùbá e que não deve ser entendido apenas como divinatório, religioso, em 

suas palavras: “não só divinatório, mas também literário e filosófico” (Lopes, 2020, p. 

55). 

 Neste estudo, será adicionada uma espécie de dimensão do Ifá, teremos o 

objetivo de investigar a dimensão imagética e visual do sistema divinatório. Ela diz 

respeito a uma série de grafismos e desenhos traçados no ọpọ́n ifá (Figura 16), 

entretanto, não busca um significado para esses desenhos, o interesse de 

averiguação está no olhar para se estabelecer os desenhos nas apropriações, nos 

discursos e como se anunciam — um fértil lugar de produção de imagens —, seja pelo 

meio dos grafismos e suas complexas disposições, pelo meio das palavras lançadas 

no espaço ou pelo movimento do corpo de estar presente diante da atmosfera visual 

que o Ifá proporciona.  

 

Figura 16 – Opon-Ifá – tabuleiro de ifá, usado nas práticas divinatórias 

 

Fonte: Nelson Aguilar (2000). 
Nigéria, Benin, século XX, madeira, 30 x 31 x 3 cm, coleção particular. 
 

Para Lopes (2020), o conteúdo que compõe o corpo literário não corresponde 

a uma regra irrefutável a ser seguida, e aqui vale destacar a ideia de divinação, o 

seguir os ensinamentos diz respeito a um processo profundo de mediação: 

O objetivo a atingir ao fim da consulta, em qualquer caso que apresente, é 



97 
 

principalmente definir a conduta religiosa a seguir — tipos de oferendas e 
sacrifícios adequados, orações a fazer e proibições a respeitar —, tanto para 
que nada altere a situação esperada, quanto para afastar as forças negativas. 
Mas tudo isso sem a “obediência” em relação ao Divino. Muito além de uma 
doutrina dogmática, Ifá é instrumento de sabedoria legado pela Divindade 
para ser aplicado no mundo profano (Lopes, 2020, p.55). 
 

O momento de divinação não diz respeito a uma ordem, é um momento de 

segurar o olho, metáfora, presente no prólogo e ao longo das páginas, elaborada na 

construção desta dissertação que significa, a primeiro modo, olhar do interior.  

É importante relembrar sobre a composição do corpo da pessoa yorùbá, é 

constituído de materiais das divindades — o que não significa um corpo receptáculo. 

Em Ifá Jimi Adebayo (2022), no livro resultado de sua dissertação, nomeada A filosofia 

de Orunmilá-Ifá e a formação do bom caráter, apresenta a filosofia de Ọrúnmìlá, com 

uma análise baseada em um conjunto de autores sobre a noção de pessoa na cultura 

yorùbá, cujo corpo pode ser dividido em uma parte tangível, nada diferente de outras 

culturas, e uma parte intangível. É importante destacar o que é mencionado sobre Orí 

e Orí”nú — no primeiro termo, a dimensão física e externa da cabeça; e, no segundo, 

a dimensão interna presente no ọ́run. No caso de Orí”nú, compreende-se a 

personalidade, alma e aspectos individuais da pessoa yorùbá.  

Exposta por Adebayo (2022), a filosofia yorùbá também é metafísica, por existir 

um deus supremo, Olodumare, que compartilha de sua sabedoria e experiência na 

criação do mundo através de textos sagrados que relatam sobre acontecimentos, 

oferecem reflexões e tomam sentido quando despertados por meio das práticas de 

divinação.  

Ọrúnmìlá, como testemunha de toda a criação do mundo, é o princípio 

cosmológico responsável pela mediação da sabedoria adquirida, nas palavras de 

Muniz Sodré, em Pensar Nagô (Sodré, 2017, p. 89), é “um estruturador do 

pensamento religioso e filosófico da sociedade yorùbá, por intermédio do 

conhecimento transcendente do deus da sabedoria [...]”.  

Vale ressaltar a distinção dos termos adivinhação e divinação, cujas 

especificidades consideram o uso da segunda palavra, as práticas que envolvem 

Ọrúnmìlá e a sabedoria africana yorùbá, sempre no corpo literário de Ifá, de mundo, 

são sempre sagradas, a prática de remontar um tempo inaugural. Nessa perspectiva, 

diz respeito a um aspecto da cultura que é a ancestralidade, na qual é possível pensar 

o conjunto de textos da sabedoria yorùbá como um corpo.  

Não há nada no interior, se pode pensar em palavras, imagens e textos 



98 
 

formantes do corpo. O encontro da palavra com o corpo é o reconhecimento do corpo 

que fala, nesse movimento, reconhecemos a potência do corpo, mediamos com toda 

a sabedoria da senoridade um dos princípios da cultura yorùbá de acordo com 

Oyèrónkẹ Oyěwùmí (2018).  

Essa filosofia prioriza os ensinamentos, práticas e saberes ancestrais recebidos 

ao considerar que respeitemos a sabedoria dos mais velhos porque através delas 

podemos mediar a trajetória de estar no mundo, de conviver com o outro — e esse 

outro não diz respeito somente a “outra pessoa”, o outro, conforme Adebayo (2020), 

diz respeito ao outro-eu em que caminhamos sempre a favor de conhecer.  

Dentre as considerações sobre a forma do processo de divinação, em especial 

sobre a transmissão oral, se destaca na menção de Wándé Abímbọ́lá quando informa 

sobre o processo de divinação ser cantado. Nesse caso, refere-se a um tipo específico 

de literatura presente dentro do corpo literário de Ifá, são os ẹsẹ, poemas divinatórios.  

Os poemas e seus versos ou suas parábolas são complexos por serem repletos 

de estruturas lógicas e etapas importantes para uma possível compreensão. Cantar o 

ẹsẹ revela sobre os modos de expressão da palavra que não é apenas escrita ou 

falada, a comunicação já se estabelece no desenhar o ọdù, o olhar do cair dos búzios 

com suas configurações específicas e reveladoras dos ensinamentos e conduções 

oraculares. O olhar torna-se uma prática somatológica, assim como Sodré (2017) 

definirá a adivinhação. 

Manter, neste fragmento texto, o verbo designa o primeiro verbo do vocabulário, 

a palavra adivinhar como um dos verbos para, se possível, configurar um corpo 

imagético, ou pensar as imagens, através da sabedoria do princípio cosmológico, é 

pôr sua presença nos estudos das imagens. Em Georges Didi-Huberman (2015), a 

palavra aparecerá em sua leitura sobre Carl Einstein, principalmente sobre as 

construções do historiador para a ideia de “visão” a partir do século 20, no contexto 

do cubismo, e estabelece uma reflexão sobre as questões do ver e do perceber. Para 

o autor, o trabalhar e pensar o ver são atividades artísticas e críticas, precisamos que 

“o ver assine o perceber”. Para o autor:  

Devemos, contudo, mais uma vez, compreender essa abertura 
temporalmente: abrir o ver significa prestar atenção — uma atenção que não 
é evidente, uma atenção que exige trabalho do pensamento, recolocações 
contínuas, problematizaçãoo sempre renovada — aos processos 
antecipadores da imagem (Didi-Huberman, 2015, p. 239, grifos da autoria). 
 

Em citação de Georges Didi-Huberman sobre Carl Einstein, é usada a ideia de 



99 
 

adivinhação visual, posteriormente, o historiador traçará a diferenciação entre uma 

posição passiva e ativa na ação de olhar. O autor usará de dois verbos da língua 

francesa para explicar as relações entre os modos do olhar: voyeur e voyant. Mesmo 

estabelecendo uma dualidade dos polos, ver de forma passiva ou ativa consiste em 

um exercício no qual o perceber é sempre um trabalho (Didi-Huberman, 2015, p. 329). 

O olhar e a sua atividade, neste caso, estão a serviço daquilo que não é aparente nas 

imagens, o que, possivelmente, pode significar se permitir se afetar, mas não por 

aquilo que a imagem oferta visivelmente. 

O que vale considerar, em primeiro lugar, é a prática de perceber — 

problematizar a oferta superficial das imagens. Em segundo lugar, a noção de 

adivinhação — visual — como uma ação citada por Carl Einstein e, conforme 

destacado pelo autor, é uma ação do olhar. Sua função é conhecer o desconhecido, 

ou ainda, “compreender uma imagem-sintoma” (Didi-Huberman, 2015, p. 240), nessa 

direção, o autor considerará a imagem da seguinte maneira:  

A imagem é um futuro em potência, mas não é messiânica. Ela é apenas, diz 
Einstein, um “intervalo alucinatório”: ela “irracionaliza o mundo”, e só realiza 
o que ela “pressente”. E essa é a razão pela qual Einstein quis, nessas 
mesmas linhas desvincular-se explicitamente de todo o sociologismo (a 
imagem como “sintoma cultural”, tal como Panofsky a compreendia e tal como 
é compreendida ainda hoje), bem como de todo o “profetismo marxista. Sem 
dúvida a imagística — a iconografia — emite imagens, “signos de época” 
como se diz. Mas a imagem, por sua vez, turva mensagens, emite sintomas, 
nos entrega ao que ainda se esquiva. Porque ela é dialética e inventiva, 
porque ela abre o tempo (Didi-Huberman, 2015, p. 240, grifos da autoria). 
 

Nas considerações acima, é possível observar um futuro que não se constrói 

de forma passiva, pois ele é um trabalho de implicação de ações e interações sempre 

a serviço de uma relação sintomática. No contexto yorùbá, o visível e o invisível não 

são dicotomias, conforme nos lembra Muniz Sodré (1988), como é no caso dos 

ocidentais. O visível e o invisível estão sempre em estado de troca e conversação, 

eles não pretendem superar um ao outro, porque são complementares, o visível é 

capaz de revelar algo invisível, e assim sucessivamente. Como exemplo, é importante 

relembrar a procissão dos ère — cortejo das imagens, se afastando da tradução do 

conceito como estatueta, se for permitido. Outro exemplo é a maneira de interpretar o 

ọdù, sua aparição visível não diz nada sobre o invisível, os signos-sinais são a busca 

por algo que não está visto e interpretar pode ser sinônimo de adivinhar. 

Os enigmas e parábolas presentes em um ọdù funcionam como uma espécie 

de suporte para conhecer, através de uma mediação simbólica, se fazer presente e 

estar no mundo, com as orientações por eles reveladas. O conjunto de experiências 



100 
 

forma o corpo, ou ainda, o arquivo imaginal, retomando a ideia de Belting (2014), nos 

convida a conhecer essas imagens arquitetadas no corpo e dialogando com o mundo 

através da experiência imaginal.  

O ọdù e a palavra de Ọrúnmìlá-Ifá auxiliam no processo ao autoconhecimento, 

como lembrará Renato Noguera (2015), conhecer a cabeça, traçar caminhos e 

possibilidades. Adivinhar imagens é primeiro um convite ao reconhecimento de um 

“sí-mesmo corporal”, como informa Sodré (2017), o que pode remeter a certo 

individualismo, é ao contrário, assumir um si-mesmo é reconhecer a sua corporeidade. 

Em suas palavras:  

Encenando mediações simbólicas e com modos de articulação próprios, o 
corpo individual age instantemente, sem lógica predicativa, em função da 
corporeidade assimilada. Não há, assim, um conceitualismo, mas um 
“micropensamento” corporal que outorga à dimensão somática uma forma 
especial de conhecimento, uma intencionalidade, concretizada em imagens. 
O saber não apenas se adquire, incorpora-se (Sodré, 2017, p. 107, grifos da 
autoria).  
 

Sobre esse modo de conhecimento é relevante relembrar Hans Belting (2017) 

ao mencionar sobre o corpo ou arquivo imaginal, o autor Ifá Jimi Adebayo anuncia a 

mesma frase que o historiador da arte alemão, e a origem dessa frase pode ser de 

Hampâpé Bâ (2003 apud Adebayo, 2022, p. 98), que diz: “Na África cada ancião que 

morre é uma biblioteca que queima”. A apropriação do autor revela a contribuição das 

culturas de arkhé, na qual não apresentou especificação sobre a autoria do 

pensamento, por sua vez a arkhé africana, no cenário das teorias da imagem. 

Conforme as palavras de Sodré (2017, p. 106), “a corporeidade é uma condição 

própria dos sentidos”, reconhecer os sentidos como um modo de inscrição do saber é 

propriedade de culturas de arkhé, nas quais se relacionam e produzem conhecimento 

com um mundo de uma forma não distante, sem separações. Parece que é na forma 

próxima com o mundo e os seus meios que se reconhece a potência, a força e se 

constrói o micropensamento que oferece Muniz Sodré através de suas reflexões.   

O trabalho de Gustavo Nazarento (1994), artista visual nascido em Minas 

Gerais, nos convida a refletir sobre o olhar quando substitui um olho pelo búzio (Figura 

17). A pintura realizada em carvão, apresentada em um jogo de claro e escuro, as 

nuances são responsáveis pela volumetria do corpo que se apresenta na pintura. O 

contraste é capaz de separar partes do corpo, como a orelha, pela intensidade. O 

corpo nada revela, além de sua forma, apenas o búzio, o palpite sobre o corpo está 

pelas pequenas intenções do artista no jogo de cores presentes: a orelha, os detalhes 



101 
 

no pescoço e alguns outros detalhes no rosto que indicam volumes. Entretanto, o rosto 

não é revelado. Apenas o búzio.  

 

Figura 17 – Gustavo Nazareno, Gira 5 

 
Fonte: Galeria 1957. 
Carvão sobre papel, 81,2 x 65,2 x 4,5 cm. 

 
O búzio encontra-se fechado para o lado de fora, mas aberto para dentro do 

corpo. A substituição é um olhar construído pela corporeidade, como ressalta Sodré, 

um exercício de ver, conforme Georges Didi-Huberman, uma oportunidade ao 

encontro de reconhecer o acervo de imagens que são desconhecidas dentro de nós, 

ao mesmo tempo, elas são confrontadas com as visualizadas no exterior. O olhar é 

em princípio interior, particular e relacional.  

Na composição do arquivo imaginal, o corpo, existe um acervo de imagens que 

precisam ser confrontadas com o exterior, o mundo e o próprio interior — uma atitude 

da ordem do sensível, como revela Muniz Sodré, ao considerar que as imagens são 

incorporadas pelo corpo em um diálogo de dentro para fora. Segundo sua obra de 



102 
 

2017, Sodré revela que o saber nas culturas de arkhé não é adquirido e sim 

incorporado.  

O modo como o artista constrói suas pinturas e sua poética revela sobre um 

modo de incorporar saberes das mais diversas fontes. Sobre a revelação, se 

considera como uma grande porção simbólica, ou um lugar comum, adentrando no 

terreno das teorias de Jacques Rancière (2012), poderíamos nomear de odù, que 

consiste em um caminho atribuído a todos os saberes presentes através de sua 

narrativa pictórica. 

Para o artista visual17, existe toda uma narrativa criada antes mesmo do 

processo de pintar, são histórias-esquemas que constroem a pintura. Isso justifica um 

modo particular da história das imagens, de como elas são criadas através das 

multiplicidades de tempos, a anacronia em Georges Didi-Huberman e o corpo são o 

melhor exemplo para representar a anacronia das imagens.  

Em um trecho intrigante da poesia de Ifá, referente ao olhar, o ẹsẹ anuncia uma 

fórmula que merece atenção, tratando-se de poesia, é importante dizer que não se 

trata de uma análise de poema ou sobre as estruturas lógicas dos ẹsẹ componentes 

do corpo literário de Ifá, o foco é contrapor as imagens presentes no texto dissertativo, 

como mais um fragmento de todo o lugar comum que se construiu até o momento. O 

conteúdo dos ẹsẹ contém uma ampla sabedoria da cultura dos povos yorùbá, dentre 

a diversidade estão as crenças, histórias, feitos, aspectos (Abímbọ́lá, 2022, p. 38-39).  

O ẹsẹ pertence ao ọdù Ìwòrì Méjì e, conforme C. Osomaro Ibie, em Ifísmo: a 

obra completa de Orunmila (2022), é o seguidor mais velho de Ọrúnmìlá. Sobre o ọdù, 

nas palavras do autor:  

Enquanto no céu, Iworí-meji era o Olodu mais velho (apóstolo) de Ọrúnmìlá. 
Ele era muito competente na arte de Ifá e suas práticas. Ele trouxe a tona 
vários sacerdotes celestes e também teve muitos sub-rogados trabalhando 
para ele. Todavia era muito vaidoso, o que explica porque por fim perdeu a 
seniorídade para Eliogbe e Oyekumeji, que eram de outro modo muito mais 
novos que ele no céu. Ele fez muitos e inumeráveis trabalhos no céu, porque 
não permitia seus seguidores terrestres revelar seus trabalhos na terra. 
Muitos dos seus trabalhos celestes têm sido contatos por alguns daqueles 
que se beneficiam deles (Ibie, 2022, p. 171). 
 

Em uma busca sobre o olhar e outros conceitos que envolvem as imagens no 

corpo literário de Ifá, através dos seus ẹsẹ, foi encontrado um trecho e já nas primeiras 

 
17 Confira a entrevista, no formato online, com Gustavo Nazareno, intitulada Entre o Ancestral e o 
Contemporâneo (2024), realizada pelo Instituto Collaço Paulo – Centro de Arte e Educação (SC). A 
mediação foi realizada por Marcello Carpes. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=PNQeax6xGyU.  



103 
 

linhas diz: “Quando o fazendeiro olha o algodão do outro lado do rio, parece que 

mostra seus dentes brancos sorrindo alegremente (Abímbọ́lá, 2022, p. 62). Tal 

simbologia aproxima-se ao olhar para o algodão do fazendeiro que pode ser 

interpretado numa perspectiva de conquista, boa colheita, em algo que dará bons 

frutos financeiramente. Entretanto, o algodão não sorri para o fazendeiro, fica evidente 

com o uso do verbo parecer, por sua vez uma aparência, ou seja, uma projeção de 

algo que possivelmente está sendo mediado pela pessoa que olha.  

Ao final do ẹsẹ, existe um trecho complementar, “quando o fazendeiro olha o 

algodão do outro lado do rio” pode trazer a possibilidade de pensar naquilo que o rio 

está refletindo para a pessoa que olha o algodão e que pode ser através do rio. Sobre 

a fórmula, é importante considerar sobre a peculiaridade no olhar e sobre algo que se 

revela, os questionamentos direcionados ao ẹsẹ pretendem ponderar sobre o que leva 

a imagem a se projetar de tal forma.  

Outro trecho do ẹsẹ também revela sobre a divinação ser feita para a aranha e 

a menção ao capítulo do qual a poesia faz parte, enfatizando a arte e a boa maneira 

de condução das práticas de divinação realizadas pelo ọdù. No que se refere à prática 

— e poderíamos chamar de artística, tal como o autor — é sobre o olhar.  

No trabalho de Gustavo Nazareno apresentado na Figura 17, é escasso o uso 

de formas que poderiam levar a dizer sobre o que é visto, exatamente por colocar em 

ação o exercício do ver. Lançar os búzios sobre a mesa ou o ọpọ́n ifá é colocar os 

olhos sobre ela. É um convite a retirar os olhos de seu lugar elevado, enquanto uma 

série de “perspectivas”, e a própria palavra retoma uma série de princípios exclusivos 

em torno do sentido.  

Colocar os olhos sobre a mesa — remonta a minha primeira experiência com 

o jogo de búzios — constitui-se enquanto metáforas que nos ajudam a compreender 

a questão da divinação e o olhar a partir das práticas divinatórias de Ọrúnmìlá.  

Considerar a sua palavra do Ifá exige uma tarefa do olhar, porque agora os 

búzios são os próprios olhos diante da mesa, não são apenas os olhos da pessoa 

responsável por guiar a prática, mas os olhos da pessoa que consulta que descem 

para exercer a sua função: ver.  

O ver é colaborativo, não só pelo que é visível, mas ele compartilha daquilo que 

não consegue ver para dar uma corporificação, referindo-se ao modo de 

compartilhamento, trata-se, em primeiro lugar, de se distanciar de um corpo de 

consumo inerte ou em movimento, conforme Sodré (2017, p. 104), ou ainda, o corpo 



104 
 

como mero habitáculo de forças (Sodré, 2017, p. 105).  

O ver exige, nesse caso, um pensamento-corpo guiado, conforme Sodré, pela 

corporeidade na qual a noção de grupo diz respeito a um aspecto coletivo e individual. 

A corporeidade refere-se a uma morada das forças — não físicas — ou ainda, como 

definirá o autor, uma condição do sensível (Sodré, 2017, p. 106). Sobre o corpo na 

cultura de arkhé Ketu-Nagô brasileira, Sodré (2000) discorrerá: 

Numa cultura de arkhé, como a ketu-nagô brasileira, ganha primado a relação 
integrativa do corpo ou com os outros homens, mas também com a terra, os 
minerais, as águas. É na verdade uma relação integrativa com a própria 
realidade do corpo humano, feito de mineral, líquidos, vegetais e proteínas. 
O corpo é aí, como na tradição africana, um microcosmo do espaço amplo (o 
cosmo, a região, a aldeia, a casa) tanto físico como mítico, o que faz da 
conquista simbólica do espaço uma espécie de conquista simbólica, uma 
espécie de tomada de posse da pessoa (Sodré, 2000, p. 457, grifos da 
autoria). 
 

É importante observar, a partir das considerações do autor, a relação de 

tomada de consciência da pessoa que dialoga com a filosofia presente em Ọrúnmìlá-

Ifá. O seu olhar interpretativo, por sua vez, também pode ser um processo de 

conquista entre o que se apresenta e todo o microcosmo que constitui o corpo. Ver, 

por sua vez, é reconhecer, visivelmente, a presença, e o seu jogo com o invisível é 

exatamente o reconhecimento e a reconstituição da noção do mundo, das forças, do 

autoconhecimento.  

Retornando a Figura 17, o búzio presente está em movimento, quando 

colocado sobre a mesa, ele encontra-se fechado exatamente porque pede para ser 

construído e poderá revelar algo oculto. Os conteúdos presentes nos capítulos de Ifá 

podem ser considerados como os conteúdos existentes nos exercícios de tomada de 

consciência da pessoa, enquanto o visível e o perceptível corresponderiam ao convite 

ao invisível, sempre em transição e complementariedade.  

O que movimenta o búzio presente na obra de Gustavo Nazareno em Gira 5 é 

segurar os búzios e lançá-los sobre a mesa. Por sua vez, a prática oracular dentro da 

sabedoria da divindade, do conhecimento, na cultura yorùbá, direciona para as 

questões do olhar.  

O olhar não só privilegia e revela o corpo e suas fronteiras perceptivas, mas o 

corpo, enquanto um convite ao seu próprio encontro, exige de todo o corpo uma 

presença. O verbo adivinhar assume, nesse caso, um papel importante nos 

direcionamentos teóricos sobre as imagens através dos saberes de Ọrúnmìlá-Ifá, 

adivinhar e olhar possuem uma íntima relação.  



105 
 

No caso de Ọrúnmìlá, a prática de divinação é iniciada pelo olhar de quem 

consulta os instrumentos relativos à transmissão dos saberes, um conjunto de sinais 

sobre a mesa é capaz de abrir um portal que é desconhecido — ele é instigante, 

pulsante e latente —, então reconhecer seus movimentos e suas coordenadas e o 

olhar é, de certa forma, um dos sentidos que se colocam sobre a mesa, revelando-se 

para serem incorporados a uma espécie de orientação sobre um questionamento ou 

aconselhamento.  

A prática divinatória indica que o olhar, por sua vez, é uma construção 

perceptiva orientadora sobre práticas teológicas e ontológicas ancestrais que poderão 

revelar e conduzir situações e condições de ordem pessoal, votiva e ou coletiva.  

O destino é algo bastante presente nos ensinamentos sobre Ọrúnmìlá-Ifá, 

afinal, o que se quer saber senão o destino das questões levadas até a pessoa que 

consulta os búzios — o próprio sentido da palavra é o que configura as práticas de 

divinação. Divinar tem o propósito de antecipar o destino. Seu sentido é coletivo, é um 

acordo através de duas partes que olham o que se apresenta. O próprio dito também 

carrega consigo uma incerteza, que é o seu destino por parte de quem procura, as 

palavras lançadas pertencem a quem elas são direcionadas, a quem se propôs a 

praticar um exercício de olhar a divinação. Por sua vez, quem olha dará sentido, ou 

seja, dará um destino às imagens, palavras, sentimentos, emoções e sensações no 

momento da prática. O destino nos parece ter sentido no momento em que se decide 

sobre os ensinamentos adquiridos através do olhar na prática oracular.  

Sobre o corpo literário de Ifá, não podemos deixar de mencionar que o seu 

conteúdo carrega ensinamentos da própria cultura, significando manter e preservar a 

sabedoria e o legado de personagens, momentos, histórias importantes na construção 

da identidade da pessoa dentro de sua cultura. Todavia, a palavra está sempre em 

movimento, não se trata de uma repetição dos feitos dos princípios, assim como em 

uma consulta a palavra deve ser incorporada ao microcosmo.  

Os autores informam que ela já estaria inscrita no próprio corpo, por isso é viva. 

O que coloca uma problemática sobre a ação de destinar, exatamente por todas as 

possibilidades que equivalem à distância que a palavra carrega, ou ainda, o destino 

impregnado de ideal, a tarefa de preventivo, adquirindo soluções através da 

descoberta de um porvir, ao mesmo tempo possui uma finalidade portadora, como, 

por exemplo, a sorte.  

Na cultura iorubá, para compreender a noção de destino, é necessário voltar à 



106 
 

composição da pessoa. O èmí é traduzido como respiração atribuído por respiração, 

conforme Juana Elbein dos Santos (2012, p. 74), aquilo que distingue os seres 

presentes do àiyé e do ọ́run, também abrange outras noções.  

Na obra de Adebayo (2022, p. 85) o èṃi também abrange a ideia de alma e 

espírito, referenciando Pierre Verger. Ainda na obra do autor, referenciando alguns 

autores como Abímbọ́lá, a escolha do Orí é um momento importante na criação dos 

seres humanos, pois é através da escolha do Orí que se estabelece a relação de livre-

arbítrio.  

A prática oracular é o exercício que faz a mediação entre o destino e o livre-

arbítrio, na qual destinar é sempre movido por melhores escolhas divinadas por Ifá, 

conforme o autor, “A filosofia de Orunmilá-Ifá prima pela melhoria do sujeito em si e 

do outro, dos outros e da natureza” (Adebayo, 2022, p. 90). 

Em Sodré (2017), a noção de destino equivale ao deslocamento de uma 

pessoa no àiyé e dissocia a noção de distância que, por sua vez, pode estar associada 

à metafísica. Conforme o autor justifica, a ideia de antecipação diz respeito aos modos 

de afetação durante a travessia. Em suas palavras:  

Em sua oscilação entre a segurança da terra e os riscos da travessia, entre o 
mais próximo e o mais distante, o homem desloca-se e confirma-se em sua 
condição de viajante. O destino é conhecido não graças a uma descrição 
metafísica e fatalista dos céus, mas à intuição de uma inteiração 
primordial da vida, voltada aqui e agora para o percurso que se realiza 
na terra e que se deixa ver no mito, na cerimônia, no ritual, nos domínios 
do sensível. O destino é a escrita imaginária traçada por essa travessia. 
É, pois no imaginário de uma pulsão de partida que, mesmo podendo ser 
modificado, compromete corporalmente o viajante na dinâmica de seus 
círculos virtuosos. Não é, porém, o imaginário de algo exterior à própria 
existência (p. ex., outro mundo capaz de justificar ou gerar sentido para a vida 
humana), posto que o destino transcorre aí mesmo na materialidade ou na 
vicissitude de percurso do homem em seu espaço simples, onde o mundo é 
exatamente aquilo que é, voltado para a reprodução e a confirmação de sua 
própria imagem. À grandiosidade da história contrapõe-se a simplicidade do 
destino (Sodré, 2017, p. 109, grifo nosso). 
 

O destino diz respeito a uma etapa de apreciação da travessia realizada pela 

pessoa e os conjuntos de imagens por ela percebidas e interpretadas constituindo o 

seu imaginário particular. A escrita, à qual Sodré se refere, poderia estar associada 

aos processos de incorporação sensíveis, cumulativas, existenciais e valorativas 

portadoras de sentindo e significações. O destino pode ser alterado exatamente pela 

mediação da travessia através das práticas oraculares divinatórias. 

 A relação entre Ọrúnmìlá-Ifá e o destino está no reconhecimento do tempo do 

destino, para Sodré, “diferente do tempo histórico, a temporalidade em que se 



107 
 

inscreve o destino é a própria ancestralidade” (Sodré, 2017, p. 109). Assim vemos 

tanto em Sodré (2017) quanto em Adebayo (2022) que os capítulos de Ifá são 

responsáveis por tornar as pessoas conscientes dos feitos dos entes sobrenaturais 

para mediar suas ações a favor da formação do bom caráter — Ìwápéle.  

Sobre a ancestralidade, é importante ponderar que, já no início dos escritos de 

Ifá Jimi Adebayo (2022), o autor tratará sobre o assunto discorrendo sobre o fim da 

existência visível. A morte, nesse caso, é denominada morte simbólica, “momento em 

que morre a personalidade anterior, natural e profana, e nasce a personalidade social, 

sacralizada” (Adebayo, 2022, p. 81).   

A nova personalidade atua diretamente sobre o social, estabelecendo laços 

entre os habitantes do àiyé e os princípios cosmológicos do ọ́run. Significa, nas 

palavras do autor que “a morte para o yorùbá consiste no fim da vida no espaço 

terreno” (Adebayo, 2022, p. 94).  

Sobre a temporalidade da ancestralidade, Adebayo (2022) reflete sobre o 

ancestral e o antepassado, enfatiza a importância da preservação e da sabedoria 

ancestral, a qual diz respeito a uma procura de um estado de boa convivência com o 

outro, com a terra e com gerações futuras.  

Na história da arte, a questão de destino é quase como a imposição de um 

problema, como um estímulo ao pensar pelas imagens, uma busca pelo invisível, 

pelas mensagens subliminares, ocultas. Tal atividade não tem por função traçar 

classificações formais e estilísticas.  

O problema do destino, de acordo com Georges Didi-Huberman (2015), é a 

busca por um não saber, o enigma não anuncia um mistério em busca de significação 

precisa de conteúdo, mas um enigma inesgotável, seu objetivo é unicamente traçar 

movimentos — ou uma travessia —, tornar consciente de escolhas, discursos, 

temporalidades distintas.  

O historiador da arte Georges Didi-Huberman (2015, p. 241), em sua leitura de 

Carl Einstein, considera uma das constelações para o sentido do anacronismo na 

história da arte; traz à tona a noção de imagem-destino, que diz respeito a uma 

abertura, na qual o destino envolve um não saber, algo que ainda não é visto nas 

imagens. O destino trouxe à disciplina a questão sobre a sua própria função, para o 

autor:  

A grande coragem epistemológica de Carl Einstein terá sido nesse nível, 
envolver a própria história da arte — a história da arte enquanto discurso — 
na força muito frágil desse “acordar” augural. Para que serve a história da 



108 
 

arte? A pouca coisa, se ela se contentar em classificar inteligentemente 
objetos já conhecidos, já reconhecidos. A muita coisa, se ela conseguir 
colocar o não saber no centro de sua problemática e fazer dessa problemática 
a antecipação, a abertura de um novo saber, de uma forma nova do saber, 
se não for da ação. É nisso que reside, penso eu, a grandeza de Carl Einstein 
na história da disciplina. Ele não classificou, nem interpretou melhor que 
outros objetos já integrados ao “corpus” da história; ele inventou objetos e, ao 
fazê-lo, antecipou novas formas do saber sobre a arte (não somente a arte 
africana e arte do século 20) (Didi-Huberman, 2015, p. 242). 
 

O destino assume um papel de um não saber, o não saber é ativo pelo sintoma, 

uma procura pelo não visível, para isso, é necessário um movimento dialético, porque 

corrobora com a noção de imagem-dialética, baseada nos estudos de Walter 

Benjamin.  

Entretanto, o trabalho do sintoma e da criação de novos objetos não é uma 

tarefa simples, é necessário construir, montar, desmontar, formando assim um pensar 

com as imagens enquanto um sistema de camadas ocultas que poderiam gerar um 

mal-estar. Destinar, por sua vez, tem a função de anunciar um sintoma. O encontro 

entre as teorias do historiador da arte francês, enfatizando a noção da disciplina em 

torno dos discursos nos usos e apropriação dos objetos, nas relações entre o discurso 

e uso dos objetos está o que Hans Belting, em uma outra teoria, enfatizará sobre a 

história das imagens, ao que parece que as histórias de uma imagem são as histórias 

do destino nas quais elas são usadas, elaboradas, propagadas intencional e 

universalmente. Em sua obra Semelhança e presença: a história das imagens antes 

da era da arte (2010), o autor dará pistas sobre o que seria uma história da imagem 

na tradição ocidental:  

Meu livro não “explica” as imagens e nem pretende mostrar que elas se 
expliquem a si mesmas. Ao contrário, tem como base a convicção de que 
revelam melhor significado por meio do uso que lhes é dado. Trato aqui, 
portanto, das pessoas e suas crenças, superstições, esperanças, temores ao 
lidar com as imagens. Tal contexto, seja ele social, religioso ou político, é 
resumido pelo termo Kult, no título original em alemão. As culturas individuais, 
nas quais a imagem desempenha seu papel, recebem mais importância que 
uma visão genérica das características permanentes da imagem. Não foi 
possível, no entanto, examiná-las em todos os detalhes, já que nos pareceu 
mais importante traçar associações entre elas e marcar tanto as mudanças 
quanto as continuidades. Consequentemente, a história da imagem não pode 
ser confundida com uma simples narrativa de histórias, assumindo uma visão 
conceitual da história. No final, a imagem nos parece tão paradoxal quanto o 
próprio ser humano que dela faz uso: fluindo junto com sequência de 
sociedades e culturas, ela se modifica o tempo todo, embora, em outro nível, 
permaneça imutável — observação esta que serve tanto para se fazer 
distinções como comparações (Belting, 2010, p. 25).  
 

O uso que é dado pelas imagens corresponde às operações figurais, 

contextuais, políticas e/ou simbólicas realizadas através de distintos suportes, meios 



109 
 

ou dispositivos e, com elas, a prática do discurso produzido através de seus 

enunciados imagéticos com as mensagens e suas operações políticas, estéticas e/ou 

artísticas são alguns dos aspectos que as constituem. 

Os historiadores supracitados constituem linhas de pensamento distintas na 

produção da historiografia da história e teoria sobre as imagens, assim como os seus 

campos, um é antropológico e o outro é o da história da arte. Outro fator relevante é 

a maneira pela qual as imagens são utilizadas, a apropriação de modelos 

historiográficos de outras áreas do conhecimento, a qual resultou em estudos nos 

quais a imagem está descentralizada em seu próprio campo de estudos, sem 

questionamento sobre o modo como as imagens constroem sua sabedoria, resta a ela 

o seu aspecto testemunhal, a serviço de amarrações cronológicas.   

Seja no âmbito antropológico ou histórico, a história da arte enfatiza, em ambas 

as teorias, recolando na centralidade de sua discussão o desejo de quem manipula 

as imagens, atribuindo o conhecido sobre as imagens ou partir delas um caráter 

decisivo e universalizante. Entretanto, o fator determinante pouco diz sobre as 

imagens, mas impõe sobre sua relação figural e intencional deliberações arbitrárias, 

dentro de uma determinada cultura ou sociedade, que poderão refletir sobre os seus 

usos e sua produção de sentido.  

Nessa direção do uso das imagens, a contestação do desejo unificador 

repercutiu em uma reflexão sobre o querer das imagens em um texto de W.J.T Mitchell 

(2017), O que querem realmente as imagens? A pergunta é convidativa, pois 

possibilita a reflexão sobre o desejo, a quem ele pertence.  

Hans Belting (2011) respondeu à questão em um texto em que traça relações 

entre o meio e o corpo, problematizando a distância em que se estabelecem. Em suas 

palavras, sobre a distância do corpo nas teorias do meio. Na abertura, o autor informa 

“Aunque los medios y los cuerpos suelen abordarse discursivamente por separado, 

ambos participan en la percepción de las imágenes de forma coordenada” (Belting, 

2011, p. 179)18. O que vai estabelecer o elo é o olhar, sentido pelo qual não é único. 

O autor enfatiza que a construção do olhar depende dos outros sentidos e não é 

propriamente ocular. A tríade se refaz na teoria do historiador da arte e, agora, ganha 

um quarto elemento indissociável, o olhar, no qual sua atividade começa na interação 

 
18 “Embora os meios e os corpos sejam frequentemente abordados separadamente de forma discursiva, 
ambos participam da percepção das imagens de forma coordenada” (Belting, 2011, p. 179, tradução 
nossa). 



110 
 

com os espaços sociais (Belting, 2011, p. 180).  

Sobre a resposta do autor a Mitchell (2011, p. 181), “[…] entiendo la pregunta 

retórica de Tom Mitchell: «qué quieren las imágenes». Somos nosotros los que 

queremos que las imágenes quieran algo”. O querer algo das imagens cria vínculos 

nos quais se pretende destinar, esse destino não fala sobre nada a não ser sobre uma 

conformidade entre o olhar e o desejo, entre uma projeção intencional que poderia 

direcionar a interpretação dos conteúdos presentes nas potencialidades imagéticas.  

O desejo possui uma condição em que uma espécie de estado de 

efervescência impulsiona a percepção enquanto se percebe um percurso contrário 

das imagens. Buscando sobre destino em Georges Didi-Huberman (2015), sobre a 

imagem-dialética, termo que tem como ponto de partida Walter Beijamin (1982-1940), 

definindo as imagens como dialética do repouso (Didi-Huberman, 2015, p. 128), para 

o historiador da arte francês, é no movimento de repouso que se reconhece a abertura 

do saber das imagens.  

O repouso não se trata de algo em estado imóvel, pelo contrário, é uma pausa 

— fissura — que assume ritmo diferente do comum (Didi-Huberman, 2015, p. 129). 

Conforme o autor, o movimento feito por Walter Benjamin realiza uma crítica à 

historicidade e à temporalidade da história, em específico “os modelos de 

temporalidade, ao mesmo tempo menos idealistas e triviais que os modelos utilizados 

no historicismo herdado no século 19” (Didi-Huberman, 2015, p. 102), que ele 

chamará de contrapelo.  

Em Diante do tempo (2015), Georges Didi-Huberman levanta a discussão 

sobre desconsiderações do autor para a história, neste caso, a história da arte. Por 

sua vez, o destino aqui assume um papel anunciativo, no qual uma disciplina 

recomeça a partir de um movimento contrário com aproximações distantes, ao ponto 

de dizer que ela não existe.  

Destinar, verbo-ação que remonta à questão do destino, presente nos estudos 

sobre o Ifá, pode ser considerado um convite à consonância ao reconhecer um 

contrarritmo, e não uma escrita já desenhada, o destino é um convite a caminhar.  

O destino já atribuído na escolha do orí, conforme já mencionado na sabedoria 

da cabeça, através da cultura iorubá, após a escolha e sua impossibilidade de 

alteração, não significa um destino já atribuído, no qual cada palavra presente no 

corpus literário da divindade guiará ao porvir inscrito.  

Como já mencionado, através do estudo de Ifá Jimi Adebayo (2022), o outro 



111 
 

não diz respeito a uma aparência distante, o outro é compreendido como uma 

categoria interior e própria na sabedoria de Ọrúnmìlá. Tratar como outro sempre no 

sentido de algo desconhecido deve ser compreendido aqui como aquilo que não se 

vê (Figura 18), dentro de uma dimensão corpórea não se reconhece a experiência 

sensível diante da interatividade, com um outro-eu ou um eu-outro-natureza. Nesse 

sentido, destinar, em relação às imagens e à sabedoria de Ọrúnmìlá, guiará a 

compreender sobre os destinos daquilo que não se vê, uma interação da experiência 

sensível, não como resultado, não enquanto fim, pois se compreende o que não se vê 

mas como algo que se conforta por instantes.  

 

Figura 18 – EG03, série “É o que não se vê”, 2021, Nádia Taquary 

 

Fonte: Catálogo exposição Ìyàmì (2021). 
Escultura em madeira ipê, bronze 70, tecido, búzios, 180 x 70 x 50 cm.  
 

A escultura da artista visual Nádia Taquary (1967, Bahia) com o título “Oriki: É 

o que não se vê” (2021) (Figura 18) apresenta-se de forma imponente, a cabeça 



112 
 

ornamentada por diversos materiais responsáveis por dar força simbólica por meio de 

objetos rituais que fazem parte do rito divinatório e traduzir aquilo que não se vê e que 

compõe uma série de ensinamentos ancestrais sobre a cabeça e sobre a simbologia 

da consciência humana, esses dizem respeito ao conhecimento, à sabedoria, aos 

modos de incorporação do saber. Pesquisadora da cultura baiana em sua 

multiplicidade de aspectos, desenvolvendo seu trabalho no campo da escultura e na 

produção de objetos, sua poética se utiliza de materialidades diversas possuidoras de 

simbologias rituais e singularidades.  

O conjunto de materialidades atribui à escultura uma espécie de presença 

sobre o sagrado em um corpo repleto de búzios, miçangas e materiais responsáveis 

por estabelecer relações com os princípios cosmológicos. Retornar à Figura 17, 

presenciar agora e rever o olho de Gira 7 para delimitar todo um corpo, os 

entrelaçamentos compostos por guias formadas pelas miçangas estabelecem 

conexões simbólicas — revelando um corpo que permanece encoberto, entretanto, 

ainda não informado nada sobre ele.  

É importante considerar que o trabalho da artista visual assume uma discussão 

proeminente dentro da filosofia de Ọrúnmìlá, a presença feminina, diversas das 

bibliografias ausentam ou apresentam imprecisões sobre a presença de mulheres 

dentro do culto a Ọrúnmìlá-Ifá. Alguns autores são precisos na definição de um culto 

masculino, outros, mais sutis — se é que se pode dizer assim —, são indecisos nas 

presenças ou pretendem escolher por contornos teóricos ausentando a participação 

e efetivação feminina.  

Nesta dissertação, sempre se desconsiderou a predominância masculina a um 

culto ou restrito ao homem, pela história da cultura dos orixás no Brasil, a problemática 

da pesquisa tem sua construção no sul do Brasil, e a contribuição formativa das 

sociedades socioculturais negro-africanas brasileiras.  

Não existe a ausência de mulheres nas práticas de divinação de Ọrúnmìlá-Ifá, 

seja no candomblé, seja no batuque, mesmo que o culto no Brasil sofra alterações e 

geralmente ganhe notoriedade em conjunto com o culto aos orixás. Em segundo lugar, 

a poética e a produção visual da artista contemporânea reconstroem toda uma 

sabedoria, aqui em específico sobre a cabeça, como já dito, importante elemento no 

culto de Ọrúnmìlá-Ifá, o que nos possibilita destinar sobre a presença feminina no 

desenvolvimento de práticas educativas para a sabedoria da divindade.  

Outra consideração se dá sobre a forma de apropriação teórica da sabedoria 



113 
 

de Ifá, não se pretende reproduzir ou discutir assuntos específicos do culto, o 

problema consiste na apropriação, na reelaboração e no debate com a noção de 

imagem estabelecida e a experiência imaginal como seu principal motor de 

elaboração. Já mencionado e presente em diversos autores sobre um culto 

predominantemente masculino, aqui é repensado. A posição demarcada na 

dissertação também diz respeito a um destino.  

O trabalho da artista visual reescreve a tradição até então masculina, 

personificada na figura do sacerdote (babalaô), e retoma a participação e atuação das 

mulheres dentro da sabedoria de Ọrúnmìlá-Ifá, mas, para além disso, dentro da 

cultura yorùbá.  

A exposição que apresentou EG03 (Figura 18) é intitulada Ìyàmì (2021), com a 

curadoria de Ayrson Heráclito e Thais Darzé, se desdobra a partir da tradução, 

conforme o texto desenvolvido pelos curadores, sobre a presença do feminino e a 

contribuição de mulheres na constituição da sociedade através da cultura baiana, 

firmando contribuições dos sistemas culturais africanos, traduzidos através de signos, 

indumentária, culinária, entre outros, e suas formas de resistência à perversidade 

masculina e colonial. Nas obras da artista, o universo feminino é presente de forma 

contínua.  

Remontar toda a sabedoria das Ìyàmì, Ìyá Nlá entre tantos outros nomes aos 

quais se dirige a sabedoria matriarcal africana, no qual Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí nos 

informa que traduzir apenas como mãe percebe-se como redutor e inadequado.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



114 
 

Figura 19 – O mundo/Ifá, 2014, Nádia Taquary

 
Fonte: Fonte: Catálogo exposição Ìyàmì (2021). 
Ferro, madeira, palha da costa e búzios. 

  

Em Mundo/Ifá (2014), a artista Nádia Taquary desenvolve com a cabeça, 

importante elemento presente nos itàn e histórias sobre origem do mundo na 

concepção iorubá, dentro de um tabuleiro de um ọpọ́n-ifá, conforme as informações19 

de Darzé e Heráclito em um texto crítico sobre a exposição Ìyámí.  

Tal atitude possibilita refletir sobre a inserção da sabedoria feminina dentro do 

culto a Ifá e não apenas como o cargo de Apetebí, conforme Lopes (2020) no contexto 

do Ifá Lucumí, sendo responsável pelo cuidado e manutenção dos objetos sagrados. 

Inclusive, o autor levantará dados sobre a presença de sacerdotisas dentro do culto, 

entretanto, julga não ter pertinência, exatamente pelos objetos usados por mulheres 

nas práticas divinatórias, pela divisão de métodos relacionados a Ifá ou a Exú-

Elegbara (Lopes, 2020, p. 194).  

 
19 Confira o texto crítico desenvolvido por Thaís Darzé e Ayrson Heráclito para a exposição Ìyámí (2021), 
disponível em: https://paulodarzegaleria.com.br/exposicoes/nadia-taquary/. No mesmo endereço é 
possível acessar uma versão virtual do catálogo da exposição.  



115 
 

Nos estudos de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021), a figura de Ìyámí é presente já no 

jardim de Ajalá, junto a Ọrúnmìlá, e também adquire o caráter testemunhal, na criação 

das cabeças e na escolha do destino. Por sua vez, Ìyámí junto à Ọrúnmìlá auxiliará 

na travessia das pessoas no àiyé: para conhecer a cabeça e o bom relacionamento 

com o outro.  

É indispensável tratar sobre destino ou destinar, verbo-ação, responsável por 

revelar um estado de conformidade sem considerar o título do senhor do destino. O 

destino é uma espécie de liberdade, e, no contexto das imagens, talvez seja a 

liberdade de condição própria do sensível.  

Mencionamos o texto de Marie-José Mondzain, A imagem entre a proveniência 

e destinação (2017), no contexto ocidental, e a nossa relação de ver as imagens como 

objeto, o que não nos permite ver a distância que tal olhar tem em relação à imagem 

e à pessoa que produz, em suas palavras: “A definição da imagem é, portanto, 

inseparável da noção de sujeito” (Mondzain, 2017, p. 39). Como uma espécie de 

acordo do sensível, a liberdade ensina, do alto — o que podemos pensar não na ideia 

de altura em relação à medida e sim como entendimento da sabedoria da cabeça —, 

a voar como pássaro, nadar como peixe. Sobre liberdade e a contribuição das mães 

ancestrais na questão do destino, cabe mencionar Muniz Sodré (2017) 

Na Arkhé afro, a associação das mães ancestrais às aves e também a adoção 
de uma perspectiva do “alto”, que privilegia o desdobramento das superfícies 
do corpo coletivo, com vista à expansão e à proteção de sua unicidade. 
Figurado na altura, acima do tempo, o pássaro representa, por meio de uma 
entidade feminina (Oyá Igbalé), o controle simbólico dos ancestrais e dos 
contemporâneos. Trata-se, portanto, de uma figura conceitual do campo 
transcendental (o sagrado) do grupo, contemplada pela figuração do peixe 
com suas escamas, representativas da prole ou filiação. Assim, as zeladoras 
(sacerdotisas) dessas divindades partilham o poder dos pássaros, que foi 
celebrado em outros sistemas místicos na Antiguidade como o poder de 
ultrapassar limites, simbolizando a liberdade (Sodré, 2017, p. 155, grifos da 
autoria). 
 

A partir da citação, da perspectiva do alto, que em nossa interpretação refere-

se à cabeça e ao cuidado, podemos pontuar sobre Ìyámí e a contribuição dos 

ancestres femininos dentro no culto a Ọrúnmìlá-Ifá.  

A produção visual de Nádia Taquary possibilita a reflexão de modo constituinte 

sobre a presença de mulheres dentro do culto e sobre a constituição do mundo 

tensionando atributos vigentes e resultantes dos processos da colonização que 

normalizam ausências.  

Ọrúnmìlá é conhecido como Ẹlẹri Ipin, que pode ser traduzido conforme 



116 
 

Aderonmu (2015, p. 97) como “testemunha do destino dos seres humanos”. A 

divindade testemunhou o processo de criação do universo e de todas as pessoas. 

Para Beniste (2019, p. 95), a designação parte da junção de dois termos, ìmó, 

traduzido como conhecimento, e ọgbon, sabedoria.   

O culto a Ifá também pode ser caracterizado como a sociedade do auô, 

conforme a tradução de Sodré (1988), que designa segredo. Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí 

(2021) nos informa na narrativa que consagra a divindade no processo de 

testemunhar a criação das cabeças, Ìyá também participa do processo como coautora. 

Testemunhou o processo de escolha dos seres humanos em seu nascimento e na 

escolha do orí, é, portanto, detentor do segredo. 

Para Sodré (1988), o segredo é uma das dimensões do que ele nomeara como 

cultura das aparências, cultura negra no Brasil a partir das organizações socioculturais 

negro-africanas, os terreiros. Para o autor, o segredo pode ser compreendido através 

de um de separação, sempre equivale a duas partes, quem guarda e quem será 

compartilhado.  

Sodré tratará sobre um pronome antigo chamado dual, no qual o segredo só 

existe no espaço de compartilhamento. A noção de enigma dentro do culto de Ifá 

refere-se à noção de segredo no ocidente, onde, pode-se resumir, a partir das 

considerações do autor, que o enigma está a serviço da verdade e sua prática consiste 

no objetivo da salvação, nas palavras do autor:  

Bem diversa a atitude do ocidente em face do segredo. Este é encarado como 
enigma, ao qual é preciso dar um sentido através da manifestação da 
verdade, que virá salvar alguém ou alguma coisa. Assim, Tebas é salva da 
peste quando Édipo decifra o enigma da Esfinge. A história da purificação da 
cidade é a história de uma manifestação de verdade, que aparece através de 
Édipo, mas também Jocasta, dos deuses, dos escravos (Sodré, 1988, p. 139). 
  

O enigma ou aró — parábola, segredo —, conforme os apontamentos de Muniz 

Sodré (1988, p. 141), dentro do culto a Ifá não pretende descobrir ou revelar segredos 

porque “dispensam a hipótese de que a Verdade existe e de que deve ser trazida à 

luz” (Sodré, 1988, p. 143).  

Em suas palavras, “O segredo não existe para, depois da revelação, se reduzir 

a um conteúdo (lingüístico) de informação” (Sodré, 1988, p. 142). Jogo, aqui, pode ser 

compreendido como o próprio jogo de búzios, os processos de transmissão e 

interação com a dinâmica simbólica que constitui a cosmologia nagô, constitui como 

parte o segredo (Sodré, 1988, p. 142).  

A sabedoria da cultura yorùbá, dentro do culto a Ifá, é repleta de segredos que 



117 
 

são, por sua vez, compartilhados, mas não são detentores de um conteúdo que preza 

por uma “transparência absoluta: tudo deve ser dito, tudo ser revelado” (Sodré, 1988, 

p. 142). Nem mesmo o caráter testemunhal, que é caracterizado Ọrúnmìlá, tem como 

objetivo revelar enigmas, talvez seja o contrário, pois é no não dito, no não visto, na 

poética do invisível que se estreitam os laços com a ancestralidade, com os entes 

sobrenaturais, princípios cosmológicos.  

É a partir dessas colocações que nasce a necessidade de reflexão sobre 

testemunhar, testemunhar segredos, enigmas, um ato de troca e não a testemunha 

como verdade.  

Uma outra dimensão que constitui a arkhé é a luta. Através de Sodré (1988, p. 

444), pode-se compreender a luta como uma certa engrenagem que leva ao poder de 

realização. Para o autor, a luta não se apresenta apenas como a troca de força — 

física e violenta — em disputa por algum bem social e cultural, significando a guerra. 

Para a explicação sobre a ideia de luta na cultura de arkhé — o terreiro —, o autor 

revisa dois itàn em que implica uma decisão e uma reposta em relação aos seres 

habitantes do àiyé e os do ọ́run. No trecho abaixo, podemos observar as 

considerações do autor sobre a luta: 

A luta é o movimento agonístico, o “duelo”, suscitado por uma provocação ou 
um desafio. Quando o homem toca o orum com as mãos sujas, quando o 
garoto pisa a região proibida, os orixás são obrigados a responder, 
dinamizando assim a existência. Igualmente, quando um babalaô (sacerdote 
de Ifá) diz a alguém que é necessário fazer um sacrifício (ebó) aos pés de um 
orixá determinado, trata-se também de uma provocação humana à resposta 
de uma entidade cósmica. A luta é o que põe fim à imobilidade: todos (orixás, 
humanos, ancestrais, animais, minerais) são obrigados a responder 
imediatamente concretamente, ritualisticamente, às provocações, aos 
desafios, e assim darem continuidade à existência (Sodré, 1988, p.144, grifos 
da autoria).  
 

Para além da tomada de decisão que o tom do trecho carrega, é possível 

perceber que os entes participam das decisões diante de um duelo, recontando todas 

as experiências, histórias e sabedoria, inclusive a que diz respeito a quem diz o 

conflito, dando tom à luta como um laço estreito entre os habitantes do ọ́run e o àiyé, 

dando sentido à existência.  

O duelo a que estamos comumente acostumados difere-se da relação que 

Muniz Sodré estabelece na sabedoria das culturas de arkhé, nesse caso, as culturas 

de arkhé afro-brasileira — os terreiros — e estar acostumado diz muito sobre a forma 

como testemunhamos algo, testemunhar difere-se da dimensão da luta da arkhé, ou 

do segredo, sem nenhuma participação efetiva, é como se algo estivesse dado e 



118 
 

quase impossível de ser questionado.  

 

Figura 20 - Mãe Preta ou A fúria de Iansã, 2014, Sidney Amaral

 
Fonte: Pinacoteca de São Paulo 
Óleo sobre tela, acrílica sobre tela, 140 x 210,5 cm.  

 
A história da arte e as imagens, durante bastante tempo, foram tratadas de tal 

forma. A Figura 20 os coloca no lugar de testemunha, para além disso, nos impõe um 

conflito em testemunhar.  

A pintura de Sidney Amaral (São Paulo, SP, 1973 – São Paulo, SP, 2017) 

chamada Mãe Preta ou a Fúria de Iansã (2014) é produzida através da cena de um 

filme Cristo Rey (2013). Na pintura, o dilema diário das populações negras brasileiras 

é registrado, o policial, já com as mãos sujas de sangue, aponta uma arma para a 

cabeça de um menino negro, enquanto a figura de uma mulher, na proteção da 

criança, porta um facão na direção do pescoço do policial, outros dois personagens 

extrapolam o plano e a superfície pictórica e sua presença indicial é enfatizada pelas 

mãos brancas e as armas apontadas para a mulher. Conforme observado por Tadeu 

Chiarelli em Sidney Amaral: Entre a afirmação e a imolação (2018)20, a substituição 

dos emblemas presentes na lapela do policial ocorre como inserção da narrativa no 

 
20 CHIARELLI, Tadeu. Sidney Amaral: Entre a afirmação e a imolação. São Paulo: ARTE!Brasileiros, 
2018. Disponível em: https://artebrasileiros.com.br/arte/artigo/sidney-amaral-entre-a-afirmacao-e-a-
imolacao/#_ftn1. Acesso em: 11 set. 2024. 



119 
 

contexto de São Paulo.  

O braço da mulher que coloca o facão no pescoço do policial é tatuado com um 

símbolo Adinkra, Aya. A pintura é tomada por um fundo preto, a mão que aponta para 

a mulher parece sair da própria cor. A professora e curadora Luciara Ribeiro em 

Fragmentos de um real particular (2023, n.p.)21 expõe: “sobre o fundo preto em suas 

pinturas informa: que revelam fragilidades coletivas, a partir de metáforas visuais”. 

Testemunhamos um conflito diante da obra de Sidney, o seu impacto começa pelo 

destaque das figuras, contudo, nos parece ser um convite para testemunhar e 

percorrer os possíveis destinos que o embate levará. O conflito configura-se pelo 

instante de embate entre os próprios personagens, a ponto de não parecer ter 

nenhuma saída.  

Surgem alguns questionamentos resultantes do dilema da pintura: qual destino 

a imagem de Sidney Amaral impõe? O destino dos meninos negros no Brasil? O 

dilema das mães negras brasileiras? A boa e velha prática de exterminar a diferença? 

São tantas as possibilidades de destino que as histórias da imagem poderiam indicar. 

Todavia, é testemunhar as diferentes possibilidades de um único fim — o extermínio 

— pelo qual matar um menino negro é exterminar toda uma coletividade e todos os 

aparatos sensíveis que o corpo/os corpos carrega(m), suas culturas marginalizadas, 

seus saberes ignorados, identidades relegadas, organizações destruídas: junto com 

cada criança negra vítima da crueldade morre uma partícula de toda a coletividade.  

É cena comum dentro da realidade brasileira, e talvez o nosso olhar para tal 

pintura só consiga testemunhar porque é por estar diante da imagem que estamos 

diante da lei, como dirá Georges Didi-Huberman (2015) em seu estudo sobre o 

anacronismo das imagens.  

É possível imaginar a violência, o momento de tensão, estar com a arma 

apontada para a cabeça? Sem que tal performance da imaginação recaia sobre a dor 

anunciada? E se falamos em dor é porque já proferimos um destino à imagem — a 

dor da mãe que perdeu o seu filho para o racismo. Até o próprio direito de testemunhar 

as imagens é guiado pelo incontestável. Será que testemunhos são incontestáveis ou 

nos direcionam a compreender a sua própria função de testemunho em uma 

sociedade? 

 
21 RIBEIRO, Luciara; AMARAL, Sidney. Fragmentos de um real particular. 24. ed. São Paulo: Revista 
Zum. Disponível em: https://revistazum.com.br/revista-zum-24/fragmentos-de-um-real-particular/. 
Acesso em: 11 set. 2024. 



120 
 

Nesse sentido, a imagem apela por uma espécie de arqueologia da dor, mas 

também sobre os atributos a testemunhos que constituem os fatos, parece que o 

testemunho nada nos oferece enquanto verdade, mas o episódio de horror que a 

imagem apresenta nos convida a imaginar, a dar um rosto a partir de um instante 

(Didi-Huberman, 2020). Compreender a doação ou o estado de sentinela das imagens 

exige movimentos. O processo de testemunhar não significa estar diante do 

incontestável, o movimento é contrário, como uma espécie de abrir a boca, vociferar 

ou penetrar no discurso.  

O movimento contrário ou a arqueologia de juntar os restos da anunciação 

configura-se como uma espécie de “Abrir a boca das imagens”, no período 

contemporâneo talvez seja interessante refletir sobre o rito, menção ao título do texto 

do historiador da arte Hans Belting: Egito: abrir a boca da imagem (2014). A 

investigação discorre sobre a experiência imaginal e o poder das imagens em cultos 

de povos originários e as grandes civilizações fundadoras.  

No texto, é presente uma contextualização das imagens em rituais funerários 

dos povos egípcios da quarta dinastia, dentro da liturgia o morto “vivia sob a forma de 

imagem” (Belting, 2014, p. 202). A múmia é receptáculo do espírito do morto, o que 

poderia ser nomeado de espírito se confunde com a própria noção de imagem, ou sua 

apresentação só é possível enquanto imagem. 

Para o autor, a múmia seria a personificação do Ka, traduzido como força vital, 

por seu intermédio, os mortos estabeleciam sistemas de comunicação com os vivos a 

partir da visualidade das pinturas e inscrições no interior das tumbas. É nos interiores 

dos templos funerários e através de ritos em que as câmaras mortuárias recebiam 

alimentos e devoção, ou seja, estátuas dos defuntos se faziam presentes. Abrir a boca 

das imagens dirige-se a relações dos vivos com essas estátuas que viviam dentro das 

câmaras mortuárias. 

A concepção de imagem entre os egípcios patenteia-se, como em nenhum 
outro lugar, no acto de animação que se denomina o ritual de abertura da 
boca. No Egito, no período do Império Novo, o ritual consistia num total de 
setenta e cinco ações e encantações que se efetuavam sobre a múmia para 
que a alma recordasse o que tinha esquecido, como se refere numa fórmula 
mágica do Livro dos Mortos (Belting, 2014, p. 204, grifos da autoria). 
 

Pontos para se considerar no trecho são as relações ritualistas com as imagens 

em interiores, esses ritos revelam a animação como processos de percepção. A 

experiência única dentro desses túmulos é reveladora de uma experiência única com 

as imagens.  



121 
 

Georges Didi-Huberman (2015) considera importante a experiência de parar 

diante das imagens e, através das pausas, construímos a entrega de instantes de 

composição de motivos da representação. O aspecto não físico das imagens é 

correspondido na noção de alma, na leitura surge do fragmento uma questão para se 

destacar: o que as imagens esquecem?  

Estamos tratando das relações como uma manutenção de mortalidade, função 

até então presente nos relatos sobre arte egípcia. Ponderar sobre o esquecimento 

das imagens é nos colocar diante da questão do arquivo imaginal, ou seja, o próprio 

corpo como lugar das imagens conforme as teorias de Hans Belting. A pergunta é 

capaz de recolocar a centralidade do corpo nos processos de percepção, mas não só 

a percepção como agente animador das imagens. Nós a percebemos? E no processo 

de perceber? O que ficou para trás? No campo da anacronia, talvez esquecêssemos 

tudo, a percepção como um processo de aniquilamento, de retorno ao ponto inicial, 

pôr em dúvida todo o visível. 

Testemunhar ou abrir a boca das imagens, por sua vez, pode estar associado 

ao ver, pois será necessário reconhecer os clichês visuais, noção presente na obra 

de Georges Didi-Huberman (2015), que envolvem as imagens. O clichê visual é 

resultado de uma relação com as imagens como documentos, detentoras de 

verdades, desvendadas através de estratégias iconológicas na construção de 

evidências (Didi-Huberman, 2015). Para o autor, discorrendo sobre o papel do 

historiador da arte, a recusa do anacronismo acontece quando não olhamos as 

imagens a partir da nossa realidade, assim como a busca por documentos da época 

é suficiente para construir as suas verdades (Didi-huberman, 2015, p. 19).  

Tal atitude é o que Didi-Huberman chamará de recusa ao anacronismo e a 

busca pela eucronia na construção da história e no significado das imagens. O clichê 

visual toma forma na obra do autor quando compreendemos que as imagens não são 

um conjunto de signos a serem desvendados e, sendo assim, transmitidos como uma 

cartilha, na qual seu conteúdo é irrefutável. Sobre os clichês visuais, o historiador 

pondera: 

Nem sempre se conseguirá elucidá-las pela prática da reportagem, cujos 
clichês visuais não têm outro efeito senão suscitar por associações clichês 
linguísticos naquele que a olha. As imagens não nos dizem nada, nos 
permitem ou permanecem obscuras enquanto não nos damos ao trabalho de 
lê-las, isto é, de analisá-las, decompô-las, remontá-las, interpretá-las, 
distanciá-las dos “clichês linguísticos” que elas suscitam enquanto “clichês 
visuais” (Didi-Huberman, 2015, p. 37). 
 



122 
 

Jacques Rancière (2012) em O destino das imagens discorre sobre um aspecto 

da imagem de desvinculação, consiste em compreender que as imagens precisam ser 

retiradas de seus acordos históricos. Para o autor, na potência da tradição ut picture 

poieses — associações entre imagem e a palavra —, as imagens possuem uma 

característica contraditória que contraria todo o discurso a ela mencionado.  

É através do efeito de paradaxe, na construção da frase-imagem, que há 

possibilidade de diálogo com as imagens, muito próximo do pensamento de Georges 

Didi-Huberman, que em sua obra chamará o processo de complexificação das 

imagens, a montagem. Nos dois casos, os autores mencionam a capacidade de 

aproximar coisas distintas e formar o que Rancière chama de formação de lugares 

comuns. 

Viver em meio aos signos ou, como nos informa Jacques Rancière (2012), em 

comunidade, revela um aspecto importante na obra do artista carioca Yhuri Cruz 

(1991) no contato entre a percepção e a criação de choques visuais entre os signos.  

O artista visual, dramaturgo e escritor desenvolve suas obras e sua poética é 

expressa em múltiplas linguagens da arte, tais como: instalações, textos ficcionais, 

proposições performativas. A passagem é exibida na obra de Jaques Etienne Arago 

(1790-1855), um olhar exterior ao castigo, olhar de ancestrais que castigam para o 

olhar de alguém que sofre com os restos do castigo. O papel de Yhuri Cruz (Figura 

21) na desconstrução da semelhança, Rancière (2012, p. 16) informa sobre o lugar 

das imagens da arte na construção de dessemelhanças e na sua dissociação 

exclusiva do visível.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 
 

Figura 21 - Monumento à voz de Anastácia (detalhe), 2019, Santinhos de Anastácia 

 

Fonte: Yhuri Cruz (2019). 

 

A máscara, como objeto de tortura, no caso da representação de Anastácia na 

obra do artista, possui uma relação profunda com o silenciamento, com o apagamento 

e com o poder do colonialismo em atuação. O ato de retirar a máscara de uma imagem 

é construir uma contranarrativa visual para repensar as estruturas do conhecimento 

herdadas pela colonialidade que resplandeceu em todas as formas de olhar as 

imagens.  

A imagem da máscara, a partir da crítica colonial, é assombrosa e continua 

reproduzindo seus efeitos ainda hoje e o que nos resta é levantar questionamentos 

sobre como ela continua reproduzindo sua ação dupla: corrosiva e de silenciamento 

(Kilomba, 2019, p. 33). 

Grada Kilomba, em Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano 

(2019), nos informa que a máscara era dada a pessoas escravizadas e sua função 

era a não alimentação, ou seja, um bloqueio total no órgão bucal. Nesse sentido, a 

boca também assume duas funções: em primeiro lugar, a própria noção de 

silenciamento, relativa ao castigo atribuído; em segundo lugar, a boca assume um 

papel importante que é o da fala, enquanto revelação e tomada de posição.  

A máscara é entendida como maior símbolo do colonialismo (Kilomba, 2019, p. 



124 
 

33). O processo de bloqueio da boca refere-se a um conjunto de práticas de contenção 

e tortura, e uma delas é que o processo de digestão seria metaforicamente assumir o 

patrimônio dos senhores brancos.  

Em nota, a autora levanta informações sobre a história de Anastácia: 

[...] alguns dizem que Anastácia era filha de uma família real Kimbundo, 
nascida na Angola, sequestrada e levada para a Bahia e escravizada por uma 
família portuguesa. Após o retorno dessa família para Portugal, ela teria sido 
vendida a um dono de plantação de cana-de-açúcar. Outros alegam que ela 
teria sido uma princesa Nagô/Yorubá antes de ter sido capturada por 
europeus traficantes de pessoas e trazidas ao Brasil na condição de 
escravizada. Enquanto outros ainda contam que a Bahia foi seu local de 
nascimento. Seu nome africano é desconhecido. Anastácia foi o nome dado 
a ela durante a escravização. Segundo todos os relatos, ela foi forçada a usar 
um colar de ferro muito pesado, além da máscara facial que a impedia de 
falar. As razões dadas para esse castigo variam: alguns relatam o seu 
ativismo político no auxílio de fugas de “outras/os” escravizadas/os; outros 
dizem também que ela havia resistido às investidas sexuais do “senhor” 
branco. Outra versão ainda transfere a culpa para o ciúme de uma sinhá que 
temia a beleza de Anastácia. Dizem também que ela possuía poderes de cura 
imensos e que chegou a realizar milagres. Anastácia era vista como santa 
entre escravizadas/os africanas/os. Após um longo período de sofrimento, ela 
morre de tétano causado pelo colar de ferro ao redor de seu pescoço. [...] Na 
segunda metade do século XX a figura de Anastácia começou a se tornar 
símbolo da brutalidade da escravidão e seu contínuo legado do racismo. Ela 
se tornou uma figura política e religiosa importante em torno do mundo 
africano e afrodiaspórico, representando a resistência histórica desses povos. 
[...] Anastácia também é comumente vista como uma santa dos Pretos 
Velhos, diretamente relacionada ao Orixá Oxalá ou Obatalá — orixá da paz, 
da serenidade e da sabedoria — e é objeto de devoção no Candomblé e na 
Umbanda (Handler e Hayes, 2009). (Kilomba, 2019, p. 36, grifos da autoria). 
 

O longo trecho é revelador, pois Anastácia é considerada um símbolo de 

manutenção social, atuando não somente enquanto figura heroica contra a opressão 

e a resistência à violência acometida a pessoas escravizadas, mas enquanto 

personagem atuante no âmbito das comunidades tradicionais negro-africanas no 

Brasil (Sodré, 2017, 2019).  

Anastácia é cultuada nos ritos da Umbanda, sua história é contada novamente 

e ressignifica as relações sociais dos transeuntes desse espaço: seja através dos 

poderes das ervas ou aconselhamentos. Anastácia retorna a esse tempo no qual 

supre dores e mazelas de seres humanos. É importante notar que essa figura ainda 

circula enquanto imagem e está sendo um significativo recurso de resgate e cura das 

feridas causadas pela colonialidade. 

Retomando a questão: o que as imagens esquecem? Exercício de 

reposicionamento, de uma desconstrução da própria construção de neutralidade, vista 

como universal, atuando no silenciamento e apagamento de outras formas de relação 

nas quais escapam o lugar comum universal.  



125 
 

Esta ação é ritualizada através do uso de máscaras de castigo que refletem e 

que estabelecem relações de poderes, reforçando todo o imaginário colonial da 

produção de conhecimento. Nas artes visuais, o historiador da arte e professor Igor 

Simões (2019) reflete sobre o cânone de produção de conhecimento no campo, 

reforçando primeiramente que ele sempre parte de uma escolha. 

Dessa forma, como ainda podemos falar em silêncio e em invisibilidade? 
Prefiro pensar que há sempre uma escolha que reforça o cânone. O cânone 
é aquele da ordem do Branco e, assim, o conhecimento também é 
racializado, enquanto se esquece disso. Se esquece que o conhecimento 
branco é também uma marca. E que sua marca se estabeleceu como norma, 
excelência e forma de correção (Simões, 2019, p. 228). 
 

O que as imagens esquecem não corresponde a um esgotamento em si sobre 

os seus significados e sentidos, acreditamos que a pergunta nos ajude a revisar a 

atuação desses objetos, ou seja, as formas de construção de conhecimento a partir 

de e sobre as imagens, suscitariam questionar se estamos abrindo ou fechando a sua 

boca. Quando elas, as imagens, esquecem é porque ainda recorrem aos cânones e 

ao fechamento de sua boca. A exemplo da história de Anastácia e sua imagem, ficam 

as estratégias coloniais de apagamento que não são suficientes para não a fazer 

presente e recompor os tempos de horror e de subalternidade pelos quais as 

populações negras estavam acometidas.  

A obra de Yuri Cruz (Figura 21) presente na instalação Monumento à voz de 

Anastácia (2019) é um resultado de interferências e alterações na obra original de 

Jaques Etienne Arago. Nesta imagem de Anastácia, apresenta-se com um outro 

semblante, gentilmente sorrindo, reflete a sensação imediata da retirada dos objetos 

de tortura, a máscara e do colar, revela de fato o rosto de Anastácia. A obra compõe 

uma instalação, com pequenos cartazes do retrato e da oração que a ela foi 

consagrada. Outra atitude de opulência é seu nome: Anastácia livre, nesta obra há 

uma passagem do castigo para a livre “liberdade”, ao mesmo tempo o nome, a palavra 

escravo é substituída pelo próprio nome a quem pertence o retrato.  

O retrato do desenhista francês não pertencia a Anastácia: seu semblante é a 

principal tese para a afirmação. Compreendemos que a substituição devolva a 

imagem aos verdadeiros “donos”, o retrato pertence a quem lhe tinha como posse e 

praticava crueldade. 

Anastácia Livre é uma viagem no tempo. É voltar ao passado e libertar essa 
mulher negra escravizada que veio do Congo no século XVIII e foi condenada 
à mordaça pelo resto da vida por lutar contra um homem branco que a 
violentou sexualmente. Se tornou a “escrava santa” por sua firmeza, mas 
refém à uma iconografia colonial. Em Monumento à voz de Anastácia (2019) 



126 
 

conjugo o afresco VOZ em tamanho monumental em diálogo com o pequeno 
sorriso-segredo de uma Anastácia liberta. Santinhos ficam disponíveis ao 
lado da obra para serem levados, ecoando assim a imagem (Cruz, 2019, 
n.p.). 
 

A menção feita às experiências com as imagens em civilizações originárias na 

obra de Hans Belting (2014) questiona sobre como aconteciam essas experiências na 

atualidade, em outras palavras: como abrir a boca das imagens no contemporâneo?  

Na atualidade, essa prática sinaliza uma tomada de posicionamento estético, 

político, social e artístico de um grupo de jovens artistas, entendidos como enevoados 

ou esquecidos pelo sistema, que irrompem as estruturas de tradição da historiografia 

da teoria e da história da arte, bem como dos equipamentos culturais de modo a 

apresentarem discursividades e poéticas que constituam novos discursos com novas 

imagens que, envoltas em outras composições simbólicas, haviam sido 

negligenciadas. O mundo saturado de imagens brancas tem atuado de uma maneira 

desigual: o modo como nos relacionamos com as imagens e seus usos é diferente, 

elas estão sempre a serviço de alguma coisa, são recolocadas e possuem uma 

autonomia e, esse sentido, a dissolução de seu dispositivo tradicional, hegemônico e 

pedagógico possibilitará sua libertação. 

A obra, Monumento à voz de Anastácia, instalação na qual a imagem está 

presente e, agora livre, não está mais “refém de uma iconografia colonial”. 

Percebemos que, no trabalho do artista visual e no processo de dar voz a Anastácia, 

ressignifica a história de uma personagem pouco conhecida, o livramento de um lugar 

atribuído pelo outro.  

Dar voz a Anastácia é uma maneira de refletir sobre a forma de dar voz as 

imagens, a forma como nos relacionamos, que consiste em um trabalho de revisão, 

invenção, mostrar e personalizar.  

Superar o clichê visual presente nas imagens é duvidar sobre o olhar, entender 

os motivos de propagação de imagens e a construção de discursos sem a 

possibilidade de questionamento sobre múltiplas interpretações. O rosto dado é 

somente uma possibilidade das faces de Anastácia, o trabalho não se encerrou na 

atribuição de Yhuri Cruz. Todo o encontro com ela indica imaginar sobre um novo 

rosto, procurar e criar as lacunas das histórias sobre Anastácia e tornar público o rosto 

de Anastácia. 

O trabalho do artista atua a serviço de uma coletividade, da revisão de um 

arquivo, que modificará o arquivo imaginal de todas as pessoas que sofrem com os 



127 
 

resquícios da escravização, do racismo e de todas as violências do colonialismo. 

Seguindo os preceitos da forma-muda e refletindo sobre a não exclusividade do 

visível, as imagens, como nos informa o filósofo da arte, Jacques Rancière (2012), 

dependem de outras linguagens para traçar seu regime comum.  

Aludo à boca como aquilo que traça a articulação entre o dizível e o visível, 

conforme a obra do autor. Ao mesmo tempo, o discurso que essa boca produz emerge 

de um processo de desconstrução e construção e produtor de sentido.  

Em uma ação-performativa do artista, o conceito de pretofagia, referente à 

publicação Pretofagia: um ensaio-cena em 4 atos (2019), em que faz menção à boca 

crítica e atuante no trauma coletivo das populações que sofreram e sofrem com as 

estratégias de morte do sistema colonial. Nas palavras do artista visual: 

PRETOFAFIA é também sobre a condição colonial e colonizante da 
apropriação e apagamento das práticas/vivências, invenções e tradições 
pretas, de origem africanas, afro-brasileiras, afro-indígenas e afro-latinas. 
Quem comeu quem? Que antropofagia é essa que se toma como uma boca 
universal? ANTROPO-FAGIA. Comer o humano. O branco brasileiro 
europeizado come o preto e o indígena, digere suas memórias assumindo 
como suas, violentando e incorporando narrativas. PRETOFAFIA É A boca 
que critica, que aponta, que recusa e fragmenta espetáculos (Cruz, 2020, p. 
7). 
 

O sentido da boca atua em direção aos mais diversos processos de extermínio 

das diferenças através de suas organizações sociais e culturais. Diferentemente, a 

boca na cultura iorubá assume um papel importante nas comunidades terreiro, pois é 

através da alimentação que são estreitados os laços de comunicação e 

transformação. A alimentação é alimento-metáfora, exerce um contato íntimo com 

todos os seres presentes no ọ́run por meio de trânsitos realizados pelo princípio 

dinâmico na cosmopercepção nagô (Elbein, 2012), Exú. 

A consumação dos alimentos é configurada por um sistema de trocas e 

reciprocidade (Sodré, 1988), diferente das culturas europeias baseadas na 

mercantilidade e no capitalismo, o autor chamará de acumulação.  

A boca crítica de Yhuri Cruz assume o papel de crítica e revisão de saberes 

instaurados e possibilita uma abertura para conhecimentos distintos. Para Juana 

Elbein dos Santos (2012), a boca coletiva, Enúgbárijo, carrega consigo a característica 

de realização. Qualquer movimento, impulso, ato por mais simples que seja é 

movimentação desta boca coletiva, atuando em tudo que acontece (Santos, 2012, p. 

242). 

Na obra era presente um processo de multiplicação, foram feitas várias 



128 
 

impressões da mesma imagem e eram distribuídas para quem visitava o monumento, 

justificando aspectos importantes de sua atitude, o alcance e seu poder de atuação 

diante do imaginário controlado e constituído agora guinado pelo novo rosto. 

Multiplicações e suas atualizações epistêmico-conceituais possibilitam recompor 

fragmentos do horror da escravidão e revela insurgências visuais enquanto 

contranarrativas para uma parcela da população, diante dos corpos daqueles que 

agora se sentem “representados” por essas imagens que estavam presentes em 

nosso imaginário.  

A linguagem enigmática presente no corpo literário de Ifá permite testemunhar 

assim como Ọrúnmìlá testemunhou o destino e a criação do mundo.   

A tradução de Nei Lopes (2020, p. 67) nos permite traçar a reflexão. Para o 

autor, a noção de Ẹlẹri Ipin, forma pela qual Ọrúnmìlá também é conhecido, significa 

“testemunha do compartilhamento”, é através do olhar que se desenvolveu as grandes 

narrativas da criação do mundo e dos seres humanos, fatos históricos que estruturam 

sociedades africanas e trechos transmissores de aspectos filosóficos sobre o ver o 

mundo.  

O enigma aqui supera a noção de apropriação dos versos como clichês, sendo 

assim, toda a imagem, como um enigma, não está à espera de revelar segredo, o qual 

todo o enigma constitui, ela compartilha de um destino. Vale retomar a noção de Sodré 

sobre o destino: 

Mas o destino não está no futuro, nem no além. Está aí mesmo, no instante 
em que se vive, no aqui e no agora, como um processo que absorve os seres 
sem deixar restos, sem permitir valor. Cada momento é singular, cada objeto 
é único, cada palavra é tributária de sua circunstância particular — e assim 
tudo se repete, morrendo e renascendo ciclicamente. Por isso, Ifá pode 
conhecer o destino: quando está no domínio do cíclico, basta reconhecer as 
espirais do ciclo para que a predição se torne possível (Sodré, 1988, p. 146). 
 

A singularidade do destino e das palavras do corpo literário pode ser pensada 

para as imagens, no momento em que se atravessa o agora, é necessário o exercício 

de reconhecimento dos seus ciclos, esses podem ser considerados o olhar, 

testemunhar, destinar, memorizar, imaginar e infinitas ações nas quais as imagens 

nos interrogam quando presentes. Nesse sentido, todos os aspectos em Ọrúnmìlá, 

sejam eles históricos, corporativos ou filosóficos, tratando-se de Noguera (2018), 

como componentes de sua palavra. 

Ifá, uma palavra simbólica, carrega consigo uma sugestão de movimento, no 

qual precisa ser recitado, imaginado, contado pela ordem da singularidade do 



129 
 

encontro. A particularidade na palavra de Ọrúnmìlá não significa uma atmosfera 

atemporal, como nos informa Oyěwùmí (2018, p. 31): “Ifá é frequentemente tratado 

por oficiantes, clientes, bem como estudiosos, como um documento atemporal […] 

Mas o corpo de Ifá não é atemporal” muito pelo contrário, possui temporalidades e 

elas são reconhecidas ao modo de “está aberto no sentido de não está acabado, mas 

sujeito a edição e expansão adicional” (Oyěwùmí, 2018, p. 21), por isso, o Ifá é 

cantado, versado, dançado, imaginado. 

Abrir a boca das imagens como um rito egípcio é um capítulo à parte da arte 

funerária egípcia, conforme Hans Belting (2014). Através de um rito, o processo de 

animação das imagens era através da exposição de estátuas que assumiam a função 

de meio, o ritual e suas etapas permitiam sua experiência enquanto imagem.  

Através da obra de Yhuri Cruz, a abertura da boca assume um papel duplo de 

crítica e reconhecimento de clichês visuais — clichê, nesse sentido, um 

reconhecimento dos movimentos nos quais as imagens são atribuídas, os seus 

destinos, que as fazem desaparecer. E ao mesmo tempo, a abertura configura-se no 

campo das relações com as imagens, pelo que nos permite estabelecer trocas.  

Em Ọrúnmìlá, a metáfora do abrir a boca conduz aos sentidos da prática 

divinatória, começa no instante da consulta, mas abrir a boca significa ir ao encontro 

das imagens presentes no arquivo imaginal. O encontro proporciona um movimento e 

ele é responsável por traçar um destino. 

Um próximo verbo-ação — memorizar — terá como dimensão teórica não a 

concepção de memória em si, mas no contexto desta reflexão visa compreender o 

movimento, contrário, das imagens através de Ọrúnmìlá-Ifá, que parte do interior para 

o exterior e que tal movimento influenciará nos modos de adivinhar, ver, destinar, 

testemunhar, imaginar.  

O verbo constitui a forma pela qual a ação tem como eixo a interioridade de 

uma pessoa, o que nada explica sobre individualidade. Esse movimento contrário é 

percebido, por exemplo, quando uma ère inicia seu trajeto de transição por percurso, 

suas finalidades são ritualísticas, conforme a citação que foi exposta no segundo 

capítulo, entretanto, a sua exposição é a potencialidade do movimento contrário 

exatamente porque procura materializar os fragmentos que compõem o seu eixo: o 

interior. 

O interior refere-se ao corpo e não pretende compreender de que é composto, 

mas as forças em atuação e na sua relação para com o mundo. Aprender sobre 



130 
 

memória das culturas do continente africano revelará o motivo em que se acreditou e 

que ainda se propaga sobre a ideia de que é um continente sem memória ou menos 

desenvolvido por não elaborar o seu percurso através da escrita.  

O próprio culto de Ifá demonstra-se diferente ao remontar um tempo princípio 

e recriar o presente, a palavra só faz sentido na sua ação presente. A palavra — Ifá 

— é viva, a memória é viva e se considera aqui que o seu princípio são as imagens.  

Adernomu (2015, p. 76) pontua sobre os ọdù: “[...] sua interpretação está 

constantemente aumentando e se modificando, pois o sistema aceita e evolui 

conforme a humanidade”. A memória não é um recipiente com conteúdos vasculhados 

somente quando solicitados dentro do culto a Ifá. A memória atua conforme a dinâmica 

do corpo, sendo possuidora de todo um aparelho sensível. Sobre a palavra, o 

professor Wándé Abímbọ́lá considera:  

Ifá é o meio pelo qual a cultura iorubá se reforma e se regenera e preserva 
tudo aquilo que é considerado bom e memorável naquela sociedade. Ifá é a 
cultura iorubá no seu verdadeiro senso dinâmico e tradicional. Ifá é um meio 
pelo qual uma sociedade não letrada esforça-se para manter e disseminar 
sua própria filosofia e valores a despeito dos lapsos e imperfeições da 
memória humana na qual o sistema é baseado (Abímbọ́lá, 2022, p. 21). 
 

A partir das considerações do autor, a noção de “sociedade não letrada” não 

diz respeito ao não possuir, mas sim a outros modos de adquirir conhecimento e de 

relações com memória, como, por exemplo, das culturas que têm a escrita, palavra 

gravada, como principal agente de registro da memória.  

O escritor milanês Amadou Hampâté Bâ (1901, Bandiagara, Mali – 1991, 

Abidjã, Costa do Marfim) nos informa no início do seu texto A tradição viva (2013) que 

“julgou-se que povos sem escrita eram povos sem cultura” (Bâ, 2013, 167). Partindo 

dos pressupostos estereotipados sobre as culturas que possuem outras formas de 

registro e transmissão do conhecimento, o escritor defende o lugar da oralidade, não 

em oposição à escrita, mas realiza uma crítica na crença em que se estabeleceu como 

única forma de registro do conhecimento no mundo. Sobre a tradição oral, Hampâté 

Bâ considera:  

A tradição oral é a grande escala da vida, e dela recupera e relaciona todos 
os aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não lhe descortinam o 
segredo e desconcertar a mentalidade cartesiana acostumada a separar tudo 
em categorias bem definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o espiritual 
e o material não estão dissociados. Ao passar do esotérico para o exotérico, 
a tradição oral consegue colocar-se ao alcance dos homens, falar-lhes de 
acordo com o entendimento humano, revelar-se de acordo com as aptidões 
humanas. Ela é ao mesmo tempo religião, conhecimento, ciência natural, 
iniciação à arte, história, divertimento e recreação, uma vez que todo 
pormenor sempre nos permite remontar à Unidade primordial (Bâ, 2013, p. 



131 
 

169). 
 

Longe da restrita noção de comunicação na tradição oral, o autor nos informa 

que abrange algo muito mais complexo. Nos ensinamentos do professor, a tradição 

oral revela sobre a consciência do ser e estar no mundo, em suas palavras: “uma 

presença particular no mundo — um mundo concebido como um Todo onde todas as 

coisas se religam e interagem” (Bâ, 2013, p. 169).  

É através das presenças que as imagens são geradas, afinal, elas são 

presenças, percebemos através dos estudos de Hans Belting, em sua tese sobre o 

paradoxo das imagens. Memorizar diz respeito ao movimento de estar no mundo, sua 

característica de nômade, conforme os estudos de Georges Didi-Huberman (2020).  

Retornando ao texto de Bâ (2013), encontra-se uma primeira designação para 

o movimento tanto mencionado ao longo deste estudo. Na tradição oral, a palavra 

falada carrega consigo o sentido da própria existência, enquanto pessoa e assinala 

um corpo que desconstrói limites entre o sagrado e o profano, por exemplo, na noção 

de palavra — Kuma —, de origem bambara Komo, para o autor “é uma força 

fundamental que emana do próprio Ser Supremo” (Bâ, 2013, p. 170). Movimentar as 

palavras e as forças exige sabedoria e responsabilidade, para o autor, a noção de 

magia atrelada à ideia de palavra merece destaque: 

Na Europa, a palavra “magia” é sempre tomada no mau sentido, enquanto 
que na África designa unicamente o controle das forças, em si uma coisa 
neutra que pode se tornar benéfica ou maléfica conforme a direção que se 
lhe dê. Como se diz: “Nem a magia nem o destino são maus em si. A 
utilização que deles fazemos os torna bons ou maus” (Bâ, 2013, p. 174). 
 

A ideia de controle de forças direciona-se ao encontro do termo Ìwà Pẹ̀lẹ́, filosofia 

presente na tradição de Ọrúnmìlá, no uso e na transmissão do Ifá, a palavra, que 

ressalva a importância de uma presença no mundo com responsabilidade com o 

outro-eu, o outro e a natureza, o que se expande conforme é perceptível a todas as 

culturas de tradição oral.  

A força-motor pode ser traduzida, em outros termos africanos, como, por 

exemplo, para a cultura iorubá, àṣẹ, ou a noção de origem banta, manga, cujo 

significado pode ser traduzido como “aplicação de forças ativas” (Sodré, 2019, p. 88) 

e se subdivide em outros tipos de forças presentes na cosmologia bantu, conforme 

nós podemos perceber em Sodré (2019).  

A palavra — Ifá —, quando jogada no mundo, atua no processo de mediação, 

no âmbito da magia, conforme exposto por Bâ, criando, através de um “princípio 



132 
 

deinteração” (Sodré, 2019, p. 88), um processo de mediação na experiência no mundo 

por meio das “intensidades de natureza variável, isto é, capacidades diferentes de 

afetar e ser afetado” (Sodré, 2019, p. 88). As forças são atuantes no movimento “vai 

e vem” apresentado por Hampâté Bâ (2013), sendo considerado da ordem do tecer, 

do trabalho de uma pessoa tecelã ou das pessoas que trabalham com ferro.  

 

Figura 22 - A feiticeira mascarada, 2020, Sonia Gomes 

 

Fonte: Pinacoteca do Estado de São Paulo. 
Escultura, diversos materiais, 81,5 x 21,5 x 11 cm. 

 

Na Figura 22, Sonia Gomes (Caetanópolis, Minas Gerais, 1948), artista visual 

contemporânea, apresenta uma obra composta por muitos materiais, como tecidos, 

alfinetes, linhas, pedras, entre outros. A escultura é tecida por um conjunto de 



133 
 

memórias, os detalhes que formam o semblante da feiticeira mascarada são 

solucionados por costuras, amarrações, alinhavos, encaixes e outras soluções 

formadas por modulações dos materiais. O processo poético presente na escultura de 

Sonia Gomes é composto pela história dos materiais presentes, para além disso, é 

necessário olhar para o destino no qual a artista atribui as memórias e histórias 

presentes em cada pedaço de tecido adquirido.  

Uma (po)ética, até então mágica, que atua com as forças e as direciona na 

formação de alguma forma. Pelo título de sua obra, vale a discussão entre uma 

dicotomia que forma o próprio enunciado e é dicotômico exatamente pelo sentido em 

que se atribui a palavra feitiço no contexto brasileiro e no caso das culturas de arkhé. 

Ao mesmo tempo a palavra feitiço corrobora o entendimento que se estabelece aqui 

sobre a obra, para explicar o movimento do verbo memorizar.  

Para Sodré (1988, p. 160), o termo feitiço corrobora uma “arbitrariedade da 

regra”, pois seu sentido semântico está ligado a feitio, factício, fetiche, atuando na 

atmosfera daquilo que é falso. A arbitrariedade que o autor menciona é que a noção 

de feitiço atua no “esgotamento da verdade” (Sodré, 1988, p.161), significando 

tensionar o que o autor chama de “regimes de verificação” (Sodré, 1988) e, até então, 

explica a circulação do tom pejorativo de palavras. A noção de sedução não se 

distancia da palavra feitiço, é observada através das considerações do autor sobre 

Nietzche, que apresenta o tema da sedução através de contexto (Sodré, 1988, p. 157).  

Retomando o trabalho da artista visual, o agrupamento de elementos, o 

conjunto de histórias tecidas, ganha um novo trajeto, não entendemos como uma nova 

história, e sim como um destino, diz respeito a uma oscilação ou temporalidade.     

Sobre o movimento vai e vem, conforme as palavras da artista, é um movimento 

rebelde22, pois em sua atuação de dentro para fora, se procurar por algo para além do 

estabelecido, como, por exemplo, se proferir o Ifá ou ao contrário, na procura pelo Ifá, 

se coloca em dúvida algo e de alguma forma a solução, não sendo o fim de um 

problema, é, na verdade, ao contrário, atribuir um problema, ir ao encontro dos 

segredos.   

Conforme Sodré (1988, p. 162), o segredo não está a serviço de uma revelação, 

sem sentido infantilizado atribuído à sua descoberta, para o autor, o segredo está no 

 
22 SONIA Gomes - Artista Plástica. Direção: Kenya Zanatta. Produção: Juliana Belluomini, Júnia 
Teixeira, Bianca Corona. Roteiro: Kenya Zanatta. Fotografia de Mauro Martins. [S. l.: s. n.], 2022. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=7BT2LZuSwCs. Acesso em: 21 set. 2024. 



134 
 

mesmo lugar que as ações do corpo. O segredo torna-se existente por meio do rito, 

por meio do feitiço, como linguagem. O rito, numa dimensão coletiva, significa, 

corporifica, para o corpo e para a comunidade. Ao mesmo tempo, o segredo é um 

meio de retirar a máscara de toda a verdade absoluta imposta por meio de uma 

“consciência racionalista”. 

Na dinâmica do verbo, o que nomeamos como corpo literário de Ifá, designado 

como o conjunto de sabedorias apresentadas através de sentenças, parábolas, 

poesias e um amplo repertório literário com uma ênfase enigmática que ultrapassa a 

noção de literário, em alguns momentos foi mencionado sobre ser um corpo imagético.  

Nomeia-se o conjunto de fatos, histórias e as mais diversas explicações que 

Ọrúnmìlá testemunhou como um conjunto imagético e pela sua origem simbólica 

composta por fragmentos com caráter enigmático. Os fragmentos e conjuntos são 

responsáveis por uma espécie de mediação, como aponta Muniz Sodré (2017): 

A mediação é a representação ou, no limite, um texto, que pode concretizar-
se em palavras ou imagens. Vale a lição de Ricoeur quando este afirma que 
“antes de se tornar texto, a mediação simbólica tem uma textura”. Em outras 
palavras, antes de converter-se em algo que signifique, a mediação é só o 
resultado do ato de vincular ou tecer, portanto, a superfície ou a pele de uma 
forma, algo apenas visualizável ou tocável (Sodré, 2017, p. 178, grifos da 
autoria). 
 

Segundo o autor, a mediação da Ifá — a palavra de Ọrúnmìlá — atua em 

confluências com a imaginação, produzindo o que o autor nomeará de simbologia 

derivativa e se afasta de uma compreensão do símbolo com sentido ordenarário 

(Sodré, 2017, p. 178).  

Considerar sobre o verbo memorizar para explicar um movimento na 

transmissão de Ifá é, ao mesmo tempo, pensar que a sua palavra, aquilo que a 

divindade testemunhou, é considerado imemorável. Através de Muniz Sodré (2017), 

é possível perceber que o próprio sentido da akrhé, ou ainda em africano a 

equivalência está na expressão Igbá Iwá Axé, que em sua tradução faz referência à 

ideia de origem, não diz respeito à distância, ao passado. O imemorável configura-se 

através da partilha de um acontecimento e, a partir disso, cria-se uma necessidade de 

memorizar.  

O sentido do termo acontecimento distancia-se da noção de tempo progressivo 

na obra de Muniz Sodré (2017), ao analisar o famoso provérbio africano: “Exu matou 

um pássaro ontem com a pedra que atirou hoje”. Para o autor, a noção de 

acontecimento separa a ideia de tempo de temporalidade porque o acontecimento é 



135 
 

gerado como uma experiência e não como um evento ou uma localidade (Sodré, 2017, 

p. 186). O acontecimento é um “corte no fluxo contínuo das coisas” (Sodré, 2017, p. 

186).  

A ideia de acontecimento parece possuir uma equivalência ao conceito de 

sintoma presente na obra de Georges Didi-Huberman, o cenário em que o conceito 

de sintoma é desenvolvido através da crítica ao pensamento de teóricos de 

contribuição sobre a necessidade de teorizar sobre o tempo subjetivista e moderno. 

Sobre o acontecimento em Sodré: 

[...] o acontecimento é começo de algo que vem, de um a vir, mas um começo 
que se dá no meio, já que precedido por um contexto mundano, com o qual 
rompe exatamente por trazer em si mesmo uma singularidade, isto é, uma 
incomparabilidade absoluta em termos de atributos e qualidades com as 
circunstâncias do contexto. No acontecimento, a origem (em nagô, igbá iwá 
axé, em grego, Arkhé) não é uma marcação de tempo porque não é um modo 
do que não mais está presente dentro do tempo (a exemplo de um modo 
verbal). Não é, portanto, um passado que se possa datar e sim o princípio — 
no sentido de linha mestra ou inaugural que pauta a existência — do começo 
ao fim. Evocando Heráclito: Arkhé é eskaton, origem é destino (Sodré, 2017, 
p. 186, grifos da autoria).  
 

Nesse sentido, o aforismo de Èṣú, nas reflexões do autor, contribui para a 

compreensão de um tempo inventado, temporalizado, através do agora. A sabedoria 

presente nas parábolas, poemas e fragmentos textuais, mas antes disso e após, as 

imagens, são acontecimentos que instauram uma origem, convidam a temporalizar, 

através do olhar, testemunhar o agora que se apresenta e destinar a experiência, o 

movimento vai e vem que pode ser considerado como uma espécie de reversibilidade, 

palavra pela qual Muniz Sodré diz ser a chave do provérbio (Sodré, 2017, p. 188). 

O jogo de palavras apresentado pelo autor entre reversibilidade e 

irreversibilidade explica que a primeira está situada na restituição, em igbá iwá axé é 

da natureza da troca simbólica, enquanto irreversibilidade está relacionada a 

dominação e subordinação.  

Para finalizar as reflexões realizadas neste capítulo, se constrói um 

questionamento: o ato de imaginar pode ser considerado um processo de 

reversibilidade dentro da força igbá iwá axé? 

 

 

 

 

 



136 
 

 

 

Figura 23 - Eneida Sanches, Transe, Wearable, 2017

 
Fonte: Projeto Afro (2017). 
Gravura no corpo, 60 x 100 cm.  
 

Olhar para o trabalho da artista visual baiana Eneida Sanches (1962) permitiu 

o desenvolvimento de um olhar construtivo e de suma importância no 

desenvolvimento do texto dissertativo.  

A experiência de olhar para obra gerou uma espécie de aforismo que pode ser 

traduzido como uma oferta da imagem — ou a imagem como uma oferta —, como o 

próprio movimento do trabalho de Sanches (2017). Na criação do aforismo, construiu-

se contos, buscou-se imagens, conceitos e ideias na intenção de argumentar sobre a 

mesa de jogo de búzios como um lugar geratriz de imagens. Verbos-ações como 

divinar, destinar, testemunhar, memorizar são encontros com os saberes das 

divindades, são estruturas na arquitetura de um lugar.  

O lugar a que se refere é pelo ato de imaginar, cada verbo dará conta de 

organizar, cartografar os sentidos através da experiência de sentar e ouvir a palavra 

de Ifá. Na Figura 23, as mãos repletas de pequenas gravuras, com o nome popular 

Olho de boi (Leucanthemum sylvaticum), dispostas livremente, as matrizes de 

gravação e suas impressões. Considera-se como oferta porque remontou uma 



137 
 

experiência com o jogo de búzios, podendo ser considerada um acontecimento, a 

primeira experiência com o jogo de búzios. Segundo os estudos de Jean-Jacques 

Wunenburger em O imaginário (2013), obra que exprime as principais linhas, 

abordagens e pensadores do imaginário no ocidente, o imaginário assume diversas 

funções e possui instâncias como coletivas e individuais e usa de diversos elementos 

dispositivos para estruturá-los.  

Conviremos, portanto, em denominar um conjunto de produções mentais ou 
materializadas em obras, com base em imagens visuais (quadro, desenho, 
fotografia) e linguística (metáfora, símbolo, relato), formando conjuntos 
coerentes e dinâmicos, referentes a uma função simbólica no sentido de 
ajuste de sentidos próprios ou figurados (Wunenburger, 2003, p. 10). 
 

No caso da prática de Ọrúnmìlá, as configurações visuais forçadas pelo lançar 

sobre o ọpọ́n-ifá, na mesa, ou na peneira, remontam imaginários, na verdade a prática 

apresenta-se como uma abertura, uma solicitação a imaginar. Um pouco distante da 

noção de imaginário do autor, o estudo de Marcos Vinícius de Souza Verdugo é 

revelador sobre a compreensão do termo, não se restringe apenas a produções 

mentais ou nas discussões entre as dissociações entre o simbólico e o real (Verdugo, 

2016, p. 32). Em A díá fún: aproximações à imaginação iorubá na linguagem do 

sistema de Ifá (2016), lança a reflexão sobre o imaginário — conceitual — partindo 

das reflexões de Édouard Glissant:  

Desta maneira, para a nossa presente discussão, imaginário conceitual é 
toda construção simbólica de uma comunidade mediante a qual ela se 
define e que se realiza em uma linguagem que é determinada e determina as 
experiências de mundo, em outras palavras, ele é o mapa conceitual de um 
imaginário africano. E é neste sentido que as duas partes da dissertação 
operam: na primeira, apresentamos as práticas que encerram em si mesmas 
a ideia do sistema de Ifá e, na segunda, apresentamos os elementos gerais 
que fundam e formam a linguagem que expressa a construção simbólica da 
totalidade-mundo iorubá que está presente em Ifá (Verdugo, 2016, p. 32, grifo 
nosso). 
 

Pode-se considerar, imaginar como uma ação na relação com o mundo e todos 

os dispositivos que o formam. O ato é capaz de produzir imagens e organizá-las de 

uma forma individual e coletiva. Aos leitores, se for permitido, para traduzir o 

acontecimento: imaginar o sentar em uma mesa e segurar duas sementes de olho de 

boi em cada mão. Em todo o momento da comunicação se gerava imagens para dar 

conta dos verbos do espaço. Então, através do olhar para a obra de Eneida Sanches, 

formou-se o aforismo: segurar o olho de boi e gerar imagens.  

O trecho textual que é responsável é uma solicitação a pensar que o jogo de 

búzios e Ifá — a palavra — são como um meio, uma espécie de geratriz de imagens, 



138 
 

por sua vez, através dos verbos-ações levantados aqui, todos estão inseridos de 

alguma forma na sabedoria da divindade iorubá do conhecimento. Pensar em uma 

geratriz de imagens através de Ifá não é se colocar de forma passiva, é necessária 

uma disposição com base em questionamentos e preposições, o que coloca em 

movimento palavra, Ifá, torna ela um meio.   

A ideia de imaginação sempre esteve distante da realidade, na verdade, 

sempre aparece como aquilo que extrapola o real ou se apresenta na real distância. 

A fórmula apresentada por Didi-Huberman (2012) no início de um artigo nos apresenta 

como indissociável: “não há imagem sem imaginação”, invocando autores como 

Goethe e Baudelaire para nos informar que a imaginação tem “o sentido constitutivo” 

e a “capacidade de realização”.   

O autor distancia-se de uma tradição epistemológica clássica e também 

moderna, que contrapõe imaginação à ideia de verdade. Observado em Sodré (1988), 

a noção de verdade atua como um mecanismo de controle do próprio sentido. 

[...] a verdade do Ocidente, cuja lógica aspira à evidência universal e pretende 
não depender de mais nada além da própria verdade absoluta, reina como 
divisor das águas entre o bem e o mal, como o equivalente geral (valor) de 
todas as operações do sentido (Sodré, 1988, p. 152). 
 

Sempre em sentido contrário à verdade, a imaginação aparece no limiar da 

percepção, como observou Marina Massimi (2012) nos estudos de Aristóteles: “A 

percepção sensível é sempre verdadeira, ao passo que a imaginação pode ser falsa”. 

(Massini, 2012, p. 119). Para a autora, a contribuição das teorias de autores como 

Aristóteles, Agostinho de Hipona, Tomás de Aquino são presentes no contexto 

brasileiro através da tradução jesuítica, a imagem com “valor universal” assume um 

papel educativo: “imagem assume o valor de sinalizar a presença do sagrado, ou seja, 

uma dimensão sacramental” (Massini, 2012, p. 125).  

Ao mesmo tempo, através de uma relação comunicacional, assume as imagens 

que possuem um sentido persuasivo: “ele é o intérprete da enigmática linguagem do 

divino por sinais mundanos” (Massini, 2012, p. 126). Por sua vez, através da leitura 

da autora sobre o pensamento catolicista dos autores, a noção de engano, a vontade 

nos parece sempre na mediação na faculdade imaginativa, principalmente 

influenciando na doutrina nas quais as perspectivas dos autores estão inseridas.  

Retomando a frase de Georges Didi-Huberman, podemos considerar sobre os 

objetos expostos no primeiro capítulo da dissertação, presentes na Mostra do 

Redescobrimento – Negro de Corpo e Alma (2000), os objetos que através de suas 



139 
 

ações cotidianas simulam a violência e ao mesmo tempo normalizam e colocam em 

produção a própria noção de imaginação, além disso, os objetos estabelecem uma 

noção de imaginário.  

Nesse sentido, ao tratar do verbo-ação imaginar, seguimos o pensamento do 

autor, principalmente em sua função de atravessamento no real: constituir e realizar. 

Para o historiador da arte francês Georges Didi-Huberman, é através dos dois verbos 

que as imagens tocam o real. A questão surgente é sobre uma equivalência, se existe 

a possibilidade de serem pensadas através de dois conceitos ricos dentro das 

organizações socioculturais negro-africanas no Brasil: a noção de oferta e sacrifício.  

Antes, imaginar é tratar de uma performance do corpo-imagem, segundo 

Martins (2020), ou do rastro, regido pelo acontecimento dos ères em seus ritos 

complexos — realizado em etapas como preparar, expor, passear, guardar.  

O corpo-imagem em Martins (2020) é uma grande contribuição às teorias da 

imagem, pois não existe uma fragmentação, o corpo-imagem abrange todos os 

sentidos, os ritmos, os cantos, as danças, sem nenhuma espécie de isolamento. Na 

relação com os dispositivos — os meios —, o corpo dança e traça movimentos, 

observa através de um ritmo, canta na maneira de observar e se colocar presente, 

produzindo imagens. Conforme as observações de Hans Belting (2012), sobre as 

teorias da imagem, não existe uma separação do corpo e os meios. A tríade — 

imagem, meio e corpo — de sua composição é tratada de forma inseparável, 

entretanto, tem bases conceituais e epistemológicas embasadas na tradições que 

separam.  

Para a autora, “A arte é, assim, uma dádiva e uma oferenda” (Martins, 2021, p. 

73). A oferenda, por sua vez, configura-se como uma troca; em Sodré (1988, p. 127), 

a troca, na cultura de arkhé, é simbólica e possui regras básicas que consistem em 

“receber e restituir”. Nada que constitui o mundo yorùbá é excludente da troca, toda a 

relação se estabelece através desse complexo sistema simbólico.  

No culto a Ọrúnmìlá-Ifá, o sacrifício é uma etapa determinante da consulta, a 

palavra divina aponta caminhos, possibilidades e sempre busca por uma relação 

harmônica com o mundo, dessa forma, o sacrífico é decisivo, atribui um destino, 

estabelece uma espécie de acordo com tudo aquilo que se presenciou no 

aconselhamento. Ao mesmo tempo, o sacrifício é um processo de reconhecimento, 

ele atribuiu um sentido a um rastro oriundo de acontecimento do movimento do corpo-

imagem e, por sua vez, é uma partilha, pois ela se torna coletiva no processo simbólico 



140 
 

de troca entre ọ́run e àiyé, o que desconstrói qualquer espécie de limite entre as 

partes. 

O processo de troca é que configura a noção de sacrifico, é através deles que 

se desfazem os divisores e se estabelecem relações entre os princípios e os humanos 

e se permite “a expansão do grupo” (Sodré, 1988, p. 128). Pensar a imaginação 

através do sistema de trocas simbólicas pode levar equivocadamente aos valores 

econômicos de troca ocidentais, como, por exemplo, a acumulação. Porém, a noção 

de sacrifício se distância, para Sodré: 

O sacrifício implica no extermínio simbólico da acumulação e num movimento 
de redistribuição (princípio, portanto, visceralmente antiético ao capital). No 
período clássico da acumulação do capital no ocidente, homem íntegro era o 
que se integrava na ética de produção e de acumulação. Para melhor 
caracterizar a oposição nagô, se poderia dizer nagô integro é o que restitui, o 
que devolve. O que simbolicamente não deixa resto (Sodré, 1988, p.124).  
 

Nessa direção, podemos pensar a noção de imaginar no processo de troca e 

redistribuição como mecanismo de troca com o real, através da atividade sensível, 

devolvemos as imagens ao mundo, através de uma travessia do corpo-imagem. No 

transe de Eneida Sanches (Figura 23), em um conjunto de imagens, nos oferece uma 

entrega sensível. Conforme Martins sobre o corpo nas culturas orais ser o ambiente 

da memória (Martins, 2021, p. 89), ele também pode ser o lugar da imaginação: 

Mas o corpo, nessas tradições, não é somente a extensão ilustrativa do 
conhecimento dinamicamente instaurado pelas convenções e pelos 
paradigmas secularizados. Esse corpo/corpus não apenas repete um hábito, 
mas também institui, interpreta e revisa a ação, evento ou acontecimento 
reapresentado. Daí a importância de ressaltarmos nessas tradições sua 
natureza metaconstitutiva, nas quais o fazer não elide o ato de reflexão; o 
conteúdo imbrica-se na forma, a memória grafa-se no corpo, que a registra, 
transmite e modifica perenemente (Martins, 2021, p. 89, grifos da autoria). 
 

No mesmo entendimento da autora para o corpo, não percebe suas faculdades 

de forma isolada, a imaginação é incorporada através da relação com o real. O real, 

na esfera do terreiro, atua no ambiente visível e invisível e são as relações de 

correspondência, os processos de visibilidade que têm como mecanismo a restituição.  

Nas palavras de Sodré (2017, p. 189): “eterno movimento coletivo das trocas 

— dar, receber, restituir”. Essa dinâmica, refere-se o autor, dentro de Ọrúnmìlá-Ifá, 

está no momento da verbalização das reflexões sobre o destino que são ofertadas 

pela pessoa babalaô, através da recitação das mensagens que são ofertadas para 

que sejam interpretadas e transformadas em imagens ou se aproxima de um lugar 

imemorável, passível de gerar imagens.  

 



141 
 

6 Caída de encerramento: entre revelações e destinos  

 

Através da experiência pessoal do pesquisador em comunidades tradicionais, 

terreiros, do extremo sul do Brasil, o Batuque. Criou-se uma série de fragmentos, 

presentes no preâmbulo desta dissertação, como forma de adentrar no problema de 

pesquisa constituinte do estudo.  

Remontando uma temporalidade de infância para compreender um instante 

que tomaria a decisão na vida de noviço, a investigação expõe uma imagem da 

infância, dando origem a Ọrúnmìlá e Ifá: conhecimento ancestral e suas contribuições 

para o estudo da imagem na arte. Abordou-se questões relacionadas às imagens, 

suas estruturas epistemológicas e conceituais e no contato com a sabedoria de 

Ọrúnmìlá e seu meio – o Ifá – como uma possibilidade de buscar caminhos, pistas e 

contornos possíveis de se pensar a imagem por meio de Ọrúnmìlá, antes disso, e 

através da perspectiva apontada, sob Igbá Iwá Axé, força estruturante e constituinte, 

operando pelo sentido e na atuação do simbólico. 

 A tradição epistêmica que associou a imagem à falta de um certo juízo, ou 

ainda, toda a tradição que estruturou o saber das imagens a serviço da verdade, perde 

o seu sentido ao encontro dos saberes da arkhé, ou até mesmo em todo o 

conhecimento de Ọrúnmìlá, ter os sentidos como atualidade na construção e na 

partilha do real exige ética e distância do valor universalista da razão.  

Nesse sentido, a presente dissertação apropriou-se de conhecimentos 

estruturantes dentro da prática de Ọrúnmìlá-Ifá e não pretendeu, nesse momento, 

examinar seu corpo literário, o que talvez exigiria outros modos metodológicos de 

aproximação, como podemos observar em Wándé Abímbọ́lá, a categoria dos ẹsẹ, 

mesmo anunciando alguns fragmentos, eles não têm a finalidade de um exame em 

sua estrutura literária. Entretanto, acentua-se o questionamento para estudos futuros 

de como nos aproximarmos desses textos através das imagens, já que 

pretenderíamos aqui fundamentar sobre a experiência imaginal diante da prática de 

Ọrúnmìlá, o jogo de búzios, por exemplo. 

Através de uma revisão bibliográfica, o foco era direcionado a como as diversas 

autorias presentes ao longo do texto poderiam definir Ọrúnmìlá e sua prática, o que 

revela um lugar muito específico denominado na metodologia, através de Nei Lopes 

(2020), a noção de Adáfá.  

Ainda sobre revisão de bibliografia, em especial as pesquisas sobre Ọrúnmìlá-



142 
 

Ifá ou prática divinatória, teve como base a cultura yorùbá. A apropriação dos 

conceitos e as leituras discutidas não pretenderam desvalidar as cosmopercepções e 

estruturas das organizações socioculturais negro africanas (Sodré, 2014) no Rio 

Grande do Sul. Não pretendeu julgar, por meio de comparações, os lugares comuns 

entre matrizes de pensamento ou apontar origens. O batuque, assim como qualquer 

outra organização, para não usar o termo religião, tem suas próprias maneiras de 

perceber e se relacionar com o mundo. Resulta na construção de seu espaço social e 

simbólico, traduzido no próprio mundo e a sua criação, por meio de suas práticas e 

estruturações. 

O problema de pesquisa buscou por aportes teóricos presentes na filosofia de 

Ọrúnmìlá-Ifá para compreender as imagens através de outras relações e formas de 

criação das imagens então inseridas. A problemática construída aponta para as 

diversas abordagens de estudos nos quais a divindade pode ser abordada, 

possibilitando não só um olhar mítico, comumente conhecido, mas filosófico, histórico, 

entre outros, pelo qual Renato Noguera, em sua publicação, A Questão do 

autoconhecimento na filosofia de Orunmilá (2015), auxiliou na construção. 

Considerando a experiência imaginal sendo distinta e possuindo 

particularidades que envolvem as estruturas sociais e culturais, tornou-se necessário 

criar um diálogo com o próprio conceito de imagem.  

O encontro com a antropologia da imagem de Hans Belting incentivou a 

construir, na fissura, o debate sobre os relacionamentos com as imagens e o real, a 

possibilidade de tensionar a própria estrutura semântica da noção de imagem: eidolon 

e kolossos. Hans Belting continuou na propagação das ideias sobre imagem através 

da estrutura clássica conceito, mas assumiu em seus estudos a universalidade no 

discurso das imagens. Se as relações com as imagens, mais propriamente sua 

estrutura semântica e conceitual, se devem às contribuições de toda a experiência 

imaginal.  

Nosso objetivo geral desenvolveu-se em uma discussão através da arte afro-

brasileira, ou a produção visual de artistas negros brasileiros. A partir da ampla 

diversidade de poéticas presentes, é urgente pensar conceitos das próprias artes 

visuais, como a noção de imagem, através do desenvolvimento de teorias que olhem 

para os diversos dispositivos produzidos pela população de artistas negros no Brasil.  

A perspectiva lançada parte das discussões sobre arte afro-brasileira, 

concordando que não existe um enquadramento suficiente para designar a produção 



143 
 

visual dos artistas, um problema do cânone instaurado sempre contrário à diversidade. 

Olhar para a produção visual de artistas afro-brasileiros não tinha como objetivo 

associar as obras ao universo “religioso”. Na perspectiva da arkhé, conforme ensinou 

Muniz Sodré (1988, 2012, 2017), estamos diante de outro limite que se situa no 

contraste entre a cultura hegemônica e as “outras” culturas.  

Ciente da atribuição religiosa às obras destes artistas, há uma crítica muito 

presente dentro dos estudos sobre arte afro-brasileira: o quanto a presença do saber 

hegemônico em solo brasileiro não está iluminando esses tipos de leituras e a 

aproximação.  

No princípio da arkhé, o diálogo é sobre o modo como esses saberes lançam e 

pensam sobre as mais diversas questões, como é o caso das artes visuais, a questão 

da imagem. Pouco sabemos sobre o direcionamento dentro desses saberes, 

entretanto, a presença de pesquisas desenvolvidas por pessoas inseridas dentro de 

outras dinâmicas com o real segue impondo problemas da ordem do conhecimento — 

não sei se cabe a palavra epistemologia — e desconstruindo limites impostos pelo 

que já está estabelecido.  

Dentre os pontos em que se dirigiu a problemática de pesquisa, dois são 

importantes de serem retomados, eles são construtores na busca por elementos 

suficientes para discutir as imagens pela sabedoria de Ọrúnmìlá. Primeiro, o papel 

fundamental de sua prática no ensino, conforme apontou Adekunle Aderonmu (2015), 

permitindo desconstruir uma série de estereótipos atribuídos à palavra divinatória da 

divindade. A segunda é a busca e a insistência da presença das imagens — ou da 

arte — para além das formas e formatos do ọpọ́n-ifá, tabuleiros em diversos formatos 

no qual acontece a divinação, segundo Nei Lopes (2020).  

A presença do corpo, a forma de recitar, contar ou cantar um poema, os 

processos de despertar e acolher a palavra divina ou até mesmo na mediação da 

trajetória são elementos indispensáveis para a arte, ou, no caso do estudo, as 

imagens, e por esse motivo que se defende o lugar da prática como um todo, um lugar 

da geratriz de imagens e, por sua vez, têm a contribuir as teorias e estudo sobre as 

imagens.  

No primeiro capítulo, a dissertação teve como discussão a teoria de Hans 

Belting, traçando reflexões sobre três conceitos importantes dentro de seu 

pensamento, são eles: a imagem, o meio e o corpo. Em sua tríade, foi possível 

formular considerações sobre a estrutura conceitual e epistemológica, ao ponto em 



144 
 

que, como mencionado na introdução do estudo, pelo teórico Jacques Aumont, sobre 

os estudos da percepção se restringirem “a sociedades mais avançadas”, por sua vez, 

os estudos sobre as imagens concentraram-se também nessas culturas.  

Para além da explanação sobre a noção de meio, os dispositivos apresentados 

proporcionam refletir sobre o lugar do outro nas discussões sobre as imagens. Meios 

produzidos dentro de um sistema de aprendizagem influenciados para marcar 

diferenças e exterminar. Responsáveis por produzir efeitos irreversíveis no arquivo 

imaginal, estabelecem informações de como populações hegemônicas lidam com o 

outro.  

O que pode parecer um clichê visual, na forma de leitura atribuída aos objetos, 

se torna impossível de ver, tais como impulsionadores de discussões sobre o aspecto 

do outro na teoria das imagens. Eles não só simulam a violência, através da 

fornicação, termo vindo de Abdias Nascimento (2016), os dispositivos são capazes de 

criar espaços de violência comum a pessoas negras por via de sistemas de 

normatização através de uma espécie de imaginação alienante.  

O sistema pelo qual se simula estabelece um laço de verdade e o desacordo 

com a diversidade, convidando-a ao extermínio — simbólico e físico. Assumir a 

característica de outra e compreender os objetos como simulacros da violência 

permitiu questionar sobre os efeitos no corpo em contato com meios determinantes 

no destino ao qual ele faz alusão. Corpos pelos quais são vedados da experiência 

imaginal e não possuem um arquivo imaginal — nessa direção, foi usado o termo 

arquivo imaginal como sinônimo de corpo; na teoria de Hans Belting (2014), será 

distinção entre memória e lembrança. Sem restringir a memória, assim como a 

experiência imaginal não é reduzida à percepção, conforme Belting, o uso do termo 

arquivo imaginal seria um revide ao semiocídio ontológico (Sodré, 2017) e toda a 

abordagem que acredita no corpo vazio pertence às sociedades tradicionais. 

No segundo capítulo, a busca por outros modos de relacionamento com as 

imagens nos direcionou aos estudos de Juana Elbein dos Santos e Deocoredes 

Maximiliano dos Santos (Mestre Didi Aṣipa) em uma pesquisa realizada na África 

Ocidental evidenciando “as origens africanas de certas formas de arte sacra afro-

brasileira implantadas funcionalmente no contexto da continuidade transatlântica afro-

brasileira” (Santos; Aṣipa, 2014, p. 7). É considerado um estudo introdutório, conforme 

foi apontado pelos autores, foi encontrado o termo ère em que, na sua multiplicidade 

de tradução, a noção de imagem também designa, refere-se a esculturas presentes 



145 
 

no país mencionado, feitas em madeiras e de uso religioso.  

Por meio do paradoxo das imagens, a presença de uma ausência, presente na 

antropologia da imagem, foi observado o relato feito pela autoria do livro sobre um 

ritual do uso dessas esculturas. Ao mesmo tempo, permite-se apontar relações com 

os ère dentro do contexto brasileiro e presente dentro das artes afro-brasileiras, como 

no trabalho do artista Bauer Sá, entretanto, não se aproxima da ideia dos autores, na 

busca por um estudo comparativo.  

O olhar se deteve ao relato do rito e do acontecimento com as esculturas na 

busca por outros modos de relação com as imagens. Por mais que a tradução do 

conceito refira-se a esculturas, ou seja, um meio, a materialidade, ao mesmo tempo é 

designado como imagem, compreende-se que os ère só podem ser vistos em seu 

estado de presença, nas mais diversas sequências do ritual, a tradução pretendida se 

deteve à relação e se distanciou de questões estéticas e sobre a sobrevivência de 

formas.  

Foi abrangente discutir questões sobre a constituição do corpo dentro da 

cultura yorubá, iniciando pelos escritos de Muniz Sodré, e outros posteriormente para 

compreender a presença dos ere e seu significado dentro da cultura, a sua visualidade 

e presença constituem a partilha da presença visível e reescrevem o seu não limite 

entre o àiyé e o ọ́run.  

O terceiro capítulo dedicou-se a explanar sobre Ọrúnmìlá, princípio 

cosmológico responsável pelo conhecimento, sentidos e autoconhecimento, como é 

definido em diversos autores apresentados ao longo da dissertação.  

Apresentou-se, por meio de verbo-ações, considerações que partiram de um 

olhar para sua prática e a divinação de Ifá, buscando equivalências, nos estudos 

visuais e através das imagens examinadas, conceitos importantes para pensar as 

imagens através de Ọrúnmìlá-Ifá.  

O diálogo com o historiador da arte francês Georges Didi-Huberman nos 

auxiliou a compreender que as imagens não são mera representação. Nessa direção, 

criou-se relações com os conceitos de adivinhação, divinação, testemunha, memória 

e imaginação, sempre no infinitivo, como se estivesse acontecendo, para não 

banalizar a discussão e torná-la aberta.  

Os verbos são oriundos da prática divinatória e, nas explicações dos autores 

sobre elas, são equivalentes a discussões como o olhar, as formas como as imagens 

se fazem presentes, o seu caráter indicial e testemunhal, a temporalidade, gerar as 



146 
 

imagens. Toda a abordagem procurou aparatos dentro da sabedoria de Ọrúnmìlá-Ifá 

e da cultura de arkhé afro-brasileira — o terreiro.  

As civilizações tradicionais desenvolveram modos de relação com a realidade 

e, na construção de sentidos capazes de estabelecer harmonia entre um todo, que 

compreende o corpo, o universo, o cosmo, todos em um só. Para a comunidade 

acadêmica, a pesquisa desenvolvida implica desafios de ordem epistêmica, nos quais 

toda a sabedoria presente nas culturas de arkhé, em especial a africana, propõe novos 

modos de pensar e construir o próprio conhecimento. A sabedoria dos povos 

tradicionais, presente nos terreiros, não deveria ser tratada de forma secundária, de 

maneira complementar ao que já está estabelecido.  

O conhecimento das organizações socioculturais negras africanas está 

presente e é elaborado constantemente, a tarefa não é apenas acompanhar, mas se 

reinventar junto, incorporando, palavra tão presente em Muniz Sodré (2017) e Leda 

Maria Martins (2021), toda a riqueza cultural e social dessas sociedades. Em outras 

palavras, significa repensar, estruturar e elaborar pela arkhé e assim compreender 

sua atualidade (Sodré, 2017). Em nosso contexto, é imprescindível o combate ao 

estereótipo, ao racismo e ao racismo epistêmico que assombra e estrutura as 

instituições educacionais. Não só nos modos de reprodução de perspectivas, mas na 

própria lógica da construção do conhecimento.  

A filosofia de Ọrúnmìlá-Ifá consiste em um cuidado com o corpo e a importância 

nos processos cognitivos, primando pelo sentido, pelo respeito com o outro, que 

abrange o eu, a natureza e o mundo como um todo, de acordo com Adebayo (2022). 

De modo não separado, o conceito de meio, atravessadamente pelo conhecimento do 

princípio yorùbá, condiz com outras relações com os dispositivos da arte, como, por 

exemplo, é a contribuição ética, que começa pela educação sensível, pelo 

autoconhecimento (Noguera, 2018), pelo traçado cartográfico do corpo, destinam a 

nossa relação com os meios e com as imagens. A presente investigação tinha como 

finalidade mostrar o fator indispensável da experiência enquanto arquitetura 

epistêmica e conceitual na elaboração do conceito de imagem. O corpo, como nos 

informou Hans Belting (2014), é o principal agente de ordem criativa, relacional e 

experiencial com as imagens, nesse sentido, o trajeto, as cosmologias presentes, os 

modos de ver, perceber, não devem ser desconsiderados.  

Em autores consultados, como Adekunle Aderonmu (2015), Nei Lopes (2020), 

Muniz Sodré (2017), Wándé Abímbọ́lá (2022), sobre a prática divinatória, foi possível 



147 
 

perceber o caráter visual, simbólico, sensível, na forma de transmissão da sabedoria 

de Ọrúnmìlá-Ifá, seja por meio de caídas, ọdù, essas configurações visuais em uma 

experiência visual e corpórea capazes de anunciar histórias, como, por exemplo, 

sobre a estrutura da sociedade, tornar público problemas, processos de reflexões e 

diversos outros objetivos que a palavra — Ifá — pode compartilhar.  

Por meio do jogo de búzios, nos tornamos falantes — em seus diversos modos 

de falar — e ao mesmo tempo testemunhas. Ele é o lugar das imagens porque sua 

finalidade educacional é por meio dos signos, índices, visualidades, em um jogo 

completo de exposição de imagens e de produção. Na construção da dissertação, foi 

possível compreender distorções presentes nas transmissões sobre culto a Ọrúnmìlá-

Ifá, principalmente as que dizem respeito sobre o futuro ou trazer soluções. É 

importante lembrar que a prática divinatória de Ọrúnmìlá é filosófica, cultural, 

identitária e com finalidade pedagógica. 

 

Referências 

 

ABIMBOLA, Wande. Poesia Divinatória de Ifá. Edições Oséètúrà, 2022. 190 p. 
 
ADEBAYO, Ifá Jimi. A Filosofia de Òrúnmila-Ifá e a formação do bom caratér. 
São Paulo: Editora Dialética, 2022.  
 
ADERONMU, Adekunle. Ifá: filosofia e ciência de vida. São Paulo: Ed. do autor, 
2015.  
 
AGUILLAR, Nelson (org.). Mostra do Redescobrimento: negro de corpo e alma. 
Fundação Bienal de São Paulo. – São Paulo: Associações Brasil 500 Anos Artes 
Visuais, 2000. 
 
ALLOA, Emmanuel (org.). Pensar a imagem. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2017, p. 240.  
 
ARISTÓTELES. Poética. São Paulo: Editora 34, 2017. 
 
AUMONT, Jacques. A imagem. Campinas, SP: Papirus, 1993.  
 
BÂ, Hampaté A. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (ed.). História geral da 
África: Metologia e pré-história da África. Brasília: UNESCO, 2010.  
 
BARRETO, Janaina Lucene Mendonza. COCO DE RODA NOVO QUILOMBO: DA 
RODA AO CENTRO, IMAGENS E SÍMBOLOS DE UMA TRADIÇÃO. Dissertação 



148 
 

(Mestrado em Artes Visuais) - Universidade Federal da Paraíba, 2017. 104 p.  
 
BELLUZZO, Ana Maria de M. O Brasil dos viajantes. São Paulo: 
Metalivros/Fundação Odebrecht, 1994, vol. 3.  
 
BELTING, Hans. Antropologia da Imagem. trad. A. Morão, Lisboa, KKYM, 2014.   
 
BELTING, Hans. Por uma Antropologia da Imagem. In: CONCINNITAS - Revista do 
Instituto de Artes da UERJ. n. 8. Rio de Janeiro, 2008. Disponível em: 
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/concinnitas/article/view/55319/35444. 
Acessado em: 22 mar. 2023. 
 
BELTING, Hans. Semelhança e presença: a história das imagens antes da arte. 
Rio de Janeiro: [s.p.], 2010.  
 
BENISTE, José. Dicionário Yorubá-Português. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
2014. 
 
BENISTE, José. Orun - Àiyé: o encontro de dois mundos: o sistema de 
relacionamento nagô-yorubá entre o céu e a terra. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 
2019. 
 
CASA ROSA. Bauer Sá. Disponível em: 
https://bencao.casarosasalvador.com.br/bauer-sa/. 
 
CORREA, Norton. O batuque no Rio Grande do Sul. Porto Alegre: Editora UFRGS, 
1992. 
 
DELFINO, Jair; CUNHA JUNIOR, Henrique. Iconografia dos tabuleiros de Ifá. 
Revista Educação Gráfica, 2015. Disponível em: 
https://www.educacaografica.inf.br/wp-content/uploads/2015/11/08_ICONOGRAFIA-
DOS-_62-83.pdf Acessdo em: 10 jun. 2023.  
 
DIDI-HUBERMAN, G. Diante da imagem: questões colocadas ao fim de uma 
história da arte. São Paulo: Editora 34, 2013. 
 
DIDI-HUBERMAN, G. Diante do tempo: história da arte e anacronismo das 
imagens. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2015. 
 
DIDI-HUBERMAN, G. Imagens apesar de tudo. São Paulo: Editora 34, 2020.  
  
DIDI-HUBERMAN, G. Quando as imagens tocam o real. PÓS: Revista do 
Programa de Pós- graduação em Artes da EBA/UFMG, [s. l.], p. 206–219, 2012. 
Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistapos/article/view/15454. 
Acesso em: 8 jun. 2022.  
 
DIDI-HUBERMAN, Georges. Quando as imagens tomam posição. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2017. 
 
EBAY. CARTE POSTALE / AFRIQUE / SOUVENIR D'AFRIQUE / MISSIONS 



149 
 

D'AFRIQUE UN JOLI PETIT. Disponível em: https://www.ebay.fr/itm/142649639848. 
 
ENGLER, Verónica. “Las imágenes no son sólo cosas para representar”. 
Página|12, 2017. Disponível em: https://www.pagina12.com.ar/45024-las-imagenes-
no-son-solo-cosas-para-representar. 
 
FERNANDES, Priscilla Mont Serrat Pimentel. A Imagem da Mãe dolorosa e as 
Artes Visuais: interseccionalidades de uma docência em dobras. Dissertação 
(Mestrado em Artes Visuais) - Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, 
Universidade Federal de Pelotas, 2020. 124 p.   
 
FONSECA, Fabio. ENTRE O ORIENTE E O OCIDENTE: A CONSTRUÇÃO DA 
IMAGEM DE SÃO JORGE. Tese (Doutorado em Artes Visuais) - Programa de Pós-
Graduação em Artes Visuais, Universidade de Brasília, 2017. 
 
Gallery 1957. Gustavo Nazareno. Disponível em: 
https://www.gallery1957.com/artists/43-gustavo-nazareno/works/1759-gustavo-
nazareno-gira-5-2020/. 
 
GENTIL, Tiago Guidi. Carl Eintein: o historiador da arte e sua mesa de montagem. 
2019. 164 p. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) - Programa de Pós-
Graduação em Artes Visuais, Universidade de Brasília, 2019.  
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu 
da Silva, Guaracira Lopes Louro – 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
IBIE, Osamaro C. Ifísmo – a obra completa de Orunmila. Edições Oséètúrà, 2022. 
408 p.  
 
KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação – Episódios de Racismo Cotidiano. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2019. 248 p. 
 
KLEBER PATRICIO ONLINE. MASP Escola apresenta dois novos cursos de 
estudos críticos em junho. 2023. Disponível em: 
https://www.kleberpatricio.com.br/arte-cultura/masp-escola-apresenta-dois-novos-
cursos-de-estudos-criticos-em-junho/. 
 
LOPES, Nei. Ifá Lucumí: o resgate da tradição. Rio de Janeiro: Pallas, 2020. 224 p. 
 
MARQUES, Marcelo Pimenta. Teorias da imagem na Antiguidade. São Paulo: 
Paulus, 2012. 
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo 
tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.  
 
MASSIMI, Marina. Imagens e imaginação nas tradições filosóficas transmitidas no 
Brasil colonial. Arq. bras. psicol. Rio de Janeiro, v. 63, n. 3, p. 117-129, 2011. 
Disponível em: http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1809-
52672011000400010&lng=pt&nrm=iso. Acesso em 10 out. 2024. 
 



150 
 

MATTOS, Nelma Cristina Silva Barbosa de. Arte afro-brasileira: identidades e 
artes visuais contemporâneas. Anhangabaú: Paco e Littera, 2020. 
 
MAUPOIL, Bernard. A adivinhação na Antiga Costa dos Escravos. São Paulo: 
Editora USP, 2020. 
 
MENEZES NETO, Hélio Santos. Entre o visível e o oculto: a construção do 
conceito de arte afro-brasileira. 2018. 234p.Dissertação (Mestrado em Antropologia 
Social) - Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo (USP). São Paulo. 
2018.  
 
MENEZES, Hélio. Exposições e críticos de arte afro-brasileira: um conceito em 
disputa. In: Histórias Afro-Atlânticas: [vol. 2] antologia / organização editorial, 
Adriano Pedrosa, Amanda Carneiro, André Mesquita. São Paulo: MASP, 2018. 624 
p. 
 
MUSEU AFRO-BRASIL-SUL. Jogo de Búzios. 2022. Disponível em: 
https://acervosvirtuais.ufpel.edu.br/museuafrobrasilsul/mabsul/jogo-de-buzios_-
jpg/#:~:text=O%20jogo%20de%20B%C3%BAzios%20%C3%A9,como%20centro%2
0uma%20moeda%20antiga. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de racismo 
mascarado. 3. ed. São Paulo: Perspectivas, 2016. 
 
NOGUERA, R. A QUESTÃO DO AUTOCONHECIMENTO NA FILOSOFIA DE 
ORUNMILÁ. ODEERE, [S. l.], v. 3, n. 6, p. 29-42, 2018. DOI: 
10.22481/odeere.v3i6.4328. Disponível em: 
https://periodicos2.uesb.br/index.php/odeere/article/view/4328. Acesso em: 8 jun. 
2022. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. DIVINIZANDO O CONHECIMENTO: A QUESTÃO DO 
HOMEM EM IFÁ. In: ROCHA, Aline Matos da. A corporal(idade) discursiva à 
sombra da hierarquia e do poder: uma relação entre Oyěwùmí e Foucault. 2018. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Universidade Federal de Goiás, 2018. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. MATRIPOTÊNCIA: ÌYÁ NOS CONCEITOS FILOSÓFICOS E 
INSTITUIÇÕES SOCIOPOLÍTICAS [YORÙBÁ] In: ALVES, M. A (Org.) et al. 
Matripotência e Mulheres Olùṣọ́: memória ancestral e a enunciação de novos 
imaginários. Porto Alegre: Rede Unida, 2021. Cap.1, p. 23–79. 
 
Ọ̀YỌ́, Mestre Cica de. O batuque de nação Ọ̀yó ̣no Rio Grande do Sul. São Paulo: 
Hucitec, 2020. 
 
PAULO DARZÉ GALERIA. Nadia Taquary. Disponível em: 
https://paulodarzegaleria.com.br/exposicoes/nadia-taquary/. 
 
PINACOTECA DE SÃO PAULO. A feiticeira mascarada. Disponível em: 
https://acervo.pinacoteca.org.br/online/ficha.aspx?id=23118&ns=201000&lang=BR&c
=pesquisa&IPR=1566. 



151 
 

 
PINACOTECA DE SÃO PAULO. Mãe Preta ou A fúria de Iansã. Disponível em: 
https://acervo.pinacoteca.org.br/online/ficha.aspx?ns=201000&id=20932&lang=PO&I
PR=9920. 
 
PROJETO AFRO. Eneida Sanches. Disponível em: 
https://projetoafro.com/artista/eneida-sanches/. 
 
QUEIROZ, Marijara Souza. O TRAJE DE OYÁ IGBALÉ COMO OFERENDA PARA 
ADIAR A MORTE: agenciamentos da coleção de trajes de candomblé da Casa 
Branca no Museu do Traje e do Têxtil. 2021. 385 p. Tese (Doutorado em Artes 
Visuais) - Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, Universidade de Brasília, 
2021.  
 
RANCIÈRE, Jacques. O destino das imagens. Rio de Janeiro: Contraponto, 2012. 
 
REAL, Andy Hellen Marques. Imagem Ancestral: a fabulação crítica como 
pedagogia fotográfica na escola. Dissertação (Mestrado em Artes) - Programa de 
Pós-Graduação em Artes, Universidade Federal de Pelotas, 2023. 92 p. 
 
SA, Leonardo Alves. “A ÁFRICA NÃO EXISTE”. IMAGEM E REPRESENTAÇÃO 
VISUAL NAS FOTOGRAFIAS DE RYSZARD KAPUŚCIŃSKI. 2022. 162 p. 
Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) - Programa de Pós-Graduação em Artes 
Visuais, Universidade de Brasília, 2022.  
 
SANTOS, Juana Elbein dos; SANTOS, Deoscoredes Maximiliano. Arte Sacra e 
rituais da África Ocidental no Brasil. Salvador: Corrupio, 2014. 
 
SANTOS, Juana Elbin dos. Os nàgô e a morte: pàde, àsèsè e o culto de égun na 
Bahia. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
SANTOS, Renata Aparecida Felinto dos. A pálida História das Artes Visuais no 
Brasil: onde estamos negras e negros?. Revista GEARTE, [s. l.], v. 6, n. 2, 2019. 
DOI: 10.22456/2357-9854.94288. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/gearte/article/view/94288. Acesso em: 16 ago. 2022. 
 
SILVA, Sebastiao Fernando da. A filosofia de Òrúnmìlá-Ifá e a formação do bom 
caráter. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião) - Programa de Pós-
Graduação em Ciências da Religião, Pontifícia Universidade Católica de Goiás, 
2015. P. 132. 
 
SIMÕES, Igor Moraes. Onde estão os negros? Apagamentos, racialização e 
insubmissões na arte brasileira. PORTO ARTE: Revista de Artes Visuais, [s. l.], v. 
24, n. 42, 2019. DOI: 10.22456/2179-8001.98263. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/PortoArte/article/view/98263. Acesso em: 8 jun. 2022. 
 
SIMÕES, Igor Moraes. Montagem Fílmica e Exposição: Vozes Negras no Cubo 
Branco da Arte Brasileira. Tese (Doutorado em Artes Visuais - História, teoria e 
crítica da Arte) - Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2019. 
 



152 
 

SODRÉ, Muniz. A verdade seduzida: por um conceito de cultura no Brasil. Rio de 
Janeiro: Livraria Francisco Alves Editora S.A., 1988. 
 
SODRÉ, Muniz. CORPORALIDADE E LITURGIA NEGRA. In: Revista do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, n. 25. Rio de Janeiro, 1997.  
 
SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro brasileira. Rio de 
Janeiro: Mauad X, 2019. 
 
SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2017. 
 
TAQUARY, Nadia (@nadiataquary). 2017. "Série Oriki - Saudação à cabeça". 
Instagram, 6 de setembro de 2017. 
https://www.instagram.com/p/BYt52jCB3U0/?igshid=YmMyMTA2M2Y. 
 
VERDUGO, Marcos Vinícius de Souza. A díá fún: aproximações à imaginação 
iorubá na linguagem do sistema de Ifá. 2016. 304 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciências da Religião) - Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2016. 
 
YALE UNIVERSITY ART GALLERY. Quadro de Adivinhação (Ọpọ́n Ifá). 
Disponível em: https://artgallery.yale.edu/collections/objects/15139. 
 
YHURI CRUZ. Monumento à voz de Anastácia. 2019. Disponível em: 
http://yhuricruz.com/2019/06/04/monumento-a-voz-de-anastacia-2019/. 
 
YIN, Robert K. Pesquisa qualitativa do início ao fim. Porto Alegre: Penso, 2016. 
 
WUNENBURGER, Jean-Jacques. O imaginário. São Paulo: Edições Loyola, 2007. 
 

 

 


