
Etnográfica
vol. 17 (1)  (2013)
Miscelânea

................................................................................................................................................................................................................................................................................................

Simone Becker, Olivia Carla Neves de Souza e Jorge Eremites de Oliveira

A prevalência da lógica
integracionista: negações à perícia
antropológica em processos criminais
do Tribunal de Justiça do Mato Grosso
do Sul
................................................................................................................................................................................................................................................................................................

Aviso
O conteúdo deste website está sujeito à legislação francesa sobre a propriedade intelectual e é propriedade exclusiva
do editor.
Os trabalhos disponibilizados neste website podem ser consultados e reproduzidos em papel ou suporte digital
desde que a sua utilização seja estritamente pessoal ou para fins científicos ou pedagógicos, excluindo-se qualquer
exploração comercial. A reprodução deverá mencionar obrigatoriamente o editor, o nome da revista, o autor e a
referência do documento.
Qualquer outra forma de reprodução é interdita salvo se autorizada previamente pelo editor, excepto nos casos
previstos pela legislação em vigor em França.

Revues.org é um portal de revistas das ciências sociais e humanas desenvolvido pelo CLÉO, Centro para a edição
eletrónica aberta (CNRS, EHESS, UP, UAPV - França)

................................................................................................................................................................................................................................................................................................

Referência eletrônica
Simone Becker, Olivia Carla Neves de Souza e Jorge Eremites de Oliveira, « A prevalência da lógica integracionista:
negações à perícia antropológica em processos criminais do Tribunal de Justiça do Mato Grosso do Sul »,
Etnográfica [Online], vol. 17 (1) | 2013, posto online no dia 13 Março 2013, consultado no dia 16 Maio 2013. URL :
http://etnografica.revues.org/2580 ; DOI : 10.4000/etnografica.2580

Editor: CRIA
http://etnografica.revues.org
http://www.revues.org

Documento acessível online em: http://etnografica.revues.org/2580
Este documento é o fac-símile da edição em papel.
© CRIA



etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

A prevalência da lógica integracionista: 
negações à perícia antropológica
em processos criminais do Tribunal
de Justiça do Mato Grosso do Sul

Simone Becker, Olivia Carla Neves de Souza  

e Jorge Eremites de Oliveira
Resultado de investigações ligadas aos projetos de pesquisa intitulados “Maiorias 
que são minorias, invisíveis que (não) são dizíveis: análise etnográfica sobre sujei-
tos à margem dos discursos dominantes” e “Mapeamento de demandas quanto 
ao acesso à justiça de indígenas da Grande Dourados / MS”, o artigo analisa grosso 
modo os argumentos que sustentam a negação da feitura de perícia antropológica 
por parte dos operadores do direito que compõem o Tribunal de Justiça do Mato 
Grosso do Sul (TJMS), em conflitos criminais. Sublinhamos a prevalência dos prin-
cípios do Estatuto do Índio não mais vigentes à luz da Constituição Federal de 
1988, bem como a confusão em determinados julgamentos do TJMS entre perícia 
antropológica e psicológica / psiquiátrica.

PALAVRAS-CHAVE: tribunal de justiça, Mato Grosso do Sul, processos criminais, 
laudos antropológicos, laudos psicológicos.

The prevalence of an integrationist logic: denials of anthropological assess-

ment on criminal cases of the justice court of Mato Grosso do Sul   Resulting 
from investigations related to the research projects entitled “Majorities which are 
minorities, invisible which are (un)speakable: an ethnographic analysis on sub-
jects outside of dominant discourses” and “Mapping of lawsuits regarding the 
access of Indians of Grande Dourados / MS to justice”, the article roughly analyses 
the arguments that support the rejection of anthropological assessments within 
criminal cases by law operators of the Mato Grosso do Sul justice court (TJMS). 
We  emphasize the prevalence of the Indian Statute principles, no longer valid 
according to the Federal Constitution of 1988, as well as the confusion in certain 
judgments of Mato Grosso do Sul justice court between anthropological and psy-
chological / psychiatric assessments.

KEYWORDS: Mato Grosso do Sul, Justice Court, criminal cases, anthropological 
assessment, psychological assessment.

BECKER, Simone (simonebecker@ufgd.edu.br) – Faculdade de Direito e Relações 
Internacionais, Universidade Federal da Grande Dourados, Brasil.

SOUZA, Olivia Carla Neves de (olivia_cndes@hotmail.com) – Faculdade de Direito 
e Relações Internacionais, Universidade Federal da Grande Dourados, Brasil.

OLIVEIRA, Jorge Eremites de (eremites@hotmail.com) – Instituto de Ciências 
Humanas, Universidade Federal de Pelotas, Brasil.



98  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

EM AULA MAGNA INTITULADA “O NASCIMENTO DO BRASIL”, PROFERIDA 
junto ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia (PPGAnt) da Uni ver-
sidade Federal da Grande Dourados (UFGD), em Mato Grosso do Sul, Brasil, 
no mês de abril de 2011, João Pacheco de Oliveira revisitou o mito fundador 
do chamado “descobrimento do Brasil”. Assim o fez a partir de uma perspec-
tiva antropológica e histórica, cuja discussão central foi objeto de reflexões 
anteriores (Oliveira 2010). Ao apresentar uma espécie de genealogia sobre o 
tema, analisou como certas tendências em vigor na historiografia brasileira 
dificultam a compreensão das diferenças socioculturais inerentes às  relações 
interétnicas e ao reconhecimento de direitos às sociedades indígenas no país. 
A situação apontada ocorre à medida que a ideologia dominante, de viés colo-
nialista, eurocêntrica e evolucionista, é ratificada na historiografia – ainda que 
não explicitamente – e passa a ocultar deliberadamente a presença e o prota-
gonismo das sociedades indígenas na história do Brasil. Sua exposição surpre-
endeu positivamente a dezenas de estudantes e professores de antropologia, 
direito, geografia, história e áreas afins presentes no evento. Isso porque teve 
como norte a premissa de contextualizar e colocar em relação os personagens 
visibilizados em mapas, cartas e pinturas da época colonial, como que dando 
voz aos indígenas que já estavam no palco do nascimento do Brasil.

Se a história a nós contada nos livros didáticos, ao menos até a década 
de 1990, desejou que soubéssemos de nosso passado de maneira enviesada, 
o mesmo estende-se aos discursos legais que fundamenta(ra)m tais omissões 
e distorções sob a égide do projeto integracionista que sustenta o Estatuto 
do Índio, a Lei n.º 6001 de 1973. Nas palavras de Souza Filho (2003: 77): 
“Ao índio sobrou como direito a possibilidade de integração como indivíduo, 
como cidadão, ou juridicamente falando, como sujeito individual de direitos. 
Se ele ganhava direitos individuais, perdia o direito de ser povo”. 

Este ideal integracionista, ligado à ideia de aculturação e assimilação, consta 
no artigo 1.º da referida lei: “Esta Lei regula a situação jurídica dos índios ou sil-
vícolas e das comunidades indígenas, com o propósito de preservar a sua cultura 
e integrá-los, progressiva e harmoniosamente, à comunhão nacional” (Brasil 
1973: s. p.). Acontece que, com o decorrer dos anos, a tarefa de “preservar uma 
cultura”, tentando ao mesmo tempo integrá-la a outra, revelou-se nada harmô-
nica e, por certo, inviável, uma vez que não se deixa de ser indígena e nem se 
deixa de ter identidade, a qual é processual e se ressignifica no tempo. Neste 
sentido, se, por um lado, esse documento trazia algumas garantias aos povos 
indígenas, por outro lado, explicitava seu intuito, pois a intenção era a de que os 
índios perdessem a sua identidade cultural para que, em troca, recebessem sua 
cidadania, eliminando dessa forma o grande problema da diversidade cultural.1

1 A expressão constitucional brasileira “diversidade cultural” não é algo estático, sobretudo frente à 
situação do contato, e não deve ser assim percebida ao longo deste artigo, nem tampouco [continua]



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   99

Graças à intensa mobilização política dos povos indígenas no Brasil durante 
o processo constituinte, a Carta Magna de 1988 dedicou um capítulo à prote-
ção dos direitos indígenas. A título de contextualização, a Lei Maior representa 
alguns dos marcos para a sociedade brasileira, tais como: (1) a inauguração do 
Estado Democrático de Direito, (2) o fim do regime ditatorial e (3) a intensa 
participação / pressão da sociedade civil na figura das propaladas minorias de 
acesso a direitos, como os indígenas. Enfim, o paradigma de integração do 
índio deixa de ser uma previsão legal e em seu lugar é assegurado o direito à 
diversidade cultural. Isto é o que se interpreta do artigo 231.º da referida Carta 
Política: “São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, lín-
guas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicio-
nalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar 
todos os seus bens” (Brasil 1988: s. p.).

Portanto, em face da Constituição de 1988, o artigo 1.º do Estatuto do 
Índio, antes transcrito, perde o seu significado e aplicabilidade. Outro dis-
positivo do mesmo estatuto cuja acepção é incompatível com o atual texto 
constitucional é o artigo 4.º, que dispõe sobre os critérios de classificação dos 
indígenas em: “isolados”, “integrados” e “em vias de integração”. A própria 
expressão “em vias de integração” indica o quanto o teor da redação dessa 
lei é etnocêntrico, pois prevê uma categoria de índios que, muito embora não 
estejam integrados, ainda se “converterão” e perceberão que o “caminho” para 
uma vida melhor é integrando-se à sociedade ocidental. Essa classificação é de 
uma pretensão ímpar, já que o indígena em “vias de integração” seria aquele 
que está no meio do “caminho” e por alguns motivos o legislador deduz que 
seriam grandes as probabilidades de ele se tornar integrado à medida que per-
deria gradualmente sua indianidade. Tanto é que nem sequer existe a hipótese 
de os indígenas estarem “em vias de isolamento”.

Desde o momento em que a Carta Política liberta-se do intuito integracio-
nista, não há mais razão para diferenciar entre os indígenas tomando como 
parâmetro a nossa civilização. O que nós temos no país são sociedades indí-
genas que significam de formas particulares suas maneiras de agir, pensar e 
sentir, no sentido atribuído por Cardoso de Oliveira (2006: 16) à tolerância 
como “orientação do diálogo interétnico”. Como o conceito de cultura não é 
estático, em hipótese alguma o fato de terem sofrido modificações deve servir 
de pretexto para retirar dos indígenas sua identidade cultural (Neto 2002; 
Laraia 2003).

A mesma Constituição inova quando promove em seu artigo 232.º que “os 
índios, suas comunidades e organizações são partes legítimas para ingressar em 
juízo em defesa de seus direitos e interesses, intervindo o Ministério Público 
em todos os atos do processo” (Brasil 1988: s. p.). Até 1988 o indígena era 

o termo “cultura” indígena.



100  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

considerado “relativamente capaz”, devendo ser tutelado. Aqui  fazemos outro 
esclarecimento: os índios nunca foram mentalmente inferiores, mas sim infe-
riorizados e incompreendidos por pertencerem a contextos produtores de siste-
mas simbólicos quiçá diversos. Marcelo Beckhausen discute esse apontamento:

“A tutela, na forma como concebida pelo Código Civil e pelo Estatuto 
do Índio, não existe mais. E incapacidade existiu sim. Os brancos ocidentais 
nunca tiveram capacidade para entender a diferença cultural existente. […]. 
Os nossos Tribunais, infelizmente, são provas documentais de tal incapaci-
dade” (Beckhausen 2009: 2).

Se no âmbito nacional temos na Constituição de 1988 um importante 
avanço na defesa de direitos de povos indígenas, no campo internacional de 
direitos humanos temos a Convenção 169 da Organização Internacional do 
Trabalho (OIT) e a Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos 
Indígenas. Em 1989, a OIT, considerando as mudanças verificadas na situação 
dos povos indígenas e tribais desde 1957, e reconhecendo as aspirações des-
ses povos a assumir o controle de suas próprias instituições e formas de vida, 
adotou a Convenção 169, a fim de revisar as orientações anteriores. Não mais 
se verifica a lógica da integração, mas certa tentativa de respeito à integridade 
– leia-se, cambiante – de valores, práticas e instituições desses povos (Peixoto 
2008: 255). Eis um de seus trechos:

“Artigo 9.º 1. Na medida em que isso for compatível com o sistema 
jurídico nacional e com os direitos humanos internacionalmente reconhe-
cidos, deverão ser respeitados os métodos aos quais os povos interessados 
recorrem tradicionalmente para a repressão dos delitos cometidos pelos seus 
membros” (Brasil 2004: s. p.).

A supracitada Convenção foi ratificada pelo Brasil através do Decreto 
n.º 5051 / 2004. Por ser um tratado internacional de direitos humanos, é impe-
rioso reconhecer seu status de emenda constitucional, a teor do que prega o 
§3.º do artigo 5.º da Constituição Federal (Brasil 1988: s. p.). Esse dispositivo 
constitucional coloca a Convenção 169 da OIT e a Constituição de 1988 no 
ápice da hierarquia das leis brasileiras, devendo as normas inferiores segui-las. 
Destarte, ambas convergem para a revogação tácita de parte do Estatuto do 
Índio. Entretanto, algumas partes do Estatuto ainda estão em vigor e devem 
ser interpretadas sob a luz desses dois documentos. Sublinhamos os artigos 
56.º e 57.º como exemplos de dispositivos que não perderam sua validade:

“Art. 56.º Parágrafo único. As penas de reclusão e de detenção serão 
cumpridas, se possível, em regime especial de semiliberdade, no local de 



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   101

funcionamento do órgão federal de assistência aos índios mais próximo da 
habitação do condenado.

Art. 57.º Será tolerada a aplicação, pelos grupos tribais, de acordo com 
as instituições próprias, de sanções penais ou disciplinares contra os seus 
membros, desde que não revistam caráter cruel ou infamante, proibida em 
qualquer caso a pena de morte” (Brasil 1973: s. p.).

A Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas 
(Nações Unidas 2011), embora não possua força vinculativa, é outro docu-
mento importante por ser uma recomendação da Organização das Nações 
Unidas (ONU) para todos os países membros da entidade. Apesar de estarem 
vigorando, estas determinações geralmente são negadas em processos criminais 
nos quais os réus são indígenas – sobretudo em se tratando de crimes hedion-
dos –, e estes frequentemente são submetidos às sanções previstas na legislação 
penal brasileira e as cumprem em estabelecimentos penais comuns. Uma boa 
demonstração disso é o estado brasileiro de Mato Grosso do Sul, localizado na 
região Centro-Oeste, onde se verifica o maior número de índios encarcerados 
no país. De acordo com notícia do site Consultor Jurídico (Conjur 2009), em 
abril de 2009 os presídios abrigavam 148 indígenas, segundo levantamento da 
Agência Estadual de Administração do Sistema Penitenciário (Agepen). Aliada 
a esta ilustração, veremos abaixo a desconsideração da aplicabilidade do Esta-
tuto do Índio no que diz respeito a estes dispositivos ainda vigentes.

PLURALISMO JURÍDICO: A IMPORTÂNCIA DOS LAUDOS ANTROPOLÓGICOS 
APÓS A CONSTITUIÇÃO DE 1988

Pode-se definir como pluralismo jurídico a coexistência de normas de outras 
sociedades paralelamente ao ordenamento jurídico nacional. O pluralismo 
jurídico não é um fenômeno novo. Ele surge com a entrada dos europeus no 
continente americano. Entretanto, como bem explica Wolkmer (2008), os parâ-
metros constitutivos da legalidade colonial brasileira negaram radicalmente o 
pluralismo jurídico nativo (indígena e africano), reproduzindo um arcabouço 
normativo legitimado pela elite a serviço dos interesses da metrópole.

A Constituição de 1988 inaugura, pois, uma era de respeito ao pluralismo 
jurídico. No tocante aos indígenas, posteriormente, surgem normas reconhe-
cendo os sistemas jurídicos dessas sociedades para além do modelo imposto 
pelo Direito estatal. O exercício de reconhecer as normas jurídicas indígenas, 
consequentemente, acarreta na aplicação relativizada das normas estatais a 
tais sujeitos. Isso porque há a possibilidade de a norma estatal entrar em cho-
que com as normas internas de um povo indígena, ocasião em que deve ser 
feito primeiramente um juízo sobre a legitimidade e a exigibilidade da norma 
da sociedade envolvente perante o membro de determinada etnia.



102  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

Nesse sentido, Marco Antonio Barbosa sintetiza de que forma a análise da 
legitimidade deve ser feita:

“A legitimidade das normas jurídicas do Direito estatal brasileiro, para 
as sociedades indígenas, está condicionada à sua capacidade de garantir o 
que estas sociedades entendem como seus direitos. Isto quer dizer: para a 
sociedade indígena e seus indivíduos, a lei do Estado Brasileiro só é legítima 
quando prevê e aplica convenientemente aquilo que a sociedade indígena 
concebe e admite como Direito. Neste caso, embora unilateral por não ter 
contado com a participação no seu processo político de elaboração, dos afe-
tados, a lei provavelmente passará a ser aceita pelas sociedades indígenas e 
seus indivíduos. Fora dessa hipótese, ela será ilegítima pela falta de partici-
pação, pelo menos teórica, dos sujeitos de direito na sua elaboração e execu-
ção. Quanto à legitimidade das normas jurídicas das sociedades indígenas, 
como são, via de regra, restritas ao seu próprio espaço territorial, político e 
social, elas serão sempre legítimas para os afetados, por terem sido criadas e 
aplicadas por eles próprios. Tal legitimidade só será questionada quando sua 
aplicação incidir sobre sujeitos oriundos de outras sociedades, pelos mesmos 
motivos óbvios” (Barbosa 2001: 20).

Assim, o presente artigo foca-se no Direito Penal, por acreditarmos que, 
neste campo, os reflexos da diversidade cultural saltam aos olhos, como bem 
avaliam Erika Magami Yamada e Juliana Belloque:

“No âmbito do Direito Penal, os conflitos de diferentes ordens jurídicas 
e costumes se apresentam com maior nitidez do que nos outros ramos do 
Direito. Isso se deve ao fato de que o Direito Penal encontra seu fundamento 
num conjunto de valorações sociais – e cosmovisão etnocêntrica – a serem 
protegidas. […] Assim, o não reconhecimento das formas distintas de orga-
nização social, dos costumes e tradições, dos valores e da moral indígenas 
(tal como prevê o artigo 231.º da Constituição Federal brasileira) no pro-
cesso criminal compromete a garantia do tratamento justo a ser dispensado 
aos índios (agressores ou agredidos), seus familiares e por vezes até a comu-
nidade” (Yamada e Belloque 2010: 125).

Portanto, conflitos criminais exigem uma atenção redobrada, devendo o 
magistrado atentar-se para a existência da diversidade de valores, toda vez que 
membros de sociedades tradicionais figurarem nos processos. Sugerimos que 
esse exercício de relativização torna ainda mais complexa a tarefa de julgar, não 
só devido à deficiência de formação antropológica nas graduações dos cursos 
de Direito do Brasil, como também ao fato de que certos valores indígenas 
muitas vezes só se tornam compreendidos por aqueles que tenham estudado 



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   103

e convivido com determinada etnia por um período razoável de tempo. Justa-
mente por isso, esta análise de “imputabilidade” deve ser obtida com auxílio 
de uma perícia antropológica, para o fim de dar atenção à particularidade de 
cada caso, ou seja, de cada sujeito indígena e de cada etnia. Em suma, o simples 
fato de o indivíduo ser indígena não o exime de responder penalmente pelos 
seus atos perante a Justiça brasileira. Mas o ser indígena é o que basta para 
propiciar-lhe um laudo antropológico, eis que a garantia de um julgamento em 
conformidade com a sua cultura é uma exigência do sistema constitucional 
(Pontes 2010: 221).

Antes de avançarmos sobre as contribuições antropológicas no âmbito do 
judiciário, é importante reforçar ao leitor que, para além de quaisquer justi-
ficativas produzidas pela antropologia, há aquelas jurídicas / legais voltadas à 
necessidade de perícias antropológicas em processos criminais. Não se trata de 
empatia (per se) pelas causas indígenas, pois no Brasil a discussão já superou 
essa fase com a Constituição de 1988. Agora, trata-se de efetivar a garantia 
disposta no artigo 231.º da citada Carta Política. Sob este enfoque, o trata-
mento penal que o indígena receberá por cometer um ilícito criminal variará 
conforme a conclusão do laudo antropológico, o qual, inclusive, poderá servir 
de respaldo para a condenação do réu, haja vista que o juiz brasileiro apresenta 
a liberalidade legal de decidir acatando ou não o parecer de qualquer expert.

Sugerimos até então que alguns crimes previstos no Código Penal brasileiro 
não são considerados atos reprováveis no contexto de certas culturas indígenas. 
Para ilustrar o que até aqui foi dito, trazemos à tona certos casos a partir dos 
quais o laudo antropológico foi o elemento norteador do processo, revelando 
particularidades até então desconhecidas, as quais alteraram o rumo da decisão 
judicial. O primeiro deles ocorreu no município paranaense de São Jerônimo 
da Serra, mais precisamente no distrito de São João dos Pinhais. Naquela loca-
lidade, no dia 16 de novembro de 1997, o indígena Reginaldo Salles Batarse, 
kaingang,2 cacique da reserva indígena de Barão de Antonina, e ainda o líder 
indígena João Teixeira foram acusados de matar a tiros Adenilson da Silva Cruz, 
também conhecido na região por “Nego Saruê”. O crime de homicídio chegou 
ao conhecimento do Judiciário Federal de Londrina, estado do Paraná, onde 
iniciou o processo penal sob a identificação numérica 2001.70.01.005471-1. 
Na ocasião, o procurador da República, João Akira Omoto, solicitou a perícia 
antropológica, a qual foi prontamente deferida pelo juiz federal Robson Carlos 
de Oliveira. E foi o laudo antropológico produzido em 2003 pela antropóloga 
Elaine Amorim Carreira, do Ministério Público Federal (MPF), que, trazendo à 
luz diversos detalhes, mudou o rumo do processo, resultando no seu arquiva-
mento. Segue um fragmento da conclusão de seu estudo:

2 Tribo indígena, dos também designados “caingangues”.



104  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

“O homicídio em análise ocorreu em circunstâncias acentuadamente 
marcadas pelo conflito fundiário. O distrito de São João do Pinhal figu-
rava como espaço sob o domínio de Nego Saruê e demais invasores, onde 
consequentemente, os índios de Barão de Antonina sentiam intimidados e 
inseguros. Praticamente não o frequentavam naquele momento. Era na ver-
dade, território inimigo. Quando o cacique Reginaldo e o líder João Teixeira 
tiveram de ir, foram armados, mas não com espírito de provocação e sim de 
defesa. Precisavam resolver um problema concreto de manutenção das estra-
das de acesso à aldeia e não tinham segurança. De fato, foram agredidos; e a 
agressão partiu dos invasores. Após o ocorrido (homicídio), os invasores se 
encolheram e o movimento se extinguiu. Ou seja Nego Saruê era o elemento 
aglutinador fundamental das invasões e morreu quando liderava um ataque 
contra o cacique da aldeia. […]

Ante o exposto, concluímos que o homicídio ocorreu por causa dos con-
flitos fundiários interétnicos, foi provocado pelos invasores brancos e os 
acusados agiram em situação de defesa e não ataque” (Amorim 2010: 165).

A perita realizou, durante dez dias, um estudo na aldeia de Barão de 
 Antonina, onde constatou que a figura de Nego Saruê causava muito temor 
entre os indígenas, já tendo incendiado casas da reserva, ameaçado e tentado 
matar várias lideranças indígenas (Rocha 2008). Importante salientar que tais 
informações só vieram à tona através do laudo antropológico e que o processo 
foi arquivado por concluir que o crime havia sido praticado em legítima defesa, 
não só do cacique Reginaldo que havia sido agredido por Nego Saruê, mas 
também em legítima defesa da própria etnia kaingang de Barão de Antonina.3

Sem o laudo acima, provavelmente o cacique Reginaldo seria considerado 
mais um índio que fala fluentemente o português e que sabia que “matar 
alguém” é crime. Todavia, para a comunidade de Reginaldo sua conduta era 
perfeitamente compreensível, diante do contexto enfrentado e que só veio a 
lume com o estudo antropológico.

Outro caso brasileiro emblemático e histórico é o de Basílio Alves Salomão, 
membro da etnia macuxi da comunidade indígena do Maturuca, que matou 
Valdenísio Silva, indígena da mesma etnia, em 1986. Nessa época, Basílio era 
tuxaua de sua comunidade,4 e por essa razão sofreu a condenação dos índios 
macuxi, que se reuniram aplicando-lhe a seguinte pena: cavar a cova de sua 
vítima e submeter-se ao desterro, longe da comunidade e de sua família.

3 A legítima defesa é uma categoria (êmica) legal a partir da qual o crime de homicídio não é passível 
de condenação, pois o sujeito supostamente homicida agiu se defendendo e defendendo sua própria 
vida.
4 Em algumas etnias, tuxaua é o chefe da aldeia, sujeito com autoridade para resolver conflitos, con-
vocar reuniões ou festas e orientar variadas atividades.



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   105

A despeito da condenação imposta pela sociedade macuxi, houve a instau-
ração posterior do processo criminal identificado sob o n.º 92.0001334-1, que 
tramitou na 2.ª Vara da Justiça Federal de Roraima. Em 1995, o MPF requereu 
a realização de perícia antropológica, a qual foi realizada pela antropóloga 
Alessandra Albert. O caso só foi a julgamento no Tribunal do Júri em 2000. 
Estella Libardi de Souza é quem melhor comenta os aspectos que foram anali-
sados pela antropóloga nessa perícia:

“Quanto ao ‘grau de imputabilidade’, o laudo argumentou que não se 
pode basear num suposto ‘grau de aculturação’, por este revelar o etnocen-
trismo da sociedade nacional, que toma a si própria como parâmetro de 
comparação. Por fim, o laudo destacou a vigência de um sistema penal apli-
cado pela comunidade, que, como demonstrou o caso de Basílio, consiste no 
julgamento por um conselho de Tuxauas, que analisa os fatos e ouve o réu, 
aplicando pena de acordo com as tradições e com o acordo da família do 
ofendido e do restante da comunidade, devendo o cumprimento da pena ser 
fiscalizado pelo Tuxaua. No caso de Basílio o laudo informa que este ainda 
se encontrava cumprindo a pena – de início, mais rigorosa, depois, mais fle-
xível – e que contava, no momento de elaboração do laudo (junho de 1995), 
com quase 10 anos” (Souza 2008: 5-6).

Uma particularidade interessante do caso Basílio é que o juiz considerou 
que ele “era um tanto quanto aculturado e integrado à cultura brasileira predo-
minante” e, ainda, que não era “alienado da vida civilizada”. Contudo, ao ser 
levado ao júri popular, Basílio foi absolvido por unanimidade pelos jurados, os 
quais reconheceram que o fato de ele já ter sido punido em sua comunidade 
era suficiente para isentá-lo de pena perante a Justiça brasileira.

Os dois casos antes suscitados foram eleitos porque são casos que corriquei-
ramente chegam até o judiciário, pois envolvem indígenas considerados “em 
vias de integração” e “integrados” à sociedade brasileira e que conforme reite-
ram julgamentos das cortes superiores – o Supremo Tribunal Federal (STF) e o 
Superior Tribunal de Justiça (STJ) – dispensariam a perícia. Entretanto, ainda 
assim, o laudo antropológico foi realizado, tendo o fundamental papel de reve-
lar particularidades até então desconhecidas pelo órgão julgador, as quais tive-
ram o condão de modificar o teor da decisão, enaltecendo o que se entende 
como “pluralismo jurídico”.

LAUDOS ANTROPOLÓGICOS E A VISÃO DO CONFLITO
SEM AS LENTES DO ETNOCENTRISMO

Ao falarmos de “laudos antropológicos”, algumas contextualizações devem 
ser feitas, muito embora nosso objetivo neste artigo não seja o de retraçar 



106  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

quaisquer retrospectos históricos deste particular “fazer antropologia”. Porém, 
como se trata de particularidade que singulariza a antropologia brasileira (Leite 
2002: 31), certas pontuações são providenciais.

Em solos brasileiros, a entrada dos laudos antropológicos no contexto do 
judiciário, e, então, do antropólogo neste palco vincula-se à demanda de direi-
tos por partes de grupos historicamente excluídos deste e por este discurso 
dominante. A respeito desta questão, a Constituição Federal de 1988 é a refe-
rência para os estudos clássicos envolvendo laudos antropológicos no país, 
mais especificamente na temática da delimitação de territórios indígenas e 
quilombolas. Nas palavras da antropóloga Ilka Boaventura Leite:

“Entre 1994 e 1996, durante a gestão de João Pacheco de Oliveira à 
frente da ABA, a perícia, até então restrita quase que exclusivamente às ter-
ras indígenas, passou a incluir as terras e o patrimônio das comunidades 
remanescentes de quilombos, bem como a dimensionar o impacto sofrido 
por tais grupos frente a questões sócio-ambientais e a grandes projetos de 
desenvolvimento.

Na década de 1990 ganha corpo a noção de um Brasil pluriétnico e plu-
ricultural, sendo registradas intensas discussões antropológicas sobre cida-
dania, direitos humanos, justiça e diversidade cultural. A ABA teve atuação 
decisiva nessa fase, especialmente no que se refere ao diálogo com operadores 
do Direito, legisladores, representantes de indígenas e de quilombolas e com 
as procuradorias federais e estaduais. Este contexto é crucial para se avaliar 
a importância dos laudos periciais e do debate instaurado no seio da comu-
nidade científica sobre o papel da perícia antropológica” (Leite 2005: 20).

Assim, se no Brasil a profissionalização do antropólogo ainda não existe 
como há em relação aos sociólogos, como bem remarca Leite (2005), a atuação 
da Associação Brasileira de Antropologia (ABA) e os intensos diálogos estabe-
lecidos com os profissionais do direito fazem com que a antropologia feita nos 
laudos angarie destaque. Mais especificamente, isto acontece porque o MPF, 
instituição fundamental na organização judiciária após a vigência da Carta 
Constitucional de 1988, ao atuar na defesa de direitos coletivos das antes pro-
paladas minorias (Arantes 1999), desde a década de 1990 incorpora em seu 
quadro funcional os antropólogos (Amorim, Alves e Schettino 2010). Parale-
lamente, destacamos que em 2001 o documento “Carta de Ponta das Canas”, 
aprovado em reunião realizada pela ABA em Florianópolis, Santa Catarina, traz 
consigo as diretrizes voltadas ao trabalho do antropólogo em meio aos laudos 
(Leite 2002).

Quanto ao estado do Mato Grosso do Sul, os antropólogos Levi Marques 
Pereira e Jorge Eremites de Oliveira (Oliveira e Pereira 2009, 2012), em laudos 
publicados pioneiramente, destacam que é “desde a década de 1990 que a 



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   107

 Justiça Federal tem determinado a realização de laudos periciais de natureza 
antropológica, arqueológica e histórica sobre terras reivindicadas por comunida-
des indígenas no estado do Mato Grosso do Sul” (Oliveira e Pereira 2009: 15).

Nos últimos anos, as demandas no campo do judiciário se voltam tam-
bém ao questionamento por parte dos grupos étnicos quanto à necessidade 
da feitura de perícias antropológicas em disputas criminais em que os sujei-
tos indígenas, por exemplo, figuram como réus. Novamente, retomamos as 
contribuições de Leite (2005: 24), quando menciona que “uma variante cada 
vez mais requisitada desses estudos é a do processo penal – em que se verifica 
a imputabilidade criminal de indivíduos pertencentes a grupos etnicamente 
diferenciados ou a de quem atente contra o direito coletivo de tais grupos”.

Retenhamos os dizeres de Ilka Boaventura Leite, à medida que a nossa aná-
lise volta-se à questão da “imputabilidade criminal” ou da possibilidade que o 
discurso jurídico crê que o sujeito detém para suportar a punição decorrente 
de uma condenação criminal, quando o acusado de pretensa prática criminosa 
é um indígena. Como atrás também destacamos, para que haja a perícia antro-
pológica, basta que o sujeito assim se identifique e que seu pertencimento seja 
reconhecido pela comunidade indígena. Aliás, critérios decorrentes da “autode-
terminação”, constante na Convenção 169 da OIT, são sustentados pela teoria 
antropológica social que descola a “identidade cultural” do caráter biológico. 
Mas, mais do que isto, torna-se indispensável nova remissão a um dos princi-
pais documentos que norteiam a feitura de perícias antropológicas em solos 
brasileiros, a mencionada “Carta de Ponta das Canas”, produzida por antropó-
logos no diálogo com operadores do direito, a fim de conceder diretrizes sobre 
este peculiar “fazer antropológico”. Neste documento, em especial no item des-
tinado ao “controle da qualidade dos trabalhos realizados”, algumas considera-
ções são feitas (in)diretamente sobre a pertinência dos laudos antropológicos, 
aplicáveis, a nosso ver, àqueles envolvendo indígenas em conflitos criminais, 
cuja autodeterminação é o elemento indispensável para o deferimento da perí-
cia antropológica. Passemos às considerações da “Carta de Ponta das Canas”:

“— O processo de reconhecimento de grupos étnicos indígenas […] para 
fins de aplicação de direitos constitucionais tem produzido, por parte dos 
órgãos do Estado, a demanda por peças técnicas antropológicas de identifi-
cação étnica e tais demandas têm sido geradas a partir de contextos confli-
tivos;

— Nestes contextos, a reivindicação de uma identidade étnica e social 
tem sido associada a uma suspeita de manipulação instrumental, pelos atores 
sociais, de categorias identitárias contempladas por direitos constitucionais;

— A experiência tem demonstrado que as manifestações de autoatribui-
ção étnica não têm assegurado, por si só, o reconhecimento de direitos dife-
renciados por parte do Estado Brasileiro” (Nuer 2001: 10).



108  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

Voltando ao nosso objeto de pesquisa e retidas as pontuações antes feitas, 
passemos, então, às diferentes matizes que, a nosso ver, por vezes tanto man-
cham e apagam a interdisciplinaridade intrínseca ao métier jurídico quando em 
cena estão os laudos antropológicos em conflitos criminais envolvendo indí-
genas.

AS TESSITURAS DE APELAÇÕES CRIMINAIS NO TJMS
ENVOLVENDO LAUDOS ANTROPOLÓGICOS INDÍGENAS

A feitura de etnografia é realizada, em regra, nas aldeias (Geertz 1978), porém, 
estas aldeias podem ser “arquivos” no sentido restrito aos “documentos”, e não 
apenas quando a abordagem antropológica dialoga com a história. Neste sen-
tido, Leite (2002: 35), ao remarcar as particularidades do “fazer antropologia” 
nos laudos, refere-se ao “passado etnográfico” como o resultado advindo da 
“memória, do pesquisador com os documentos e com os seus entrevistados”. 
É o que Sérgio Carrara denomina de “aldeias arquivos”, face ao fato de sua 
concretude se reduzir a “um amontoado de papéis, fichas, cópias, anotações 
e resumos feitos a partir de documentos que, pacientemente ou não, vai-se 
coligindo em bibliotecas ou empoeirados arquivos” (Carrara 1998: 53-54). 
Aqui, nossas aldeias são os julgamentos judiciais categorizados também como 
“acórdãos” pelo discurso nativo êmico e se restringem ao Tribunal de Justiça do 
Mato Grosso do Sul, por certas particularidades desta região brasileira.

Restringimos nossa busca ao website do TJMS.5 Assim o fizemos sob a justifi-
cativa – talvez não tão óbvia aos olhos daqueles que não moram no Brasil e em 
Mato Grosso do Sul – de que no município de Dourados e cidades circundantes 
vivemos em constante cozimento dentro de uma grande “panela de pressão” – 
ora porque neste está a segunda maior população indígena do país, com cerca 
de 70.000 pessoas, ora porque grande parte desta população foi territorializada 
em diminutas reservas indígenas (Lenharo 1986) ao longo do século XX, e sob 
este processo quiçá sobreviva reificando as noções de etnocídio e genocídio.

Sob estas perspectivas, ao longo dos anos de 2010 e início de 2011, nas 
“aldeias arquivos” (ou sítios) do TJMS, utilizamos como palavra-chave no bus-
cador de “jurisprudências” a expressão “laudo antropológico”.6 O objetivo 

5 Indicamos o sítio virtual de nossas imersões documentais, www.tjms.jus.br, para que o leitor possa 
conhecer este espaço de produção de discursos dominantes (cf. Bourdieu 1998).
6 A categoria nativa das jurisprudências norteia, em grande medida, a lógica jurídica no Brasil, dife-
rentemente do que ocorre em outros países. Elas se caracterizam como julgamentos feitos por cortes 
superiores aos juízes / magistrados que primeiramente decidiram os respetivos conflitos judiciais, e a sua 
singularidade consiste na reiteração destas decisões acerca de uma mesma temática. Neste sentido, teremos 
sobre a “imputabilidade criminal” de indígenas, por exemplo, aqueles blocos de julgamentos que são 
favoráveis e os que são contra. Em meio a esta dualidade haverá as diferentes nuanças de argumentos que 
sustentam o deferimento e o indeferimento da feitura das perícias e consequentes laudos antropológicos.



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   109

inicial da pesquisa voltava-se à análise dos argumentos que negavam ou deter-
minavam a realização de perícias antropológicas e seus respectivos laudos em 
conflitos de ordem criminal. Frente à possível mudança de acórdãos inseridos 
ou retirados do website do TJMS, aos sete dias do mês de junho de 2011 refi-
zemos o caminho outrora percorrido, e ao digitarmos a palavra-chave “laudo 
antropológico” chegamos a 23 acórdãos. Dois deles referiram-se à área cível 
e os 21 restantes à área criminal, foco esse de nossos interesses analíticos na 
mudança de nossos percursos de pesquisa. Em síntese, se inicialmente dese-
jávamos nos centrar nos argumentos que deferiam e que negavam as perícias 
antropológicas, em ato contínuo, frente à maioria esmagadora de julgamentos 
que refutavam os laudos, nos focamos em suas compreensões analíticas.

Quanto aos processos criminais, independentemente da negação dos laudos 
antropológicos, todos eles se referem a contestações a decisões anteriores pro-
duzidas por magistrados no e para o discurso jurídico na forma de “recursos”. 
No que diz respeito à classificação do crime imputado ao réu indígena, seis dos 
processos criminais são de estupro, um de abandono de incapaz e maus tratos, 
dez de homicídios, um de tentativa de homicídio, um de tráfico de entorpe-
centes e dois de roubo. Estes dados são aqui apenas lançados ao leitor, mas 
futuramente serão objeto de aprofundamento e cruzamento com os demais 
vetores que se tornam relevantes para o entendimento da prevalência dos prin-
cípios integracionistas do Estatuto do Índio, que se mantém totalmente em 
vigor para muitos magistrados. E mais: com base nos subsídios teóricos da 
criminologia liberal (Zaffaroni 2001), das noções de dispositivo atreladas às de 
arqueologia do saber, genealogia do poder, da produção de verdades sobre os 
sujeitos para Michel Foucault (1983, 2003), e finalmente, de “desvio” (Becker 
2008; Velho 1985), poderemos analisar as razões que tornam determinados 
crimes (e não outros) elementos de captura dos sujeitos assujeitados indígenas 
pelo sistema prisional.

Voltando aos 21 acórdãos criminais selecionados no website do TJMS, há 
que se destacar que o principal argumento levantado para a sustentação do 
pedido de perícia antropológica por parte dos representantes dos indígenas 
indiciados centra-se na nulidade de todo o andamento judicial do conflito por 
“cerceamento de defesa”. Ou seja, com sucintos esclarecimentos quanto ao que 
revestiria esta categoria nativa do “cerceamento de defesa”, o que se repete ao 
longo dos 21 julgamentos centrados em litígios penais é a impossibilidade de 
construir discursivamente a defesa do sujeito indígena se a perícia antropoló-
gica não for realizada, cujas nuanças detalharemos no próximo item.

Em meio a estes 21 processos criminais, em apenas três deles houve a sina-
lização para o deferimento da feitura da perícia antropológica. Como este não 
foi o foco do presente trabalho, chegamos assim aos 18 julgamentos que nega-
ram a realização de perícia antropológica. As bússolas que nortearam nosso 
olhar para a leitura das recorrências de argumentos que indeferiram as perícias 



110  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

foram as metodologias genealógica e arqueológica de Michel Foucault. Por que 
esta lente e não outra ancorada nos demais métodos de análise discursiva? 
Nossa resposta é objetiva quanto a esta escolha, uma vez que a categoria ana-
lítica escolhida a priori – no caso “laudo antropológico” – por si só reflete os 
exercícios de poderes que se (re)fazem perceptíveis no contexto do judiciário 
que não apenas tem o condão de produzir sujeitos (Butler 2004), mas também 
o de (re)atualizar as disputas entre saberes (re)conhecidos como científicos 
(Foucault 2003). Assim, é a partir dos estabelecidos saberes do direito e da 
medicina / psiquiatria e seus exercícios de poderes que, em meio à arena do 
judiciário, eles próprios se revigoram e passam (ou não) a dar vigor ao estabe-
lecimento de outras áreas científicas. A antropologia aqui está em meio às tes-
situras dos argumentos produzidos nos 18 julgamentos que negaram a entrada 
do antropólogo neste lócus. Passemos a eles.

ARGUMENTOS QUE NEGAM A FEITURA DE PERÍCIA ANTROPOLÓGICA:
QUEM DIAGNOSTICA O “SINTOMA” E FAZ A “PERÍCIA BIOPSICOLÓGICA”

Na sequência, então, nos dedicaremos à análise dos casos por nós considerados 
emblemáticos, dada a recorrência de três argumentos para a negação da feitura 
dos laudos, a saber: imputabilidade e inimputabilidade indígena; confusão 
entre perícia psiquiátrica e antropológica; remissão à taxionomia identitária 
dos indígenas como integrados, em vias de integração ou isolados.

Vanderlei Mendes é o réu da contestação (ou do “recurso em sentido 
estrito”) à primeira decisão produzida em seu processo que determinou que 
ele respondesse por homicídio, sentando no banco dos réus do tribunal do 
júri.7 O movimento de seu advogado foi justamente o de evitar que ele fosse 
“pronunciado” ou respondesse por homicídio, frente a duas argumentações 
centrais: “cerceamento de defesa” pelo indeferimento da perícia antropológica 
e “legítima defesa” por ter atirado contra outra pessoa para se defender do 
ataque. A identidade de indígena aparece no documento analisado (recurso sob 
o n.º 2007.031540-7 / 0000-00; ver TJMS 2007) imbricada à argumentação de 
cerceamento de defesa, como forma de repúdio à refutação da perícia por parte 
do primeiro juiz que julgou o conflito. Se, conforme acima enfatizamos, o cer-
ceamento de defesa é uma categoria êmica voltada à argumentação sobre algo 
que obstaculiza a produção discursiva de quem defende alguém no judiciário, 
no caso de Vanderlei Mendes sublinhamos que o laudo antropológico é atrelado 
ao cerceamento de defesa para que o advogado do indígena, Juscelino  Joaquim 

7 Apenas são levados a júri popular os crimes dolosos (com intencionalidade) praticados contra 
a vida. Nestes são os pares do réu, integrantes da comunidade, que o julgam, decidindo se é caso de 
condenação ou não. A propósito, no caso de réus indígenas, deveria haver membros da sua etnia entre 
os jurados eleitos, já que a ideia é que o indivíduo seja julgado por seus pares frente à lei brasileira.



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   111

Machado, possa argumentar o quão “silvícola” Vanderlei é. Percebam que, neste 
caso, a lógica que movimenta o pedido da feitura de perícia antropológica reali-
menta a lógica da própria decisão que a denega, à medida que ambas se ampa-
raram na mesma moeda integracionista veiculada pelo Estatuto do Índio. Mais 
precisamente, o defensor insiste que Vanderlei Mendes está em “vias de inte-
gração” à sociedade envolvente, ao passo que o magistrado e o desembargador 
“relator” do TJMS afirmam que ele está integrado à sociedade “branca”.8

Para o desembargador, João Batista da Costa Marques, a dispensa da perí-
cia antropológica se justifica porque neste caso há evidências convincentes de 
integração postas nos documentos que compõem o que se denomina de “autos 
de um processo”, não carecendo de um expert denominado de antropólogo para 
identificá-los. O relator sustenta sua tese afirmando ainda que “é farta a juris-
prudência no sentido de que o laudo de exame antropológico não é obrigatório 
na análise da integração do índio à sociedade. Só se exige essa providência 
quando os indícios demonstram que o índio é silvícola carente de integração 
com o homem branco” (TJMS 2007: s. p.).9 Se a decisão do juiz do TJMS evoca 
a obsoleta classificação constante no Estatuto do Índio em seu artigo 4.º e traz 
para si, com o artifício do “livre convencimento”, a dispensa da perícia antro-
pológica, ela assim o faz tomando essa última enquanto sinônimo de “perícia 
biopsicológica”.10

Em síntese, o desembargador João Batista da Costa Marques articula a tese 
de que Vanderlei Mendes já se integrou aos “costumes da Nação civilizada” 
ou do “homem branco”, com base em seu livre convencimento. Notem que o 
“grau de discernimento do índio” quanto à “sua integral adaptação ao nosso 
meio social” (TJMS 2007: s. p.) é avaliado pelo juiz, que o faz pinçando sinais 
da civilidade do indígena ao longo dos documentos transcritos e anexados 
aos autos do processo. Isso é feito colocando a expertise jurídica à frente do 
discurso médico / psiquiátrico, dispensando a perícia biopsicológica (Foucault 
2003), confundida como sinônima de perícia antropológica. Quais são estes 
sinais de integração do indígena em questão, apontados pelo julgador no con-
flito de Vanderlei Mendes? Inicialmente, ele afirma que a negação da perícia 
antropológica se dá pelo fato de que no processo o acusado jogava vôlei ao 
invés de praticar danças tribais relativas à sua comunidade. Acompanhemos:

8 Como são três desembargadores em cada julgamento, cabe ao “relator” ler todo o processo em 
questão, com consequente produção de seu “voto / decisão”, que, no dia do julgamento, será objeto 
de concordância ou discordância por parte dos outros. Quando se trata de conflitos sem importância, 
atribuída em regra pela mídia, os demais julgadores seguem o voto do relator.
9 O artigo 184.º do atual Código de Processo Penal, de 1941, determina que “salvo no caso de exame 
de corpo e delito, o juiz ou a autoridade policial negará a perícia requerida pelas partes, quando não for 
necessária ao esclarecimento da verdade” (Brasil 1941: s. p.).
10 “Livre convencimento” é o princípio que norteia os poderes dos magistrados, inclusive para funda-
mentar sua decisão dispensando as perícias em geral, não apenas as realizadas por antropólogos.



112  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

“O próprio interrogatório do recorrente, f. 149 / 150, demonstra a  lucidez 
quanto ao seu conceito sobre os costumes do homem branco, […] em certo 
trecho diz: ‘Que o interrogando estava jogando vôlei com os amigos…’ Assim, 
evidenciado que o recorrente ao invés de praticar as danças  naturais da 
tribo ou competições compatíveis com sua origem, preferia jogar vôlei, o 
que demonstra o seu grau de desenvolvimento e integração ao mundo do 
homem branco” (TJMS 2007: s. p., itálicos e destaques no original).

Finalizando, o desembargador remete-se aos fundamentos do magistrado 
que primeiro julgou a causa, explicando a serventia da perícia antropológica 
confundida com a biopsicológica. Visualizemos:

“[…] o magistrado justificou as razões para não permitir que fosse rea-
lizada essa perícia. […], f. 280: ‘… há de ressaltar que entendo desnecessária 
a realização de perícia bio-psicológica no acusado, eis que o mesmo, apesar de ser 
índio, é integrado a sociedade, pois é alfabetizado, possui aptidão para o trabalho e 
apresentou, por ocasião de seu interrogatório, capacidade de entender o caráter ilícito 
do fato e de determinar-se de acordo com esse entendimento’ ” (TJMS 2007: s. p., 
itálicos no original).

Os sinais de civilidade para estes julgadores correspondem àqueles da inte-
gração sob um conjunto de características que tornam estática a dinâmica 
expressão constitucional “diversidade cultural”, e se reduzem à somatória de 
jogar vôlei, ser alfabetizado na língua portuguesa – a despeito do uso da lín-
gua materna por força da Constituição Federal –, ter (sem intérprete) articu-
lado vis-à-vis com o magistrado singular, na audiência de interrogatório, seu 
entendimento de que praticara o ilícito definido no Código Penal brasileiro, e 
possuir aptidão para o trabalho, reiterando o vínculo de Vanderlei Mendes ao 
silvícola evocado pelo seu próprio defensor.

Duas pontuações são essenciais para compreender o assunto, a primeira 
quanto à aparente confusão entre perícia antropológica e biopsicológica, a 
segunda quanto à serventia da perícia antropológica nos moldes em que a 
antropologia social brasileira a concebe no contexto do judiciário.

A primeira delas é quanto à aparente confusão entre perícia antropológica 
e biopsicológica. Usamos o termo “aparente” porque na clássica obra de Lilia 
M. Schwarcz (1993), bem como em todos os principais referenciais teóricos 
alocados na antropologia que sustentam a criminologia crítica (Baratta 2002, 
dentre outros), as influências da antropologia criminal de Césare Lombroso 
sob as investidas evolucionistas sociais com viés determinista biológico (racis-
tas) encontra(ra)m terreno fértil no Brasil. Neste sentido, não há uma con-
fusão se considerarmos que foi, e para alguns continua sendo, a antropologia 
criminal lombrosiana uma das fortes influências dos bacharelados em direito 



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   113

em solos brasileiros (Schwarcz 1993; Alvarez 2002). Torna-se uma confusão, 
na medida em que os referenciais que balizam as atuais perícias não bebem em 
contribuições evolucionistas sociais, mas na antropologia social moderna com 
suas mais distintas influências, sobretudo estadunidenses, inglesas e francesas.

A segunda e essencial pontuação diz respeito à pormenorização da serventia 
do antropólogo em perícias criminais. Propositadamente nos deslocamos para 
as fundamentações de Roberto Lemos dos Santos Filho (2011), juiz federal da 
cidade de Bauru, estado de São Paulo, que no processo n.º 0005381-95.2008. 
403.6108 negou o recebimento de uma denúncia, ou seja, do pedido feito pelo 
promotor de justiça para transformar a investigação policial em processo judi-
cial, devido à ausência de laudo antropológico. Fundamentalmente, este juiz 
nos adverte que, no conflito por ele analisado, iniciar a ação penal de cárcere 
privado contra lideranças indígenas por manutenção de funcionários da Funai 
como reféns é, em sua visão, ignorar que tais atos a princípio se configuram 
como legítimos frente à necessidade de os índios serem ouvidos. E mais: além da 
necessidade de os indígenas terem voz e de serem ouvidos, Roberto Lemos acre-
dita ser necessário que estes sujeitos recebam atenção quanto às suas reivindica-
ções, “o que de rotina não é verificado tanto com relação aos índios de Avaí-SP, 
quanto com relação aos indígenas de todo o Brasil” (Santos Filho 2011: s. p.), 
face ainda ao processo de não descolonização por parte dos discursos de autori-
dade. Para o mencionado juiz federal, a compreensão por parte dos indígenas de 
que suas atitudes eram ou não lícitas só poderá ser aferida com a perícia antro-
pológica. Trata-se, sublinha o mesmo, de compreender se para aqueles indígenas 
da reserva de Araribá, no estado de São Paulo, a retenção dos funcionários da 
Funai é um ato ilícito segundo seus “costumes”, que, de maneira a dar dina-
mismo à diversidade cultural, são tomados como sistemas simbólicos. Isto quer 
dizer que deveria ser analisado se é ilícito ou não no e para o contexto social 
onde as lideranças indígenas de Araribá vivem, mesmo que haja uma legislação 
nacional dominante que pretenda homogeneizar o que é crime para a sociedade 
brasileira como um todo. Admitir esta homogeneidade é ignorar o artigo 231.º 
da Constituição Federal e, além disto, ignorar toda a concepção mais ampliada 
do que em antropologia do direito se entende a respeito do antes esmiuçado 
“plu ralismo jurídico”. A priori isso é algo que pode ser medido por qualquer 
leigo, bastando que para tanto tenha contato com indígenas, mas que não o é, 
haja vista o conjunto de particularidades demandadas pelo expert antropólogo 
em meio a esta arena jurídica (ver “Carta de Ponta das Canas”, Nuer 2001).

Neste sentido, o juiz menciona Luiz Fernando Villares para desconsiderar 
a apropriação por parte dos indígenas de hábitos da sociedade “branca” como 
indícios de que os mesmos são integrados:

“Considerar por aspectos externos de fácil apreensão que o índio é intei-
ramente capaz de entender o caráter ilícito dos fatos ou de determinar-se 



114  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

de acordo com esse entendimento faz parte da arrogância do direito, e do 
julgador, que reputa ter ciência bastante para julgar sem auxílio de técni-
cos. Ver aspectos formais como o grau de escolaridade, o entendimento do 
idioma oficial, título de eleitor etc…, é privilegiar a verdade formal em detri-
mento do mundo real. O índio pode mostrar-se externamente apto a todos 
os atos da vida, mas, internamente, sem o entendimento perfeito do caráter 
ilícito da conduta, ou mesmo, entendendo a ilicitude, não podendo agir 
diferente por sua cultura assim exigir” (Santos Filho 2011: s. p., destaques 
no  original).

Ao mencionar a arrogância do direito, Villares, por meio de Roberto Lemos, 
toca na lógica jurídica de somar aspectos formais que sinalizam para a “inte-
gração” do indígena, como ter título de eleitor, ter conta bancária, dentre 
outros, para suprimir a existência dos mesmos na e da maneira como distinti-
vamente podem viver em meio aos seus contextos englobados pela sociedade 
envolvente. Voltando aos acórdãos do TJMS, a negação da feitura da perícia 
antropológica também se apropria desta recorrência lógica, à medida que a 
imputabilidade penal do indígena é mensurada pela sua capacidade motora de 
pilotar uma moto ou de falar o idioma nacional.

ARGUMENTOS QUE NEGAM A FEITURA DE PERÍCIA ANTROPOLÓGICA:
AQUELE QUE MENSURA A CAPACIDADE MOTORA

Sabino Benites foi capturado pelas teias do Judiciário e condenado a aproxi-
mados sete anos de prisão por ter roubado, no dia 16 de fevereiro de 2007, 
uma bicicleta e demais pertences, incluindo a soma de dez reais em dinheiro, 
de Sebastião Silvano (TJMS 2008). Seu advogado no processo, que recebeu a 
numeração 2008.021762-3 / 0000-00, contestou a primeira decisão, argumen-
tando cerceamento de defesa pela falta de perícia antropológica e solicitou que 
todo o processo até então produzido pelo judiciário fosse anulado. O recheio 
de suas argumentações centra-se na autodeterminação, isto é, pelo simples 
fato de ser indígena o mesmo deve ter o acompanhamento de antropólogo 
para que este analise se os delitos praticados no município de Dourados – fora 
da reserva indígena – grosso modo são entendidos enquanto práticas desviantes 
para este indígena no contexto onde vive.

A desembargadora relatora, Marilza Lúcia Fortes, ao produzir seu voto 
quanto à alegação da ausência de perícia antropológica, o faz didaticamente. 
O primeiro passo é dado já anunciando que o indeferimento de “exame biopsi-
cológico” é cabível “ainda mais no caso em tela”, uma vez que

“[…] se trata de indígena aculturado e integrado à sociedade, que res-
pondeu às perguntas formuladas pelas autoridades policial e judicial em 



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   115

português (f. 13-14, 73), trabalhava em fazenda, cortando cana-de-açú-
car, possuindo rendimento mensal de R$ 200,00 (duzentos reais) (f. 16) 
o que lhe exige certo discernimento para se integrar à civilização” (TJMS 
2008: s. p.).

Considerando as confusões entre perícia antropológica e biopsicológica, tal 
como expusemos no item anterior, levando-se em consideração os sentidos 
totalmente opostos que ambas assumem na contemporaneidade de produções 
antropológicas no Brasil, a julgadora aprofunda suas justificativas recortando 
e colando em sua sentença excertos de outros julgamentos que reiteram tal 
sinônimo, incluindo uma remissão a julgamento do Supremo Tribunal  Federal 
(STF), sem a devida datação ou a mínima contextualização. Vejamos: “Se não 
existe dúvida sobre a sanidade mental do acusado, não há cogitar de cerceamento de 
defesa quando o juiz indefere a pretensão em decisão motivada” (TJMS 2008: s. p., 
itálicos no original).

Sem deixar dúvidas de que a perícia psicológica equivale à antropológica, 
logo após referenciar o STF, a magistrada retorna à mesma e superior corte bra-
sileira com outro julgamento no qual a expressão “laudo antropológico” subs-
titui o “exame de sanidade mental”, quiçá para evitar repetições na escrita da 
sentença. Isto porque as demais jurisprudências voltam a enfatizar os exames 
de sanidade mental, dentre outras palavras que se ligam ao universo psicoló-
gico / psiquiátrico.

No término de seu voto, a julgadora faz menção ao Superior Tribunal de 
Justiça (STJ), quando nega o benefício constante no Estatuto do Índio, em 
parte ainda vigente à luz da Constituição Federal, de que o indígena condenado 
mude de regime prisional, passando da reclusão total para a semiliberdade. 
O final do julgamento sinaliza para a perda da identidade indígena, reiterando 
o projeto de colonização que previa a integração do indígena à comunhão 
nacional deixando de ser índio:

“1. O Estatuto do Índio só é aplicável ao indígena que ainda não se 
encontra integrado à comunhão e cultura nacional. 2. O indígena que está 
em pleno gozo de seus direitos civis, inclusive possuindo título de elei-
tor, está devidamente integrado à sociedade brasileira, logo, está sujeito 
às  mesmas leis que são impostas aos demais cidadãos nascidos no Brasil. 
3. O regime de semiliberdade não é aplicável ao indígena integrado à cultura 
brasileira. 4. O estabelecimento do regime inicial de cumprimento da pena 
deve observar não só o quantitativo da pena, porém a análise de todas as 
circunstâncias judiciais, considerada, ainda, eventual reincidência. 5. Se foi 
feito contra a conduta do réu rigorosa censurabilidade, justificado está o 
regime inicialmente fechado, necessário para reprovação do crime e ressocia-
lização do apenado” (TJMS 2008: s. p., destaques no original).



116  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

CONCLUSÃO:
QUANDO DESDE O INÍCIO DA “HISTÓRIA” O INDÍGENA É NATIMORTO

O que desejamos sublinhar no decorrer deste trabalho é a lógica jurídica como 
“engrenagem de moer gente”,11 presente nos discursos legislativos que ampa(ra)
ram a desconsideração de vozes destes sujeitos, o que não se confunde com a 
vitimização dos mesmos.

Portanto, negar a entrada da antropologia no contexto jurídico é distorcer 
propositadamente os eventos a partir dos quais os indígenas foram extermi-
nados e reiterar as estratégias deste discurso enquanto disciplinar e autossu-
ficiente na arena do judiciário (Foucault 1983, 2003). É vasta a literatura 
antropológica e histórica em solos brasileiros que retrata diferentes formas de 
etnocídio e genocídio praticados contra os indígenas, sendo que os que hoje 
sobrevivem resistem e não se omitem, tanto que estão na cena do judiciário 
respondendo criminalmente por seus atos – embora, por exemplo, sem terem 
direito a falar em sua língua materna, tal como a constituição prevê e lhes deve 
ser garantido, sobretudo no que diz respeito à tradução e ao direito a intérprete 
(Meyer e Becker 2012).

Finalizamos este trabalho nos reportando ao Joseph K. de O Processo de 
Kafka, na fala da psicanalista Fernanda Otoni de Barros, cujas análises sobre 
as consequências do processo na obra de Kafka e suas correlações com o aqui 
analisado (não) são meras coincidências:

“A responsabilidade é a condição da humanidade que nos habita. Quando 
K. ao final do processo grita: ‘– como um cão’, sabemos que no fim, o sujeito 
foi subtraído da história, não foi dada a ele a chance de responder pela 
sua posição. Em todo e qualquer sistema de justiça, encontraremos vivo 
‘O processo’ kafkaniano, pois não existe ‘O processo’ em condições de calcu-
lar o impensável que causa o sujeito em seu ato. Então, esta é a angústia que 
este processo produz. Contudo, se existe uma moral lacaniana, é aquela que 
orienta nunca deixar se levar sem o sujeito” (Barros 2007: 186).

Não por acaso, Carlos Frederico Marés de Souza Filho compara o conto 
kafkaniano Diante da Lei e o acesso à justiça pelos indígenas:

“Nada é mais dramaticamente parecido com a realidade dos direitos dos 
povos, escravos, índios, camponeses, mulheres e outros segmentos discrimi-
nados da sociedade latino-americana do que o conto de Kafka Diante da Lei. 
Um homem passa a vida inteira diante da porta da Lei esperando para entrar, 
sempre há um impedimento, uma ressalva, uma proibição  momentânea, uma 

11 Noção / expressão utilizada na conferência de João Pacheco de Oliveira antes citada.



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   117

ameaça, até que o homem morre. […] Assim os oprimidos quando chegam à 
porta da lei encontram um obstáculo, dificuldade, impedimento ou ameaça, 
mas o Estado e o Direito continuam afirmando que a porta está aberta, que 
a lei faz de todos os homens iguais, que as oportunidades, serviços e possi-
bilidades de intervenção do Estado estão sempre presentes para todos, de 
forma isonômica e cega. […]. O Estado e seu Direito não conseguem aceitar 
as diferenças sociais e as injustiças que elas engendram e na maior parte das 
vezes as omitem ou mascaram, ajudando em sua perpetuação” (Souza Filho 
1994: 153).

Segundo Villares (2010: 27), a falta de decisões judiciais ou de entendi-
mentos administrativos sobre o respeito aos sistemas jurídicos indígenas deriva 
das profundas diferenças de dois mundos: um mundo caracterizado por direi-
tos escritos, formalidades, organismos competentes, dever de previsibilidade 
e que a todos alcança ou pretende alcançar por via do modelo iluminista à la 
Montesquieu; outro de tradição em regra diversa que não prevê a resolução de 
conflitos tal como nos impõe o poder judiciário na estrutura do Estado-nação 
brasileiro. O fato é que esses dois mundos se aproximam cada vez mais e caberá 
aos atores que produzem a cena do Direito Penal brasileiro colocá-los em diálo-
gos, incluindo os antropólogos que cada vez mais produzem (academicamente 
ou não) na interface do direito e da antropologia.

BIBLIOGRAFIA

ALVAREZ, Marcos César, 2002, “A criminologia no Brasil ou como tratar desigualmente os 
desiguais”, Dados: Revista de Ciências Sociais, 45 (4): 677-704.

AMORIM, Elaine, 2010, “A perícia antropológica no processo criminal: estudo de caso”, 
em Luiz Fernando Villares (org.), Direito Penal e Povos Indígenas. Curitiba, Juruá Editora, 
151-165.

AMORIM, Elaine, Kênia ALVES, e Marco Paulo Fróes SCHETTINO, 2010, “A ética na pes-
quisa antropológica no campo pericial”, em Soraya Fleischer e Patrice Schuch (orgs.), 
Ética e Regulamentação na Pesquisa Antropológica. Brasília, Letras Livres / Editora UnB, 193-
-216, <http: /  / www.anis.org.br / arquivos_etica_antropologica.pdf>.

ARANTES, Rogério Bastos, 1999, “Direito e política: o Ministério Público e a defesa dos 
direitos coletivos”, Revista Brasileira de Ciências Sociais (RBCS), 14 (39): 83-102.

BARATTA, Alessandro, 2002, Criminologia Crítica e Crítica do Direito Penal: Introdução à Socio-
logia do Direito Penal. Rio de Janeiro, Editora Revan (3.ª edição).

BARBOSA, Marco Antônio, 2001, Direito Antropológico e Terras Indígenas no Brasil. São Paulo, 
Plêiade / Fapesp.



118  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

BARROS, Fernanda Otoni de, 2007, “Atravessar as fronteiras, sem todo o processo”, em 
Jacinto Nelson de Miranda Coutinho (org.), Direito e Psicanálise: Interseções a Partir de 
“O Processo” de Kafka. Rio de Janeiro, Editora Lumen Juris, 179-188.

BECKER, Howard S., 2008, Outsiders: Estudos de Sociologia do Desvio. Rio de Janeiro, Jorge 
Zahar Editor.

BECKHAUSEN, Marcelo Veiga, 2009, Questões de Cidadania e o Diálogo entre o Jurídico e a Antro-
pologia, <http: /  / www.ufrgs.br / naci / documentos / humanas_beckhausen.pdf> (acesso em 
24 / 12 / 2012).

BOURDIEU, Pierre, 1998, A Economia das Trocas Lingüísticas: O que Falar Quer Dizer. São 
Paulo, Edusp (2.ª edição).

BRASIL, 1941, Código de Processo Penal. Decreto-Lei n.º 3689 de 3 de outubro de 1941, 
<http: /  / www.planalto.gov.br / ccivil_03 / Decreto-Lei / Del3689.htm> (acesso em: 21 / 7 / 2011).

BRASIL, 1973, Estatuto do Índio, Lei n.º 6001 de 19 de dezembro de 1973, <http: /  / www.
funai.gov.br / quem / legislacao / estatuto_indio.html> (acesso em 21 / 12 / 2012).

BRASIL, 1988, Constituição da República Federativa do Brasil de 1988, <http: /  / www.senado.gov. 
br / legislacao / const / con1988 / CON1988_05.10.1988 / CON1988.pdf> (acesso em 
21 / 12 / 2012).

BRASIL, 2004, “Decreto n.º 5051 de 19 de abril de 2004: Promulga a Convenção n.º 169 
da Organização Internacional do Trabalho – OIT sobre Povos Indígenas e Tribais”, 
<http: /  / www.planalto.gov.br / ccivil_03 / _ato2004-2006 / 2004 / decreto / d5051.htm> 
(acesso em 26 / 11 / 2012).

BUTLER, Judith, 2004, Le pouvoir des mots: Politique du performatif. Paris, Éditions Amsterdam.
CARRARA, Sérgio, 1998. Crime e Loucura: O Aparecimento do Manicômio Judiciário na Passagem 

do Século. Rio de Janeiro, Eduerj / Edusp.
CONJUR, 2009, “Mato Grosso do Sul é o estado com o maior número de índios  encarcerados”, 

<http: /  / www.conjur.com.br / 2009-jun-09 / mato-grosso-sul-estado-maior-numero-indios 
-encarcerados> (acesso em: 20 / 8 / 2010).

FOUCAULT, Michel, 1983, Vigiar e Punir: Nascimento da Prisão. Petrópolis, RJ, Vozes.
FOUCAULT, Michel, 2003, Eu, Pierre Rivière, Que Degolei Minha Mãe, Minha Irmã e Meu 

Irmão. Rio de Janeiro, Edições Graal (7.a edição).
GEERTZ, Clifford, 1978, A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro, Zahar Editores.
LARAIA, Roque de Barros, 2003, Cultura: Um Conceito Antropológico. Rio de Janeiro, Jorge 

Zahar Editor (16.ª edição).
LEITE, Ilka Boaventura, 2002, O Legado do Testamento: A Comunidade de Casca em Perícia. 

Florianópolis, UFSC / Nuer.
LEITE, Ilka Boaventura, 2005, “Os Laudos Periciais – um novo cenário na prática antro-

pológica”, em Ilka Boaventura Leite (org.), Laudos Periciais Antropológicos em Debate. 
 Florianópolis: Nuer / ABA, 15-28.

LENHARO, Alcir, 1986, “A terra para quem nela não trabalha: a especulação com a terra no 
Oeste brasileiro nos anos 50”, Revista Brasileira de História, 6 (12): 47-64.

MEYER, Luiza, e Simone BECKER, 2012, “Reflexões sobre intérpretes judiciais para os 
Kaiowá à luz do caso Marcos Verón”, em Anais do I Congresso Jurídico dos Cursos de Direito 
da UFMS. Campo Grande, UFMS, CDRom.

NAÇÕES UNIDAS, 2011, Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas. Rio 
de Janeiro, Nações Unidas, <http: /  / www.un.org / esa / socdev / unpfii / documents / DRIPS_
pt.pdf> (acesso em: 24 / 12 / 2012).



A PREVALÊNCIA DA LÓGICA INTEGRACIONISTA…   119

NETO, Fernando da Costa Tourinho, 2002, “Os povos indígenas e as sociedades nacionais: 
conflito de normas e superação”, em André Lima (org.), O Direito para o Brasil Socioam-
biental. Porto Alegre, Sergio Antonio Fabris Editor, 189-229.

NUER (Núcleo de Estudos sobre Identidade e Relações Interétnicas), 2001, Laudos Antro-
pológicos: Carta de Ponta das Canas. Florianópolis, Nuer / UFSC, col. Textos e Debates, 
n.º 9.

OLIVEIRA, João Pacheco de, 2010, “O nascimento do Brasil: revisão de um paradigma his-
toriográfico”, Anuário Antropológico, 2009 / 1: 11-40.

OLIVEIRA, Jorge Eremites de, e Levi Marques PEREIRA, 2009, Ñande Ru Marangatu: Laudo 
Pericial sobre Uma Terra Kaiowa na Fronteira do Brasil com o Paraguai, Município de Antônio 
João, Mato Grosso do Sul. Dourados, MS, Editora da UFGD.

OLIVEIRA, Jorge Eremites de, e Levi Marques PEREIRA, 2012, Terra Indígena Buriti: Perícia 
Antropológica, Arqueológica e Histórica sobre Uma Terra Terena na Serra de Macaraju, Mato 
Grosso do Sul. Dourados, MS, Editora da UFGD.

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de, 2006, O Trabalho do Antropólogo. Brasília e São Paulo, Edi-
tora da Unesp (3.ª edição).

PEIXOTO, Érica de Souza Pessanha, 2008, “Povos indígenas e o direito internacional dos 
direitos humanos”, em Sidney Guerra e Lilian Balmant Emerique (orgs.), Direito das 
Minorias e Grupos Vulneráveis. Ijuí, RS, Editora Unijuí, 243-274.

PONTES, Bruno César Luz, 2010, “O índio e a justiça criminal brasileira”, em Luiz  Fernando 
Villares (org.), Direito Penal e Povos Indígenas. Curitiba, Juruá Editora, 167-223.

ROCHA, Rodrigo Veras, 2008, “A ausência de Laudo Pericial Antropológico como causa de 
nulidade absoluta nos processos criminais em que o índio figure como réu”, São José, Uni-
versidade do Vale de Itajaí, monografia para obtenção do grau de  bacharel, <http: /  / siaibib 
01.univali.br / pdf / Rodrigo%20Veras%20Rocha.pdf> (acesso em 24 / 12 / 2012).

SANTOS FILHO, Roberto Lemos dos, 2011, “Cárcere privado praticado por indígenas:  
rejeição da denúncia por falta de prévio estudo antropológico”, Revista Jus Navigandi, 
 fevereiro, <http: /  / jus.com.br / revista / texto / 18621 / carcere-privado-praticado-por-indigenas 
-rejeicao-da-denuncia-por-falta-de-previo-estudo-antropologico> (acesso em 21 / 12 / 2012).

SCHWARCZ, Lilia Moritz, 1993, O Espetáculo das Raças: Cientistas, Instituições e Questão Racial 
no Brasil – 1870-1930. São Paulo, Companhia das Letras.

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de, 1994, “O direito envergonhado: o direito e os 
índios no Brasil”, em Luís Donisete Benzi Grupioni (org.), Índios no Brasil. Brasília, 
Ministério da Educação e do Desporto, 153-178.

SOUZA FILHO, Carlos Frederico Marés de, 2003, “Multiculturalismo e direitos coletivos”, 
em Boaventura de Sousa Santos (org.), Reconhecer para Libertar: Os Caminhos do Cosmopo-
litismo Multicultural. Rio de Janeiro, Editora Civilização Brasileira, 71-110.

SOUZA, Estella Libardi de, 2008, “Povos indígenas e o Direito à diferença: do colonia-
lismo jurídico à pluralidade de Direitos”, trabalho apresentado no Congresso Inter-
nacional de Pluralismo Jurídico e Direitos Humanos, Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis, 20 a 22 de agosto de 2008, <http: /  / www.nepe.ufsc.br /  
controle /  artigos /  artigo74.pdf> (acesso em 24 / 12 / 2012).

TJMS (Tribunal de Justiça de Mato Grosso do Sul), 2007, “Recurso em sentido estrito 
n.º 2007.031540-7 / 0000-00-Porto Murtinho. Rel. Des. João Batista da Costa  Marques”, 
< http: /  / www.tjms.jus.br / cposg / pcpoResultadoConsProcesso2Grau.jsp?&CDP=01000
4L070000&nuProcesso=2007.031540-7 > (acesso em 7 / 6 / 2011).



120  S. BECKER, O. SOUZA E J. OLIVEIRA etnográfica  fevereiro de 2013  17 (1): 97-120

TJMS (Tribunal de Justiça de Mato Grosso do Sul), 2008, “Apelação criminal n.º 2008. 
021762-3 / 0000-00-Dourados. Rel. Desª Marilza Lúcia Fortes”, <http: /  / www.tjms.jus.
br / cjosg / pcjoDecisao.jsp?OrdemCodigo=0&tpClasse=J> (acesso em: 24 / 12 / 2012).

VELHO, Gilberto, 1985, Desvio e Divergência: Uma Crítica da Patologia Social. Rio de Janeiro, 
Jorge Zahar Editor (8.ª edição).

VILLARES, Luiz Fernando, 2010, “Direito penal na ordem jurídica pluriétnica”, em Luiz 
Fernando Villares (org.), Direito Penal e Povos Indígenas. Curitiba, Juruá Editora, 15-27.

WOLKMER, Antônio Carlos, 2008, História do Direito no Brasil. Rio de Janeiro, Forense 
(4.ª edição).

YAMADA, Érika M., e Juliana G. BELLOQUE, 2010, “Plurarismo jurídico: direito penal, 
direito indígena e direitos humanos: uma análise do art.º 121.º do Código Penal Brasi-
leiro”, em Luiz Fernando Villares (org.), Direito Penal e Povos Indígenas. Curitiba, Juruá 
Editora, 123-138.

ZAFFARONI, Raúl Eugênio, 2001, Em Busca das Penas Perdidas: A Perda da Legitimidade do 
Sistema Penal. Rio de Janeiro, Revan (5.ª edição).


