


1 
 

ANAIS VII SIMPOSIO INTERNACIONAL DE GÊNERO, ARTE E 
MEMÓRIA 
 
Esperança como potência e prática de resistência 
Universidade Federal de Pelotas - Centro de Artes, Pelotas, RS 

 

  

  

  

   

Dados de Catalogação na Publicação: 

Bibliotecária Leda Lopes - CRB-10/2064 

 

  
S612a Simpósio Internacional de Gênero, Arte e Memória (7. : 2022 :  

 Pelotas).  
Anais do VII SIGAM – Simpósio Internacional de Gênero,     Arte e 

Memória [recurso eletrônico] : esperança como potência e   prática como 
resistência de 21 a 23 de novembro de 2022    Pelotas, RS / coordenação Nádia 
da Cruz Senna e Úrsula Rosa    da Silva ; organização: Grupo de Pesquisa Caixa 
de Pandora,     Programa de Pós-Graduação em Artes/UFPel, PET Artes   Visuais, 
Projeto Arte na Escola – Polo UFPel.– Pelotas: UFPel,    2022.  

  
Simpósio promovido pelo Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, 

Universidade Federal de Pelotas, 21 a 23 de novembro de 2022.  
ISSN 2177.8884 
Inclui referências.  

Acesso: http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais  
  

1. Arte. 2. Gênero. 3. Estética contemporânea. 4. Mulher artista. 5. 
Feminismo. I. Senna, Nádia da Cruz, coord. II. Silva, Ursula Rosa da, coord. 
III.Título.  

                                                                                                                                      CDD 710  

 

 
 

  

http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais
http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais
http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais


2 
 

 

O VII SIGAM – Simpósio Internacional de Gênero, Arte e Memória, organizado 

pelo Grupo de Pesquisa Caixa de Pandora e Programa de Pós-Graduação em Artes 

Visuais do Centro de Artes da Universidade Federal de Pelotas ocorreu de 21 a 23 de 

novembro de 2022. O evento trouxe a Esperança como potência e prática de 

resistência, para refletir sobre o momento atual da Terra, assolada por um modo de 

vida insustentável, com excessos de toda ordem que ameaçam a sobrevivência das 

espécies, das comunidades, a nossa própria existência.  Para reativar a conexão com 

a natureza, força geratriz, alteridade e transformação promovemos esse encontro com 

a comunidade acadêmica interessada na prática da esperança, como possibilidade 

poética e pedagógica. O debate envolveu o pensamento feminista a partir das 

interrelações entre mulheres, povos indígenas, negritude, população LGBTQIA+ e 

movimentos ecológicos, como possibilidades de construção de uma coexistência 

harmônica. Contamos com a colaboração de renomadas pesquisadoras, artistas e 

educadoras, do Brasil e da América Latina, que animaram a programação, 

fomentando o conhecimento e o intercâmbio na área de arte, gênero e memória. 

Juntas compartilhamos nossa inquietação criativa, compreendemos posturas crítico-

reflexivas, existências e resistências. A esperança preservada por Pandora é a 

confiança de que é possível alcançar aquilo que se deseja. A esperança é uma 

abertura, para o futuro, para outras experimentações, possibilitando aprendizados, 

partilhas, para no coletivo construirmos alternativas.  

 



3 
 

 

ANAIS DO VII SIMPOSIO INTERNACIONAL DE GÊNERO, ARTE E MEMÓRIA 
 
Esperança como potência e prática de resistência 
Universidade Federal de Pelotas - Centro de Artes, Pelotas, RS 
 
Editoração Eletrônica: Nádia da Cruz Senna 
Identidade Visual: Grupo PET Artes Visuais/UFPel 
 
Organização: Grupo de Pesquisa Caixa de Pandora, Programa de Pós-Graduação 
em Artes/UFPel, PET Artes Visuais, Projeto Arte na Escola – Polo UFPel. 
 
Apoio: FAPERGS, FURG, UFRGS, UFSM, UERGS 
 
http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais 
 
Coordenação VII SIGAM: Nádia da Cruz Senna e Ursula Rosa da Silva 

Reitora: Isabela Fernandes Andrade  

Vice-Reitora: Ursula Rosa da Silva 

Pró-Reitora de Graduação: Maria de Fátima Cóssio 

Pró-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação: Flávio Fernando Demarco 

Pró-Reitor de Extensão e Cultura: Eraldo dos Santos Pinheiro 

Direção do Centro de Artes: Carlos Soares e Roberta Barros 

Coordenação do PPGARTES: Larissa Patron Chaves Spieker 

 

 

  

  

http://wpufpel.edu.br/artenaescola/anais


4 
 

Comissão Executiva VII SIGAM 

Nádia da Cruz Senna 

Ursula Rosa da Silva 

Rosângela Fachel de Medeiros 

Larissa Patron Spieker 

Thays Tonin 

Katiane Letícia Ferreira da Silva 

Vanessa Cristina Dias 

Aryane Barbado 

Larissa Schip 

Lívea Luzeiro do Carmo 

Luiza Alves de Macedo Tavares 

Júlia Petiz Porto 

Carmem Nogueira 

Comitê Científico e Artístico 

Alice Monsell (UFPEL) 

Ana Sedeño-Valdellós (Universidad de Málaga/Espanha) 

Ana Maio (FURG) 

Cláudia Brandão (UFPEL) 

Carmen Anita Hoffmann (UFPEL) 

Eliane Campello (FURG) 

Mayra Huerta Jimenez (Universidad Autónoma de Baja California/ México) 

Nádia da Cruz Senna (UFPEL) 

Renata Kabke Pinheiro (UFPEL) 

Rosa Blanca (UFSM) 

Rosângela Fachel de Medeiros (UFPEL) 

Rosemar Lemos (UFPEL) 

Thays Tonin (UFPEL) 

Ursula Rosa da Silva (UFPEL) 

Virginia Guarinos Galán (Universidad de Sevilla/Espanha) 

 

 

  



5 
 

SUMÁRIO 

  

GT “TUDO QUE MOVE É SAGRADO”: FEMINISMO E O PENSAMENTO 
ECOLÓGICO EM PRÁTICAS EDUCATIVAS  

A EPIFANIA DE CHIARA SIGNORINI: sobrevivência através de Carlo Ginzburg – 
Mirna Xavier Gonçalves 8 

UMA OUTRA HISTÓRIA DAS ARTES TÊXTEIS A PARTIR DAS COSMOVISÕES 
DOS POVOS ORIGINÁRIOS DA AMÉRICA LATINA: os mantos de Glicéria 
Tupinambá – Adriene Coelho Ferreira Jerozolimski, Maristani Polidori Zamperetti 

20 

APORTES NA PESQUISA EM EDUCAÇÃO: bricolagem, ecologia e feminismos – 

Álvaro Veiga Júnior, Adriana Lessa Cardoso, Marília Claudia Favreto Sinãni 
32 

(RE)CONHECENDO UM JARDIM HISTÓRICO EM PELOTAS: a praça José 

Bonifácio – Ana Paula de Andrea Dametto, Ana Paula Neto de Faria 
44 

HANNAH ARENDT: a mulher na política e a responsabilidade pelo mundo – 
Stefanie Gruppelli Kurz 

57 

GT PROTAGONISMO E ATIVISMO NAS POÉTICAS E PRÁTICAS MIDIÁTICAS   

IMAGEM E MITOLOGIA: uma discussão sobre deusas e suas representações – 
Jéferson Luís Dias da Silva, Rogerio Vanderlei de Lima Trindade 

67 

BRUXAS, AFETOS E ANTAGONISMOS no universo de "Puella Magi Madoka 
Magica" e "Madoka Magica: Rebellion"– Allende C. Perini, Nádia da Cruz Senna 

79 

NARRATIVAS IMAGÉTICAS, PATRIARCAIS E RACISTAS sistematizadas na 
iconografia histórica do Rio Grande do Sul – Maria Joana Mayer De Mattos, 
Rogerio Vanderlei de Lima Trindade 

88 

O "QUASE" AFETO: análise dos casais lésbicos em telenovelas – Larissa Araujo, 
Patrícia S. Severo 

99 

CENSURA E RESISTÊNCIA NO INSTAGRAM por meio das fotografias de Ana 
Harff – Vanessa Cristina Dias 

107 

UM OLHAR SOBRE SI: o autorretrato na produção de artistas mulheres – Aryane 
Barbado Lima, Thays Tonin 

117 

REFLETINDO SOBRE AS CINEMATOGRAFIAS PERIFÉRICAS – Ivonete Pinto 
123 

GT INCLUSÃO E EMPODERAMENTO NOS PROCESSOS DE FORMAÇÃO  

LEITURAS LIVRES: criando ambiências feministas – Adriana Cardoso, Lígia 
Chiarelli, Roberta Luzzardi. 

127 

TECER ESPAÇOS, BORDAR ENCONTROS: oficinas de artes têxteis e a criação 
de lugares de diálogo – Júlia Porto, Ursula Rosa da Silva 

137 

A MULHER ARTISTA ARLINDA NUNES NO MUSEU DE ARTE LEOPOLDO 
GOTUZZO: um relato sobre mediação – Leticia Fonseca, Rogério Trindade 

147 

CORPO EXPERIÊNCIA: três sentidos em uma proposição artística sensível – 
Juliana D’Elia, Natália Reis 

156 

REFLEXÕES SOBRE VIOLÊNCIA DOMÉSTICA a partir das narrativas 
autobiográficas no espetáculo receita cultural – Matheus Giannini Caldas Dantas, 
Eloisa Leite Domenici 

161 



6 
 

GT CORPOS DE MULHERES: DISCURSOS, (RE)LEITURAS E SENTIDOS   

DESCENTRALIZAÇÃO E MEMÓRIA: Bernardine Evaristo e a trajetória de 
identidades hifenizadas – Paulo Sá 

172 

“É O ‘SONHO’ DE TODA ESCRITORA SUL-RIO-GRANDENSE PUBLICAR NO 
EIXO RIO-SÃO PAULO?” uma análise das controvérsias da autoria feminina 
gaúcha e o mercado editorial brasileiro – Lilian Oliveira, João Luis Ourique 

182 

O CORPO: mexeção, metamorfose e abjeção – Kelly Xavier 
195 

MULHERES-ARTISTAS: trânsitos entre o verbal e o visual – Ana Beatriz Rosse, 
Cláudia Brandão 

202 

“ADELHA SANTANA LIMOEIRO” e as percepções e reações sobre o corpo 
envelhecido – Ana karolina Costa, Eliane Teresinha do Amaral Campello 

206 

A INVISIBILIDADE E O SILENCIAMENTO DE EURÍDICE GUSMÃO – Cristiane 
Carvalho Paula 

211 

MEMÓRIA TRAUMÁTICA NA OBRA "ÓRGÃOS- TÊXTIL" DE SILVIA GAI – Katiane 
Ferreira, Ursula Rosa da Silva 

215 

GT ESTÉTICAS CONTEMPORÂNEAS (DES)IDENTITÁRIAS  

UM OLHAR SOBRE SUA FALTA: estudo iconológico acerca da figuração da 
paternidade nas artes visuais – André Dias Rodrigues, Thays Tonin 

221 

POSTAIS DA LEMBRANÇA: intervenção urbana em memória às vítimas pela 
pandemia – Ana Zeferino Maio, Olivia Godoy Collares, Laura Britto Arrieche 

229 

HABITAR A RUÍNA: o livro como lugar da memória – Bianca de Oliveira 
Lempek De-Zotti, Raquel Andrade Ferreira 

236 

GT ARTE, GÊNERO E A TERRA: ATITUDES E AÇÕES DE RESISTÊNCIA 
ARTÍSTICA E AMBIENTAL 

 

DEZ ANOS EM DES.L.O.C.CAMENTO: produções poéticas em circulação  para 
conscientizar processos de recriar a terra e a vida – Alice Monsell,  
Vivian Parastchuk 

244 

CUIDADO-FRÁGIL NO EXPO-DESFILE ALFINETASSO: embalagens corpóreas 
para uma vida precarizada – Rogger da Silva Bandeira, Alice Monsell 
 

256 

GT NARRATIVAS E POÉTICAS QUEER  

TEMPO E ESPAÇO QUEER LOCALIZADOS EM TERRITÓRIO NENHUM – 
Larissa Schip Ferreira de Deus 

266 

QUESTIONAMENTOS, EXPRESSÃO DE GÊNERO E TRANSGENERIDADE: 
processos e táticas digitais de autoaceitação visual e de autorrepresentação – Kael 
Santana Betun, Alice Monsell 

277 

SANGRÍA: da letra ao corpo – Lorena Dias 
 

288 

  

  

  



7 
 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GT “TUDO QUE MOVE É SAGRADO”: FEMINISMO E O 
PENSAMENTO ECOLÓGICO EM PRÁTICAS EDUCATIVAS 

Coordenação: URSULA ROSA DA SILVA (UFPEL); LARISSA PATRON 
SPIEKER (UFPEL)  

 

Este GT reúne pesquisas, concluídas ou em andamento, que tenham 

como foco as discussões em torno do feminismo, do respeito e proteção 

à vida. Interessa dar visibilidade para pesquisas e experiências em torno 

de ecologia, pensamento decolonial, ecofeminismo, processos de 

existência e resistência como práticas educativas. É nossa intenção trazer 

para o debate a dimensão feminina das produções e a visão feminista 

implicada em ações que contribuem para pensar novas possibilidades de 

formação, revisão de epistemologias, inovações metodológicas, 

valorização de saberes e culturas. 

  



8 
 

A EPIFANIA DE CHIARA SIGNORINI: sobrevivência através de Carlo Ginzburg 

GONÇALVES, Mirna Xavier1 

 

Resumo: 
O presente trabalho propõe-se a tomar a pesquisa de Carlo Ginzburg (1939-) como 
norte através de seus estudos sobre a bruxa modenense Chiara Signorini, que fora 
acusada de bruxaria pelo tribunal inquisitorial em meados de 1518 no norte da Itália. 
O contato descrito por Chiara é o ponto focal deste trabalho, que propõe pontuar as 
concomitâncias entre o relato da bruxa, pautado num contato epifânico com Nossa 
Senhora, e o contato com o divino advindo da literatura da Grécia Clássica visando 
traçar possíveis sobrevivências entre a hierofania católica e greco-romana e entre as 
figuras da Virgem Maria e de Afrodite. 

Palavras-Chave: Inquisição na Itália. Sincretismo. Afrodite. Santa Maria.   

 

Introdução 

Em 1989 chega ao Brasil através da Companhia das Letras o livro Mitos, 

emblemas e sinais: morfologia e história do autor italiano Carlo Ginzburg (1939 -), que 

acolhe a recente produção do autor de forma antológica, elaborando como fio 

condutor da pesquisa as relações micro-históricas tão caras a Ginzburg. O texto que 

abre o livro, seu prefácio, instrui o leitor em questões que envolvem a bruxaria italiana, 

assunto que rende a Ginzburg dois livros2 e inúmeros artigos veiculados através de 

outras produções do autor, como o caso de Mitos, emblemas e sinais, que se 

aprofunda nos registros inquisitoriais que envolvem o julgamento de Chiara Signorini, 

uma camponesa residente na cidade de Módena, no norte da Itália e é levada aos 

tribunais em 1518 por bruxaria. O autor já pontua que a veracidade das experiências 

de Chiara é inverificável especialmente pela violenta e constante ameaça de tortura 

empregada nos tribunais inquisitoriais, em particular na região da Reggio-Emilia ao 

norte da Itália, fazendo-se um hábito que perdura ao longo de, no mínimo, mais dois 

séculos. 

O trabalho que se desenvolverá a seguir visa um ponto em particular no caso 

de Chiara: suas descrições de um contato epifânico3 com Nossa Senhora, no qual ela 

 
1 Doutoranda em Artes Visuais pelo Programa de Pós Graduação em Artes Visuais da Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul, com enfoque em história, teoria e crítica de arte. 

2 Os livros Os andarilhos do bem (tradução em português de 2010, com o original de 1966) e História noturna 
(tradução em português de 2012, com o original de 1989) publicados no Brasil pela Companhia das Letras.  
3 Por motivos de clareza, a relação entre Chiara-Nossa Senhora será denominada ao longo do trabalho como uma 
epifania, teofania ou hierofania, utilizando, no caso do último, a definição estabelecida por Mircea Eliade (1907-



9 
 

interage com tal figura e tece sobre suas percepções diante dessa epifania. O objetivo 

da pesquisa é especular as possíveis conexões traçadas pela visão de Chiara, que 

(advertidamente ou não) estabelece diversos pontos de encontro com a religiosidade 

e literatura da Grécia Clássica. Por se tratar de uma pesquisa que lida com questões 

de sobrevivência da Antiguidade Clássica, o texto a seguir não somente se utiliza de 

Ginzburg como principal fonte de consulta, mas como aparato metodológico que 

baliza esse trabalho, especialmente ao pensar uma sobrevida da Antiguidade a partir 

de rastros que permanecem na história da cultura ao longo dos séculos4, como 

elucidado pelo próprio Ginzburg no livro já mencionado, frisando o ato de perscrutar 

os resquícios indiciários fornecidos pelos materiais de pesquisa para sugerir possíveis 

conexões históricas – que, no caso, partem da descrição das visões epifânicas de 

Chiara Signorini. 

O processo de julgamento de Chiara Signorini 

Levando em consideração o quão nuclear o caso é para essa pesquisa, trago 

os trechos mencionados por Ginzburg, que teve acesso às fontes primárias relativas 

ao processo, para contextualizar ao leitor de forma objetiva e íntegra sobre o caso 

inquisitorial, que firma sua principal acusação – se Chiara era ou não culpada pelo 

crime de praticar magias contra sua patroa, Margherita Pazzani e como ela seria 

capaz de produzir tais feitos sobrenaturais – através de relatos das partes envolvidas: 

As primeiras acusações contra Chiara Signorini são formuladas 
durante um processo contra um frade servita, Bernardino de Castel 
Martino, em 9 de dezembro de 1518, perante o frade Bartolomeo da 
Pisa, vigário do inquisidor em Módena, comparece Bartolomeo 
Guidoni, declarando que uma irmã sua, Margherita Pazzani, há cerca 
de cinco anos é vítima de um maleficio. Ele suspeita que os autores 
do ‘trabalho’ sejam dois cônjuges, Bartolomeo e Chiara Signorini, que 
no passado moraram como colonos [...] na pequena propriedade de 
Margherita. (GINZBURG, 1989. p 16) 

Traça-se o parâmetro do julgamento: a tensão entre uma força que detém o 

poder de decisão, Margherita, que sofre uma injúria de uma subalterna sua, Chiara, 

 
1986): “To designate the act of manifestation of the sacred, we have proposed the term hierophony. It is a fitting 
term, because it does not imply further; it expresses no more than is implicit in its etymological content, i.e., that 
something sacred shows itself to us” (ELIADE, 1963. p. 11). Em: ELIADE, Mircea. The sacred and the profane: the 
nature of religion. Nova Iorque: Brace & World, Inc. 1962. 
4 O tema, a sobrevida da Antiguidade através das imagens, é o ponto central de muitos dos pesquisadores 
atrelados a linha de pensamento Warburgiana, que compeliu (e compele) inúmeros acadêmicos a encontrar 
relações formais e simbólicas entre toda sorte de itens pertencentes à história da cultura. Dentre esses 
pesquisadores está Georges Didi-Huberman (1953-), Carlo Ginzburg, Erwin Panofksy (1892-1968), Ernst 
Gombrich (1909-2001) e muitos outros que foram guiados pelo trabalho de Aby Warburg (1866-1929). 



10 
 

cuja infâmia a precede. Imediatamente, levando em consideração o funcionamento 

parcial dos julgamentos inquisitoriais, delineia-se um cenário: Margherita seria 

beneficiada pelo julgamento, removendo Chiara de seu convívio. Como o tribunal o 

faria era a principal questão: sob quais parâmetros Chiara Signorini seria dada como 

culpada? Vejamos a seguir que, de imediato, Chiara não recua diante da acusação de 

ter lançado sobre Margherita uma maldição que a adoecesse, ao invés disso ela 

reconhece que assim o fez: 

Por causa das blasfêmias de Chiara, a senhora Margherita fora 
entrevada pelos braços e pernas... e a causa de tais blasfêmias foi tê-
la expulsado da mencionada pequena propriedade, afirmando que, se 
a senhora Margherita não a tivesse expulsado, não teria sido 
acometida de tal enfermidade, mas se comprometeu a curá-la em um 
mês [...] pelas orações suas e de seus filhos. (GINZBURG, op. cit. p 
17) 

 

Como já pontua o autor italiano, a veracidade das capacidades mágicas de 

Chiara – se ela teria ou não ditos poderes de cura e adoecimento – não estava sob 

discussão para os envolvidos no processo contra ela, mas sim como ela teria 

arranjado ditas habilidades. A feiticeira, cuja má fama afetava tanto a ela quanto à sua 

família, já havia sido acusada de bruxaria por outros habitantes da cidade, 

respondendo: 

Desde o início, Chiara tenta se defender, já não contestando os fatos, mas 
negando ter tido qualquer ajuda diabólica ao praticá-los; admite 
implicitamente possuir poderes especiais, como o de tirar ou lançar malefícios 
sobre determinadas pessoas; mas esse poder ela o recebe de Deus. [...] Pela 
sua oração e de seus filhos. [...] É Deus que a socorre, assim remediando as 
injustiças que lhe foram feitas. (GINZBURG, op. cit. p 18) 

 

A dicotomia entre uma fonte de poder sagrada ou diabólica é o real cerne da 

questão, sendo o que determinaria se o processo contra a ré seria levado a diante ou 

não. Na etapa seguinte dentro do processo, Chiara é repetidamente questionada 

sobre sua relação com o divino, o que insere na equação o evento que interessa a 

essa pesquisa: o relato do encontro de Chiara Signorini com Nossa Senhora: 

Porém, enquanto falava sobre isso, sucedeu referir-se a seu marido e 
a sua filha, e como o padre vigário a repreendesse por ter instruído 
mal sua filha, e isso bem sabe o vigário, Chiara respondeu: "Bem sei 
que minha filha não está encarcerada". E interrogada: "Como sabes 
isto?", Chiara disse e repetiu que neste dia, após a refeição do meio 
dia, Nossa Senhora apareceu-lhe duas vezes, embora não em forma 
visível, e lhe disse estas palavras: "Fica firme pois, filha minha, e não 
tenhas tanto medo, que não terão tanta força que te possam causar 



11 
 

incómodo"; e que Nossa Senhora também lhe disse que sua filha não 
está encarcerada. (GINZBURG, op. cit. p 23) 

 

Pela primeira vez até então temos um relato místico vindo diretamente da 

acusada ao invés de seus acusadores, mencionando que não somente teve um 

contato com Nossa Senhora, mas descreve como sucedeu dito encontro e direciona-

o para uma espécie de epifania religiosa, no qual a força divina em questão interage 

de alguma forma com o sujeito. Este trecho descrito pela feiticeira será o nosso 

primeiro foco, posteriormente observando um segundo trecho, visando rastrear 

conexões possíveis entre a experiência de Chiara Signorini e a religiosidade da 

Antiguidade grega. 

Chiara, em seu contexto religioso católico, menciona que Nossa Senhora 

aparece para ela “não em forma visível” e lhe diz palavras de apoio, bem como lhe dá 

informações sobre seus entes queridos numa relação que demarca o cuidado da 

figura de Nossa Senhora para com a feiticeira. Nessa passagem, demarco esses dois 

pontos como centrais: 1) a capacidade do personagem nuclear da narrativa (neste 

caso, Chiara) de notar o divino enquanto outras pessoas não atingem o mesmo grau 

de percepção; 2) a figura sagrada aparece com um aspecto cuidadoso, que favorece 

o personagem principal em oposição às dificuldades que ele encontra. Tal relação, 

vista inúmeras vezes ao longo na história da cultura, possui âncoras bastante 

proeminentes no mundo greco-romano em textos como os de Homero e Safo, por 

exemplo. Para ilustrar essa questão, trago dois relacionamentos similares: A relação 

entre a deusa Atena e o herói Aquiles; e a dinâmica entre a poetisa Safo e a deusa 

Afrodite. 

No primeiro caso optei por colher uma breve amostra da Ilíada na qual, no 

primeiro livro, temos Atena agilmente dirigindo-se ao encontro de Aquiles para 

interromper seu acesso de fúria a pedidos de Hera:  

Postou-se atrás dele e agarrou no loiro cabelo do Pelida, visível 
apenas para ele. Nenhum dos outros a viu. Espantou-se Aquiles ao 
voltar-se para trás; e logo reconheceu Palas Atena, cujos olhos 
faiscavam terrivelmente. [...]. ‘Vim para refrear a tua fúria (no caso de 
me obedeceres) do céu: mandou-me a deusa Hera de alvos braços, 
pois a ambos ela estima e protege no seu coração. Mas desiste agora 
do conflito e não tires a espada com a mão. Com palavras o podes 
injuriar, como de facto acontecerá. Pois isto te direi, coisa que haverá 
de se cumprir: no futuro três vezes mais gloriosas oferendas te serão 
trazidas, por causa da insolência dele. Refreia-te e obedece-nos.’ 
(ILÍADA, trad. Frederico Lourenço. 2019. p. 38) 



12 
 

O primeiro ponto de encontro entre Chiara-Santa x Aquiles-Atena é o trecho 

“visível apenas para ele”, que indica de imediato que se trata de uma interação 

exclusiva com o personagem escolhido pela figura sagrada e estabelece a relação de 

hierofania. Os cuidados de Atena e Hera sobre a figura de Aquiles também se mostram 

intensos, visando modificar o panorama sociopolítico da Grécia diante do gérmen da 

Guerra de Troia.  

O segundo paralelo, do trecho a seguir, é um dos principais sobreviventes do 

trabalho de Safo, O Hino de Safo a Afrodite, que chega à língua portuguesa através 

de obras de tradução como a de Giuliana Ragusa. No excerto, Safo invoca a deusa 

Afrodite, descrevendo sua chegada como um evento intensamente visual, 

mencionando cores, formas e aspectos de culto da deusa de Chipre. Numa muito 

comentada variação, Safo troca de voz narrativa e Afrodite se faz presente no texto 

oferecendo à poetisa auxílio com assuntos românticos, mostrando-se cuidadosa com 

sua protegida: 

E tu, ó venturosa sorrindo em tua imortal face, indagaste por que de 
novo sofro e por que de novo te invoco, e o que mais quero que me 
aconteça em meu desvairado coração: ‘Quem de novo devo persuadir 
ao teu amor? Quem, ó Safo, te maltrata? Pois se ela foge, logo 
perseguirá; e se presentes não aceita, em troca os dará; e se não ama, 
logo amará, mesmo que não queira.’ (SAFO, trad. Giuliana Ragusa. 
2011. p 77) 

O apelo do caráter visual também é lembrado por Chiara Signorini, que, após 

mencionar sua hierofania com Nossa Senhora como uma tentativa de absolver-se, 

traz outras ocasiões nas quais ela entrou em contato com a santa, enriquecendo os 

detalhes: “Uma vez, quando orava pela senhora Margherita, a Santa Virgem 

apareceu-lhe em vestes brancas e lhe falou, dizendo: ‘Filha minha não te preocupes 

que ela vai sarar, se cumprir aquilo que te prometeu; segue, pois, rezando 

alegremente’" (GINZBURG, 1989. p 24). Os relatos se intensificam, especialmente em 

sua capacidade descritiva, afirmando posteriormente que Chiara havia visto Nossa 

Senhora: “muitas vezes, mais de cem, em forma de mulher visível, coberta de vestes 

brancas e belo semblante” (GINZBURG, 1989. p 25). 

A descrição da feiticeira, quando comparada à de Safo, por exemplo, traça 

paralelos entre a figura da Virgem (“de belo semblante”) e Afrodite (“de imortal face”). 

Este elo centraliza-se nessa pesquisa, que volta também seu olhar ao seguinte trecho: 

[...] Estava desperta e orava de joelhos, e que a Santa Virgem lhe pediu que 
a adorasse, o que Chiara fez beijando o solo e também inclinando-se perante 
a sua beleza, porque a Santa Virgem era bela, rubicunda e jovem, e 



13 
 

estendendo os braços ao seu colo, beijou-a com grande reverência e doçura 
de coração, e sentiu que ela era macia como seda e cálida. (GINZBURG, op. 
cit. p 24). 

 

O fragmento, que nos oferece outros paralelos entre a caracterização da 

Virgem por Chiara Signorini e a de Afrodite aos olhos da literatura da Grécia Clássica, 

receberá maior atenção por sua riqueza de detalhes. Focaremos em alguns aspectos 

desse trecho: Primeiramente, 1) o ato de orar de joelhos e o beijo entre Chiara e a 

figura divina. A seguir, os pontos relativos à descrição da Virgem: 2) a beleza; 3) 

demarcação de juventude; 4) ênfase no gesto de acolhimento recebido de Chiara. 

Tratando do início do relato, temos ponto 1 que tange o ritual religioso da 

súplica de joelhos (gounoûmai), constantemente visto nos textos homéricos e 

denotando uma redenção daquele que suplica diante do que recebe a súplica, 

geralmente uma figura altiva, de escalão mais alto do que aquele que pede.  

Posteriormente, temos no relato a Proskynesis, descrita por Heródoto de 

Halicarnasso como o hábito persa de um soldado subalterno beijar seus superiores, 

ação que, na religiosidade grega, era restrita aos deuses e deusas e pode trazer o 

espelhamento no cristianismo em passagens nas quais os apóstolos exaltam a 

presença de Jesus através de beijos, acompanhados também do gesto de prostrar-se 

de joelhos. 

Os pontos 2-5, anteriormente mencionados, serão aprofundados a seguir 

visando lançar luz sobre o possíveis paralelos entre a Virgem Maria e a figura de 

Vênus, ou Afrodite, sem o intuito de uni-las em uma só figura mitológica ou afirmar 

sincretismos, mas sim elaborar possíveis sobrevivências da figura greco-romana 

dentro de um contexto católico italiano e renascentista e, acima de tudo, campesino, 

o que, dum ponto de vista que busca probabilidades históricas de contato, distanciaria 

Chiara Signorini do acesso a uma educação formal que permite a observação das 

similaridades iconográficas entre Maria-Vênus5. 

A iniciar pelo ponto 2, a beleza da figura divina diante da feiticeira modenense: 

Chiara descreve mais três vezes seus encontros com Nossa Senhora, pontuando em 

todos eles o quão bela e doce sua imagem divina era, cativando a camponesa de 

 
5 Especialmente levando em conta a dominação neoplatônica na região em questão, como já previamente 
pontuado por Warburg, Panoskfy, Gombrich, Wind, Yates e muitos outros pesquisadores envolvidos com as 
consequências neoplatônicas na Itália renascentista e em suas expressões culturais:  



14 
 

modo que esta lança-se aos pés da santa e a adora. Afrodite e Vênus, como deusas 

relacionadas à beleza, são invariavelmente descritas como descomunalmente belas 

em grande parte dos textos da literatura da Grécia Clássica. Atendo-se aos exemplos 

trazidos anteriormente, em Homero e Safo, temos extensa documentação de sua 

dessa relação, como o trecho da Ilíada: “Porém Briseida, cuja beleza igualava a da 

dourada Afrodite, quando viu Pátroclo golpeado pelo bronze afiado, abraçou-o [...]” 

(ILÍADA, trad. Frederico Lourenço. 2019. p.504). Já em Safo, a abertura do Hino à 

Afrodite demarca: “De flóreo manto furta-cor, ó imortal Afrodite, filha de Zeus, tecelã 

de ardis, suplico-te: não me domes com angústias e náuseas” (SAFO, trad. Giuliana 

Ragusa. 2011. p 77). A tradutora comenta o papel do manto furta-cor de Afrodite como 

demarcador de seu luxo e beleza, sendo o tecido tingido um item raro para a 

Antiguidade Clássica e um potente demarcador da suntuosidade de Afrodite.6  

Outro aspecto de suma importância para denotar a beleza da figura visualizada 

por Chiara são os apelos de cunho emocional e persuasivo exercidos pela santa, que 

não somente atingem a feiticeira modenense, mas também emanam dela: 

Interrogada se desde o início de suas aparições a ela, Nossa Senhora ... lhe 
pedira que doasse e ofertasse sua alma e seu corpo, Chiara respondeu que 
devia ter quinze anos de idade quando uma vez Nossa Senhora apareceu a 
ela e pediu-lhe que ofertasse e doasse... Sua alma e seu corpo, prometendo 
muitos bens e jamais abandoná-la, no que foi atendida por Chiara, que doou 
sua alma e seu corpo e a Nossa Senhora, e beijou-a docemente, e, lançando-
se a seus pés adorou-a a pedido de Nossa Senhora. E interrogada se, depois 
de ter casado, seu marido também recebera revelações e vira Nossa Senhora 
e doara sua alma e seu corpo, respondeu que também seu marido 
Bartolomeo viu Nossa Senhora algumas vezes e prestou-lhe homenagem, 
assim como ela própria fizera, ofertando se a Nossa Senhora e doando sua 
alma e seu corpo, e adorando a como fizera ela própria e isso soube por relato 
do seu marido, pouco depois de tê-lo desposado; e isso ocorreu por 
intervenção da própria Chiara, que o persuadira a se encomendar a Nossa 
Senhora como ela própria fizera. (GINZBURG, op. cit. p 26). 

 

Ginzburg comenta sobre o caráter dessa Virgem, que é “terrena e camponesa 

que inspira à sua protegida uma adoração afetuosa e quase sensual” (GINZBURG, 

1989. p 24). Traça-se um segundo paralelo: entre a santa e a própria Chiara, que tem 

na Virgem uma figura que muito se assemelha a alguém como ela, denotando um 

apelo empático com a feiticeira.7 Tal contato provoca uma afetação que faz, 

 
6 Como comentado por Giuliana Ragusa em sua palestra “De desejo, virgens e canção: o (homo)erotismo em 
Safo”, para a Jornada de História Antiga da Universidade Federal de Pelotas em 2021. Disponível em 
<https://youtu.be/z516y4p5cNk>. Acesso dia 19 nov 2021. Início em torno dos 3h25m00s. 
7 Como aprofundado por Carlo Ginzburg em Medo, Reverência e Terror: Quatro ensaios de iconografia política 
(em especial no texto 3: “Seu país precisa de você”: Um estudo de caso em iconografia política) a conexão entre 
imagem e observador muito se dá diante da proximidade da aparência de ambos, o que é utilizado como 



15 
 

supostamente, com que Chiara acredite que possui habilidades sobrenaturais ou 

mágicas, caracterizando-se como uma persuasão intensa, que envolve não somente 

a feiticeira quanto as pessoas ao seu redor, o que em última instância provoca seu 

julgamento. Não obstante, a própria Chiara Signorini direciona essa capacidade de 

convencimento ao marido, Bartolomeo, que, a pedidos de sua esposa, repete a 

adoração perante a Santa e vê a ele próprio sendo persuadido por ela. A persuasão 

personifica-se, na Antiguidade Clássica grega, na figura da deusa Peitho, que 

empresta seu nome a um sobrenome de Afrodite, o epíteto Afrodite Peitho, ou Afrodite 

Persuasiva que, de acordo com Pausânias, era adorada em Sícion, na Grécia. 

O encantamento promovido pela visão também estimula apelo sensorial no 

trecho “macia como seda e cálida”, que conota um nível intenso de interação entre 

Chiara-Maria, o que leva a feiticeira a enaltecer a santa enquanto é capturada por sua 

convocação estética, plena em texturas, temperaturas e sensações. Tal característica, 

segundo Marly Ribeiro Meira, encontra-se dentro dos âmbitos de Afrodite: 

A concepção grega de percepção [estética] incluía a provocação do 
reconhecimento, de admitir que cada coisa tem alma, paixões, amor, 
fascinação capaz de provocar uma reciprocidade afetiva no sujeito 
percebedor. “Provocar” era a função da deusa Afrodite, a deusa do amor e da 
beleza gregos. A beleza se torna cosmética (cosmos vazio de afeição), 
quando essa ordem do mundo é desenraizada, desencantada. (MEIRA, 2014, 
p. 106) 

O arrebatamento provocado pela interação entre Chiara e Santa demarca uma 

constante dos processos judiciais da Inquisição: a forte interação entre o que é divino 

(ou diabólico) e o que é terreno, o que geralmente ocorre nos registros desses casos 

entre a figura da feiticeira e uma figura diabólica, mas que acima de tudo não se 

contém a somente essas duas figuras, sendo uma relação que se espalha por toda 

uma região, causando uma afetação coletiva.  

O ponto de número 3 estabelece como foco a juventude da figura descrita por 

Chiara, que denota, em especial, o caráter imortal e divino da visão, que supera as 

imposições naturais da vida humana: o crescimento, o envelhecimento e a morte. A 

juventude da Virgem Maria frisa características como sua integridade, também 

atrelada à sua virgindade, enquanto Afrodite, como descrita por Safo, traz títulos como 

“Afrodite Imortal” (athanat’ Aphrodita), demarcando sua qualidade divina. 

 
ferramenta para persuasão em propagandas, por exemplo. Em: GINZBURG, Carlo. Medo, Reverência e Terror: 
Quatro ensaios de iconografia política. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 



16 
 

O quarto ponto é retomado no trecho através da reafirmação de Chiara 

Signorini e status como protegida de Nossa Senhora, colocando-a na exclusiva 

posição de receber bênçãos do divino e caracterizando-a mais uma vez com termos 

e aspectos que tangem a mitologia de Afrodite, especialmente no papel da 

afetuosidade entre e figura divina e a figura terrena com um caráter que beira uma 

relação maternal e cuidadoso em relação aos protegidos.  

O papel desempenhado Virgem Maria como mãe protetora e misericordiosa no 

cristianismo é amplamente demarcado em seus títulos, hinos e cultos, em especial no 

contexto simbólico do catolicismo.8 Apesar da religiosidade grega privilegiar Deméter 

como a deusa mais voltada aos afetos maternais dentre as olimpianas, Afrodite é 

figura central de passagens homéricas que exibem seu cuidado com seus protegidos, 

como por exemplo:  

Em torno do filho amado lançou ela os alvos braços, estendendo à frente dele 
uma prega da sua veste resplandecente como barreira contra os projéteis, 
não fosse algum dos Dânaos de rápidos poldros arremessar-lhe bronze 
contra o peito e roubar-lhe a vida. Levou ela então o filho amado para longe 
da guerra. (ILÍADA, op. cit. p. 140) 

O ato de barrar os protegidos contra o mal utilizando as vestes é algo sincrônico 

entre Afrodite e Maria, no qual a última, em seu aspecto de Mãe Misericordiosa, é 

representada iconograficamente protegendo a humanidade utilizando seu manto.9 A 

receptividade que a Nossa Senhora demonstra diante de Chiara, que reafirma que 

protegerá a feiticeira de todo o mal, o que se estende ao longo do processo jurídico 

da feiticeira nos relatos trazidos por Ginzburg.  

Considerações Finais 

Ao longo desse trabalho foi observado o caso de julgamento inquisitorial de 

Chiara Signorini, acusada de feitiçaria em 1518 quando afirma ter tido visões 

epifânicas com Nossa Senhora, o que, de acordo com ela, a garantiu a habilidade de 

combater as injúrias que foram cometidas contra ela pela senhora Margherita Pazzani, 

sua patroa. Perscrutamos o caso através da aprofundada pesquisa de Carlo Ginzburg, 

que nos oferece trechos pertencentes aos documentos de registro dos tribunais 

inquisitoriais do norte da Itália.  

 
8 Com títulos como A geradora de Deus, Mãe de Deus, por exemplo, temos esse papel amplamente 
representado ao longo da história da arte, especialmente no contexto cultural no qual Chiara Signorini está 
inserida.  
9 Um excelente exemplo é a têmpera sobre madeira produzida por Giovanni da Gaeta intitulada Mater 
Misericordiae, de 1448, comissionada pela família Médici.  



17 
 

As descrições oferecidas por Chiara Signorini acerca de suas hierofanias 

desenham para o leitor a figura de uma santa campesina, dotada de intenso poder de 

persuasão sensorial e estética, que privilegia Chiara e sua família capacitando-os 

contra seus injuriantes. Do lado oposto, essa persuasão é lida pelo júri como um 

contato demoníaco e perverso, dotado de poderes malignos que permeiam a família 

Signorini e demarcam os intensos jogos de manipulação e crença envolvidos com a 

Inquisição, fortemente baseada em vieses religiosos, torturas físicas e psicológicas e 

outros métodos que garantissem o cumprimento dos parâmetros de conduta católicos. 

Diante desse viés, os participantes do julgamento responsáveis pela sentença 

deslocam a atenção de Chiara, anteriormente voltada para sua epifania, para a 

inserção de um personagem diabólico em seus relatos, concomitantemente insere-se 

em cena a violência física e a tortura psicológica.  

Ou seja, o tribunal espera da bruxa uma resposta que possa incriminá-la, 

forçando-a a conceber um cenário diabólico no qual ela será punida por suas ações, 

culminando, por fim, em sua condenação à prisão perpétua. (GINZBURG, op. cit. p 

39). Como já dito por Ginzburg, não se duvidava da capacidade mágica de Chiara, 

que era tratada como verdadeira por todos os participantes do julgamento, mas sim 

como ela havia adquirido tais capacidades, o que faz com que Chiara primariamente 

ofereça ao júri uma versão na qual suas capacidades mágicas viriam de uma fonte 

sagrada: Santa Maria. Ela tece uma experiência epifânica para o deleite do júri, sem 

que nós, no século XXI, ou seus algozes possamos confirmar a veracidade de suas 

histórias. Ela adentra, portanto, em uma batalha cujas armas envolvem astúcia e 

persuasão de cunho religioso, guiando-nos por uma visão que descreve uma Nossa 

Senhora persuasiva, calorosa, que cuida de sua devota e a vinga contra aqueles que 

a fazem mal. Simultaneamente, Chiara o faz evocando uma segunda figura: Afrodite, 

ou Vênus, a própria figura mitológica que impulsiona a criação de Roma e salpica a 

história cultural italiana. 

Levando em consideração o status de Chiara como uma mulher camponesa 

cujo acesso formal aos estudos de mitologia greco-romana era certamente limitado, 

ela tece fortuitamente uma paridade entre Afrodite-Maria baseada na sua descrição, 

que provoca conexões nos pontos que tangem: 1) juventude eterna baseada num 

status de divindade; 2) grande beleza; 3) relação de proteção e afeição entre figura 

sagrada e devota; 4) somente a devota nota a presença da figura divina; 5) gesto de 

adoração envolve colocar-se de joelhos e lançar beijos direcionados à divindade. 



18 
 

Diante desses pontos, temos correlações entre a religiosidade da Grécia Clássica e o 

catolicismo, bem como as sintonias entre Maria e Afrodite. 

Essa abordagem diante dos relatos de Chiara é somente uma dentre tantas 

leituras a serem traçadas em relação aos aspectos de sobrevivência entre a 

religiosidade grega e o cristianismo e que aqui encontra suas bases na literatura que 

envolve a ambas, mas podendo ser vista em imagens e outros aspectos da cultura 

material. O que fica demarcado para nós, no século XXI, é que através desses 

registros podemos ter um mapa dos caminhos traçados pelos trânsitos que a 

religiosidade e o mito fazem ao longo das eras, nos convidando ao olhar para a 

sobrevivência dessas práticas não somente na Módena renascentista de Chiara 

Signorini, mas também no nosso próprio cotidiano.  

 

Referências 

AL KALAK, Matteo. Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social 
Control in Eighteenth-Century Italy. Church History 85:3 (setembro 2016). p 529–551. 

APHRODITE. Theoi Project. Disponível online em: 
<https://www.theoi.com/Cult/AphroditeTitles.html>. Acesso em 12 jan 2022. 

FONTES, Joaquim Pereira. Eros, tecelão de mitos. 2a edição. São Paulo: 
Iluminuras, 2003 

FRIEDRICH, P. The meaning of Aphrodite. Chicago: Chicago University Press. 1978. 

GINZBURG, Carlo. Medo, Reverência e Terror: Quatro ensaios de iconografia 
política. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

GINZBURG, Carlo. Mitos, Emblemas, Sinais: Morfologia e História. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1989 

HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. Lisboa: Editora Quetzál. 2019. 

LENDERING, Jona. Proskynesis. 1998. Disponível em: 
<https://www.livius.org/articles/concept/proskynesis/>. Acesso em 12 jan 2022. 

MEIRA, M.R. Educação estética, arte e cultura do cotidiano. In: PILLAR, A. D. [org.]. 
A Educação do olhar no ensino das artes. 8ª edição. Porto Alegre: Editora Mediação. 
2014. P.101-120. 



19 
 

OLIVEIRA. F. R. Gesto e abstração: usos do verbo Gounoûmai em Homero. Revista 
Trans/Form/Ação, São Paulo, 29(1). 2006. p.63-68 

RAGUSA. Giuliana. [org. e trad.] Safo de Lesbos. Hino a Afrodite e outros poemas. 
São Paulo: Hedra, 2011. 

______________. Fragmentos de uma deusa: A representação de Afrodite na lírica 
de Safo. 1ª edição. São Paulo: Editora UNICAMP. 2005.  

  



20 
 

UMA OUTRA HISTÓRIA DAS ARTES TÊXTEIS A PARTIR DAS COSMOVISÕES 

DOS POVOS ORIGINÁRIOS DA AMÉRICA LATINA: os mantos de Glicéria 

Tupinambá 

 

JEROZOLIMSKI, Adriene Coelho Ferreira10; ZAMPERETTI, Maristani Polidori11  

 

Resumo:  

Desde que as vanguardas artísticas romperam com a ideia de Belas Artes e trouxeram 

para a cena novas materialidades e maior visibilidade para as práticas têxteis 

incorporaram o discurso político e servem como suporte para refletir sobre violências, 

gênero, estética e política. Porém, nos perguntamos sobre quais práticas têxteis 

produzimos na contemporaneidade com potencial para questionar a colonialidade, 

pois percebemos que ainda predomina uma visão que privilegia muito mais as 

técnicas dos colonizadores (crochê, tricô, bordado) do que técnicas ancestrais. 

Traçamos um breve panorama sobre a arte têxtil buscando práticas indígenas e afro-

brasileiras e discutimos o trabalho de Glicéria Tupinambá com os Mantos Tupinambás, 

apontando caminhos para a pesquisa acadêmica sobre a arte têxtil brasileira 

contemporânea. 

 

Palavras-chave: artes têxteis; decolonialidade; política. 

  

Introdução 

Traçando um panorama dos principais autores e temas ligados às importantes 

transformações metodológicas que a história da arte passou ao longo do século XX, 

principalmente no mundo anglo-americano, o pesquisador Rafael Cardoso (2009) 

evidenciou a divisão do campo em duas correntes principais: uma ligada ao 

conhecimento erudito das técnicas, autores, obras e escolas, e por isso mesmo com 

um viés mais descritivo e conservador, e outra corrente mais analítica e revolucionária, 

que modificou práticas e substituiu em alguma medida as estruturas teóricas antigas 

por outras mais abrangentes, inspiradas em outras disciplinas e áreas, como nas 

ciências sociais, linguística, estudos literários, semiótica, psicanálise, comunicação, 

história social. 

 
10 Aluna do curso de especialização em Artes do Centro de Artes da Universidade Federal de Pelotas, UFPEL, Rio 
Grande do Sul, Brasil. Pedagoga e Mestre em Extensão Rural pela Universidade Federal de Viçosa, MG. 
11 Professora Associada no Centro de Artes da Universidade Federal de Pelotas e Docente no Programa de Pós-
Graduação em Educação, Mestrado e Doutorado da Universidade Federal de Pelotas, UFPEL, Rio Grande do Sul, 
Brasil. 



21 
 

Entraram na pauta não apenas novos pesquisadores, mas também novos 

assuntos, como questões relacionadas à história social, classe, raça e gênero, 

desviando o enfoque para populações e regiões antes relegadas a uma posição 

secundária junto à “grande tradição europeia”. Na mesma época os movimentos de 

vanguarda, ao contestar as hierarquias tradicionais e se rebelarem contra as divisões 

do mundo da arte, alargaram fronteiras, inclusive estéticas, instaurando uma nova 

materialidade e valorizando outras formas de expressão, técnicas e materiais.  

Essa nova história da arte, híbrida em essência, apesar das falhas que possa 

apresentar, abriu um campo de reconhecimento para artistas e técnicas que até então 

recebiam pouca atenção, ou eram mesmo desprezadas, como modalidades mais 

técnicas, manuais e/ou coletivas, que eram vistas como inferiores, resultando em 

menor prestígio e reconhecimento, em detrimento das artes tidas como puras, como 

a pintura, a escultura e a arquitetura (CARDOSO, 2009). 

Na América Latina as práticas têxteis tradicionalmente realizadas por grupos 

indígenas, especialmente na América Hispânica, ganharam visibilidade na mesma 

época, junto a um projeto político-cultural local sintonizado com uma expectativa 

internacional da própria historiografia da arte e das teorias da cultura sobre esta 

região, conforme indica Karen Cordeiro Reiman, historiadora da arte e curadora 

radicada na Cidade do México (REIMAN, 2020). Ganharam visibilidade nesta época 

diversos artistas, como Violeta Parra (1917-1967). Nesta época o Brasil entrava em 

uma ditadura militar (1964-1985) e inúmeros artistas denunciavam o regime e o modo 

como as relações imperialistas entre as Américas no Norte e do Sul se impunham 

sobre o nosso país, a partir de obras marcadas por uma abordagem experimental, 

misturando bordado e outras diversas linguagens com novos materiais e suportes.  

Zuzu Angel (1921-1976) realizou um desfile-protesto em 1971, no consulado 

brasileiro em Nova York onde exibiu vestidos bordados com armas, tanques, homens 

fardados, pássaros engaiolados e bombas para denunciar o desaparecimento de seu 

filho, Stuart Angel, assassinado pelo governo. Em 1975 a artista Letícia Parente (1930-

1991) no vídeo Marca Registrada bordou na planta de seu próprio pé a expressão 

Made in Brazil, tornando-se um marco da videoarte no país ao usar o próprio corpo 

como suporte, o que permitiu variadas interpretações sobre violências políticas, 

simbólicas e de gênero da época (CATÁLOGO, 2020). 



22 
 

A partir dos anos 1980 as artes têxteis têm mais um impulso e adquirem uma 

grande vitalidade, em grande parte, segundo o que a curadora Lisette Lagnado 

chamou de “efeito Bispo”, em referência a Arthur Bispo do Rosário (1909-1989). 

Outros artistas como José Leonilson (1957-1993), Lia Menna Barreto (1959), Edith 

Derdyk (1955), Sonia Gomes (1948), Rosana Paulino (1967), entre outros, mostram 

em suas obras uma inteligência artesanal que procura recuperar certa tradição local 

e memórias coletivas e individuais atravessadas por questões de gênero e raça 

próprias da identidade brasileira, que sedimentaram o lugar de uma visualidade não 

erudita da arte brasileira no contexto das grandes questões da arte internacional 

(CATÁLOGO, 2020). 

Temos muitíssimos avanços, por isso hoje podemos ir além e nos perguntar 

sobre quais práticas têxteis que produzimos na contemporaneidade que têm potencial 

para questionar a colonialidade e acionar as esperadas estruturas teóricas mais 

abrangentes, inspiradas em outras disciplinas e áreas como se esperava a partir dos 

anos 1960 e 1970. Conforme Vieira (2019) a apropriação do conhecimento artesanal 

na prática artística contemporânea “não parte de uma intenção de o fetichizar ou 

reproduzir, mas sim de investigar uma discussão cultural, social e política de fazer” 

(VIEIRA, 2019, p. 303). Buscando aprofundar esta questão, traçamos um breve 

panorama sobre a arte têxtil além dos artistas de referência já canonizados e 

buscamos outras cosmovisões, como as dos povos indígenas e afro-brasileiros, 

motivando outras formas de expressão, técnicas e materiais. Escolhemos ainda trazer 

o trabalho mais recente artista baiana Glicéria Tupinambá com os mantos tupinambás 

e os saberes que mobilizam para exemplificar o exercício de outras materialidades 

que podem indicar temáticas para a pesquisa acadêmica sobre a arte têxtil brasileira.  

Arte têxtil, técnicas ancestrais e mitologias 

Quando artefatos únicos e peças de indumentária ritual que os povos que as 

produziram permanecem em museus europeus como “joias do colecionismo”, como é 

o caso dos Mantos Emplumados do século XVI que foram levados do Brasil na época 

da colonização, instaura-se uma lacuna. Formas de enxergar o mundo são 

desconsideradas, mas também técnicas ancestrais, fazeres coletivos desaparecem, 

equipamentos e materiais são substituídos e apagados da nossa cultura e 

reproduzimos a arte europeia, basicamente bordado, tricô e crochê, como se essa 

fosse a arte têxtil capaz de reivindicar seu lugar na arte contemporânea.  



23 
 

A arte têxtil indígena e as técnicas ancestrais já estavam aqui antes da 

colonização e ela não estava marcada por esta forma de enxergarmos o têxtil. O 

apagamento da cultura dos povos originários e africanos, e a difusão das artes 

europeias por ordens religiosas tiveram um papel fundamental no projeto educacional 

e civilizatório das Américas. No século XIX foram fundadas nas Américas uma série 

de colégios de freiras, nos quais às alunas cabia o aprendizado das letras, músicas 

cantadas e tocadas ao piano e trabalhos manuais nos moldes franceses, 

principalmente rendas de agulha, bordados e crochê. Neste mesmo período, a 

disciplina de trabalhos manuais têxteis se integrou aos currículos escolares brasileiros 

públicos e privados. As artes manuais e têxteis inclusive assumem um lugar 

disciplinador importante, pois ele ganha um status de antídoto contra a herança 

cultural indígena e negra (CARVALHO, 2020). 

Tudo isso contribuiu para que as questões de gênero e o racismo passassem 

a marcar profundamente os fazeres têxteis, pois instaurou-se um modo de pensar o 

mundo e os sujeitos (homens e mulheres) no mundo, o que foi agravado também pela 

questão da ruptura muito grande com o mundo rural. 

Hanayrá Negreiros, ao trabalhar a questão das roupas como dispositivo de 

memória, história e cultura negra, nos chama a atenção para que eram as mãos afro-

brasileiras que teciam as roupas das pessoas livres e escravizadas na época da 

colonização, e além das vestimentas e adornos serem utilizados para vestir pessoas, 

mais tarde também foram usados para vestir as divindades das religiões afro-

brasileiras em seus cultos e sistemas (PEREIRA, 2017). 

A distinção entre mulheres ou homens fazendo os têxteis nestes grupos 

também não era algo importante, e encontramos os homens no tear, tricô e rendas. 

Durante as décadas de 1920 e 1930 o cangaceiro Virgulino Ferreira da Silva, o 

Lampião, também denominado Senhor do Sertão e O Rei do Cangaço também é um 

exemplo da quebra do discurso majoritário que relacionava os têxteis ao trabalho 

feminino e à domesticidade. Lampião havia sido artesão até os 21 anos de idade, 

antes de formar o bando justiceiro, mas levou junto sua máquina Singer, pois os 

cangaceiros tinham noções muito específicas de vestimenta, e a maioria deles sabia 

costurar e bordar muito bem. Além de patentes hierárquicas do grupo, as roupas e 

bordados despertavam a admiração entre a população e acreditava-se que alguns 

símbolos (com influências judaicas e islâmicas, como motivos florais, signo de 



24 
 

Salomão, Flor de Lis e Cruz de Malta, Estrela de Davi) também traziam proteção, 

como uma blindagem mística contra maus espíritos e outros perigos (SILVA, 2017). 

Aqui podemos trazer também a questão das festas religiosas tradicionais, como 

Festa do Divino, Boi Bumbá, Folia de Reis, entre outras, consideradas manifestações 

culturais e folclóricas onde as artes manuais e têxteis estão totalmente atreladas a 

sincretismos e onde o trabalho é realizado tanto por mulheres quanto por homens. 

Muitos dos processos misturam técnicas do colonizador com outras mais locais, 

principalmente devido a materiais e técnicas, mas que reinventam aprendizados, se 

tornando híbridos, mas ainda plenamente impregnados de uma grande carga 

simbólica, muitas vezes incorporando ainda cantos de trabalho e grupos fechados de 

iniciação que mantém técnicas próprias e forjam vínculos comunitários.  

A partir da década de 1920, devido a um movimento forte de urbanização, 

busca pela modernidade e pela renovação dos padrões estabelecidos, isto só se 

agrava, pois se sedimenta um projeto de formação do público brasileiro num modelo 

progressista de pensamento que sedimentou uma visão sobre os artefatos populares, 

incluindo as artes têxteis, bastante colonizada e que precisamos desconstruir. Muitos 

destes objetos eram totalmente retirados de contexto e dos seus processos 

comunitários, passando a fazer parte de exposições museológicas sem o 

consentimento, na maioria das vezes os créditos daqueles que os produziram e 

totalmente desligados da sua produção e sentidos cosmológicos.  

Tendo como ponto de partida as relações entre a textualidade e as artes têxteis 

a partir das culturas ameríndias e andinas, Oliveira (2020) chama a atenção para como 

as tapeçarias e artefatos pré-colombianos como vestimentas cerimoniais, totens e 

objetos de fibras, entre outros, ao surgirem junto com suas comunidades, tornam a 

trama têxtil um dos elementos práticos e metafóricos da formação da nossa 

consciência histórica, que devem ser associados não apenas ao crescimento de suas 

sociedades, mas também ao próprio reconhecimento humano da potência de criar e 

transmitir narrativas ao longo dos tempos e espaços. Esta questão é aprofundada pelo 

antropólogo José Sanchez Parga, que observa ainda que estes têxteis não esgotam 

o sentido de sua mensagem apenas em suas funções expressivas e comunicativas, 

mas também afirmam ideias e ideais que as sociedades reproduzem sobre si mesmas 

(SÁNCHEZ-PARGA, 1995). Assim, ao servirem como vestimentas e adornos, estando 

relacionados diretamente ao corpo, estes têxteis evocam poderes e um corpo social 



25 
 

contra os poderes institucionalizados que os liga às forças vitais da natureza e cria 

uma resistência contra a colonização de suas práticas.  

 

Mantos Tupinanbás 

Acompanhando o exemplo dos Mantos Tupinambás, refletimos sobre a 

mitologia e as técnicas envolvidas em sua confecção e uso que contém. O trabalho 

realizado pela artista Glicéria Tupinambá, jovem liderança, professora e cineasta da 

aldeia Serra do Padeiro, da Terra Indígena Tupinambá de Olivença, no sul da Bahia 

ao o recriar junto com a comunidade, recuperando técnicas e procedimentos que 

acionam coletividades aponta para um possível caminho no sentido de uma outra 

história das artes manuais e têxteis a partir das cosmovisões dos povos originários da 

América Latina, descolonizando nosso entendimento sobre estas práticas.   

Símbolo da memória e da resistência do povo indígena Tupinambá, que ainda 

é alvo de diversos ataques e de uma ameaça de genocídio que perdura ao longo de 

toda a história brasileira, o Manto faz parte das histórias e das memórias deste povo, 

mas as gerações contemporâneas não conheciam nem um único exemplar de um 

manto emplumado, a não ser por imagens de internet e de livros de história. Em 

comemoração aos 500 anos da colonização, nos anos 2000, o mais conhecido e 

conservado deles, parte do acervo do Nationalmuseet, de Copenhague, Dinamarca, 

foi exposto em São Paulo como parte da exposição “Brasil +500, Mostra do 

Redescobrimento”. Nesta ocasião, dois representantes dos Tupinambá, Senhor 

Aloísio e Dona Nivalda, mãe da cacique Maria Valdelice dos Tupinambá de Olivença, 

puderam contemplar a peça feita por seus antepassados (Figura 1). Esta vinda do 

manto suscitou um debate com apoio de universidades e outras organizações sobre 

a sua restituição aos Tupinambá, mas não obtiveram sucesso, o que motivou os 

jovens a refletirem sobre os objetos que fazem parte de sua história e a artista Glicéria 

Tupinambá, da comunidade, com base em uma fotografia do manto que está na 

Dinamarca, decidiu confeccionar uma réplica para presentear os Encantados de sua 

comunidade (TUPINAMBÁ, 2021). 

Para isto ela contou com a orientação dos mais velhos e aprendeu técnicas. O 

fio de algodão cru foi encerado com cera de abelha e trançado na técnica do jereré, 

que ainda hoje é usada para confecção das redes de pesca. Com a estrutura pronta, 

as penas foram presas. Como o pássaro guará, com suas penas vermelhas, típico 



26 
 

das áreas de mangue do litoral atlântico hoje está com suas populações locais em 

declínio, estando incluído na lista nacional de espécies ameaçadas de extinção, a 

comunidade optou por usar penas de pássaros que podem ser encontrados mais 

facilmente em seu próprio território e que fazem parte da vida cotidiana dos 

Tupinambá, como pavões, gaviões, corujas, patos e galinhas. Assim, diferente dos 

mantos encarnados que se encontram nos museus europeus, o novo manto tem os 

tons da terra e da mata do território Tupinambá, entre marrons, beges, brancos e 

verdes azulados. Medindo 1,20 de comprimento por 0,50 de largura, o manto (Figura 

1) foi usado pelos pajés em cerimônias rituais, fazendo parte da Casa de Reza, onde 

era guardado. Após esse primeiro uso, conforme o texto de Glicéria, disponível no site 

do Museu Nacional, ao serem consultados, os Encantados decidiram que o manto 

poderia ser doado para fazer parte da exposição “Os Primeiros Brasileiros”, se 

juntando a outros povos indígenas que formaram uma coleção contemporânea para o 

Museu Nacional (MUSEU NACIONAL, 2021). A peça foi doada para o Museu Nacional 

e se salvou do incêndio de 2018, pois durante o incidente, estava em exposição em 

outro local. 

A confecção desse manto tem uma simbologia política forte e mobilizou saberes 

importantes e teve desdobramentos, pois em 2018, Glicéria foi convidada para dar 

uma palestra em Paris. Durante a viagem, ela pôde visitar um manto guardado a sete 

chaves na reserva técnica do museu do Quai Branly. Nas palavras de Glicéria:  

O manto estava me esperando, e eu vou lá para ver as penas, fazer a 

análise da malha, entender o manto. Vi as posições e o caimento das 

penas, o ponto da malha, que era como o do jereré (instrumento de 

pesca tradicional) que fazemos aqui. A gente ficou quase uma hora 

com o manto e eu tentei memorizar tudo o que ele tinha ali. 

(TUPINAMBÁ, 2021). 

 

A visita ao manto do século 16 motivou Glicéria para que confeccionasse uma 

nova peça, dessa vez um manto vivo. Durante a pandemia, entre fevereiro e agosto 

de 2020, devido ao processo de confinamento, a comunidade confeccionou outro 

manto. Diferente do anterior, este novo manto possui cerca de três mil penas de aves 

nativas da região e que se encontram na aldeia: galinha, galo, gavião, pato, peru, 

pavão, tururim, sabiá-bico-de-osso, canário-da-mata, gavião-rei, gavião-perdiz e 

ainda conta com um capuz que possui penas de arara e em seu centro há uma 

semente de jequitibá. 



27 
 

 

Figura 1. Montagem de imagens. Dona Nivalda observando o manto na Mostra do Descobrimento, em 

SP em 2000. O primeiro manto confeccionado por Glicéria Tupinambá em 2006. Manto confeccionado 

durante a pandemia pela comunidade e vestido pelo Cacique Babau, da Serra do Padeiro, no sul da 

Bahia. FONTES: Revista ZUM/Glicéria Tupinambá; Museu Nacional e Mídia Ninja/Glicéria Tupinambá. 

Segundo Glicéria Tupinambá, o manto representa  

a revitalização da nossa cultura, da nossa língua, dos nossos fazeres, 

das nossas técnicas. O manto vem desvendando segredos. A 

confecção do manto traz saberes guardados pelas mulheres 

tupinambá: tecelagem, trançagem, uso de vários utensílios 

(principalmente a agulha de tucum), preparação do cordão feito de 

algodão (antigamente era no fuso) com cera de abelha tiúba […]. O 

interessante é comparar uma obra que está dentro do museu, parada, 

e ver a peça tendo vida e movimento – neste caso, ver o manto sendo 

usado por um membro da comunidade, o cacique, durante um ritual. 

É uma emoção muito grande. Ory, meu filho caçulo, disse que, quando 

o cacique usar o manto, ele permitirá a cura do mundo, ao afastar 

todas as doenças. Tudo de ruim será eliminado, porque o cacique se 

transformará em um super-herói (BONIFÁCIO, 2021, online). 

 

Hoje o manto é um símbolo da resistência da comunidade e de um processo 

de equilíbrio buscado pelos seus membros para a recuperação do território e 

manutenção de sua autonomia frente à exploração da região, pois ainda lutam pela 

demarcação do seu território tradicional. O manto ritual se encontra na aldeia 

Tupinambá de Olivença e foi vestido pelo cacique Babau (Figura 1) durante a 

cerimônia em que recebeu o título de Doutor Honoris Causa da Universidade do 

Estado da Bahia em junho de 2021. Importante ressaltar que em 2000, época em que 

o primeiro manto foi feito, os Tupinambás de Olivença ainda não eram reconhecidos 



28 
 

como indígenas pelo Estado brasileiro. A comunidade, de cerca de 5 mil pessoas, só 

foi reconhecida oficialmente pela Funai em 2001.  

Ao ser questionada se gostaria de reaver as peças que estão nos museus 

europeus, Glicéria rejeita a proposta e diz que receber o manto de volta seria perdoar 

os crimes cometidos contra seu povo. Mas ela chama a atenção para a necessidade 

de eles abram espaço para receber os povos indígenas, para que possam também ter 

contato com as peças (TUPINAMBÁ, 2021). Esta questão do acesso é essencial, pois 

ainda hoje não se sabe ao certo nem quantos mantos existem. “Não achamos uma 

informação oficial: se restam onze, seis ou cinco mantos tupinambás preservados no 

mundo, mas o fato é que todos estão em acervos da Europa” (BONIFÁCIO, 2021, 

online) O povo tupinambá, como vimos, pode entrar em contato com o manto como 

se ele fosse algo externo, uma peça protegida. Em Paris, Glicéria pôde ficar perto do 

manto por cerca de apenas uma hora. Para ela, esse momento foi fundamental para 

que se estabelecesse um canal ativo de comunicação. Segundo a artista:  

Poder ter acesso ao manto foi fundamental para que ele pudesse começar a 

falar comigo. O manto conseguiu se abrir para mim e eu consegui fazer minhas 

observações e ter algumas percepções para que pudesse confeccionar outro manto. 

Foi importante trazer vida para o manto e mostrar que não era aquela coisa obsoleta, 

guardada em um canto, só para ser observado e ir se deteriorando com o tempo. Os 

mantos têm uma vida e um propósito dentro do seu povo (TUPINAMBÁ, 2021). 

Como vimos o têxtil tem uma série de camadas, é um objeto relacional que está 

sempre agenciando relações. Não basta só aprender uma técnica, o foco fica muitas 

vezes só na técnica, no modo de fazer e em suas ferramentas, mas há uma história 

por trás das técnicas. Desde o início do processo de colonização com certeza muitos 

saberes e fazeres têxteis foram perdidos ou passaram por processos de 

deslegitimação que, quando não apenas os relegaram a um segundo plano como 

artes menores, os levaram a serem considerados apenas peças dignas de figurar em 

algum museu, para serem salvaguardadas para a posteridade. Ainda existe pouca 

pesquisa sobre as relações das artes têxteis com as culturas regionais e locais do 

Brasil. Como conclui Santana (2022) na revisão bibliográfica que fez recentemente 

sobre o panorama das investigações acerca da arte têxtil na produção da Pós-

Graduação brasileira em Artes e campos correlatos, ainda há uma lacuna, uma vez 

vez que os trabalhos já realizados exploram a arte têxtil em poéticas visuais 

relacionadas à tecelagem, bordado e outros aspectos “mas não a associam 



29 
 

diretamente à artesania têxtil brasileira e as relações com o fazer manual” (SANTANA, 

2022, p. 391). 

Na maioria das vezes fica de fora das investigações e debates uma rica 

materialidade têxtil, mais ligada aos povos indígenas e afro brasileiros, que muitas 

vezes é olhada apenas através de um olhar fetichista que a classifica e supervaloriza 

como objeto artístico, mas desconsidera as cosmologias particulares desses povos 

que explicam o fazer têxtil através de outras funcionalidades e utilidades práticas no 

mundo concreto. Inclusive suas implicações políticas, mais até do que estéticas e este 

é um campo rico que gostaríamos de aprofundar em discussões posteriores.  

Considerações finais 

As ideias baseadas num discurso pós-colonial, que analisa as obras a partir de 

outros valores influencia o avanço da disciplina historiografia da arte, pois outros 

conceitos vão surgindo, criam-se novos conhecimentos e amplia-se o mundo, com 

novas perspectivas e novas histórias da arte, o que alarga fronteiras estéticas e 

políticas, mas apesar de todos os avanços e do grande número de artistas que 

conquistaram lugares de destaque no mercado internacional, ainda predomina uma 

visão de certa forma colonizada nas artes têxteis que valoriza alguns artistas e 

técnicas em detrimento de outras.  

A multiplicidade de fontes sobre a inserção das artes manuais e têxteis no 

campo de investigação das artes visuais, mesmo os textos críticos que desenham um 

panorama mais contestador e contemporâneo, ainda privilegiam muito mais as 

técnicas dos colonizadores (crochê, tricô, bordado) e desconhecemos ou 

desvalorizamos técnicas ancestrais. Elas foram apagadas de nossa história e nem 

percebemos, o que pode ser considerado mais uma forma de colonização. 

Ao considerar as artes têxteis apenas a partir das técnicas que vieram da 

Europa dentro do contexto religioso do catolicismo deixamos de fora todo um campo 

de conhecimento que pode abrir um panorama para novas pesquisas que considerem 

outras fontes e abordagens relacionadas à uma outra materialidade têxtil. Isso tem 

potencial para narrar de uma maneira muito mais abrangente nossas memórias 

ancestrais e as próprias identidades do país, contribuindo no campo da política e na 

própria proteção dessas técnicas e grupos.  

 



30 
 

Referências 

 

BONIFÁCIO, Caio et al. Waldisa Rússio e a descolonização dos museus. Revista 
Tonel. Edição 3 11.06.21. Disponível em: http://www.tonel.co/waldisa-russio-e-a-
descolonizacao-dos-museus/ Acesso 08/06/2022. 

  

CARDOSO, R. A história da arte e outras histórias. In: Cultura Visual, n. 12, 
outubro/2009. Salvador: EDUFBA, p. 105 -113. 

  

CARVALHO, Vânia Carneiro de. Gênero e Artefato: O sistema doméstico na 
Perspectiva da Cultura Material – São Paulo, 1870 - 1920. 1ª ed. São Paulo: Editora 
da Universidade de São Paulo/Fapesp, 2020.  

 

CATÁLOGO DE EXPOSIÇÃO. Transbordar: transgressões do bordado na arte. - São 
Paulo: Sescsp, 2020.  

 

LOSACCO, José Romero. Pensar distinto, pensar de(s)colonial. 1.ª edición digital, 
Fundación Editorial El perro y la rana, 2020. (Texto Catherine Walsh: 
¿Interculturalidad y (de)colonialidad? Gritos, grietas y siembras desde Abya Yala) 

  

MUSEU NACIONAL. Manto Tupinambá. Disponível em: 
https://www.museunacional.ufrj.br/see/objetos_manto_tupinamba.html Acesso em: 
01/06/2022. 

  

OLIVEIRA, N. R. Textualidades têxteis e novas-velhas concepções de memória na 
Arte Latino-americana. PÓS: Revista do Programa de Pós-graduação em Artes da 
EBA/UFMG, [S. l.], v. 10, n. 19, p. 249–270, 2020. DOI: 10.35699/2237-
5864.2020.21610. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistapos/article/view/21610 Acesso: 
18/05/2022. 

 

SÁNCHEZ-PARGA, José. Textos textiles en la tradición cultural andina. IADAP / 
noviembre 1995. 

 

PEREIRA, Hanayrá Negreiros de Oliveira. O Axé nas roupas: indumentária e 
memórias negras no candomblé angola do Redandá. 2017. 133 f. Dissertação 
(Mestrado em Ciência da Religião) - Programa de Estudos Pós-Graduados em 
Ciência da Religião, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2017. Disponível em: 
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20817/2/Hanayr%c3%a1%20Negreiros%20d
e%20Oliveira%20Pereira.pdf Acesso: 24/05/2022 

  

http://www.tonel.co/waldisa-russio-e-a-descolonizacao-dos-museus/
http://www.tonel.co/waldisa-russio-e-a-descolonizacao-dos-museus/
https://www.museunacional.ufrj.br/see/objetos_manto_tupinamba.html
https://periodicos.ufmg.br/index.php/revistapos/article/view/21610
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20817/2/Hanayr%c3%a1%20Negreiros%20de%20Oliveira%20Pereira.pdf
https://tede2.pucsp.br/bitstream/handle/20817/2/Hanayr%c3%a1%20Negreiros%20de%20Oliveira%20Pereira.pdf


31 
 

REIMAN, Karen Cordeiro. Intervenções Suaves: Cumplicidades entre Arte e Mídia 
Têxtil. In: CATÁLOGO DE EXPOSIÇÃO. Transbordar: transgressões do bordado na 
arte. - São Paulo: Sescsp, 2020. p. 48 – 65 

 

SANTANA, Cássia C. Domingues. Arte têxtil, artesania e poéticas visuais: 
discussões na pós-graduação brasileira no campo das artes entre os anos de 2010 e 
2020. Palíndromo, Florianópolis, v. 14, n. 33, p. 374 - 399, 2022. Disponível em: 
https://www.revistas.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/20825 Acesso em: 
10 abril 2022. 

 

SILVA, R. S. C. da. PERICÁS, Luiz Bernardo. Os cangaceiros: ensaio de 
interpretação histórica. São Paulo: Boitempo, 2010. 319 p. ISBN: 978-85-7559-161-
1. História Revista, Goiânia, v. 17, n. 2, 2017. Disponível em: 
https://www.revistas.ufg.br/historia/article/view/19384 Acesso: 01/06/2022. 

 

TUPINAMBÁ, Glicéria. A Visão do Manto. Revista ZUM, número 21, Outubro de 
2021. 

 

VIEIRA, Flávia Manuela Ferreira. O artista contemporâneo enquanto artesão: a 
presença do fazer manual na arte. 2019. Tese (Doutorado em Artes Visuais) – 
Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Artes. Campinas, SP. 2019. 
Disponível em: 
http://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1162173?guid=1655053990699&returnU
rl=%2fresultado%2flistar%3fguid%3d1655053990699%26quantidadePaginas%3d1%
26codigoRegistro%3d1162173%231162173&i=1 Acesso: 10/04/2022. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.revistas.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/20825
https://www.revistas.ufg.br/historia/article/view/19384
http://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1162173?guid=1655053990699&returnUrl=%2fresultado%2flistar%3fguid%3d1655053990699%26quantidadePaginas%3d1%26codigoRegistro%3d1162173%231162173&i=1
http://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1162173?guid=1655053990699&returnUrl=%2fresultado%2flistar%3fguid%3d1655053990699%26quantidadePaginas%3d1%26codigoRegistro%3d1162173%231162173&i=1
http://repositorio.unicamp.br/acervo/detalhe/1162173?guid=1655053990699&returnUrl=%2fresultado%2flistar%3fguid%3d1655053990699%26quantidadePaginas%3d1%26codigoRegistro%3d1162173%231162173&i=1


32 
 

 

APORTES NA PESQUISA EM EDUCAÇÃO: bricolagem, ecologia e feminismos 

VEIGA JÚNIOR, Álvaro12; CARDOSO, Adriana Lessa13; SINÃNI, Marília Claudia 
Favreto14 

 

Resumo:  

Este texto é fruto de escrita coletiva de integrantes de grupo de pesquisa em 
educação. Objetiva fazer reflexões a partir da questão: o que o feminismo ecológico e 
a bricolagem poderiam aportar à pesquisa em educação? A bricolagem refuta o status 
quo, beneficiário da hierarquia, do especialismo e da fragmentação do conhecimento. 
Denuncia o racionalismo monológico, reducionismo do objeto e a neutralidade da 
ciência; condições do cientificismo e do colonialismo, que geram medo e consciência 
alienada, facilitando a dominação. Para além de resistir, propõe a implicação do/a 
pesquisador/a com rigorosidade aos contextos complexos. Concluímos ao utilizar as 
lentes multifacetadas da bricolagem que a educação e a pesquisa se qualificam com 
aportes do feminismo ecológico e decolonial ao minar o capitalismo, o patriarcalismo, 
os racismos, e o classismo protege modos de existências plurais e diversos. 

 Palavras-chave:  Bricolagem; feminismos; ecologia. 
 
 
Introdução 
 
 

Nossa experiência de pesquisa em educação cogita a bricolagem para pensar 

crítica e criativamente o momento atual da Terra. Trata-se de uma abordagem teórico-

metodológica, caracterizada por abertura ao múltiplo, complexo e interdisciplinar, 

sensível e aprendente à arte e a investigação filosófica. Uma das atitudes formativas 

de seu emprego é o/a pesquisador/a mover sua autobiografia imersa na práxis 

reciprocamente junto ao fenômeno estudado. Aberta, provisória e histórica, mantém a 

crença legada da teoria social crítica, na construção de um mundo-planeta mais 

humanizado e justo, incluindo as dimensões inseparáveis, epistemologia e educação, 

para cultivarmos por meio da racionalidade-sensibilidade projetos solidários e 

sustentáveis. 

Sua criticidade advém da recusa ao status quo articulado ao avanço do 

capitalismo neoliberal. Neste estágio, a crise social e ecológica planetária se baseia 

na era “triunfante” do capitalismo. É possível dizer que há um consenso, uma 

convergência dos conhecimentos acumulados da ciência atual: os perigos e ameaças 

 
12 Programa de Pós-Graduação Educação - UFPel.  
13 Núcleo de Estudos Feministas e de Gênero D’Generus/UFPel.  
14 Programa de Pós-Graduação Educação - UFPel. 



33 
 

que vivenciamos crescentemente são advindos de uma crise civilizatória, que tem 

como matriz a globalização da modernidade ocidental-eurocêntrica, colonial, 

classista, racista e patriarcal. Tal acumulado será tomado centralmente como 

pressuposto e contexto para que a argumentação possa abordar a bricolagem e o 

feminismo ecológico e decolonial neste espaço. 

Propomos esta circulação de saberes na intenção de aprender e construir 

conhecimentos por meio de escrita coletiva que expresse diálogos na produção de 

significados com nossa práxis de pesquisa.  Nós autoras/res integramos o grupo de 

pesquisas Mariposas, do Programa de Pós-graduação em Educação, na linha de 

pesquisa Epistemologias descoloniais, educação transgressora e práticas de 

transformação.  Não é demais dizer que as justificativas dos estudos em educação 

não se contentam com discursos e abstrações, distanciando-se do individualismo da 

mobilidade social, para reiterar o compromisso qualificador entre o que se diz, sente, 

pensa e faz, com sentido, para contribuir com um mundo melhor e mais seguro. 

Pretendemos neste estudo nos mover pela questão: o que os feminismos e a 

bricolagem poderiam aportar à pesquisa em educação? Para tal reflexão, buscamos 

nos referenciar em algumas obras das/os seguintes autoras/es:  John Kincheloe e 

Kathleen Berry (2006, 2007), Félix Guattari (1997), Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya 

e Nancy Fraser (2019), Maria Paula Meneses (2010), bell hooks (2019), Ochy Curiel 

(2007), Julieta Carvajal, (2020), Talíria Petrone (2019).  

Encerramos a introdução com uma charge que ilustra a insensibilidade do 

capitalismo. 

 

 

                          

Figura 1- Charge Civilização ou barbárie, André Dahmer. Fonte: Malvados, Facebook.  

 

 



34 
 

 

 

A ecosofia adentra a bricolagem 

“Todo dia é de viver 
para ser o que for 

e ser tudo” 
 Ronaldo Bastos-Beto Guedes 

 

 

Para iniciarmos a examinar o problema vamos procurar uma noção 

macroscópica, isto é, trazer uma “visão” de conjunto. A caracterização aproximativa, 

que evita a análise em partes, tem a intenção de mobilizar o pensamento 

sensibilizando-o rumo a totalidades, sem concluir ou dominar, pois a separação e 

isolamento é justamente atributo do denominado cartesianismo, um método linear 

baseado em certezas fundantes. O planeta Terra, nas proximidades destes dois 

milênios da era Cristã, tem sido estudado por muitos pensadores, estes procuram 

identificar padrões, indicadores e conexões. 

 

O planeta Terra vive um período de intensas transformações 
técnico-científicas, em contrapartida das quais engendram-se 
fenômenos de desequilíbrios ecológicos que, se não forem 
remediados, no limite, ameaçam a implantação da vida em sua 
superfície. Paralelamente a tais perturbações, os modos de vida 
humanos individuais e coletivos evoluem no sentido de uma 
progressiva deterioração. As redes de parentesco tendem a se 
reduzir ao mínimo, a vida doméstica vem sendo gangrenada pelo 
consumo da mídia, a vida conjugal e familiar se encontra 
frequentemente “ossificada” por uma espécie de padronização dos 
comportamentos, as relações de vizinhança estão geralmente 
reduzidas a sua mais pobre expressão. É a relação da subjetividade 
com sua exterioridade – seja ela social, animal, vegetal, cósmica – 
que se encontra assim comprometida numa espécie de movimento 
geral de implosão e infantilização regressiva. A alteridade tende a 
perder toda aspereza. (GUATTARI, 1997, p. 7). 

Trazemos esta proposta de panorama em um conjunto de afirmações 

qualitativas, que partem do concreto, do mensurável e encontram na reflexão filosófica 

sentido da ordem do estético e do ético. A estética, não se resume à beleza e ao gosto, 

se refere ao estudo da sensação, naquilo que mobiliza os sentidos e a percepção; e 

a ética, trata da filosofia prática que problematiza a moral. (JAPIASSU, MARCONDES, 

1996, p.91).  

As formações políticas e as instâncias executivas parecem totalmente 
incapazes de apreender essa problemática no conjunto de suas 



35 
 

implicações. Apesar de estarem começando a tomar uma 
consciência parcial dos perigos mais evidentes que ameaçam o 
meio ambiente natural de nossas sociedades elas geralmente se 
contentam em abordar o campo dos danos industriais e, ainda assim, 
unicamente numa perspectiva tecnocrática, ao passo que só uma 
articulação ético-política –  a que chamo ecosofia – entre os três 
registros ecológicos (o do meio ambiente, o das relações sociais e 
o da subjetividade humana) é que poderia esclarecer 
convenientemente tais questões.(GUATTARI, 1997, p.8). 

 

Podemos dizer que a ecosofia, é uma criação conceitual filosófica e artística 

que envolve três esferas do conhecimento ecológico. Aqui a ecologia, se afastando 

do antropocentrismo dicotômico com a natureza, tem seu sentido original ampliado, 

que inclui o ser humano entre todos os seres vivos, na interação destes entre si e com 

o meio. Seus modos de existir abrangem a complexidade do meio ambiente, das 

relações sociais e da subjetividade humana. A subjetividade, nesta tríade incerta e 

multidirecional tensiona a compreensão (ou interpretação) e a criatividade do sentido. 

Cabe aqui fazer uma conexão com a bricolagem, que se fundamenta na 

hermenêutica filosófica, também referida como hermenêutica simbiótica, que 

justamente como a filosofia busca a arte do bem viver. Assim, o sentido textual emerge 

apenas nos relacionamentos que conectam aspectos determinados de um fenômeno. 

O sentido de cada uma das partes depende de seu relacionamento com o 

contexto.  As partes de um texto devem se tornar parte do “sistema vivo” criado pelo 

texto como um todo. (KINCHELOE; BERRY, 2007, p.116). 

A respeito da dimensão criativa do processo interpretativo é 
possível afirmar que toda a produção de sentido é específica em 
termos históricos e culturais.  Como tal, os propósitos e as 
perspectivas de diferentes intérpretes nunca são os mesmos e, 
portanto, devem se desenvolver diferentes passos e procedimentos 
para serem usados em circunstâncias divergentes (…) A hermenêutica 
é vazia se não estiver conectada às vicissitudes da vida cotidiana e 
da luta do ser humano. (KINCHELOE; BERRY, 2007, p.116). 

 

  A arte e a estética são fundamentais para a produção de sentido e construção 

da subjetividade, que tanto melhor será procedente e qualificada por meio da 

educação, sabendo conhecer e cuidar das interações de seu meio geográfico, 

histórico e cultural. Na concepção construtiva da realidade, o sentido é criação, 

emergência social e ambiental. Não é fixo e transhistórico, nunca é doado do além ou 

preexiste nos indivíduos. 

Uma dimensão importante do aspecto criativo da interpretação 
envolve o uso da estética no processo hermenêutico e a ontologia 



36 
 

relacional do objeto de estudo - percebido como entidade em 
permanente transformação e movimento, que opera para conectar os 
vários conceitos e fenômenos. A arte sempre serviu a uma função de 
ontologia relacional do objeto, ao catalisar a produção de 
interações e concepções singulares em diversos domínios. A 
qualidade de estudo da arte pode provocar pesquisadores e analistas 
de vários tipos a adquirirem nova consciência, a fazerem novas 
perguntas e abordarem a complexidade de maneira que teriam sido 
mais difíceis fora do domínio estético. (KINCHELOE; BERRY, 2007, 
p.117).  

 

A hermenêutica filosófica combinada com o pensamento crítico, com sua 

dinâmica dialógico-dialética da realidade moldada pelo poder, é fortalecida com 

agência no mundo, no sentido de compreender, conhecer e autoconhecer-se por meio 

de uma linguagem-cultura sempre por se fazer. Na ecosofia, sociedade, subjetividade 

e meio transformam-se e são transformados na práxis não nomotética. Onde a 

realidade não é estática e muito menos determinada, as hierarquizações de classe, 

gênero, raças e etnias não são representações de mérito, nem tampouco 

determinações divinas ou naturais. O pensamento deste sistema de ideias apenas 

serviu para dominar, classificar e oprimir.  

A hegemonia crescente do conhecimento científico moderno na 
Europa foi sinônimo, em grande parte do espaço colonial, da missão 
de organizar e disciplinar as populações autóctones. A ciência 
moderna, com o seu sentido ou ordem e poder, tornou-se um meio de 
regular as relações entre os ‘civilizados’ e os 'insubordinados'. 

(MENESES, 2010, p. 224).  
 

O ideário colonial nos fez acreditar pela força da espada e da pólvora, junto à 

pregação da bíblia, que es terras do além-mar eram povoadas por seres primitivos, 

[des]classificados como sem alma e sem valor. O sistema que nos foi legado pode ser 

conceituado como capitalismo, porém nele ocorrem mudanças em que as 

consequências negativas afetam as/os mais vulneráveis, quando a classificação é 

ativada para “imunizar” as elites e impactar as minorias majoritárias, mulheres, 

pessoas racializadas, com sexualidade “desviante”, doentes, velhas/os, crianças 

pobres, deficientes, “feios/as”, culturas não euro-ocidentais.  

Capitalismo significa não apenas um sistema de produção de 
mercadorias, como também um determinado sistema no qual a força 
de trabalho se transforma em mercadoria e se coloca no mercado 
como objeto de troca. Para que exista capitalismo faz-se necessária a 
concentração da propriedade dos meios de produção em mão de 
uma classe social e a presença de outra classe para a venda da força 
de trabalho seja a única fonte de subsistência. Estes requisitos Marx 
demonstrou terem sido estabelecidos através de um processo 



37 
 

histórico que transformou as antigas relações econômicas 
dominantes no feudalismo, destruindo-as ao mesmo tempo que se 
construíram o capitalismo. (BLACKBURN, 2010, p. 39). 

 

Parece que o núcleo duro do capitalismo se mantém, mas as consequências 

acumuladas das suas contradições, junto ao crescimento potencializado pela 

tecnologia se agravam num planeta finito. Vivemos em uma permanente sensação de 

impotência e confusão. O custo de vida parece ser cada vez mais caro, impostos 

crescentes, taxas, obrigações. Bens e serviços caros e de qualidade incerta. Os 

utensílios e vestuário têm um valor alto se quisermos uma maior durabilidade e 

qualidade. Há uma burocracia gigantesca para tudo, uma impaciência e ansiedade. 

Paira no ar um pessimismo com a coletividade e com as outras pessoas. Imagem, 

forma e aparência são prioridades no jogo da publicidade, que conta mais do que 

conteúdo e competência. Com o espaço e o tempo mal aproveitados, pessoas vivem 

no limite, com a saúde precarizada o/a outra/o passa a ser um inimigo. 

As condições do tempo presente tornam as diferenças culturais e 
políticas profundamente insidiosas dificultando a luta contra elas. Por 
um lado, o capitalismo global, mais que o modo de produção é hoje 
um regime cultural e civilizacional, portanto, estende cada vez mais 
os seus tentáculos a domínios que dificilmente se concebem como 
capitalistas, da família à religião, da gestão do tempo à capacidade 
de concentração, da concepção de tempo livre às relações com os que 
nos estão mais próximos, da avaliação do mérito científico à avaliação 
moral dos comportamentos que nos afetam. Lutar contra uma 
dominação cada vez mais polifacetada significa perversamente lutar 
contra a indefinição entre quem domina e quem é dominado, e, muitas 
vezes, lutar contra nós próprios. (MENESES; SANTOS, 2010, p.18).  

 

Talvez, evitemos em geral pensar profundamente em nós mesmas/os, em 

pensar-nos como parte influente das relações sociais. E de nos entendermos como 

um elo entre as gerações que nos antecederam e as que virão. Melhor nos distrairmos, 

pois consciência é sofrimento, dor e iniquidade. Funciona melhor exercer o poder onde 

estamos situadas/os, defender a sobrevivência e procurar subir, do que apostar em 

mudanças que dependam de contextos maiores. O que podemos definir como classe 

dirigente nos lembra descrédito, competição e discursividade manipuladora. 

Não haverá verdadeira resposta à crise ecológica a não ser em 
escala planetária e com a condição de que se opere uma autêntica 
revolução política, social e cultural reorientando os objetivos da 
produção de bens materiais e imateriais. Esta revolução deverá 
concernir, portanto, não só às relações de forças visíveis em grande 
escala mas também aos domínios moleculares de sensibilidade, de 
inteligência e desejo. (GUATTARI, 1997, p.8). 

 



38 
 

Na sequência pretendemos trazer algumas definições de feminismo, para situar 

o paradigma possível de diálogo entre a bricolagem e ecologia. Iniciamos por bell 

hooks (2019, p.13), que considera o feminismo “um movimento para acabar sexismo, 

exploração sexista e opressão”. Para Julieta Paredes Carvajal (2020, p. 195), “...é a 

luta e a proposta política de vida de qualquer mulher em qualquer lugar do mundo, em 

qualquer etapa histórica, que tenha se rebelado diante do patriarcado que a oprime”. 

Ochy Curiel (2007) indica que o feminismo decolonial oferece “(…) uma nova 

perspectiva de análise para entendermos de forma mais complexa as relações e 

entrelaçamentos de raça, sexo, sexualidade, classe e geopolítica”.  

Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya e Nancy Fraser, (2019) contribuem com um 

manifesto feminista, tendo como base uma crítica ao feminismo liberal, eurocêntrico e 

colonial. Buscam visibilizar um outro feminismo, um feminismo antirracista, 

ambientalista, trabalhista e internacionalista. Para Talíria Petrone que escreveu o 

prefácio:   

Mulheres como Carolina de Jesus dizem muito de um feminismo 
profundamente necessário. Mulheres como ela não podem ficar de 
fora do nosso feminismo. O feminismo é uma urgência no mundo. 
O feminismo é uma urgência na América Latina. O feminismo é uma 
urgência no Brasil. Mas é preciso afirmar que nem todo feminismo 
liberta, emancipa e acolhe o conjunto de mulheres que carregam 
tantas dores nas costas. E não é possível que nosso feminismo deixe 
corpos pelo caminho. Não há liberdade possível se a maioria das 
mulheres não couber nela. (PETRONE, 2019, p. 16).  

 
Para a aproximação com a bricolagem, ou vice- versa, vamos dar destaque 

para a tese 9 do manifesto: lutando para reverter a destruição da Terra pelo capital, o 

feminismo para os 99% é ecossocialista.  

Se a crise ecológica de hoje está diretamente vinculada ao 
capitalismo, ela também reproduz e agrava a opressão das 
mulheres. As mulheres ocupam as linhas de frente da atual crise 
ecológica, constituindo 80% das pessoas refugiados em função do 
clima. No sul global, elas constituem a vasta maioria da força de 
trabalho  rural, ao mesmo tempo  que carregam a responsabilidade 
pela maior parte do trabalho de reprodução social. Devido ao seu 
papel central em promover alimentação, vestimenta  e abrigo para 
família, as mulheres representam parcela descomunal no trabalho de 
lidar com a seca, a poluição e a superexploração da terra.  De forma 
semelhante, no Norte global as mulheres pobres de grupos étnicos 
minoritários estão desproporcionalmente vulneráveis. (...) As 
mulheres também estão na linha de frente das lutas contra a 
crescente catástrofe ecológica. (ARRUZZA, BHATTACHARYA e 
FRASER, 2019, p. 84-85).   

 
Se temos um mundo pensado numa matriz capitalista, patriarcal e colonialista, 

que excluiu e oprimiu mais da metade da população, nada mais revolucionário do que 



39 
 

passarmos a ouvir e a dialogar com essa parcela excluída, visto que elas são as mais 

vulneráveis neste processo.  De acordo com esta visão, não temos como seguir com 

teorias e epistemologias que não considerem o paradigma ecossocialista.  

No espírito básico da bricolagem, há o esforço para desenvolver novas formas de produção 

de conhecimento, que está diretamente conectado ao que chamamos de novo rigor em 

pesquisa. Escolhendo as melhores ideias que surgem de novos paradigmas, os bricoleurs 

saem em busca desse rigor, valendo-se de conceitos como a importância do relacionamento 

nos quadros epistemológicos e ontológicos. A hermenêutica como arte da compreensão, por 

ser filosófica, também é denominada de hermenêutica simbiótica ao se referir à sua 

especificidade ecológica de gerar propriedades emergentes e autorregenerar vidas. 

No relacionamento simbiótico, emergem novas ideias e formas de 
pensar sobre conhecer e pesquisar. A consciência ecológica 
gerada pelo conhecimento das infinitas formas com que os fenômenos 
estão conectados reside no coração da hermenêutica simbiótica. As 
disciplinas não podem permanecer as mesmas quando encontrarem 
relacionamentos gerativos, sendo considerado como a dimensão 
básica do trabalho com conhecimento. (KINCHELOE,BERRY,2007, 
p.80). 

Aproveitando uma deixa do trabalho de muitas teóricas feministas nas últimas 

décadas, os bricoleurs escolhem cuidadosamente a partir do “balaio paradigmático” 

das disciplinas. Neste contexto, podemos começar a entender a base ecológica de 

nosso conceito de relacionalidade e as maneiras como ele pode nos ajudar a repensar 

a disciplinaridade e o trabalho com o conhecimento que ela sustenta. (KINCHELOE, 

BERRY, 2007, p.76-77). 

A bricolagem abre para uma concepção inovadora com um aporte da 

complexidade ao mundo e a necessidade de diálogo entre as diversas teorias, 

principalmente as teorias feministas de viés ecológico, que certamente vêm 

contribuindo para um novo paradigma científico. Por combinar desenvolvimento 

perceptivo com abertura e inclusão torna esta abordagem capaz de responder a 

problemas que atravessam a todas/os. Consideramos que o pensamento feminista 

consiste num apoio central para desafiar o sistema mundo colonial moderno.  

A capacidade de estabelecer relacionamentos com a diferença é 
aumentada por alguns fatores. A hermenêutica simbiótica, confere 
grandes possibilidades na comunicação global, que potencialmente 
permite a comunicação de todos com todos. (...) e veem grandes 
perspectivas na rebelião anticolonial contínua, mas sempre 
contestada, que surgiu na África, na América Latina e em muitas 
partes da Ásia. Essa rebelião serviu de pano de fundo e catalisou 
conceitualmente o movimento pelos direitos civis, o movimento de 
mulheres, o movimento contra a Guerra do Vietnã e o movimento 
pelos direitos dos homossexuais nos EUA (...) incluindo aqueles dos 



40 
 

povos indígenas em todo mundo, podem ser vinculados a um pós-
colonialismo mais geral, que expressa suas origens nesses 
movimentos globais de libertação. (KINCHELOE,BERRY,2007, p.80).  

 

Por educação entendemos a formação humana em sociedade, em que estas 

sociedades tenham como horizonte, a justiça, segurança, equidade e humanização 

não antropocêntrica, convívio com as diferenças, sustentabilidade e equilíbrio 

ecológico. O feminismo decolonial ou anticolonial e o ecossocialismo são perspectivas 

de mundo, epistemologias e movimentos sociais que necessitam da educação, seja 

escolar, acadêmica ou não. São modos de vida, reivindicações legítimas e benignas, 

que podem revolucionar especialmente transformando pessoas e preservando a 

ecosfera. Por sua vez, a reciprocidade dialógico-dialética não é apenas um esquema 

discursivo, mas uma práxis na realidade, onde a educação precisa estar aberta à 

expressão das pessoas desfavorecidas, oprimidas, sendo sensível ao seus desejos e 

necessidades.  

A bricolagem nos dispõe a aprender 

 

No descontentamento com os currículos oficiais, na consciência crítica sobre 

produtos que não revelam os processos geradores, uma formação filosófica do 

pesquisador é de fundamental importância, pois além de esclarecer quais são os 

pressupostos teóricos e éticos que o atravessam e o constituem, pode também 

capacitar a perceber as características epistemológicas, ontológicas, políticas, 

estéticas e éticas presentes no tema, problema e no contexto a ser 

pesquisado.(KINCHELOE, BERRY, 2007, p.22-23). 

Entendemos a formação filosófica não no sentido clássico, de campo 

disciplinar, história evolucionista e de especialismo; muito ao contrário, existe nessa 

concepção um direcionamento situado para a interdisciplinaridade profunda, holista e 

complexa. Nesta perspectiva filosófica, existe o incentivo à humildade, à curiosidade 

e à autonomia solidária. Contudo, há o descontentamento com a formação oficial 

institucional, e, portanto, trata-se de uma busca para a vida toda, sempre incompleta 

e por fazer, igualmente incerta e que transcende ao individualismo. Esta perspectiva 

teórico-metodológica não se pretende superior ou mais atual. Não se trata de 

rivalidade e emulação. Provavelmente seja amor e comprometimento da nossa 

existência com o mundo. 



41 
 

Talvez possa se explicar, quase de modo metafísico, que o ser humano tende 

ao seu desenvolvimento completo e integral e quem sabe se isto propicie saúde, bem-

estar, alegria e paz. Este pressuposto tem algo de generalização e essencialidade, 

pois existem inúmeras diferenças genéticas, fenotípicas e culturais na humanidade. 

Contudo, a perspectiva oposta é a da modernidade industrial, do egocentrismo e da 

reificação, da divisão social e da alienação do trabalho, da especialização que causa 

dependências extremas e por conseguinte, exploração dos excluídos deste sistema.  

Começamos a aprender com os feminismos, com a ecologia, com o 

ecossocialismo. Tais paradigmas são convergentes em propor um mundo de 

esperança que inclua a educação para desenvolver pessoas em sociedade, não 

excluindo a racionalidade da sensibilidade e vice-versa. Na consciência crítica é 

possível reeducar, os modos individualistas ou mesmo gregários para que não sirvam 

ao colonialismo, racismo, classismo, patriarcalismo. Sendo estas condições 

desumanizadoras, que se combinadas, mais estarão implicadas na degradação local 

e planetária – considerado o capitalismo em suas mutações e crises, nas suas 

contradições, que resultam na destruição; guerras, fome, contaminações, extermínios, 

epidemias. Desventuras que não são aleatórias, e geram lucros para os mais “aptos” 

e menos éticos.  

A bricolagem, que não dominamos (e nem pretendemos), nos ajudou a 

compreender sentidos dos aportes do feminismo anticapitalista, anticolonialista - e 

assim, antipatriarcal, antirracial e anticlassista. Apesar da interação das violências e 

desvalorizações é possível mudar e não se contentar em sobreviver, sofrer e resistir, 

cultivando práticas solidárias e sustentáveis. Inúmeros exemplos existem, como uma 

outra maneira de produzir ciência, arte e filosofia, bem como, agricultura ecológica, 

mutirões para construção de moradias, hortas comunitárias, ecovilas, ativismos e 

manifestos etc.  

Como se disse, vemos que, para além de resistir, é preciso viver bem em 

sociedade. A educação crítica e criativa, que envolve o paradigma ético-estético, é 

fundamento da bricolagem. Assim, acreditamos ser possível aprender a viver melhor 

e a compartilhar cultivando o espírito de esperança, nos caminhos anticoloniais, na 

articulação com os feminismos e com a ecologia (social e ambiental).  

 

 



42 
 

Considerações finais     

A bricolagem não se afigura de modo cômodo e inclusor nas instituições; muitas 

vezes é ousada e ameaça o estabelecido. E os especialistas, em geral, estão no topo 

da hierarquia da ciência conservadora. Percebe-se que diante do rumo catastrófico e 

insustentável para a Terra, existe o contrassenso no que é reprodução e adaptação. 

Entretanto, não compreendemos a bricolagem, apesar de crítica, se resumir à 

reatividade e à sobrevivência. Por ser criativa, política e cultural, se torna uma 

cosmopercepção multiplicável a partir de pequenas revoluções. Na inconformidade 

com o reducionismo e a dominação, tensiona aproximações com a democracia social, 

procurando soluções de modo comunitário e solidário para harmonizar diferenças e 

questionar intolerâncias, promover equidade, sustentabilidade para os ecossistemas 

e para o Planeta.  

Concluímos que a epistemologia e a educação se qualificam com aportes do 

feminismo ecológico e decolonial. Tratando de uma esfera muito impactada e pouco 

visibilizada parte da consciência e do fortalecimento coletivo das mulheres em 

diferentes graus de vulnerabilidade, exploração e desvalorização. Nos identificamos 

com a recusa dos feminismos ao colonialismo, que é caracterizado pelo genocídio dos 

povos autóctones, pela violência, escravidão e exploração, além da aculturação. 

Tornando-se pauta inarredável para a educação, ao conscientizar e fortalecer minorias 

é importante dimensão humanizadora não antropocêntrica, ao resistir ao 

patriarcalismo, aos racismos e classismos. 

Diante de nossa incipiente experiência, ao refletir sobre a literatura selecionada, 

podemos vislumbrar o valor e a utilidade da bricolagem para realizar diferentes 

justaposições e entrecruzamentos em variadas fontes, abordagens teóricas, e 

favorecer experiências-existências humanas que foram suprimidas ou 

subalternizadas. Pensamos neste cenário como arte e filosofia do viver. Isto, exige 

dedicar esforços, persistência, que inclui ética e estética, bem como rigorosidade, na 

implicação, profissionalização e curiosidade da/o pesquisador/a.  

 

Referências 

 

ARRUZZA, Cinzia; BHATTACHARYA Tithi e FRASER, Nancy. Feminismo para os 
99%: um manifesto. São Paulo: Boitempo, 2019. 



43 
 

BLACKBURN. Robin. Capitalismo. In: SCOTT, John. (org). Sociologia: conceitos-
chave. Rio de Janeiro: Zahar, 2010, p. 36-41. 

CARVAJAL, Julieta Paredes. Uma ruptura epistemológica com o feminismo ocidental. 

In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de. Pensamento feminista hoje: perspectivas 

decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 195-204. 

CURIEL, Ochy. Crítica pós-colonial desde las práticas políticas del feminismo 
antirracista. Colômbia: Universidad Central Colômbia, 2007. 

GUATTARI, Félix. As três ecologias. Campinas: Papirus, 1997. 

hooks, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. Rio de 
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019. 

JAPIASSÚ,  Hilton; MARCONDES, Danilo. Dicionário básico de filosofia. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1996. 

KINCHELOE, Joe. MCLAREN, Peter. Repensando a teoria crítica e a pesquisa qualitativa. 

In: DENZIN, Norman. LINCOLN, Yvonna (colabs). O planejamento da pesquisa qualitativa: 

teorias e abordagens. Porto Alegre: Artmed, 2006.   

KINCHELOE, Joe. BERRY, Kathleen. Pesquisa em educação: conceituando a 

bricolagem. Porto Alegre: Artmed. 2007.   

MENESES, Maria Paula. Corpos de violência, linguagens de resistência: as 

complexas teias do conhecimento no Moçambique contemporâneo. In: SANTOS, 

Boaventura de Sousa. MENESES, Maria Paula. Epistemologias do Sul. São Paulo: 

Cortez, 2010, p. 221-260.     

PETRONE, Talíria. Prefácio à edição brasileira. In:  ARRUZZA, Cinzia; 
BHATTACHARYA, Tithi e FRASER, Nancy. Feminismo para os 99%: um 
manifesto. São Paulo: Boitempo, 2019. 

 

   

 

  



44 
 

(RE)CONHECENDO UM JARDIM HISTÓRICO EM PELOTAS:   

a praça José Bonifácio 

 

DAMETTO, Ana Paula de Andrea15 

FARIA, Ana Paula Neto de16 

 

 
Resumo:  

Apresentamos uma pesquisa com métodos participativos que teve como objetivo 
(re)conhecer a Praça José Bonifácio e verificar como as pessoas percebem o local. 
Essa praça, tombada recentemente, foi o primeiro espaço utilizado com finalidade 
social e cultural na cidade de Pelotas/RS. Os métodos participativos utilizados foram: 
Caminhada dialogada; Fotografe a Praça e Desenhe a Praça. Nesse artigo são 
discutidos como esses métodos podem colaborar para o reconhecimento e 
preservação de um Jardim Histórico. Observou-se que as percepções e vivências dos 
usuários contribuem no entendimento da dimensão imaterial do sítio, suas qualidades, 
simbolismos e seus valores. Os métodos participativos utilizados mostraram-se úteis 
na identificação de qualidades e valores, fornecendo informações que colaboram na 
elaboração de planos de conservação e gestão do jardim. 

Palavras-chave: Jardim Histórico. Métodos de investigação participativa. Praça José 
Bonifácio de Pelotas. 

 

Introdução 

 

A Praça José Bonifácio (Praça da Catedral) é um sítio tombado pelo Instituto 

do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) e faz parte do “Conjunto Histórico 

de Pelotas” que foi patrimonializado no ano de 2018 (Figura 1). A Praça está situada 

no primeiro loteamento da cidade e é “paisagem viva”, ou seja, já foi transformada e 

adequada às demandas da comunidade em diferentes tempos. Reconhecer esse 

legado, suas camadas históricas, auxilia para o entendimento do(s) espírito(s) que 

animam o lugar e também para a elaboração de planos de conservação e de gestão 

desse patrimônio verde urbano. 

O processo de reconhecimento de um jardim histórico deve acontecer através 

de diferentes frentes de trabalho e equipe interdisciplinar. Entende-se por 

 
15 Universidade Federal de Pelotas, Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, Programa de 
Pós-Graduação em Memória Social e Patrimônio Cultural. Pelotas, RS, Brasil. 

 
16 Universidade Federal de Pelotas, Faculdade de Arquitetura e Urbanismo. Pelotas, RS, 
Brasil. 

 



45 
 

reconhecimento o conjunto de ações que visam compreender o lugar em suas 

dimensões (estética, funcional, ambiental, simbólica, etc.). O processo de 

reconhecimento experimentado nos métodos de investigação participativa deste 

artigo tinha o objetivo de entender como o usuário percebia o lugar da praça e quais 

qualidades e valores ele associava a esse espaço aberto de interesse cultural e 

patrimonial. 

Para iniciar o processo de reconhecimento da Praça José Bonifácio foram 

utilizados métodos onde o indivíduo deveria assumir uma posição de usuário e de 

observador, ou seja, um tipo de relação onde o indivíduo se envolve e experiencia o 

lugar com um certo distanciamento para que possa refletir sobre suas emoções e 

percepções em relação a esse mesmo lugar. Relph chama esse tipo de relação 

indivíduo-lugar como “exterioridade objetiva” (RELPH in CASTELLO, 2005, p.108). 

Para realizar essa investigação social participativa elaborou-se um evento com o 

nome “Jardins Históricos de Pelotas: (Re)conhecer para valorizar e preservar” 

vinculado a III Semana Cultural da Catedral Metropolitana de Pelotas, em novembro 

de 2021.  

 

Figura 1: Montagem com imagens de satélite e fotografia da Praça da Catedral de Pelotas.        

Fonte: Autora, 2022 

 



46 
 

As atividades propostas para este evento foram: Caminhada dialogada em 

grupo e aplicação de um questionário individual ao final do percurso; Fotografe a 

Praça: como ela é para você? (os participantes deveriam avaliar a qualidade dos 

ambientes mostrando 3 fotos positivas e 3 negativas); Desenhe a Praça: o que mais 

chama a atenção? (esta última foi uma atividade em conjunto com a ação “Sketchers 

Urbanos: desenhos para a educação ambiental-urbana frente ao COVID -19” 

vinculada ao projeto de extensão REDELAB da UFPEL). Elaborou-se um roteiro 

explicativo sobre as atividades, um folheto sobre a história e transformação da praça 

e um folheto sobre o que é um jardim histórico e a importância de conhecer e 

reconhecer o lugar para valorizar e preservar. Todo o material foi distribuído aos 

participantes.  

A divulgação deste evento foi feita pelo Instagram, na página do programa de 

Pós-Graduação em Memória Social e Patrimônio Cultural e também na página da 

Catedral de Pelotas. No entanto, o grupo de participantes foi de pessoas 

preferencialmente da área acadêmica. Participaram alguns alunos da pós-graduação 

do PPGMP, alguns graduandos da Arquitetura e Urbanismo da UCPEL e outros da 

comunidade de forma geral. Considera-se que esta etapa de reconhecimento não 

estaria concluída e que seria interessante fazer a mesma investigação com outros 

perfis de grupos para ver se os resultados teriam similaridade. Porém, a discussão e 

reflexão envolve a análise dos métodos e não propriamente o resultado alcançado 

neste evento em específico.  

DESENVOLVIMENTO E DISCUSSÃO 

O planejamento do evento iniciou com bastante antecedência, 

aproximadamente três meses antes. Primeiramente elaborou-se um slogan que 

definisse objetivamente as intenções da pesquisa e das ações junto à comunidade. O 

slogan utilizado foi: “Jardins Históricos de Pelotas: (Re)conhecer para valorizar e 

preservar”. O significado do slogan transmite a ideia que para valorizar e preservar o 

patrimônio cultural é necessário reconhecê-lo como tal através de um olhar mais 

curioso e reflexivo e da sensação de estar fazendo parte do processo. Além disso, 

tendo o objetivo de realizar no futuro eventos semelhantes em outros jardins históricos 

da área central da cidade, elaborou-se uma identidade visual que refletisse o espírito 

dos encontros e que pudesse ser empregada nas redes sociais e no material gráfico 

que seria produzido.  



47 
 

A Catedral nesse período estava em processo de restauração da sua Torre Sul 

pela Lei de Incentivo à Cultura (LIC). O evento teve apoio da Maquetaria digital da 

UCPEL com as pranchetas em acrílico, do grupo Urban Sketchers Pelotas, da 

Catedral Metropolitana São Francisco de Paula e do Programa de Pós-Graduação em 

Memória Social e Patrimônio Cultural da UFPEL para a divulgação nas redes sociais.  

Para a elaboração do material gráfico foi feita uma pesquisa histórica sobre o 

sítio e sobre os conceitos e noções que envolvem os Jardins Históricos no âmbito do 

campo do Patrimônio Cultural. Os folhetos em tamanho A5 (uma folha A4 dobrada ao 

meio) facilitou a confecção pela possibilidade de imprimir em impressora comum.  O 

evento reuniu pesquisa e extensão, Educação Patrimonial e Investigação Social 

Qualitativa. Foi planejado para acontecer em aproximadamente 4 horas através de 

atividades previamente pensadas para serem realizadas in loco na tarde do evento. 

Foi elaborado um roteiro impresso para cada participante explicando as atividades 

que foram três: Caminhada dialogada (Walktrought) em grupo e questionário 

individual; Fotografe a Praça: como ela é para você? ; Desenhe a Praça: o que mais 

chama a atenção?  

A primeira e a segunda atividades poderiam ser feitas paralelamente e a última 

necessitava de um tempo maior de permanência no local. Qualquer pessoa poderia 

participar pois era um evento aberto à comunidade. Além dos organizadores, estavam 

presentes 13 pessoas para realizar as atividades. A maioria (11) foram mulheres entre 

19 e 76 anos e dois homens, um de 22 e outro de 48 anos. O perfil do grupo que 

participou foi de estudantes de pós-graduação do PPGMP, estudantes de graduação 

da Arquitetura e Urbanismo, e pessoas da comunidade em geral.  

No início da tarde, foi feita uma explanação de aproximadamente 30 minutos 

pela doutoranda explicando o conteúdo dos folhetos e do roteiro (Figura 2). Logo a 

seguir iniciaram as atividades.  



48 
 

 

Figura 2: Colagem fotográfica da tarde do evento. Fonte: TOMIELLO, nov. de 2021. 

 

A primeira atividade foi uma Caminhada dialogada - Walkthrough 

(RHEINGANTZ et.al., 2009, p. 23). Trata-se de uma caminhada lenta em grupo onde 

uma pessoa (em geral a que organiza) vai conduzindo o grupo em um percurso e 

estimulando comentários dos participantes. Algumas questões foram colocadas no 

roteiro para preparar os participantes à uma observação atenta durante o percurso e 

que seriam respondidas ao final da caminhada. Foram elas: 

O que você considera importante neste ambiente ou lugar? 

Quais sentidos lhe provocam percepções e quais são? 

Se tivesse que exprimir em uma palavra o que sentiu ao estar neste lugar o que 

diria? 

O que parece estar bem resolvido (sentido de acolhimento) ao relacionar o 

espaço com as pessoas? 

O que não está bem resolvido? (sentido de hostilidade dificuldade de uso e 

apropriação) 

Como ficou a sua relação com os espaços abertos, com os Jardins Históricos, 

em tempos de pandemia? Você percebe alguma diferença nesses espaços antes 

e depois da pandemia? 

 

É importante ressaltar que esse percurso foi feito algumas semanas antes pela 

doutoranda durante o planejamento do evento. A caminhada foi realizada pelo grupo 

que observava as espécies vegetais e composição paisagística do Jardim. Os 



49 
 

participantes estavam bastante interessados e atentos aos elementos da paisagem. 

Ao final da caminhada acomodaram-se em diferentes recantos da Praça para 

responder as perguntas que estavam no roteiro. Foram fornecidas folhas, lápis com 

borrachas para cada participante que responderam confortavelmente utilizando as 

pranchetas de acrílico confeccionadas pela Maquetaria Digital da UCPEL e cedidas 

para o evento. 

Ao analisar as respostas do grupo em relação ao “o que considera importante 

neste ambiente ou lugar” verificou-se que para muitos deles a história do lugar, o 

ambiente e/ou o conjunto histórico preservado foram aspectos identificados como 

importantes do espaço experienciado. Entendeu-se por conjunto histórico ou ambiente 

histórico preservado todos os elementos que compõem esse sítio: a Catedral, a 

arquitetura circundante, as ruas, a praça, elementos construídos, naturais e imateriais 

(simbólicos, afetivos, religiosos, culturais, etc.). A vegetação apareceu como ponto alto 

em importância sendo valorizada por suas texturas, composição paisagística e valor 

ambiental. 

A localização e o tamanho da Praça José Bonifácio e da Catedral na malha 

urbana promove uma mudança de escala, uma sensação de amplitude e alargamento 

para o pedestre que vem caminhando pelas ruas circundantes. Essa sensação foi 

evidenciada como aspecto marcante do caráter do lugar. Também foi apontado como 

valoroso o fácil acesso, em pleno centro da cidade, à um espaço aberto com 

elementos naturais (vegetação, pássaros) que permite realizar paradas para o 

descanso e a socialização. 

O lugar foi definido como calmo, que permite sonhar, lembrar, meditar e 

também como um referencial religioso para a cidade. Além da Catedral Metropolitana 

de Pelotas foram identificados durante a caminhada o Centro Espírita Jesus e a 

Sociedade Africana Saba d Bará Agelú em casas circundantes que delimitam a Praça 

José Bonifácio. Essa “pluralidade heterotópica” (CASTELLO, 2005, p.49) potencializa 

o caráter religioso e espiritual desse sítio para diferentes grupos sociais. 

Com relação a percepção sensorial verificou-se através da análise das 

respostas dos participantes que o sentido da visão ainda é o preponderante. Foram 

percebidas as seguintes sensações visuais: amplitude e mudança de escala na 

relação usuário x ambiente; presença de vegetação e diversidade de espécies e 

texturas; complexidade visual e múltiplas perspectivas; beleza do ambiente expressa 

pela arquitetura e composição paisagística; diferentes sensações no Adro da Catedral 



50 
 

- Praça José Bonifácio possui uma organização espacial mais rígida e simétrica e o 

Espaço Padre Carlos (fundos da Catedral) uma organização em equilíbrio assimétrico 

e escala menor dando sensação de “imersão vegetal” pela proximidade do usuário 

com o verde. O segundo sentido mais provocado foi o tato. As sensações táteis 

colocadas foram: conforto e relaxamento (frescor) nas áreas sombreadas pelas 

árvores; diferença de temperatura entre uma caminhada realizada nas ruas 

circundantes e outra pelos espaços da Praça/Adro; sensação do vento no corpo; 

diferentes texturas de pisos ao caminhar. A audição apareceu como terceiro sentido 

através dos barulhos alternados em diferentes momentos no ambiente: carros; 

balanço das folhas; cantos dos pássaros; sinos da igreja. O olfato apareceu a partir 

dos cheiros das flores, porém foi o menos comentado. 

Ao solicitar a expressão da experiência sensorial a partir de uma palavra o 

vocábulo mais frequente foi “Tranquilidade”, depois “Paz”, e em seguida “Saudade”. 

Apareceram também em igual peso as palavras “Calma”, “Bem-estar” e “Leveza”. 

Analisando o significado das palavras, são sinônimos de “Tranquilidade” os vocábulos 

“Paz”, “Bem-estar”, “Calmaria (Calma)”. São sinônimos de “Leveza” os termos 

“delicadeza”, “suavidade”, “singeleza”, “sutileza”, “graça”. São sinônimos de 

“Saudade” as palavras “nostalgia”, “lembrança”, “melancolia”, “tristeza”. 

A maior parte dos participantes ressaltou como aspecto bem resolvido a 

escolha, a localização e a composição da vegetação no espaço aberto. A justificativa 

para tal posicionamento ocorre pelos seguintes motivos: a positiva alternância de 

áreas sombreadas e ensolaradas o que promove conforto em diferentes momentos 

do dia e estações; a diversidade vegetal, presença de espécies com distintos volumes, 

texturas e cores tornando o ambiente agradável e estimulante; o ordenamento das 

espécies vegetais que garantiu um espaço verde sem barreiras visuais; a escala 

variada nos diferentes recantos que compõem o todo, ambiente ora amplo, ora mais 

introspectivo. 

Também foi identificada a presença de bancos (embora poucos) na Praça José 

Bonifácio e as diversas opções de caminhos e conexões o que reduz a necessidade 

de atalhos e tornam o ambiente mais fluido. É um lugar acolhedor que permite as 

pessoas realizarem pequenas caminhadas, sentar e apreciar a vegetação, socializar 

em pequenos e grandes grupos. O espaço de alargamento na entrada principal da 

Igreja é lugar de socialização antes e após as missas e permite a prática de ritos, 

cerimônias e outros eventos junto a Igreja. 



51 
 

Os pontos negativos levantados apareceram com relação ao número pequeno 

de bancos e espaços para sentar na Praça José Bonifácio, a inexistência de bancos 

no Espaço Padre Carlos (fundos da Catedral); a falta de manutenção das forrações, 

como os gramados que se cuidados poderiam ser uma segunda opção para sentar. 

Também foi colocada a impossibilidade de usar a base do monumento de José 

Bonifácio como banco, o que ampliaria as opções de lugares para descanso e paradas 

rápidas. Outro ponto que apareceu como negativo foi a iluminação existente no local. 

Parece não ser suficiente para o uso noturno. Também foi verificado o desconforto 

dos bancos para uma permanência um pouco mais prolongada no lugar em razão de 

serem de um material frio (aço) e de apresentarem problemas de ergonomia. 

Além desses elementos de ordem física e funcional foi colocado como não bem 

resolvido a lembrança evocada pela “árvore abatida que deixou marcas de morte”. 

Trata-se de um evento que ocorreu no final de 2020. Um homem foi morto pela queda 

de um galho de árvore sobre ele. Estava sentado em um dos bancos da Praça 

conversando com uma amiga quando ocorreu o acidente. O galho pesava em torno 

de duas toneladas e caiu sobre ele. Após o acidente a árvore foi retirada e sua 

ausência remete a essa lembrança dolorosa. Os vestígios do acontecimento são 

percebidos no ambiente principalmente pelos usuários frequentes. Também foi 

comentada a sensação de um misto de insegurança e tristeza em razão de usuários 

moradores de rua. Eles encontram nas praças um lugar acolhedor e por vezes acabam 

escolhendo algum banco como sua “morada temporária”. Essa situação é recorrente 

em inúmeros espaços abertos e é de difícil resolução. Necessitaria de políticas 

públicas para a inclusão social desses grupos, quem sabe até cursos de capacitação 

em jardinagem para a realização da manutenção dos espaços de praças da cidade. 

 

As respostas em relação ao uso dos espaços abertos antes, durante e depois 

do auge da pandemia foi bem variada. Alguns participantes disseram que preferiram 

utilizar o espaço aberto privado no período de pandemia, outros disseram que 

intensificaram o uso e passaram a valorizar mais os espaços abertos em geral por 

serem mais seguros que os fechados. Outros não notaram diferença e não utilizaram 

espaços abertos públicos durante a pandemia. Algumas pessoas notaram diferença 

na manutenção ressaltando que esses espaços ficaram sujos e descuidados. E outros 

disseram que passaram a observar mais, valorizar e prestar mais atenção em plantas 

e sentir prazer em estar em jardins. 



52 
 

As respostas dos participantes identificaram pontos relevantes à qualidade do 

lugar que devem ser considerados ao planejar e projetar qualquer tipo de intervenção 

nesse espaço aberto. Para ilustrar a síntese das respostas fez-se uma nuvem de 

palavras que pretende destacar os vocábulos mais utilizados por esse grupo de 

naquele momento. Transcreveu-se as respostas das perguntas para um único 

documento e utilizou-se WordClouds.com para gerar a nuvem e posteriormente a 

imagem representativa (Figura 3). Esse lugar possui muitas qualidades apreciadas 

pela comunidade e necessita de planejamento para que oportunize mais experiências 

e vivências positivas ampliando as qualidades que geram bem-estar nas pessoas.  

 

Figura 3: Nuvem de palavras dos participantes do evento elaborada com o 

WordClouds.com.      Fonte: AUTORA, fevereiro de 2022. 

A segunda atividade “Fotografe a Praça: como ela é para você?” tinha como 

objetivo identificar a qualidade dos ambientes sob o ponto de vista do usuário e 

também verificar quais os elementos que seriam mais valorizados ao perceber e 

vivenciar o lugar. O participante deveria fazer três fotos de elementos positivos e 

outras três de situações negativas, totalizando seis fotos que seriam enviadas por e-

mail com as respectivas explicações. Apesar da expectativa ser grande em relação a 

essa atividade a mesma não obteve o resultado esperado. Somente uma pessoa do 

grupo enviou as fotos destacando como pontos positivos as flores da Praça, A 



53 
 

Catedral sendo restaurada e a Catedral como Marco na cidade. Destacou como 

pontos negativos o vandalismo no prédio da Catedral e a situação do tronco de uma 

árvore que está oco e por isso o perigo de queda e acidente (Figuras 4 e 5). Após o 

evento, refletindo sobre o porquê da falta de adesão, talvez esta atividade tivesse que 

ser feita isolada para que as pessoas tivessem mais tempo de realizar as fotos e enviá-

las por e-mail na mesma tarde. 

 

Figura 4: Pontos positivos por Daniela Vieira. Fonte: VIEIRA, nov. de 2021. 

 

Figura 5: Pontos negativos por Daniela Vieira. Fonte: VIEIRA, nov. de 2021. 

A terceira atividade “Desenhe a Praça: o que mais chama a atenção?” teve a 

adesão da maioria dos participantes. Ao analisar os desenhos realizados in situ ficou 

evidente a valorização da diversidade vegetal com suas texturas, formas e cores, a 

Catedral e a sua Praça como marco e referência na cidade, e o fácil acesso, tanto a 

pé, como de bicicleta e também de automóvel a um lugar tranquilo bem no centro da 

cidade. Também apareceu a necessidade de mais espaços para sentar e permanecer 

no lugar. (Figura 6) 



54 
 

 

Considerações finais 

 

As percepções e vivências dos usuários em relação ao lugar contribuem ao 

entendimento da dimensão imaterial do sítio, suas qualidades, simbolismos e seus 

valores. Cabe ressaltar que muitos dos valores e qualidades imateriais também se 

expressam através da materialidade da ambiência. Todos os elementos que 

constituem o lugar relacionam-se de uma determinada maneira configurando um todo 

único. 

 

 

Figura 6: Patchwork com alguns desenhos do evento. Fonte: AUTORA, fev. de 2022. 

 

A preservação da Praça José Bonifácio e do Espaço Padre Carlos Johannes 

(praça aos fundos da Catedral) após a Patrimonialização do “Setor da Catedral” exige 

a produção de uma documentação mais detalhada do lugar e que possa ser atualizada 

com facilidade. Os métodos utilizados para o reconhecimento das qualidades e 



55 
 

valores da praça auxilia em parte para a elaboração de planos de conservação e 

gestão do jardim. 

Ao pesquisar sobre o assunto encontrou-se um documento elaborado pelo 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional definido como um “Manual de 

Intervenção em Jardins Históricos” (IPHAN, 1999) que orienta e conceitua 

tecnicamente as ações em projetos de intervenção paisagística em jardins históricos. 

Porém, não aprofunda em como reconhecer e documentar o jardim histórico, ações 

anteriores a qualquer tipo de intervenção. 

Considera-se importante evoluir em métodos de reconhecimento e 

documentação para auxiliar os profissionais que atuam nessa área e que precisam 

“dialogar graficamente” sobre Jardins Históricos. 

A preservação de um jardim necessita de manutenção constante da vegetação 

assim como dos elementos construídos, de infraestrutura e do mobiliário visando a 

utilização segura e acessível, considerando os diversos seres vivos que coabitam o 

lugar. Quanto maior a escala do Jardim Histórico maior será a necessidade de um 

planejamento para a sua gestão. Mesmo uma Praça pequena como a José Bonifácio 

necessita de um plano de conservação e gestão que oriente a comunidade para a sua 

efetiva preservação. E quanto maior a participação da comunidade (comunidade que 

habita, usuários que utilizam frequentemente, jardineiros, paisagistas responsáveis e 

outros agentes sociais) mais descentralizada ficará a política de preservação, mais 

sensação de pertencimento da sociedade que participa e colabora.  

Os ambientes da Praça José Bonifácio e do Espaço Padre Carlos Johannes 

possuem qualidades singulares destacadas pelos participantes da investigação social 

realizada no dia 20 de novembro. Dentre elas a diversidade vegetal e a sensação de 

tranquilidade foram muito citadas. A manutenção dessa variedade vegetal e 

composição paisagística (as partes e o todo) da praça parece ser uma diretriz 

importante à qualidade do lugar. A sensação de tranquilidade oportunizada ao usuário 

está vinculada a diversos fatores: localização diferenciada na malha urbana que de 

certa maneira provoca uma desaceleração de quem se desloca pelo lugar; a presença 

de ambientes com bancos junto a vegetação no interior da praça; a Catedral como um 

marco visual importante à contemplação; a arquitetura histórica do entorno preservada 

em escala humanizada (predominância de 1 e 2 pavimentos).  

Como aspecto importante para melhorar o acolhimento ao usuário foi sinalizada 

a necessidade da implementação de mais oportunidades para sentar de maneira 



56 
 

confortável, principalmente no Espaço Padre Carlos Johannes que não possui 

bancos. Também seria importante analisar a acessibilidade aos Jardins para adequar 

o espaço ao uso seguro por qualquer pessoa. Embora essa investigação tenha sido 

feita com um grupo pequeno de pessoas importantes aspectos foram citados e que 

podem auxiliar na elaboração de Planos de Conservação e de Gestão para esse 

Jardim Histórico. 

Referências 

 

CASTELLO, Lineu. Repensando o Lugar no projeto urbano. Variações na 
percepção de Lugar na virada do milênio (1985-2004). Tese (Doutorado em 
Arquitetura) - Programa de Pesquisa e Pós-Graduação em Arquitetura, Faculdade de 
Arquitetura, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2005. 
Disponível em: https://lume.ufrgs.br/handle/10183/5112 Acesso em: 18 jan. 2022. 

 

IPHAN – Programa Monumenta. Manual de Intervenção em Jardins Históricos. 
Publicações, Manuais, 1ª Ed. 1999. Disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/publicacoes/lista?categoria=&busca=JARDINS+HISTÓRIC
OS. Acesso em: 23 de fev. de 2022. 

 

RHEINGANTZ, Paulo Afonso; et al. Observando a qualidade do lugar: 
procedimentos para a avaliação pós-ocupação. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 2009. 

  



57 
 

 

HANNAH ARENDT: a mulher na política e a responsabilidade pelo mundo 

KURZ17, Stefanie Gruppelli  

 

Resumo:  

A participação feminina na política, quando comparada com a masculina, é reduzida, 
e por isso a reflexão sobre o papel da mulher na política é urgente quando queremos 
pensar a vivência em uma comunidade humana mais digna. Ao debater questões 
sobre a mulher na política, é inevitável trazer Hannah Arendt (1906 - 1975) ao debate. 
A mulher possui um papel a cumprir na esfera privada: está socialmente assumido 
que ela possui direitos e deveres nessa esfera. A questão que fica é: teria ela 
capacidade de os deter também na esfera público-política? Ela é um ser humano, com 
responsabilidades nas esferas privada e social, é racional e escolhe suas ações, e, 
portanto, é responsável por suas escolhas e pelo mundo delas oriundo. 

Palavras-Chave: Hannah Arendt; Mulher; Política; Responsabilidade. 

 

Introdução 

 A participação da mulher na vida público-política, quando em comparação com 

a do homem, ainda é pequena. Por isso, os debates sobre esse tema se tornam 

imprescindíveis para uma sociedade mais humana, que valoriza e potencializa o 

diálogo plural, com opiniões variadas, que buscam soluções mais satisfatórias para 

os anseios da comunidade. A mulher, na maioria das vezes, é multifunções:  mãe, 

esposa, trabalhadora, mas também precisa ser cidadã não apenas votando: ela deve 

poder ser votada e participar da elaboração das soluções18. Além disso, ela deve 

assumir esse lugar como seu também e se sentir responsável por ele. Segundo 

Arendt,19 a mulher deve inserir-se como ser humano nas questões público-políticas, 

 
17 Mestranda em Filosofia no PPG-Fil da UFPel sob a orientação da Prof.ª Dr.ª Sônia Maria Schio. Bolsista da CAPES. 

Componente do GEHAr – grupo de estudos Hannah Arendt da UFPel. Email: stefaniegruppellikurz@gmail.com. 

18 Alguns espaços estão sendo abertos. Por exemplo, o fato de Lula ter escalado Gleisi para dar início ao processo 

de transição do governo (CNN, 2022). O oposto ocorre no Afeganistão, onde as mulheres tentam resistir à retirada 
de seus direitos (CAPIRE, 2021). 

19 Em 1932, Arendt escreveu uma resenha, do livro Das Frauenproblem in der Gegenwart (O problema da mulher 

na atualidade) de Alice Rühle-Gerstel, intitulada Sobre a emancipação das mulheres.  Na resenha, Arendt discorre 
sobre pontos chaves do livro, como a emancipação da mulher na vida pública e as limitações enfrentadas pela 
mulher. No texto, Arendt aponta que o movimento feminista só alcança a frente política como um grupo incapaz 
de expressar metas concretas, isso porque um movimento que é em favor apenas de mulheres se torna abstrato; 
e isso acontece com qualquer movimento em prol de apenas um grupo, uma vez que Arendt defende a 



58 
 

elencando pautas, compreendendo e interagindo nas situações da esfera política. O 

trabalho, a vida biológica e sua relação com o marido, filhos, deverão ser tratados 

cada um em seu topos definido: esfera privada ou pré-política20 do trabalho, por 

exemplo.  

Considerando que, para Arendt, na política não existe distinção entre homens 

e mulheres; ricos ou pobres etc. (condição humana de igualdade) e que é por meio da 

participação na política que alguém se torna cidadão, pode-se perceber que a mulher 

deve inserir-se na política enquanto cidadã. Se ela é capaz de assumir 

responsabilidades na esfera privada ou outra, então ela também é capaz na esfera 

público-política. 

Segundo Lafer (2018), a cidadania é o direito a ter direitos, uma vez que a 

cidadania é pressuposto da igualdade no espaço público, já que todos os direitos são 

construídos em uma comunidade política. Assim, quando a mulher participa da 

política, ela torna-se cidadã, e portanto alguém com direito a ter direitos. 

Ora, a mulher, como ser racional, que assume responsabilidades na esfera 

privada, é capaz de pensar, de julgar, escolher e agir tanto quanto qualquer outro ser 

humano na esfera público-política, e portanto pode e deve assumir seu papel de 

cidadã. A responsabilidade pelo mundo da mulher não é inferior, ou inexistente, nem 

mesmo superior em relação à do homem, uma vez que ambos são capazes das 

faculdades do espírito (pensar, querer e julgar).  

O pensamento político de Hannah Arendt 

 Em A condição Humana, Arendt afirma que a vida ativa é o momento em que o 

eu se volta ao mundo. E é neste em que ocorre a ação: o lugar do encontro dos 

humanos para resolver as questões em comum, isto é, na esfera público-política. 

Nesta, são tratados os assuntos humanos. E esses “assuntos” são os de interesses 

de todos (lixo, poluição etc.), não privados, do indivíduo, da família, do trabalho 

 
manutenção das esferas (privada, pré-política e política) a fim de não mistura-las, proporcionando o melhor 
desemprenho possível de cada uma (as esferas são melhor explicadas na nota de rodapé 4). 

20 Em A condição humana, Arendt fundamenta três esferas. A esfera privada é onde ocorre a satisfação das 

necessidades pessoais, como aquelas que dizem respeito à conservação da vida, e o princípio que orienta essa 
esfera é a necessidade. A esfera público-política é o local onde os iguais se relacionam, e o princípio orientador 
da vida pública é a liberdade. Para ser livre é preciso não ser responsável pelas necessidades da vida privada - a 
liberdade para ser livre.  A partir da Modernidade (séc. XVII) surgiu outra esfera: a social. Aqui o privado se torna 
central e os temas realmente políticos são menosprezados. Para Arendt, é importante haver a manutenção das 
esferas, preservando a integridade de cada uma delas. 



59 
 

(dívidas por consumo excessivo; uso do cargo para conseguir benefícios, por 

exemplo), embora estes possam, em determinadas situações, se tornarem problemas 

políticos carentes de solução (quando uma empresa solta poluentes no ar ou na água, 

prejudicando a vida dos moradores vizinhos, entre outras inúmeras possibilidades).  

A vida ativa é composta pelo labor, que ocorre na esfera privada, suprindo a 

condição humana da vida biológica. Também é composta pelo trabalho (work) e a 

escola na esfera pré-política, momento da fabricação, construção do lar humano 

(mundo humano, condição humana da mundaneidade) em meio à natureza (physis). 

E há a ação, na esfera público-política, local para ouvir, falar, concordar etc. . É onde 

as opiniões são valorizadas, podendo ser expostas, debatidas, questionadas, até 

persuadir, ou não, os outros. Arendt coloca a ação como a atividade humana mais 

importante na política. Os seres humanos são agentes, isto é, que engendram ações 

e não somente se comportam, e, assim, se posicionam politicamente. 

A ação, única atividade que se exerce diretamente entre os homens, 
sem a mediação das coisas ou da matéria, corresponde à condição 
humana da pluralidade, ao fato de que homens, e não o Homem, 
vivem na Terra e habitam o mundo. (...) A ação seria um luxo 
desnecessário, uma caprichosa interferência com as leis gerais do 
comportamento, se os homens fossem repetições interminavelmente 
reproduzíveis do mesmo modelo, todas dotadas da mesma natureza 
e essência, tão previsível quanto a natureza ou essência de qualquer 
outra coisa. (ARENDT, 2007, p. 15 - 16) 

 

Hannah Arendt (2002), na obra O que é Política?, escreve que é comum as 

pessoas julgarem que a política existe e sempre existiu em toda parte, recorrendo a 

definição aristotélica do homem como um ser político. No entanto, aponta a filósofa, 

isto é um equívoco, já que Aristóteles não acreditava que todos os homens fossem 

políticos - por exemplo, estavam excluídos os escravos, os bárbaros, estrangeiros. Ou 

seja, política não é algo natural e não está em toda parte: ela existiu para os gregos 

apenas na Grécia em um curto espaço de tempo. 

O que distingue o convívio dos homens na pólis de todas as outras 
formas de convívio humano que eram bem conhecidas dos gregos, 
era a liberdade. Mas isso não significa entender-se aqui a coisa política 
ou a política justamente como um meio para possibilitar aos homens 
a liberdade, uma vida livre. Ser-livre e viver-numa-pólis era, num certo 
sentido, a mesma e única coisa (ARENDT, 2002, p. 47). 

 



60 
 

 A política, na acepção de Aristóteles, é um objetivo, não um meio. A política 

está centrada em torno da liberdade, e essa liberdade é entendida como não ser 

dominado e não dominar. Por isso ela só pode ser produzida por muitos enquanto 

cada qual se move entre iguais, e se não forem iguais, então não existe liberdade 

(ARENDT, 2002). Por isso que “o sentido da política é a liberdade” (ARENDT, 2002, 

p. 31). 

O sentido da coisa política aqui, mas não seu objetivo, é os homens 
terem relações entre si em liberdade, para além da força, da coação e 
do domínio. Iguais com iguais que só em caso de necessidade, ou 
seja, em tempos de guerra, davam ordens e obedeciam aos outros; 
porém, exceto isso, regulamentavam todos os assuntos por meio da 
conversa mútua e do convencimento recíproco (ARENDT, 2002, p. 
48). 

 

Cada ser humano é singular, e se não fosse assim, não seria necessária a 

valorização que a ação confere à pluralidade humana, ou seja, sem a diversidade 

humana não haveria a necessidade de debates, de múltiplas opiniões e, portanto, 

política: seriam iguais e pensariam da mesma maneira. No espaço público-político há 

a liberdade de expressão e de opinião21: as pessoas agem e falam como querem, 

desde que se responsabilizem pelo que dizem e fazem.22 

É exercendo a liberdade no espaço público-político, participando dos debates 

e das decisões, que o ser humano se torna cidadão, ou seja, exerce a própria 

humanidade por meio da política. Ser cidadão é estar em contato com o mundo e ter 

interesse em seus assuntos, vivendo em pluralidade entre os homens, e em igualdade 

política, resguardada pela lei (SCHIO, 2012)23. Os indivíduos nascem iguais 

biologicamente, mas a igualdade política deve ser elaborada e preservada por meio 

 
21 A Declaração Universal dos Direitos Humanos (ONU, 1948) contém o artigo 19 com o seguinte teor: “todo o 

indivíduo tem direito à liberdade de opinião e de expressão, o que implica o direito de não ser inquietado pelas 
suas opiniões e o de procurar, receber e difundir, sem consideração de fronteiras, informações e ideias por 
qualquer meio de expressão”. 

22 Por exemplo, pode-se citar o “crime de responsabilidade” de funcionários públicos no desempenho do cargo 

(SENADO NOTÍCIAS, s.d.).  

23 A Constituição Federal de 1988 dispõe em seu artigo 5º, caput, sobre o princípio constitucional da igualdade, 

perante a lei, nos seguintes termos: “Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, 
garantindo-se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do direito à vida, à liberdade, 
à igualdade, à segurança e à propriedade, nos termos seguintes: (EC no  45/2004)  

I – homens e mulheres são iguais em direitos e obrigações, nos termos desta Constituição; (...).” (BRASIL, 2016, 
p. 13) 

http://www.jusbrasil.com.br/legislacao/155571402/constitui%C3%A7%C3%A3o-federal-constitui%C3%A7%C3%A3o-da-republica-federativa-do-brasil-1988
http://www.jusbrasil.com.br/topicos/10641516/artigo-5-da-constitui%C3%A7%C3%A3o-federal-de-1988


61 
 

da política, explicitada em leis e garantida pelas instituições (como o Ministério Público 

Federal, entre outras). 

Além da vida ativa, segundo Arendt, há a vida contemplativa, aquela que 

também ocorre no interior do humano, como o labor, mas que possui outras funções. 

O pensar, o querer e o julgar são aqueles que compõem a vida contemplativa.  

Em A vida do espírito, obra escrita no final de sua vida, Arendt analisa as 

atividades do espírito - pensar, querer e julgar24, que é a mais importante para a 

política porque orienta o humano no mundo. Segundo Arendt, a mente humana 

também conserva certa pluralidade, uma vez que ao pensar, no diálogo do eu consigo 

mesmo, cada um torna-se “dois-em-um”. O pensar é especulativo e sua tarefa é 

investigar o significado das coisas, e é diferente do conhecimento, que busca a 

verdade. A não capacidade de pensar é um problema político: dela pode resultar o 

não questionamento das normas, leis, regras de conduta, ordens etc. (o exemplo é 

Eichmann, o funcionário Nazista)25. O pensar interfere na política ao ser responsável 

por questionar o significado das ações políticas. Com relação ao querer, Arendt 

entendia a capacidade humana de agir livremente, considerando a vontade, enquanto 

espontaneidade, como fonte da ação. Ela é responsável pela capacidade de dar início 

a um novo processo. 

O julgar político, segundo Arendt, é aperfeiçoado pelo juízo reflexivo de Kant, 

exposto na Crítica do Juízo (§ 40). Arendt (2000) aponta que o sensus communis26, 

uma espécie de sexto sentido que sustenta nos indivíduos da comunidade 

sentimentos em comum, é imprescindível, assim como o comparar o próprio juízo com 

o possível juízo de outros, isto é, “colocar-se no lugar do outro” (mentalidade 

alargada), é o modo de alcançar a flexibilização do espírito. O pensar alargado permite 

obter uma espécie de ponto de vista geral, isto é, certa imparcialidade, e a partir daí 

oportuniza considerar e refletir sobre os assuntos humanos. 

 
24Hannah Arendt (infelizmente) faleceu antes de começar a escrever sobre o julgar. Entretanto, a partir de 

conferências sobre a Filosofia Política de Kant é possível vislumbrar a teoria de Arendt. 

25 Em Eichmann em Jerusalém, Arendt escreve que o réu não foi tomado por uma entidade maligna, nem estava 

fora de si. Ele era extraordinariamente normal, e vivia descolado da realidade, não refletia sobre os atos que 
praticava nem sobre o contexto que estava vivendo. Por isso que o mal cometido por Eichmann é banal porque 
não se descobria nada de diabólico nele. 

26 O sentimento de agradar e desagradar parece ser privado, mas na verdade ele está enraizado neste senso 

comunitário (ASSY, 2022). 



62 
 

O juízo está relacionado com decidir o que a ação significa para a comunidade, 

não para o indivíduo. Por isso que é a comunicabilidade o critério de julgar no juízo. 

Ao refletir sobre uma ação, o homem deve considerar se a posição é passível de ser 

comunicada, isto é, tornar pública, e persuadir os outros à ela. 

No espaço público, não importa o particular, mas o “nós”, o pertencimento e a 

preocupação com a comunidade, a vida em conjunto no Planeta. A mentalidade 

alargada possibilita à pessoa ser capaz de pensar como o outro, em imaginação, ou 

seja, é possível representar o outro. É um artifício para, mesmo na ausência do outro, 

tentar entender as necessidades dele, ou seja, assumir um ponto de vista geral. Por 

isso, para Arendt os seres humanos são iguais: o sensus communis e a mentalidade 

alargada são capazes de tornar a igualdade política exequível na vida política. 

O juízo reflexionante, aquele que a partir de um particular (um exemplo, como 

o mito grego da coragem de Aquiles) busca um universal, deduz o como agir, na ética. 

O pensar alargado torna o ser humano crítico e é de grande importância, porque o ser 

humano não habita o Planeta Terra sozinho, mas vive em pluralidade humana. 

Quando propõe o uso do juízo reflexivo, Arendt tem o objetivo de eliminar a 

possibilidade do ser humano simplesmente se comportar (e não agir), momento em 

que ele se desresponsabiliza por suas ações sob a desculpa de operar apenas por 

seguir ordens, uma vez que cada um deve ser responsável pelo lugar que ocupa no 

mundo: o ser humano julga e comanda a si mesmo (SCHIO, 2017). 

Arendt une o sujeito que age com a ação, por isso a ética está ligada à política 

e às faculdades humanas de pensar, querer e julgar. A ética dá o horizonte, limita às 

práticas perigosas para a humanidade. Ao cidadão, aquele que permanece no espaço 

público-político, cabe a responsabilidade pelo mundo, pelas ações nesse espaço que 

é de todos. 

A ação se dá nas relações entre os homens e, conforme Schio (2012, p. 180), 

a esfera pública “supõe a interação entre os agentes e entre suas ações, provocando 

reações em cadeia, inimagináveis até para seus autores, gerando eventos 

irrepetíveis''. É também por causa da imprevisibilidade da ação engendrada que a 

responsabilidade pelo mundo é relevante para a política. Quando o ser humano decide 

agir é preciso ter consciência de que há infinitas consequências para cada escolha. 



63 
 

A ética em Arendt é uma ética da responsabilidade porque exige que os seres 

humanos reflitam suas próprias ações e as consequências dela. O ser humano é 

dotado de razão, pode pensar, julgar e agir, e deve assumir a responsabilidade por 

isso. É a ética da responsabilidade pelo mundo que liga a ética à política de Arendt. 

Nela, o juízo reflexionante busca uma premissa maior para a dedução, 
possuindo apenas um particular, precisando encontrar um universal. 
O juízo reflexivo atua no julgamento de acontecimentos singulares 
(premissa maior) sem ter um geral previamente dado para dirigir as 
ações subsequentes. Dessa forma, a autora não busca fundar um 
novo formalismo, mas superar qualquer norma moral preestabelecida, 
mediante uma constante reativação do pensamento. (SCHIO, 2012, p. 
219 - 220). 

 

 É necessário que se tenha os outros presentes, considerá-los e às suas 

necessidades e opiniões no momento de pensar e julgar, do contrário, corre-se o risco 

de ser egoísta. A moralidade, a obediência às regras de condutas, aos clichês 

preestabelecidos, não são suficientes nesse caso. A ética não é prescritiva como a 

moralidade. 

Isso não quer dizer que os critérios privados não possuam nenhum 
valor. Ao contrário, a crítica interna, busca de coerência consigo 
próprio, a reflexão sobre os interesses e necessidades próprios são 
importantes, porém, após essas considerações restará ainda a 
responsabilidade pelo mundo. (SCHIO, 2012, p. 221). 

 

 Em Responsabilidade pessoal sob a ditadura, Arendt (2004) aponta que não 

existe culpa coletiva, uma vez que a responsabilidade ética é individual, uma ação 

pessoal, portanto quando todos são culpados, não existe realmente culpado nenhum. 

Cada ser humano deve ser responsável pelo lugar que ocupa no mundo. Mesmo que 

o indivíduo decida não utilizar suas faculdades do espírito e agir de acordo com regras 

que aderiu sem pensar o significado, ele ainda é responsável por abrir mão de sua 

autonomia. 

 Por isso a ética possui um papel importante na preservação do espaço público-

político. A ética, então, exige que os cidadãos constantemente pensem, julguem e 

ajam, que exercitem suas faculdades do espírito, que se tornem senhor de suas 

escolhas e que se responsabilizem por suas ações.  

 



64 
 

Considerações finais 

 No pensamento político de Hannah Arendt, cada esfera possui suas pautas e 

seus modos de solucionar os problemas. É a separação entre privado e público que 

garante e mantém o bom funcionamento da política: por isso o social os distorce. 

Enquanto isso, nos debates feministas contemporâneos, de uma forma geral, 

defendem que assuntos e problemas pessoais devem ser tratados dentro do espaço 

público-político. Esse fato, apesar de dificultar, não impossibilita o diálogo entre Arendt 

e o feminismo. O pensamento político de Arendt possui o aporte teórico para embasar 

as discussões sobre a inserção do feminino na política. 

A investigação está em estágio inicial, porém é relevante e contribui para 

demonstrar a necessidade e a importância do aprofundamento da discussão sobre 

cidadania e política, onde a mulher é um componente de igual valor como todos os 

outros seres humanos, e, portanto, não deve renunciar à tarefa de pensar soluções 

para as questões do mundo comum. 

É comum aceitar que a mulher possui um papel social a desempenhar (mãe, 

esposa, trabalhadora), entretanto, quando se trata da política, percebe-se que pouco 

ela participa, ou seja, o mesmo não acontece na esfera público-política. Por quê? Se 

ela é um ser humano racional, que pode ter direitos e deveres privados, o mesmo 

deve acontecer na vida público-política. A mulher possui as mesmas faculdades do 

espíritos que qualquer ser humano: ela pensa, julga, escolhe e age. Então, ela 

também é responsável pelo mundo que vive tanto quanto, e deve possuir os mesmos 

direitos e deveres, assumir seu papel de cidadã na comunidade que vive. 

 

Referências 

 

ARENDT, Hannah. Lições sobre a filosofia política de Kant. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 1994. 

____. Eichmann em Jerusalém. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

____. A vida do espírito. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2000. 

____. A dignidade da política. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2002. 

____. O que é política?. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2002. 

____. Responsabilidade pessoal sob a ditadura. In: Responsabilidade e 
Julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. (79 - 111) 



65 
 

____. A condição humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 

____. Sobre a emancipação das mulheres. Compreender: formação, exílio e 
Totalitarismo – ensaios. Belo Horizonte: UFMG, 2008. (93 - 95) 

ASSY, Bethania. Julgar. In (Org) CORREIA, Adriano et al. Dicionário Hannah 
Arendt. São Paulo, Edições 70, 2022. (181 - 192) 

BRASIL.  [Constituição (1988)] Constituição da República Federativa do Brasil: 
texto constitucional promulgado em 5 de outubro de 1988, com as alterações 
determinadas pelas Emendas Constitucionais de Revisão nos 1 a 6/94, pelas 
Emendas Constitucionais nos 1/92 a 91/2016 e pelo Decreto Legislativo no 
186/2008. – Brasília : Senado Federal, Coordenação de Edições Técnicas, 2016. 

CAPIRE. No Afeganistão, as mulheres ainda resistem à repressão. 10 dez. 2021. 
Disponível em: https://capiremov.org/analises/no-afeganistao-as-mulheres-ainda-
resistem-a-repressao/. Acesso em: 08 nov. 2022. 

CNN. Lula escala Gleisi para dar início a processo de transição do governo. 
Brasília, 31 out. 2022. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/politica/lula-
escala-gleisi-para-dar-inicio-a-processo-de-transicao-do-governo/. Acesso em: 08 
nov. 2022. 

LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. Rio de Janeiro: 
Paz&Terra, 2018. 

ONU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 
10 nov. 2022. 

SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt - história e liberdade: da ação à reflexão. 
Porto Alegre: Clarinete, 2012. 

SCHIO, Sônia Maria. A ética da responsabilidade em Hannah Arendt. In (Org) 
MACEDO, Aline Cardoso de Oliveira et al. Educação profissional em destaque: 
filosofia em diálogo com outros saberes. Santa Maria: NTE da UFSM, 2017. (168 - 
178)  

SENADO NOTÍCIAS. Crime de responsabilidade. Disponível em:  

https://www12.senado.leg.br/noticias/glossario-legislativo/crime-de-responsabilidade. 
Acesso em 10 nov. 2022. 

  

https://capiremov.org/analises/no-afeganistao-as-mulheres-ainda-resistem-a-repressao/
https://capiremov.org/analises/no-afeganistao-as-mulheres-ainda-resistem-a-repressao/
https://www.cnnbrasil.com.br/politica/lula-escala-gleisi-para-dar-inicio-a-processo-de-transicao-do-governo/
https://www.cnnbrasil.com.br/politica/lula-escala-gleisi-para-dar-inicio-a-processo-de-transicao-do-governo/
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos
https://www12.senado.leg.br/noticias/glossario-legislativo/crime-de-responsabilidade


66 
 

 

 

 

 

 

 

GT PROTAGONISMO E ATIVISMO NAS POÉTICAS E PRÁTICAS 

MIDIÁTICAS  

Coordenação: NÁDIA SENNA (UFPEL); THAYS TONIN (UFPEL).  

Este GT articula estudos em torno das subjetividades, processos e 

desdobramentos da construção de identidades, papéis e relações de 

gênero nas múltiplas manifestações discursivas, artísticas e midiáticas, 

em que pesem representações nas poéticas visuais e literárias, Histórias 

em Quadrinhos, na ilustração, no audiovisual (animação, cinema e TV), 

no design, na fotografia e na publicidade. Congrega também abordagens 

e paradigmas dos diversos campos de conhecimento, das artes e 

comunicação, ciências humanas e sociais aplicadas, reunindo vieses dos 

estudos culturais, cultura visual, estudos de gênero, teoria queer, e 

demais costuras teóricas e diálogos interdisciplinares. 

  



67 
 

IMAGEM E MITOLOGIA: uma discussão sobre deusas e suas representações 

Jéferson Luís Dias da Silva27 

Rogério Vanderlei de Lima Trindade28 

Resumo: 

Na mitologia de Wagadu, deusa pertencente à cultura dos povos soniques (Sahel), no 
adormecer das deusas, conforme analisado por Clyde W. Ford (1999), vejo uma 
possibilidade de discussão nas relações entre imagem e mitologia. No vínculo é 
possível perceber a interferência de culturas como é analisado pelo autor, mas não 
apenas pelo mito de Wagadu, também pela produção de imagens de tempos distintos. 
Através da questão levanta por Ford, sobre a pintura rupestre datada de 8000-6000 
a.E.C ser uma aparição de Wagadu, imaginaremos aqui o acordar das deusas para 
uma conversa com a obra de Maria Auxiliadora da Silva. O objetivo é não nos restringir 
a arquétipos que não compreendem a complexidade de sua natureza, por meio disso, 
não compreendem estruturas sociais movidas e erguidas pela sabedoria feminina. 
Através das imagens e das narrativas mitológicas compreendemos que a sabedoria 
das Deusas se faz presente até o contemporâneo e em constantes atualizações na 
produção de arte brasileira [neste caso na produção de imagens por artistas mulheres 
negras], movendo nossas constituições de sociedade e também de indivíduo.  

Palavras-chaves: Imagem; Mitologia 

INTRODUÇÃO 

 A partir da definição de òriṣà como princípio cosmogônico cunhada por Muniz 

Sodré (2017), partem do ideal que a vivacidade escapa a qualquer interpretação que 

busque uma imagem distante - representação entre o princípio e o eu, algo que não 

me compõe enquanto pessoa - não compreende o significado que uma aparição pode 

carregar. Entre o Ọ̀run e o Àiyé o terreiro é um lugar vivo e com saberes moventes 

sendo a mitologia uma dessas forças atuantes. A mitologia dentro deste estudo não 

deve ser abordada a partir de um viés permeado pelo senso comum: associado a 

fantasia, lenda. Numa perspectiva africana, através dos autores Mulundwe e Tshahwa 

(2007), o mito deve ser compreendido como um signo, e a mitologia como suporte 

operacional, propicia o diálogo com outros signos, como por exemplo, a imagem. O 

mitólogo Clyde W. Ford (1999) denomina o mito como uma história social, nesse 

 
27 Mestrando em Artes Visuais no programa de Pós-Graduação em Artes Visuais da Universidade 

Federal de Pelotas (PPGAVI/UFPel). Aluno do programa de Pós-Graduação em Artes - Especialização 
na Universidade Federal de Pelotas. Graduado em Artes Visuais - Licenciatura pela Universidade 
Federal de Pelotas.  
28 Professor Adjunto nos colegiados dos cursos de bacharelado em Artes Visuais, bacharelado em 
Museologia, no programa de Pós-Graduação em Artes Visuais (PPGAVI/UFPel) da Universidade 
Federal de Pelotas. Doutor em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em Educação na 
Universidade Federal de Santa Maria (PPGE/UFSM). 



68 
 

sentido, significar perde o seu valor de dominação, como nas palavras de Sodré (2019, 

p. 10), rompendo com a modelização representativa e a duplicidade do ato de 

interpretar.  

 Na produção de arquétipos29 e nos conhecimentos construídos por mitologias, 

como nas narrativas heróicas, algumas podem não condizer com as realidades sociais 

e culturais de povos colonizados. Quando expostas com outros conjuntos de 

mitologias, podemos perceber, por meio das interpretações, os efeitos do ato de 

colonizar, resultando no apagamento e na destruição de determinadas culturas. No 

caso das imagens, podem se tornar incapazes de serem estranhas, o que para mim, 

perde sua capacidade de conversar, mesmo quando isoladas. As imagens devem 

produzir ou evocar outras imagens, isso pode ser considerado como abertura. Na obra 

do historiador e filósofo da arte Georges Didi-Huberman, estranheza significa:  

“A imagem capaz de efeito de estranheza realiza uma espécie de 
experiência, mostrando-nos que as coisas talvez não sejam o que elas 
são, que depende de nós vê-las diferentemente, e por essa abertura 
torná-las imaginariamente outras, depois, realmente outras.” (DIDI-
HUBERMAN, 2017, p. 70) 

 O que há em comum nessa violência, seja no âmbito do mito ou da imagem, é 

o esquecimento ou a inserção de modelos interpretativos propriamente não 

pertencentes a determinada cultura e sociedade. Por meio de uma informação de um 

texto curatorial sobre uma obra de Maria Auxiliadora da Silva e a aparição da òriṣà 

Yémánjá me questiono sobre como algumas mitologias [ou também pela forma que 

são interpretadas] podem invisibilizar ou adormecer informações e conhecimentos de 

outras culturas, inclusive sobre sua forma de organização social e estrutural.  

 O artigo tem como objetivo analisar a obra “Iemanjá segurando os seios” de 

Maria Auxiliadora da Silva relacionando-a com outras duas obras de períodos 

distintos. Como aporte metodológico utilizamos da mitologia e narrativas mitológicas 

para compreender e expor as imagens. Conseguimos perceber que no distanciamento 

dos arquétipos, estes não condizem com a conceituação de Clyde W. Ford já 

apresentada, existe uma produção de apagamentos e impossibilidade de diálogos 

com as imagens. 

 
29 Os arquétipos devem ser compreendidos aqui a partir da definição de Clyde W. Ford (1999, p. 170): 

“uma imagem primordial que habita dentro de nós e se expressa dentro em nossos sentimentos e 
atos, em nossas crenças e atitudes – dos instrumentos que criamos e dos mitos que elaboramos às 
visões de mundo que mais prezamos, à maneira como agimos no mundo em relação nós mesmos e 
aos outros.” (grifos meus) 



69 
 

 

Maria Auxiliadora da Silva 

Partimos da necessidade de pensar metodologias, aproximações e diálogos 

com os contextos de produção de imagens. As que partem de conhecimentos das 

comunidades-terreiros, ou aparições de divindades de sociedades litúrgicas negro-

africanas brasileiras (SODRÉ, 2017) carregam sentidos e significados complexos e 

distintos. Quando examinadas causam uma ruptura, podendo ser justificada através 

do pensamento de Didi-Huberman (2017, p. 69) quando nos diz “romper com a 

imobilidade e a atopia das imagens”, e também reconhecer através das investigações 

suas necessidades de aportes epistemológicos e metodológicos com origens nessas 

comunidades.  

A pintura de Maria Auxiliadora da Silva (Campo Belo, Minas Gerais, 1935-

1974), “Iemanjá segurando os seios” (1974) é uma possibilidade para se pensar além 

do modelo interpretativo que essas imagens carregam. Sua Iemanjá (FIGURA 1) se 

apresenta de forma inusitada, assim como sua representação. A divindade não 

carrega consigo os emblemas como o abebé30, entre outras características de 

representações dos orixás femininos, ela apenas segura seus seios. O ambiente 

criado na pintura também revela um destaque para a figura quando se observa a 

relação de figura e fundo. O fundo poderia até ser uma rua, então nos perguntamos, 

Iemanjá está dançando? [sua vestimenta sugere movimento, além da riqueza de 

detalhes do bordado] está correndo? E sobre a figura, pela sua expressão facial, 

poderíamos nos interrogar se ela está cantando, falando ou gritando? 

 
30 Leque (SANTOS, 2014) 



70 
 

 

Figura 1 - Iemanjá segurando os seios, Maria Auxiliadora da Silva, 1974, óleo sobre tela, 
65x55 cm  

Fonte: digitalização catálogo Histórias Afro-Atlânticas.  
 

No contexto do catálogo “Histórias Afro-Atlânticas” (2018 – Museu de arte de 

São Paulo Assis Chateaubriand/Instituto Tomie Ohtake), exposição no qual a obra 

esteve exposta no núcleo “Ritos e Ritmos” com curadoria e Adriano Pedrosa, Lilia 

Moritz Schwarcz e Tomás Toledo, a informação gerada em texto curatorial sobre a 

obra: “Iemanjá, mãe dos peixes, divindade da fertilidade, da maternidade, das águas, 

das crianças e dos idosos” Esses tipos de informações são disponibilizados ao 

decorrer dos textos em relação a outras divindades presentes em obras de arte em 

exposição. Sabemos que o texto curatorial não se trata do significado das obras de 

arte e possui poucas informações sobre conhecimentos mitológicos sobre a divindade. 

Será que estas descrições nos ajudam a compreender e dialogar com as obras de 

arte? Ou seja, existe algum aspecto informativo disparador para localização e abertura 

da experiência sensível com a pintura? Alguns mitos, assim como, determinadas 

informações sobre obras [especificamente neste caso] podem gerar modelos 

interpretativos que impossibilitam a estranheza. 

A imagem capaz de efeito de estranheza realiza uma espécie de 
experiência, mostrando-nos que as coisas talvez não sejam o que elas 
são, que depende de nós vê-las diferentemente, e por essa abertura 
torná-las imaginariamente outras, depois, realmente outras.” (DIDI-
HUBERMAN, 2017, p. 70) 

Os mitos também podem gerar modelos interpretativos a depender da forma 

como são apresentados, analisados e expostos. Neste caso, existe a possibilidade de 



71 
 

a própria mitologia produzir um modelo ou ao contrário; a história ser narrada a partir 

de tipologias. A exposição da narrativa mitológica no livro Mitologia dos Orixás (2001) 

do sociólogo Reginaldo Prandi (1946), em um dos mitos expostos sobre Yémánjá, 

apresenta-se uma situação interessante em relação ao seu cargo e suas tarefas 

enquanto princípio cosmogônico, neste sentido, podemos perceber através da 

narrativa as atividades ordenadas por Olódùmaré31 relacionadas às mulheres e sua 

inconformidade com “determinadas” tarefas. 

“Para Iemanjá, Olodumare determinou os cuidados de Oxalá. / Para a 
casa de Oxala foi Iemanjá cuidar de tudo: / da casa, dos filhos, da 
comida, do marido, enfim. / Iemanjá nada mais fazia que trabalhar e 
reclamar. / Se todos tinham um poder no mundo, / Um posto pelos qual 
se recebiam sacrifício e homenagens, / por que deveria ficar ali em 
casa feito escrava? / Iemanjá não se conformou. / (...) / Falou tanto 
que Oxalá enlouqueceu. / (...) / Cuidou de seu ori enlouquecido. / (...) 
/ Então, com o consentimento de Olodumare, / Oxalá encarregou 
Iemanjá de cuidar do ori de todos os mortais. / Iemanjá ganharia enfim 
a missão tão desejada. / Agora ela era senhora de todas as cabeças.” 
(PRANDI, 2001, grifos do autor, p. 399) 

Podemos perceber que o mito delimita um lugar atribuído às mulheres e suas 

funções na mitologia nàgô. As relações de cuidado estão associadas e destinadas às 

mulheres, em outros casos, as funções estão atribuídas especificamente aos orixás 

masculinos. Também podemos tratar a partir da narrativa construída questões 

voltadas ao relacionamento, como por exemplo: Oxalá é quem atribui a nova missão 

para Iemanjá após a decisão ser tomada por Olódùmaré, ou seja, as funções 

atribuídas às ìyás32 são determinadas por forças masculinas. Essas discussões 

emergem do debate atual referente às questões de gênero e, em específico, os seus 

atravessamentos estruturais: relações de poder, lugares ocupados por mulheres na 

sociedade, misoginia entre outros assuntos pautando a desigualdade entre gêneros.  

A forma como é construído o mito de Reginaldo Prandi relega um tema 

importante da mitologia, entre uma tensão com as relações de poder entre os gêneros, 

e ao mesmo tempo, uma narrativa que não é condizente com seu contexto [em relação 

à África e a divindade da cultura nàgô]. A análise de Reginaldo Prandi (2001) tem 

como ponto de partida o seu contexto, o que não é um problema, mas a hegemonia 

 
31 Santos (2012) define Ọlọ́run (Olódúmaré) “como abrangendo todo o espaço e os conteúdos do ọ̀run 
e o Àiyé, transmissor e receptor num permanente ciclo dinâmico dos três princípios que conformam e 
mantêm ativos o universo e a existência.   
32 Para além da noção de mãe que pode ser atribuída como tradução da palavra, deve ser 
compreendida como detentora e transmissora conforme foi conceituado por Juana Elbein dos Santos 
(2012, 37). 



72 
 

do mundo patriarcal pode nos levar a abandonar [seja por escolha ou não] um conjunto 

de saberes sobre as Deusas no continente africano. Há diversos indícios em textos 

mitológicos sobre sociedades fundadas por forças matriarcais. 

Na obra de Clyde W. Ford, O herói com o Rosto Africano: mitos da África (1999) 

existem alguns pontos possíveis de justificativa, em primeiro lugar é referente a 

tradução em diversas sociedades africanas sobre a palavra “Deus” diferente de outras 

sociedades e religiões, se traduz como algo “desconhecido”, não se aponta sexo ou 

gênero. Em um segundo momento, o autor nos traz informações sobre as Deusas 

desaparecidas na África, assim como em outras culturas, as esculturas das Deusas 

estão presentes nas culturas africanas e são as primeiras representações no mundo. 

Os processos de colonização do continente africano fizeram essas deusas 

desaparecerem. O sono [o ato de desaparecer] das deusas está relacionado à 

proximidade de organizações sociais patriarcais e ocidentais.  

O mitólogo se questiona sobre a pintura rupestre (FIGURA 2) localizada em um 

sítio arqueológico na região de Tassili n’Ajjer (um dos maiores sítios arqueológicos de 

arte rupestre africana), localizado na Argélia, seria uma das aparições da deusa na 

cultura Sonique, chamada Wagadu. No Dausi33, Wagadu, desaparece em diversos 

momentos e reaparece sempre com uma nova aparência e um novo nome, “Dierra, 

Agata, Ganna e Silla” e mesmo tempo os quatro sentimentos associados a ela que 

levaram a adormecer: presunção, falsidade, cobiça e discórdia. Nessa narrativa, o 

Alaúde de Gassire, Clyde W. Ford também nos informa sobre os primeiros atos de 

colonização na África, nesse sentido, diversas divindades de culturas distintas 

assumem formas femininas. Na complexidade da questão em relação a Deusa na 

África, pois algumas representações aparecem como andróginas, como nos 

apresenta o autor, foi imposto aquilo que lhe estava mais próximo em relação ao divino 

e ao supremo.  

“Wagadu é a força que vive no coração dos homens e às vezes é 
visível, porque os olhos a vêem e os ouvidos ouvem o choque das 
espadas e o tinir dos escudos, e às vezes é invisível, porque o caráter 
indomável dos homens a fatiga, e então ela dorme. (...) Se Wagadu 
for encontrada novamente, viverá com tal intensidade na mente dos 
homens que nunca mais será pedida, com tal intensidade que a 
presunção, a falsidade, a cobiçam e a discórdia nunca poderão fazer 
mal” (FORD, 1999, p.174) 

 
33 Refere-se a um gênero de mitologia, épico. Sua característica é ser cantada, envolve performance 
e o narrador pode utilizar-se de diversos elementos. Disponível em: < 
https://www.youtube.com/watch?v=TPnEOCMYq9Q&t=188s>  



73 
 

 

 

Figura 2 - Pintura rupestre, do sítio Tassili n’Ajjer, Argélia. De acordo com Clyde W. Ford 
(1999) feita entre 8000-6000 a.E.C. Disponível em: 

https://pt.khanacademy.org/humanities/prehistoricart/neolithicart/neolithicsites/a/running-
horned-woman-tassili-najjer 

Podemos destacar dois momentos importantes da narrativa: o adormecer da 

deusa e a proximidade de outras culturas no continente africano. Poderíamos nos 

perguntar: sobre as funções das forças femininas? E seu papel diante da sociedade? 

Isso significa que em primeiro lugar não faz sentido mulheres ficarem de fora das 

decisões sobre os rumos e estruturas sociais, muito menos não serem destinadas às 

missões atribuídas a todos os òriṣà pela força suprema. Consideramos o trabalho do 

mitólogo (FORD, 1999), ao dizer que existem diversas possibilidades não só de 

apresentar um mito, mas também como analisar. O comparativo estabelecido aqui, 

tem a função de colocar em jogo problemas estruturais sociais vigentes: a misoginia, 

contrapondo com uma outra narrativa que denuncia essa proximidade, e de certa 

forma, escapa a estrutura social de outros povos e grupos étnicos.  

O acordar de Wagadu nos aparenta ser um encontro com nós mesmos e com 

o próprio mundo. Nessas relações entre mitologias e as imagens apresentadas aqui, 

refletimos sobre elas possuírem algo em comum, se nos aproximarmos do que nos 

diz a antropóloga Juana Elbein do Santos (2012), para além de sua aparição, vemos 



74 
 

a presença de um sangue primordial34 [transmissores do àṣẹ], a água, a palavra 

Yémánjá em sua tradução significa mãe dos peixes-filhos (p. 95). Na representação 

pictórica supracitada a deusa é presente em uma pintura rupestre com uma nuvem de 

chuva. Yémánjá é o orixá do pensamento, e assim, é considerada o orixá de todas as 

cabeças. Como esse princípio cosmogônico constitui nosso arquétipo? ou como já 

citado aqui, nossas imagens primordiais? Santos (2014, p. 116) nos informa “já 

dissemos que o orixá não tem figuração, portanto, são as sacerdotisas incorporadas 

pelo orixá que a personificam” por meio disso, podemos afirmar que Yémánjá é nosso 

próprio pensamento, uma força constituinte de nosso corpo.  

Á água não está ligada apenas Yémánjá, está associada a diversas Ìyá das 

culturas afro-brasileiras e africanas, como em um exemplo, num estudo comparativo 

de Juana Elbein dos Santos (2014) o ciclo da água é composto por três òriṣà: Oṣun, 

Yémánjá e Ọya. O omi (água) tem um poder apaziguador (SANTOS, 2012), conforme 

a FIGURA 2, a chuva é tão importante para o ritual quanto a própria aparição da deusa. 

Em sua primeira função, a água assume um papel de comunicação, Maria Madalena 

Correa do Nascimento (Lia de Itamaracá), em uma música35, “Falta de Silêncio” (2019) 

exemplifica ao meu ponto de vista, o papel apaziguador da água, assim como, as 

relações entre pensamento e água, como falta de silêncio em um mar que todos 

somos peixes, Yémánjá nos alimenta com o conhecimento, é presente nos processos 

heurísticos nas quais se constitui o exercício de pensar.  

Em diversos rituais importantes das sociedades litúrgicas afro-brasileiras os 

princípios maternais estão associados à importância da água, conforme Santos. A 

nível de narrativa mitológica o omi se faz presente em diversas composições, na 

criação do mundo, na criação dos seres humanos. Nos rituais, a água compõe desde 

rotineiros, como ecó de Bara36 de um terreiro até ritos mais complexos, como a própria 

iniciação, no caso do Batuque, por exemplo.  A água adquire um caráter amplo e 

 
34 Segundo Santos (2012) são divididos em três, vermelho, branco e preto, são componentes da 
natureza, correspondentes aos reinos animal, vegetal e mineral. São transmissores do àṣẹ, “força que 
assegura a existência dinâmica, que permite o acontecer e o devir.” 
35 Falta de Silêncio compõe o álbum Ciranda sem fim (2019): “Eu amo a falta / De silêncio / Do mar / 
Odoyá / Na maré cheia / Eu canto / Pra levantar / Na maré seca / Eu deito”. Conferir em < 
https://open.spotify.com/track/3eyqfbIsTeF3w3Nwziduxw?si=83bf70fecd044f81> 
36 No batuque, o momento em que Esu se faz presente para acolher, recolher e transportar as palavras, 
solicitações, pedidos. A água é muito presente em sua composição e no ato litúrgico. Vejo algo muito 
próximo, a nível de função e significado [mas o ato ritualístico diferente] do Pàde conforme analisado 
na obra Os nàgô e a morte: Pàde, Àsésé e o culto de Égun na Bahia por Juana Elbein dos Santos. É 
importante ressaltar que não é uma comparação entre os dois ritos, Candomblé e Batuque possuem 
sistemas organizacionais e estruturais diferentes.  



75 
 

repleto de simbologias e significações, definida neste momento como matéria fecunda 

que nos permite três atos: criação, conexão e comunicação. 

Entretanto, a ideia de maternidade que é presente no texto deve ser mediada 

pela noção de Ìyá em uma concepção iorubá. A socióloga nigeriana Oyèrónkẹ́ 

Oyěwùmí em Matripotência: Ìyá nos conceitos filosóficos e instituições sociopolítica 

[yorùbá]37 pode ser generalista, o que impossibilita o reconhecimento da designação 

Ìyá como “instituição social” (p. 24) e que atua em diversas modalidades da construção 

do sujeito. A maternidade associada a tradução de Ìyá como mãe, é carregada de um 

estereótipo de subordinação (p. 24), para a autora, Ìyá é cocriadora, ou seja, institui-

se antes mesmo da noção de maternidade. Com as colaborações de Oyěwùmí, deve-

se compreender como “princípio matripotente”: 

Ìyá não é apenas um corpo, pois a compreensão espiritual de sua 
identidade é primordial na construção yorùbá. Não se pode subestimar 
a noção da Ìyádade [Ìyáhood] pré-gestacional; o impacto imediato do 
reconhecimento de um papel pré-terreno para Ìyá é aprofundar-se 
temporalmente e ampliar espacialmente o escopo da instituição. O 
mundo yorùbá é experimentado como consistindo dos não-nascidos, 
dos vivos e dos mortos, e a instituição Ìyá está presente em todos 
esses domínios. (OYĚWÙMÍ, 2021, p. 41) 

Na FIGURA 2, a presença da chuva junto a chegada da deusa, contempla um 

aspecto harmônico e mediador, como já falamos da água em seu sentido de 

apaziguamento. Existe uma explicação nas receitas para trazer a chuva a terra, 

partindo do livro de Pierre Fatumbi Verger (1902-1996) na obra Ewé: o uso das plantas 

na sociedade Iorubá (1995) se materializa, metaforicamente, a ideia de fecundidade 

e criação a partir do elemento tanto apontado neste estudo. Na finalidade de puxar a 

chuva, Awój̣ò (puxadores de chuva), essas receitas são acompanhadas pelos seus 

encantamentos (ọfò)̣. O trecho do encantamento “A kìí f’iyòọ̣́ pamọ́ k’ó má’ d’omi”38 (o 

sal não pode ser escondido sem que se transforme em água) nos indica um valor e 

as possibilidades em que a água pode se apresentar e ser configurada em distintos 

estados enquanto materialidade. O ọfò ̣pode ter uma finalidade de livrar a terra das 

secas, nesse aspecto, porque existe um outro, que é exatamente solicitar o fim da 

chuva, pois a água em excesso pode devastar uma plantação. Livrar-se das secas 

 
37 Traduzido por Wanderson Flor do Nascimento em 2021, o original data o ano de 2016. 
38 “Os vegetais chegam ao mercado pingando água. / O sal não pode ser escondido sem que se 
transforme em água. / Ọ̀bàrà òṣẹ́, agora vá e dirija a chuva para terra. / Ọ̀bàrà òṣẹ́, agora vá e dirija a 
chuva para o chão. (FATUMBI, 2001, p. 72) 



76 
 

seria o ato de manutenção e construção do mundo como nos aponta Santos (2012, p 

69).  

O que as imagens carregam em comum escapa de seu aspecto material e 

formal, mas suas aparições referem-se à construção de sociedades fundadas em 

forças matriarcais femininas. A obra de Maria Auxiliadora, poderia ser entendida como 

uma aparição de Wagadu, ou então, tantas outras deusas que estão desaparecidas 

pelo apagamento, à vista disso, fugir da imposição de uma representação que não dá 

conta de seu princípio. Essas imagens afirmam estruturas sociais organizadas e 

mecanismos de manutenção [em sua aparição e reivindicando sua interpretação] do 

poder matriarcal (a água é um destes elementos). Na poética contemporânea e com 

a interpretação desta deusa, destacamos a obra da artista afro-brasileiras Rosana 

Paulino (São Paulo, São Paulo, 1967), na sua série “Búfalas” (FIGURA 3) desperta o 

debate sobre o lugar das mulheres na sociedade brasileira.  

 

Imagem 3 - série Búfalas, 2020. Rosana Paulino. Disponível em: 
https://www.biennaleofsydney.art/artists/rosana-paulino/ 

 

 “Búfalas” é um trabalho que recorre a um arquétipo feminino e negro que não 

considera a criação dos arquétipos ocidentais (PAULINO, 2020). Nessa imagem há 

um outro indício que nos leva a pensar na manutenção da matriarcalidade. No 

contexto afro-brasileiro, a língua exposta na presença da Deusa, de joelhos, é signo 

que pode ser traduzido para os povos nagô-iorubás como símbolo do conhecimento 

e da comunicação (NOGUEIRA, 2018, p. 6). Os chifres são considerados símbolos da 

criação assim como estão associados à fase crescente da lua (FORD, p. 187). As 

manchas distribuídas na aquarela nos dão a presença também de uma figura que está 



77 
 

em processo de revelação, de aparição. A posição39 em que a Deusa se apresenta, 

se associa aos estudos de OYĚWÙMÍ (2021) sobre o ato de criação dos seres 

humanos, essa posição diz respeito sobre o ato de parir (posição preferencial para os 

povos yorúbás) mas também diz respeito a participação de Ìyá no momento de 

escolha do destino dos seres humanos.  

 

Considerações 

Como possível tradução e diálogo estabelecido por meio de uma estranheza 

com a obra de Maria Auxiliadora da Silva, Iemanjá segurando seios (1974), pontuamos 

que a imagem está fugindo do encontro com arquétipo, este não está dentro de nós 

como imagem porque constrói  através da distância e barreira que as apropriação e 

instituições de outras culturas podem lhe atribuir. Podemos ver que as deusas 

compõem as nossas próprias imagens, desaparecem pela proximidade de culturas 

outras. A atividade de imposição é geradora de apagamentos e descontextualizações 

dos signos, mecanismos que podemos defini-los como, através de Oyèrónkẹ́ 

Oyěwùmí (2021), antifemininos e contribuem para o adormecer das deusas e toda 

suas funções e atuação diante da sociedade.  

Recorremos para a contribuição inicial, aos seus principais elementos, como a 

água (omi) e seu significado, no contexto dos terreiros, assim como, às mitologias 

africanas com suas narrativas e composições que se distanciam de interpretações 

enviesadas e exclusões de contribuições importantes de outras estruturas sociais. O 

acordar das Deusas também proporciona uma reflexão sobre as formas de 

abordagem relativas às aparições de òriṣà na produção de imagens, que visam 

construir um modelo interpretativo e, este modelo distante dos significados que 

carregam. 

Referências 

DIDI-HUBERMAN, Georges, Estranheza. p. 64-71 In: Quando as imagens tomam 
posição. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017. p. 279. 

FATUMBI, Pierre Verger. Ewé: o uso das plantas mágicas na sociedade iorubá. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 
39 “Então, nesta tradição, a figura de Ìyá é representativa da humanidade – elas são o ser humano 
arquetípico do qual todos os humanos derivam. Socialmente, ìkúnlẹ̀ abiyamọ é investido de muito 
significado. Na cosmologia, Ìkúnlẹ̀ lembra àkúnlẹ̀yàn (o ato pré-terreno de ajoelhar-se diante da 
Entidade Criadora para escolher o seu Orí)” (p. 30) 



78 
 

FORD, Clyde W. O herói com o rosto africano: mitos da África. São Paulo: Summus, 
1999. 

Histórias Afro-Atlânticas: [vol 1] catálogo / organização editorial, Adriano Pedroso, 
Tomás Toledo. – São Paulo: MASP: Instituto Tomie Ohtake, 2018. 416 p. 

MULUNDWE, Banza Mwepu; TSHAHWA, Muhota. Mito, Mitologia e Filosofia 
Africana. Tradução para uso didático de MULUNDWE, Banza Mwepu; TSHAHWA, 
Muhota. Mythe, mythologie et philosophie africaine. Mitunda. Revue des Cultures 
Africaines. Volume 4, Numéro spécial, octobre 2007, p. 17-24 por Kathya Barbosa 
Fernandes e Aurélio Oliveira Marques. Disponível em: 
https://filosofiaafricana.weebly.com/uploads/1/3/2/1/13213792/banza_mwepu_mulud
we___muhota_tshahwa_-_mito_mitologia_e_filosofia_africana.pdf Acesso em: 07. 
nov. 2022. 

NOGUERA, Renato. A QUESTÃO DO AUTOCONHECIMENTO NA FILOSOFIA DE 
ORUNMILÁ. Odeere, [S.L.], v. 3, n. 6, p. 29, 30 dez. 2018. Universidade Estadual do 
Sudoeste da Bahia/Edicoes UESB. http://dx.doi.org/10.22481/odeere.v3i6.4328. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ. MATRIPOTÊNCIA: ÌYÁ NOS CONCEITOS FILOSÓFICOS E 
INSTITUIÇÕES SOCIOPOLÍTICAS [YORÙBÁ]. In: ALVES, Míriam Cristiane et al, 
(org.). Matripotência e Mulheres Olùṣọ́: memória ancestral e a enunciação de 
novos imaginários. 1. ed. Porto Alegre: Rede Reuna, 2021. p. 23-79. 
https://editora.redeunida.org.br/project/matripotencia-e-mulheres-olu%E1%B9%A3o-
memoria-ancestral-e-a-enunciacao-de-novos-imaginarios/. 

ROSANA, Paulino. Biennale of Sydney. Disponível em: 
 https://www.biennaleofsydney.art/artists/rosana-paulino/. Acesso em: 6 nov. 2021. 
 
SANTOS, Juana Elbein dos. Arte Sacra e rituais da África Ocidental no Brasil. 
Juana Elbein dos Santos; Deoscoredes Maximiliano dos Santos (Mestre Didi Aṣipa). 
Salvador: Corrupio, 2014. 

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nàgô e a morte: Pàde. Àsèsè e o culto Égun na 
Bahia. Petrópolis: Vozes, 2012. 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro brasileira. 3. ed. Rio 
de Janeiro: Mauad X, 2019. p.166 

SODRÉ, Muniz. Pensar nagô. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2017. 

 

  



79 
 

BRUXAS, AFETOS E ANTAGONISMOS no universo de “Puella Magi Madoka 

Magica” e “Madoka Magica: Rebellion” 

 

PERINI, Allende de Castro40; SENNA, Nádia da Cruz41 

 

Resumo 

O presente trabalho investiga as relações de afeto, desejo e corrupção experienciadas 
pelas personagens da saga Madoka Magica no decorrer das narrativas. Mahou 
Shoujo, em tradução literal, “garotas mágicas”' constitui um subgênero do mangá que 
surgiu dentro do gênero Shoujo, por meados dos anos 60, cujas narrativas abordam 
as emoções humanas e os relacionamentos amorosos. O Mahou Shoujo carrega 
todas essas especificidades e bagagem de significados do shoujo, mas adiciona o 
elemento magia, criando assim um produto para o público feminino onde é 
apresentado jovens garotas que possuem poderes e lutam em nome do amor contra 
as forças do mal. Nesse estudo o foco recai sobre as oposições que permeiam a 
história e se refletem sobre as ações e sentimentos experimentados pelas 
protagonistas Madoka Kaname e Homura Akemi.  

 

Palavras chave: Puella Magi Madoka Magica, Mahou Shoujo, Mangá. 

 

Introdução 

 

A pesquisa dá continuidade ao trabalho desenvolvido junto à disciplina de 

história em quadrinhos sob orientação da professora Nádia Senna. A investigação 

contempla o universo das meninas mágicas a partir da obra “Madoka Magica”, nesse 

recorte priorizamos o tema da bruxaria, as relações afetivas e a dualidade que 

estrutura a narrativa presente na construção das personagens Madoka Kaname e 

Homura Akemi, com predomínio de sentimentos e situações que evocam ora 

altruísmo, ora egoísmo, bem como proteção e perseguição, bondade e maldade. 

 

 
40 Universidade Federal de Pelotas – allendecperini@gmail.com 

 
41 Universidade Federal de Pelotas – alecrins@hotmail.com 

 



80 
 

A História 

Puella Magi Madoka Magica (Figura 1), apresenta uma narrativa que se filia ao 

subgênero Mahou Shoujo, evocando o universo das meninas mágicas. Protagonizada 

por Madoka Kaname, e sua deuteragonista Homura Akemi, juntamente com as 

coadjuvantes Mami Tomoe, Sayaka Miki e Kyoko Sakura. Situada em um mundo onde 

meninas mágicas existem, Homura assiduamente tenta impedir que Madoka se torne 

uma delas. Uma criatura alienígena chamada Kyuubei oferece contratos para jovens 

garotas: qualquer desejo delas pode se tornar realidade, contanto que elas batalhem 

e destruam monstruosidades conhecidas como “Bruxas”.  Por consequência, elas 

descobrem que nenhum milagre é gratuito, e para desempenharem seus novos 

papéis, as meninas deverão consumir sua própria alma combatendo aqueles seres. 

Quando não há mais alma para exaurir, o que resta é o desespero; então, as garotas 

tornam-se as próprias criaturas que juraram destruir. Uma representação física de sua 

alma em formato de joia se faz maculada pelo tormento, indicando que agora a garota 

está fadada a se tornar Bruxa. É a ordem natural deste universo: o contrato de Kyubei 

sempre termina em morte e, é deste cruel destino que Homura tenta proteger Madoka. 

 

Figura 1: Capa do mangá, Vol. 1. Fonte: Google imagens. 

 



81 
 

Descobrimos que as vilãs, as bruxas, nada mais são do que garotas mágicas 

que caíram em desespero e se transformaram em um ser que conjuga medo e 

ambições. Ao longo da narrativa o leitor descobre que por trás de todo o brilho e magia 

existe uma trama sórdida onde as garotas estão em uma luta contínua consigo 

mesmas, onde não existem realmente inimigos, apenas vítimas, fazendo assim um 

paralelo com a história da humanidade, com seus divisionismos e opressões. 

Retomando a história de fundo, ficamos sabendo que em uma linha temporal 

passada, Madoka e Homura foram melhores amigas. Contudo, Homura presencia sua 

amiga ser morta por uma Bruxa, isso acabou sendo o gatilho para a jovem firmar um 

contrato com Kyuubei. Seu desejo sendo o poder para proteger Madoka. Então, a ela 

é concedida a habilidade de voltar no tempo. Condenada a repetir essa mesma 

sequência de eventos incontáveis vezes na esperança de, finalmente, salvar sua 

amiga. Ela se vê presa em um ciclo em que o final é sempre o mesmo: ver sua amiga 

morta no chão. Essa revelação, em contrapartida, faz Madoka aceitar o contrato de 

Kyuubei. Seu desejo é que as Bruxas não existam: eliminando-as do passado, 

presente e futuro. Como previamente citado: nenhum milagre é gratuito, e a 

consequência por desejar algo que renegue e reescreva a ordem de vida de uma 

menina mágica, é a não-existência. Madoka deixa de ser uma pessoa e torna-se o 

conceito de Esperança: agindo como força antagônica ao Desespero que maculava a 

alma das meninas mágicas. Homura conseguiu evitar a morte de Madoka, entretanto, 

seu pedido para protegê-la foi verdadeiramente atendido? Ao findar, sua amiga foi 

apagada da existência terrena, Homura sendo a única pessoa em todo cosmos capaz 

de lembrar dela, ao mesmo passo que também é a única que possui memória de 

quando as bruxas existiam.  

A ideia pura das Garotas que lutam pelo mal com roupas coloridas, vestidinhos cheios 

de babados e detalhes bem no "kawaii desu" japonês dos Mahou Shoujo, se torna 

algo corrompido, sujo e egoísta. A luta pelas bruxas é puramente natural e por partido 

pessoal. Diversos segredos são ocultados. Muito sofrimento surge como produto disso 

tudo.  

Até o momento que a verdade vem à tona...O que realmente são as Bruxas? Como 

surgem? 

https://oneleigan.blogspot.com/2018/08/puella-magi-madoka-magica-manga.html 

 

 



82 
 

À medida que a história avança pelo universo, ganhando densidade 

psicológica e obscuridade, o desenho acompanha o clima, como podemos ver na 

Figura 2. 

 

Figura 2: Página da história. Fonte Google Imagens. 

 

Os eventos da saga têm continuação com “Madoka Magica: Rebellion”, onde a 

narrativa decorre a partir da visão de Homura Akemi. Neste segmento, o mundo é 

afundado em visualidades oníricas. No início, tudo parece levemente fora do lugar, 

solitário; planta-se uma semente da dúvida. Ao mesmo passo que a suspeita de 

Homura cresce e a emaranha, a fantasia que permeia este ambiente se alastra: 

pessoas tornam-se borrões, texturas realistas cobrem o desenho, fotografias o 

invadem, entre outros elementos que exprimem o não-pertencimento (Figura 3 e 4).  



83 
 

 

 

 

 

Figura 3 e 4:  Detalhes de página do Volume Rebellion. Fonte Google Imagens 



84 
 

 

Na conclusão, entendemos que estamos dentro de um labirinto criado pela 

própria corrupção da alma de Homura. Com o desejo de Madoka, ela se torna a única 

menina mágica que sabe da natureza das Bruxas, por conseguinte, sendo a única 

delas que ainda pode se transformar em uma. Ela é uma bomba-relógio, ameaçando 

a esperança - ainda que frágil - deste universo originado do sacrifício de Madoka, e 

Homura está prestes a explodir. Elas personificam dinâmicas de altruísmo e egoísmo. 

Madoka salvou todas as meninas mágicas de um fim trágico, entretanto, isso só foi 

possível porque Homura escolheu lutar por ela em infinitas linhas temporais.  

A ressignificação da existência de Madoka como a personificação da 

Esperança, a transforma em um Deus que é regente nesse cosmos, contudo tal 

estado divino entra em conflito com o pedido de Homura de protegê-la. Ao mesmo 

passo, o pedido de Madoka de extinguir as bruxas entra em conflito com Homura 

sendo a última delas. Portanto, o universo precisa reescrever-se mais uma vez, 

tornando Homura em outra força cósmica que é não-humana, não-bruxa e não-divina, 

mas alguma quarta equivalente e oposta ao que Madoka é. Personificando o egoísmo, 

Homura torna-se o Demônio. Opondo-se a Madoka como Divindade, ela reparte a 

existência dela em duas: uma parte continuando como Esperança, mas a outra sendo 

levada de volta para a terra, onde ela poderia viver como uma menina normal, Homura 

a protegeria, e sua divindade repousaria dormente. 

Discussão 

O desejo - e também, o contrato que vem atrelado a ele - fazem parte da linha 

tênue que separa uma jovem normal de uma menina mágica. As garotas são os alvos 

de Kyuubei, pois para esse ser alheio ao sofrimento, elas sentem mais intensamente, 

ingenuamente; tal como anseiam mais, sofrem mais. Logo, são mais suscetíveis a 

caírem em desespero e imergir na corrupção da própria alma. As bruxas são o 

resultado de uma cadeia de desejo, esperança e decepção. A alma de uma menina é 

inundada por um turbilhão de emoções negativas, e então, isso resulta no 

estilhaçamento de sua joia d’alma, a tornando Bruxa.  

A saga Madoka Magica nos convida a acompanhar a relação entre as duas 

jovens personagens femininas; relação essa que oscila entre ingenuidade e obsessão. 

Homura se apresenta a Madoka como uma garota distante e obstinada, com a qual 

não partilha afeição. Seu ímpeto de proteger Madoka é a única coisa que ela revela 



85 
 

sobre si; e nesta jornada pouco importa o custo e os danos colaterais. Existem 

rachaduras em sua máscara de frieza, e em momentos de grande pressão sua 

humanidade, reprimida há tanto, escapa. Após a descoberta do amor que elas 

partilharam, e da tragédia que foi perder Madoka, cria-se uma compreensão com o 

anseio dela, mais ainda, entende-se que as linhas que separam o altruísmo do 

egoísmo tornam-se esmaecidas para ela. Ela está disposta a sacrificar tudo - e todos 

- por outra pessoa. Em seu desejo de proteção, ela abraça o egoísmo, pois para ela, 

tudo que importa é Madoka; só pode haver felicidade em um mundo em que ela esteja 

bem (Figura 5).  

 Figura 5:  A relação de altruísmo/egoísmo evidenciada. Fonte: Google Imagens. 

Em seus retornos no tempo e novas tentativas de salvar Madoka, entra-se em 

um impasse paradoxal: Homura almeja proteger Madoka por amor, mas toda vez que 

ela se força a repetir a história na esperança de salvá-la, ela se torna menos amável. 



86 
 

Seu sentimento sofre uma transformação neste processo: algo puro torna-se uma 

força cega e imparável; em algum grau, traçando paralelo com o processo de uma 

menina mágica tornar-se bruxa. A construção da narrativa cumpre as etapas da 

jornada do herói, conforme proposição de Campbel. Temos o chamado à aventura, 

quando a personagem aceita o contrato, em função da morte da amiga, a missão é 

plena de lutas, fracassos, aquisição de habilidades e desenvolvimento de sentimentos 

antagônicos, são muitos os portais que precisam ser atravessados e que acabam por 

levar as personagens para a caverna oculta, aqui a magnitude do desafio fica 

evidenciada, os questionamentos iniciais são retomados e os medos enfrentados para 

se avançar para o ponto alto da narrativa, com a provação, que assinala um momento 

transformador, que na história de Madoka e Homura envolve morte e ressurreição.       

 

Considerações finais 

Madoka Magica apresenta histórias de amor que mostram esse sentimento 

potência de redenção e também como possibilidade de alienação. Madoka é a 

verdadeira heroína que cumpre o seu destino se sacrificando em nome do amor, ela 

salva todas as meninas mágicas, menos ela mesma. Homura investe sua vida e a de 

outros na salvação de Madoka, usando como força motriz o amor que ela nutre 

profundamente por ela. Ambas anulam e contrariam o desejo da outra para consigo, 

pois são incapazes de aceitar o amor que é oferecido a elas: ora egoísta, ora altruísta, 

ora ambos ao mesmo tempo, oscilando em uma dança cinzenta. O amor que Madoka 

oferece pode ser considerado altruísta, afinal ela aceita não existir como forma de 

proteger todas as outras meninas mágicas. Mas ainda há egoísmo em sua decisão, 

pois ela o faz por culpa; como retribuição pelos sacrifícios que Homura fez por ela. 

Um esforço que ela é incapaz de compreender, pois ela simplesmente não se acha 

digna de todo suor, sangue e lágrimas que Homura investiu em sua segurança. O 

amor que Homura oferece é, em um primeiro momento, egoísta. Ela quer proteger 

Madoka para ter ela para si, pois sua vida perdeu o sentido junto com a perda da vida 

de sua amada, tantas linhas temporais atrás. Ainda assim, toda ação dela é 

estruturada no auto sacrifício; seu egoísmo reside no bem-estar de Madoka e não no 

seu.  

Nesta história, o amor altruísta tornou uma menina uma Divindade do bem, mas 

também, o amor egoísta fez a outra se tornar um Demônio para a resgatar dos Céus, 



87 
 

almejando que elas pudessem estar juntas mais uma vez. Nesta saga o amor profundo 

e avassalador entre duas meninas foi o instrumento que renegou e redigiu o caos e o 

cosmos. Até mesmo o inexorável pode ser reescrito entre meninas mágicas, bruxas, 

deuses e demônios. 

 

Referências 

 

CAMPBELL, J. O herói de mil faces. São Paulo: Cultrix, 1997  

MOLINÉ, A. O grande livro dos mangás. São Paulo: Editora JBC, 2004.  

LYUTEN, S. M. B. Mangá: O poder dos quadrinhos japoneses. São Paulo: Hedra, 
2000. 

UROBUCHI, HANOKAGE, G. Puella Magi Madoka Magica. Yen Press. 2012. 

https://oneleigan.blogspot.com/2018/08/puella-magi-madoka-magica-manga.html. 

Acesso em 16/08/2022. 

  

https://oneleigan.blogspot.com/2018/08/puella-magi-madoka-magica-manga.html


88 
 

NARRATIVAS IMAGÉTICAS PATRIARCAIS E RACISTAS sistematizadas na 

iconografia histórica do Rio Grande do Sul 

 

MATTOS, Maria Joana Mayer de42; 

TRINDADE, Rogério Vanderlei de Lima43; 

 

Resumo:  

A presente pesquisa é desenvolvida a partir da análise de identidades representadas 
no mural “A formação histórico-etnográfica do povo rio-grandense” (1951-1955) - de 
Aldo Locatelli (1915-1962) - e na escultura “O Laçador” (1958) - de Antônio Caringi 
(1905-1981) -, a qual pretende investigar, a partir das obras analisadas, como a 
iconografia histórica gaúcha auxiliaria na elaboração do imaginário social do estado 
rio-grandense como um lugar habitado somente por pessoas de origem branca, além 
de favorecer a reafirmação imagética do gaúcho figurado por uma identidade 
masculina, branca e autoritária.   

Palavras-chaves: Iconografia; Embranquecimento; Rio Grande do Sul. 

Introdução 

 Esta escrita é embasada na pesquisa “Lugares na arte do Rio Grande do Sul: 

as representações embranquecidas na iconografia histórica rio-grandense” realizada 

como Trabalho de Conclusão de Curso de Licenciatura em Artes Visuais da UFPEL 

no ano de 2022. 

 Objetivou-se investigar - através da análise de duas exponenciais obras da 

História da Arte do Rio Grande do Sul, o mural “A formação histórico-etnográfica do 

povo rio-grandense” (1951-1955) produzida pelo pintor italiano Aldo Locatelli (1915-

1962), e a escultura “O Laçador” (1958) de autoria do escultor gaúcho Antônio Caringi 

(1905-1981) - como a iconografia histórica sul-rio-grandense auxilia na invisibilização 

e no ocultamento da presença da população negra no Rio Grande do Sul, e deste 

modo dissemina panoramas de relações hierárquicas sobre existências que são 

fixadas por marcadores sociais de gêneros e marginalizadas em um lugar de 

racialização. 

 
42 Graduanda no curso de Artes Visuais Licenciatura da Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 
43 Professor Adjunto do Centro de Artes e do Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais - 
PPGAVI da Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 



89 
 

 Esta reflexão teve como principais operadores teóricos Erwin Panofsky (2007), 

David Fontana (2013) e Georges Didi-Huberman (2015) para a compreensão da 

imagem e para a leitura iconográfica e iconológica; já as considerações sobre os 

processos de embranquecimento e identidades foram alinhados aos pensamentos de 

Homi K. Bhabha (1998), Lélia Gonzalez (2020), Abdias do Nascimento (2016) e Stuart 

Hall (2006). 

Locatelli e Caringi: abordagens e interpretações  

 A pesquisa possui cunho qualitativo e delineou-se a partir do estudo 

iconográfico e da análise do mural “A formação histórico-etnográfica do povo rio-

grandense”, de Aldo Locatelli (1951-1955), e da escultura “O Laçador” (1958), de 

Antônio Caringi (1905-1981). 

 Ao decorrer da pesquisa foram realizadas visitas técnicas ao Palácio do Piratini 

na cidade de Porto Alegre, onde está o mural “A formação histórico-etnográfica do 

povo rio-grandense”, e à Avenida dos Estados, espaço urbano expositivo da capital 

do estado no qual localiza-se a Estátua de “O Laçador”. 

 Para assimilação e o estudo das obras utilizou-se o método iconográfico do 

historiador da arte Erwin Panofsky (1892- 1968), o qual explica a iconografia a partir 

da descrição das imagens e do reconhecimento dos elementos que a compõem 

(PANOFSKY, 2007). 

 Concomitantemente, pretendeu-se uma análise iconológica das obras de 

Locatelli e de Caringi em diálogo com a contemporaneidade, aproximando-se das 

teorias pós-estruturalistas do escritor Georges Didi-Huberman, o qual explica que a 

imagem se constitui por inúmeras temporalidades e camadas de sentidos - através 

disto, abordagens e interpretações anacrônicas se amparam para a compreensão das 

imagens e de suas relações (DIDI-HUBERMAN, 2015, p.19). 

 Conduzindo-se por essas vertentes teóricas, as leituras iconológicas do mural 

“A formação histórico-etnográfica do povo rio-grandense” foram sistematizadas por 

categorias iconográficas que correspondiam aos agrupamentos das figuras, das 

atividades, dos elementos visuais, das prováveis figuras de linguagem e dos conceitos 

que se encontram presentes na obra. Tais designações contribuíram para uma 

pesquisa apurada sobre as representações de identidades, os símbolos e as 

narrativas que se desencadeiam pela tela de Locatelli. 



90 
 

 No ano de 1951 o pintor italiano Aldo Locatelli foi contratado pelo governo do 

Rio Grande do Sul para produzir uma série de murais relacionados à história e à 

identidade do povo gaúcho; Arthur Filho relata que o artista italiano foi designado para 

elaborar “murais de grande porte, sobre motivos ligados à história rio-grandense (...) 

a formação etno-historiográfica do povo rio-grandense e a mais bela das lendas 

gaúchas (...)” (FILHO, 1980, p.25. apud OLIVEIRA, 2011, p. 78). 

 Entre 1951 e 1955 é composto o mural “A formação histórico-etnográfica do 

povo rio-grandense” situado na ala governamental do Palácio Piratini, atual sede do 

poder executivo do Estado do Rio Grande do Sul. 

 

Figura 1 - A formação histórico-etnográfica do povo rio-grandense, Aldo Locatelli, 1951-1955, 
Mural em técnica mista, 25 m², Palácio Piratini - Porto Alegre, RS. Fotografia: Maria Mayer 

de Mattos (2022). 

 Neste mural - produzido sob encomenda do governo do estado do Rio Grande 

do Sul - pretendeu-se compor uma iconografia que reconstruísse, através da imagem, 

as narrativas e algumas alegorias sobre a formação do povo gaúcho - e assim 

fomentar a construção de um imaginário idealizado, com suas visualidades 

enviesadas; vale ressaltar que nessas narrativas visuais sobre as populações que 



91 
 

contribuíram para a formação do estado gaúcho não há a representação de sujeitas44  

negras e sujeitos negros. 

A partir das categorias iconográficas estabelecidas, alinhando-as com as 

análises nas “Figuras humanas em cenas de gênero” e considerando o conjunto de 

“Classes, funções e papéis sociais”, observa-se que as representações sobre a 

humanidade auxiliaram no desenvolvimento de “mitos” e suas “histórias”. As 

concepções imagéticas, no que se referem às mulheres e aos homens, 

acompanharam as relações patriarcais que organizam a maioria das sociedades 

(FONTANA, 2013, p.94). 

Através da leitura iconológica, percebe-se que as representações femininas 

apresentadas em tela estão relacionadas à contextos envolvendo a maternidade ou 

serviços de circunstâncias rurais (GONZALEZ, 2020a, p. 159), configurando um lugar 

de conservadorismo e questões domésticas. 

Na categorização iconográfica “Heráldica e símbolos nacionais e regionais” é 

destacável a relevância dos “recursos visuais” e dos símbolos na elaboração de 

transformar conceitos, muitas vezes complexos, em uma linguagem acessível - os 

símbolos podem produzir e conter significados para uma população, além de disporem 

da habilidade de permanecerem “na memória”, construindo conexões entre as 

pessoas (FONTANA, 2013, p. 11-20). 

No mural também são apresentados quatro homens brancos em cima de 

cavalos, figurando uma atuação de autoritarismo e domínio onde expressam “poder, 

conquista e autoridade” (CARR-GOMM, 2004, p.157); expressiva representação 

masculina branca no afresco, estão vestindo uma indumentária tradicional sul-rio-

grandense e participando de atividades que remetem ao cultivo do tradicionalismo 

gaúcho - como por exemplo, o homem branco segurando a cuia do chimarrão, situado 

na região inferior esquerda da obra - ou relacionados ao trabalho no campo. 

 
44 Nessa pesquisa o conceito de sujeito é ancorado na escritora feminista afro-americana bell hooks 
(1952-2021), em seu livro “Erguendo a voz: pensar como feminista, pensar como negra”, evidencia que 
sujeito é quem possui autonomia sobre seu próprio corpo, quem narra a sua história e define a sua 
realidade. Enquanto objeto, tornam-se em quem é definido “por outros”, é aquele que tem a sua 
identidade criada por esses deferidos a serem sujeitos (HOOCKS, 2019, p. 75). Diante disso nessa 
escrita, o termo sujeita e sujeito, se posiciona como um direito de vida outorgada antes do marcador 
da racialização. 



92 
 

A partir dos segmentos iconográficos de “Animais e plantas” no mural, a 

inclusão de animais - como a presença repetida de cavalos - na pintura pode ser 

referida a “agilidade”, “velocidade”, bem como a “valentia” (FONTANA, 2013, p. 62).  

Nesta pintura outorgada pelo poder estatal rio-grandense foi pretendido 

publicizar e formatar imaginários acerca das populações que participaram da história 

e da construção do Rio Grande do Sul - e ocultar a existência e a atuação da 

população negra, atitude que reflete as políticas de embranquecimento que 

permeavam o estado gaúcho da época. 

 No artigo “Peculiaridades do racismo sul rio-grandense que precisam extrapolar 

fronteiras” a advogada e ativista Winnie Bueno desabafa; 

Ao visitar o Palácio Piratini, sede do poder estatal, me deparei com um 
quadro que ilustrava a formação do “gaúcho”. A pintura, de Aldo 
Locatelli, representa os indígenas, os imigrantes europeus, as 
missões, tudo que vocês podem imaginar que cabe numa pintura 
muito grande. Só não tem negros. Os negros não fazem parte da 
formação etnográfica dos gaúchos. Eles não estão lá! (BUENO, 2017). 

O relato de Winnie Bueno traz a experiência de uma mulher afro-descendente, 

nascida no estado gaúcho, observando a negação da contribuição negra para a 

história do Rio Grande do Sul refletida em uma pintura mural na sede do governo; tal 

reflexão aproxima-se com as alegações do político e artista Abdias de Nascimento 

(1914-2011) ao alertar sobre os aparatos de poder, como por exemplo “o sistema 

educativo, as várias formas de comunicação de massas – a imprensa, o rádio, a 

televisão – a produção literária”, utilizados pelos grupos que possuem o controle 

econômico, social e cultural de uma sociedade para anular e impedir a afirmação das 

sujeitas e sujeitos afro-brasileiros tanto como pessoas quanto como agentes criadores 

e contribuidores da cultura e da sociedade brasileira (NASCIMENTO, 2016, p.112). 

No documentário “Ôrí”, narrado pela historiadora afro-brasileira Beatriz 

Nascimento (1942-1995), a importância da recuperação da memória e da imagem na 

construção da identidade negra constitui o fio condutor do enredo que reitera “A 

invisibilidade está na raiz da perda da identidade” (1989). 

 O escritor Homi Bhabha, em diálogo com os escritos de Frantz Fanon ao 

examinar as narrativas coloniais, percebe que estas - através da manipulação de 

realidade e alteração do campo de referências das pessoas que estão inseridas no 

sistema colonial - negligenciam a participação da população negra no “progresso civil” 

(BHABHA, 1998, p. 73). 



93 
 

 Através destas anulações de identidades a sujeita e o sujeito negro são 

distanciados de uma imagem de humano; assim, as visualidades relacionadas a 

humanidade tem como alicerce uma representação de homem ocidental (BHABHA, 

1998, p. 73). 

 A escultura d’O Laçador (1958) do artista pelotense Antônio Caringi (1905-

1981) constituiria uma relevante obra da história da arte do Rio Grande do Sul, 

tornando-se um monumento histórico da cidade de Porto Alegre e, em 2008 - ratificada 

pela Lei Estadual nº 12.992 - a Estátua do Laçador foi autenticada como integrante do 

patrimônio histórico, cultural, e como a escultura-símbolo do Estado do Rio Grande do 

Sul (RIO GRANDE DO SUL, 2008). 

 

Figura 2- O Laçador, Antônio Caringi, 1958, Bronze, 6,55 m, Porto Alegre. Fotografia: Maria 
Mayer de Mattos (2022). 

A Estátua “O Laçador” teve como modelo de referência o folclorista João Carlos 

D'Ávila Paixão Côrtes, um dos fundadores do MTG - o Movimento Tradicionalista 

Gaúcho. A representação escultórica indica um homem de descendência europeia em 

postura esguia, com uma vincha ao redor da cabeça e sobre os cabelos; seu 

semblante está erguido com o olhar dirigido para frente. 



94 
 

O olhar no infinito, na saída da porteira, olhando o gado para laçá-lo. 
É o domínio sobre o animal, não é somente controlá-lo. Eu tenho uma 
missão. Eu sou O Laçador (CÔRTES, 2012). 

  

A Estátua do Laçador é compreendida como monumento; conforme exposto 

pela pesquisadora Nadima Toscani, a etimologia do termo monumento “provém da 

junção de dois vocábulos latinos: moneat-mentem, que significa fazer recordar” 

(TOSCANI, 2005, p.189). 

 Demandando esta personificação de figurar uma função simbólica (CARR-

GOMM, 2004, p. 7), é concedido ao Laçador a projeção de representante de toda uma 

sociedade sul-rio-grandense (GOMES, 2009, p. 446); no entanto, ao analisar a 

escultura d’O Laçador identifica-se uma figura masculina branca e de traços europeus 

que designam masculinidade, autoridade, força bruta e heroísmo. O cânone de herói 

visa um imagético de “líder perfeito”, uma figura que dispõe do “poder de solucionar 

qualquer problema” e que também instiga a personificação de um ideal “que 

almejamos ser” (FONTANA, 2013, p. 17).  

Pôr em análise, através de um método crítico, este aspecto de heroísmo 

relacionado ao Laçador - o qual projeta essa figura masculina de traços europeus, 

além de denotar masculinidade e força bruta - como representante de uma sociedade 

poderá suscitar alguns questionamentos, tais como: qual o lugar ocupado pelas 

mulheres nessa construção imagética sobre a formação étnica do Rio Grande do Sul? 

E as pessoas indígenas e negras que igualmente integraram a formação do estado 

gaúcho, onde estariam?  

A filósofa e feminista Lélia Gonzalez (1935-1994) salienta que o sistema 

patriarcal-racista consiste na hierarquia discriminatória entre homens e mulheres, o 

machismo, e na exclusão da mulher negra e indígena, o racismo.  Ao escrever  

Nós, mulheres e não brancas, somos convocadas, definidas e 
classificadas por um sistema ideológico de dominação que nos 
infantiliza. Ao nos impor um lugar inferior dentro de sua 
hierarquia (sustentado por nossas condições biológicas de sexo 
e raça), suprime nossa humanidade precisamente porque nos 
nega o direito de ser sujeitos não apenas do nosso próprio 
discurso, mas de nossa própria história (GONZALEZ, 2020b, 
p.141). 

 Dentre os apagamentos e as articulações de embranquecimento nas relações 

sociais historicamente hierárquicas, os meios de comunicação de massa e os 



95 
 

aparelhos ideológicos tradicionais auxiliam na difusão cultural de autenticar o cânone 

ocidental branco como universal, superior e único (GONZALEZ, 2020b, p.143). 

Mais pertinente do que responder sobre o que a Estátua do Laçador é, seria 

questionarmos: o que ela representa ser? 

 É destacável que o projeto da escultura ao Laçador foi transformado em uma 

estátua de bronze pois tornou-se a proposta vencedora do “concurso público para 

projeto escultórico monumental que bem representasse o Rio Grande do Sul na 

exposição no Parque do Ibirapuera" que ocorreu em 1954, no IV Centenário de 

Fundação de São Paulo (BRASIL, 2008, p.15).  

 No mesmo concurso público também era concorrente a escultura Gaúcho - de 

autoria do artista Vasco Prado (1914-1998) -, na qual é apresentada a figura de um 

homem indígena de indumentária e artefatos de origem indígena, simbolizando a 

presença e influência desta cultura na formação do povo gaúcho. Porém, a estátua do 

Laçador com seus arquétipos foi a proposta vencedora do (GOMES, 2009, p. 448). 

 A conjuntura em que uma escultura, a qual apresenta um gaúcho idealizado 

com traços europeus, ter sido a proposta vencedora como a representação simbólica 

do homem rio-grandense - ao contrário de outras obras, como o projeto da figura 

indígena de Vasco Prado, por exemplo - possibilita refletir sobre ressonâncias 

históricas de toda uma organização sociocultural e imagética que consolida sistemas 

de relações hierárquicas. 

 Ao assinalar as referências da “africanidade” que constituem a cultura brasileira 

e os aspectos do embranquecimento, Lélia Gonzalez caracteriza que a elite, a qual 

possui poderes no Brasil, procura se direcionar e demonstrar supostas aproximações 

com a imaginária “superioridade europeia” (GONZALEZ, 2020c, p. 68); uma das 

estratégias das políticas - visando o embranquecimento em uma população - é o 

ocultamento da contribuição e das histórias das populações negras nas configurações 

sócio-histórico-econômicas que formam as matrizes de sociedade acessíveis na 

contemporaneidade. 

Os sistemas de opressão são estabelecidos de forma pretenciosa, ancorando-

se inclusive em uma produção de cultura visual e estética para organizar uma 

configuração de inferioridade alicerçada em conceitos de gêneros e de racialização, 



96 
 

os quais intencionam também justificar a discriminação com sujeitas indígenas e 

negras. 

 É relevante salientar que as criações iconográficas de afirmações de identidade 

embranquecida - em detrimento de outras - se denotaram de forma protocolar, 

metódica e tensional no estado rio-grandense; como exemplo, o pesquisador Mário 

Maestri (2008) refletindo sobre a ausência negra na historiografia do Rio Grande do 

Sul, em comparação com outros estados do Brasil, conta que “as classes dominantes 

de regiões de raízes escravistas” como nos Estados da Bahia, do Maranhão e do Rio 

de Janeiro “integraram a participação do negro-africano em interpretações regionais 

mitificadas” (MAESTRI, 2008, p. 55). 

Considerações finais 

Essa pesquisa surge a partir do questionamento em torno das representações 

iconográficas gaúchas, sobre o imaginário social em relação aos grupos étnicos que 

vivem no Rio Grande do Sul, figurados por uma identidade masculina e branca, e a 

negação e o apagamento de pessoas negras e indígenas em suas narrativas visuais 

de cunho histórico. 

 Defronte ao imaginário social embranquecido e patriarcal sobre o Rio Grande 

do Sul - enquanto um território habitado por uma pluralidade étnica - e a partir da 

leitura dessas significativas obras que compõem iconografias e historiografias do 

estado do Rio Grande do Sul, no mural “A formação histórico-etnográfica do povo rio-

grandense” (1951-1955) de Aldo Locatelli (1915-1962), e na escultura “O Laçador” 

(1958) de Antônio Caringi (1905-1981), são expostas as configurações canônicas que 

projetam um homem de traços europeus como representante de uma sociedade tão 

diversa quanto a população rio-grandense. 

No mural localizado no Palácio do Piratini é observada a centralidade da figura 

masculina branca - e embora a representação feminina seja incluída na pintura, é 

determinado um lugar de maternidade, subserviência e resignação para sua 

existência. 

  É de se refletir que apesar de haver a representação de uma figura indígena na 

pintura, posteriormente, ao estudar sobre a escultura do Laçador, ressalta-se que a 

imagem do habitante do Rio Grande do Sul é preterida por uma representação 

masculina branca de traços europeus.  



97 
 

Estabelecendo padrões de hierarquias e omitindo dessas narrativas a 

população negra e as mulheres negras e indígenas - as quais também formam e 

representam a sociedade rio-grandense -, estas obras que são ratificadas pelo poder 

estatal refletem escolhas e ideais de uma sociedade rio-grandense que é organizada 

e projetada sobre estruturas patriarcais e embranquecidas. 

Diante do poder e a perspicácia que as imagens possuem em produzir 

realidades, naturalizar estruturas de opressões, desenvolver matrizes de 

pensamentos e formatar subjetividades, e a partir da análise dessas relevantes 

narrativas visuais que compõem a iconografia e a história da arte rio grandense é 

questionável: quais histórias são contadas? Por quem é contada? Quem é 

representada e representado nessas narrativas visuais? Como são representados? 

Quais papéis sociais que elas desempenham e simbolizam a partir desses espaços? 

REFERÊNCIAS  

BHABHA, Homi. K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 

BRASIL, Luiz Antonio de Assis. Antonio Caringi. O escultor dos Pampas. Luiz 
Antonio de Assis Brasil, Paulo Gomes, Eurico Salis. Porto Alegre: Nova Prova, 2008. 

BUENO, Winnie. Peculiaridades do racismo sul rio-grandense que precisam 
extrapolar fronteiras. 2017. Disponível em: 
<https://medium.com/@winniebueno/peculiaridades-do-racismo-sul-rio-grandense-
que-precisam-extrapolar-fronteiras-1498d11f70f8>. Acesso em: 10 de mai. de 2022. 

CARR-GOMM, Sarah. Dicionário de símbolos na arte: guia ilustrado da pintura e 
da escultura ocidentais. Tradução Marta de Senna. Bauru, SP: EDUSC, 2004. 

CÔRTES, Paixão. Paixão Côrtes aponta problemas no monumento O Laçador. Zero 
Hora, Porto Alegre, 11 de nov. de 2012. Disponível em: 
<https://gauchazh.clicrbs.com.br/geral/noticia/2012/11/paixao-cortes-aponta-
problemas-no-monumento-o-lacador-3948017.html>. Acesso em: 29 de abr. de 
2022.  

DIDI-HUBERMAN, G. Diante do tempo: história da arte do anacronismo das 
imagens. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2015. 

FONTANA, David. A linguagem dos símbolos: a história e s significados ocultos 
em um guia completo e ilustrado; [tradução Livia Chede Almendary]. São Paulo: 
Publifolha, 2013. 

GOMES, Paulo César Ribeiro. A construção de uma identidade visual: o caso do 
“gaúcho” nas artes plásticas do Rio Grande do Sul, de Pedro Weingärtner a 
Antonio Caringi. Anais do XXVIII Colóquio do Comitê Brasileiro de História da Arte. 
Rio de Janeiro, 2009. 

GONZALEZ, Lélia. A mulher negra no Brasil. In: Flavia Rios, Márcia Lima (orgs). Por 
um feminismo afro-latino americano: ensaios, intervenções e diálogos. 1° ed. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2020a. 

https://medium.com/@winniebueno/peculiaridades-do-racismo-sul-rio-grandense-que-precisam-extrapolar-fronteiras-1498d11f70f8
https://medium.com/@winniebueno/peculiaridades-do-racismo-sul-rio-grandense-que-precisam-extrapolar-fronteiras-1498d11f70f8


98 
 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino americano. In: Flavia Rios, Márcia 
Lima (orgs). Por um feminismo afro-latino americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. 1° ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020b. 

GONZALEZ, Lélia. O apoio brasileiro à causa da Namíbia: Dificuldades e 
possibilidades. In: Flavia Rios, Márcia Lima (orgs). Por um feminismo afro-latino 
americano: ensaios, intervenções e diálogos. 1° ed. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020c. 

HOOKS, Bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra; tradução 
de Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019.  

MAESTRI, Mario. História e historiografia do trabalhador escravizado no RS: 
1819-2006. In: Los estudios afroamericanos y africanos en América Latina: herencia, 
presencia y visiones del otro. Centro de Estudios Avanzados, Programa de Estudios 
Africanos; Buenos Aires: Concejo Latinoamericano de Ciencias Socieales, 2008. 
Disponível em: 
<http://tede.upf.br/jspui/bitstream/tede/179/1/2014MauricioLopesLima.pdf >. Acesso 
em: 12 de abr. de 2022. 

NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Perspectivas, 2016. 

OLIVEIRA, Luciana da Costa de. O Rio Grande do Sul de Aldo Locatelli: arte, 
historiografia e memória regional nos murais do Palácio Piratini. 269 p. 
Dissertação (Mestrado em História). - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul, Porto Alegre, 2011. 

PANOFSKY, Erwin, 1892 – 1968. Significado nas artes visuais; tradução Maria 
Clara F. Kneese e J. Guinsberg. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

ÔRÍ. Direção de Raquel Gerber. Brasil: Estelar Produções Cinematográficas e 
Culturais Ltda, 1989, vídeo (131 min), colorido. Relançado em 2009, em formato 
digital. Disponível em:< https://negrasoulblog.wordpress.com/2016/08/25/309/ >. 
Acesso em: 19 mar. de 2022. 

RIO GRANDE DO SUL. Gabinete de Consultoria Legislativa. LEI Nº 12.992, DE 13 
DE JUNHO DE 2008. Porto Alegre, 2008. Disponível em: 
<https://www.mtg.org.br/wp-content/uploads/2020/06/mtgrs-lei-12992-Estatua-do-
la%C3%A7ador.pdf >. Acesso em: 31 out. de 2021. 

TOSCANI, Nadima. A pesquisa sobre a iconografia de Getúlio Vargas em 
monumentos escultóricos públicos do Rio Grande do Sul. In: Maria Amélia Bulhões 
(org.). Memória em caleidoscópio: artes visuais no Rio Grande do Sul. Porto 
Alegre: Editora da UFRGS, 2005. 

 

  

http://tede.upf.br/jspui/bitstream/tede/179/1/2014MauricioLopesLima.pdf
https://negrasoulblog.wordpress.com/2016/08/25/309/
https://www.mtg.org.br/wp-content/uploads/2020/06/mtgrs-lei-12992-Estatua-do-la%C3%A7ador.pdf
https://www.mtg.org.br/wp-content/uploads/2020/06/mtgrs-lei-12992-Estatua-do-la%C3%A7ador.pdf


99 
 

O “QUASE” AFETO: ANÁLISE DOS CASAIS LÉSBICOS EM TELENOVELAS 

 

ARAUJO, Larissa45 

SEVERO, Patrícia Schneider46  

 

Resumo:  

Este trabalho é uma reflexão inicial sobre a construção de casais lésbicos em 
telenovelas da rede Globo ao longo dos anos, partindo do final da década de 90. A 
partir da compreensão das telenovelas como elemento popular da cultura brasileira e 
construtor de conceitos coletivos, é possível entender os padrões de representação 
de diversidades e os contrapontos temporais que acontecem com o passar das 
décadas e as novas interpretações sociais de certos conceitos. Falar sobre 
lesbianidade na televisão ainda é delicado e o reforço de padrões excludentes e 
segregadores funciona para manter ideias equivocadas sobre essas existências, 
porém também existem as evoluções e contrapontos para questionar e trazer nova 
luz ao assunto.   

Palavras-chave: Telenovelas; casais lésbicos; representatividade. 

 

Introdução 

 

 As telenovelas no Brasil têm seu início registrado em 1951 apenas um ano 

depois da chegada das televisões, mas antes delas as radionovelas já tinham seu 

lugar na vida das pessoas. A adaptação desse formato já existente para o novo 

“espaço” que são as televisões rendeu um elemento que após 70 anos ainda 

conquista o público sem precisar de um esforço hercúleo para isso. 

Pensando na novela com um formato tão apreciado pelo público, nesse trabalho 

iremos abordar algumas obras que trouxeram o tema das relações amorosas entre 

mulheres e os desdobramentos na construção das narrativas dessas personagens e 

suas existências, algumas enquanto lésbicas e outras bissexuais, mas sempre com o 

foco na relação que elas estabelecem ao longo das narrativas em diferentes épocas, 

 
45 Discente do Curso de Produção e Política Cultural na Universidade Federal do Pampa - Campus 
Jaguarão 
46 Professora Adjunta dos Cursos de Gestão de Turismo e Produção e Política Cultural na 
Universidade Federal do Pampa 



100 
 

enteder o discurso narrativo das telenovelas na construção e na perpetuação de um 

imaginário sobre a existência lésbica e as relações romanticas entre mulheres na 

sociedade. 

Passaremos pelos anos 90 antes da virada do século e iremos até a última obra 

produzida no horário nobre da emissora Globo que contou com a presença desse 

tema em sua obra. Diferentes autores trabalharam o assunto desde 1988 onde o tema 

surgiu pela primeira vez na trama da novela Vale Tudo (Gilberto Braga, Aguinaldo Silva 

e Leonor Bassères), de lá para cá algumas coisas mudaram na forma de representar 

essas tramas, o lugar, e o desfecho delas nas histórias. As novelas que serão vistas 

nesta pesquisa são Torre de Babel (1998) - Silvio de Abreu, Mulheres Apaixonadas 

(2003) - Manoel Carlos, O Segundo Sol (2017) - João Emanuel Carneiro e Um Lugar 

ao Sol (2021) - Lícia Manzo. 

A partir de uma pesquisa bibliográfica sobre o tema e análises das obras e das 

camadas que compõem as narrativas das personagens, suas construções e o 

desfecho das histórias, se houveram mudanças na “fórmula” ao longo dos anos. É 

importante para esta pesquisa a continuação das análises de obras televisivas como 

os estudos de Lenise Borges que traz o debate em seu artigo intitulado “Lesbianidade 

na TV: visibilidade e “apagamento” em telenovelas brasileiras”, e também o 

documentário “Orgulho Além da Tela” produzido para a plataforma de streaming 

Globoplay.  

 Compreender as evoluções de representatividade tem sua importância não 

apenas pelo momento em que vivenciamos com diversas tentativas de apagamento 

de existências plurais mas também para que as gerações tenham compreensão das 

mudanças que permeiam a passagem do tempo. Estar à margem da sociedade faz 

com que as pessoas experienciem a representatividade de uma outra forma e a 

normatividade não abarca essas existências, mas é importante que o caminho para 

essa mudança seja trilhado, pois há espaço nas construções midiáticas para que isso 

seja feito. 

A TV no Brasil e as Telenovelas 

 Em 2014, em seu último ano de existência, o Estadic/Munic - IBGE caderno 

que apresenta os dados culturais do estados e municípios do Brasil, incluindo o Distrito 

Federal, apontou que 99,9% dos municípios possuía sinal de TV Aberta, segundo o 

Perfil dos Estados e dos Municípios Brasileiros - Cultura (2014) entre 1999 e 2014 “a 



101 
 

captura do sinal de televisão aberta continuou sendo o meio de comunicação mais 

utilizado para acesso aos conteúdos culturais no Brasil.” E ainda no resultado da 

Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios, em 2013 os domicílios que possuíam 

televisores estavam em torno de 97,2%. 

 Em 1950, Assis Chateaubriand, integrante do conhecido como “império das 

comunicações”, Diários Associados, decide trazer ao Brasil a televisão e é a partir 

desse momento que surge a antiga TV Tupi em São Paulo (BALAN, 2012). Com uma 

primeira exibição no dia 4 de Julho de 1950 de forma amadora, é assim que começa 

a história desse importante elemento da cultura brasileira, presente em quase todas 

as casas e na rotina da maioria dos brasileiros. Segundo Jambeiro (2002, apud Leal, 

2009), as primeiras exibições atingiam cerca de 500 aparelhos em São Paulo porém, 

nos meses seguintes já haviam 2 mil televisores. Na América Latina, o Brasil foi o 

primeiro a contar com uma emissora de televisão. 

 A produção televisiva ocupou-se muito rapidamente de evoluir e construir 

programas que mantivessem o público cativo, um elemento muito importante para 

essa evolução foi o surgimento do chamado VT (videotape), com essa ferramenta 

passou a ser possível criar conteúdos mais elaborados e viabilizou a exibição diária 

de novelas, mas ainda haviam os programas ao vivo como telejornais e programas 

que contavam com a participação de uma platéia. Para Mattos (2002, apud Leal, 

2009), Esta tecnologia permitiu a criação de uma programação mais elaborada e 

estratégica, a possibilidade de exibição de um programa “repetido” ao longo da 

semana criou um elemento chave para a televisão que foi o hábito do telespectador. 

É importante no estudo da televisão compreender o impacto da construção do hábito 

para manter o público. 

Balan (2012), afirma que na década de 60, começaram a surgir emissoras que 

tinham suas programações próprias sem precisar reproduzir o que era exibido a partir 

de uma emissora principal, TV Globo, Tupi e Record foram algumas delas. Surgiu 

nesse momento também, o esboço de uma programação nacional que seria 

aprimorada anos depois com o surgimento da Embratel.  

 Entre os anos de 1964 e 1985 o Brasil passa pelo período de ditadura militar, 

por conta do interesse público de consolidação de um ideal de Brasil, durante esse 

período houveram avanços no desenvolvimento da televisão pois acreditavam que ela 



102 
 

funcionaria como canal para perpetuação de discursos e facilitaram o acesso e 

compra de televisores para isto. 

 Leal (2009) apresenta os fatores técnicos de desenvolvimento que ocorreram 

na mesma época como a criação de órgãos do Estado que encarregavam-se da 

produção cultural, com isso também vieram os decretos e leis que favoreciam o 

avanço das emissoras, na telecomunicação houve o congelamento das taxas de 

serviço e, dentre outras coisas, também houve isenção nas taxas de importação o que 

facilitou a compra de televisores. Parte desse processo de facilitar o acesso aos 

televisores foi uma estratégia de alavancar as propagandas e ideias do movimento 

militar que intervia em todas as produções das emissoras, inclusive as novelas, que 

eram revisadas por eles antes de irem ao ar.    

As telenovelas, surgidas no Brasil em 1951, com seus recém completados 71 

anos, chegaram ao país em outro formato, eram as famosas radionovelas, que 

continham outras características em sua construção, as atuações eram muito mais 

carregadas, com histórias situadas em locais exóticos (VICENTE e SOARES, 2016). 

Murakami (2015, apud. VICENTE E SOARES, 2016) diz que o começo das produções 

de telenovela  tiveram como característica “os roteiros nos moldes dos desenvolvidos 

pela cubana Gloria Magadan – dramalhões com fórmulas infalíveis que retomavam as 

características do melodrama”(MURAKAMI, 2015, apud. VICENTE e SOARES, 2016), 

a autora inclusive teve sua estreia na teledramaturgia em 1965 na novela Paixão de 

Outono, a estreia do conhecido horário nobre às 21:30 (MEMÓRIA GLOBO). 

Esther Hamburger (2011) define a construção das novelas como: 

Uma complexa rede de relações envolve a agenda militar autoritária 
nacionalista e desenvolvimentista; a agenda de anunciantes, homens 
da indústria e do comércio; e o talento de escritores, atores e diretores 
de esquerda (também nacional e desenvolvimentista) com repertório 
e conhecimento de cinema e teatro. (HAMBURGER, 2011, pg. 206) 

 

A autora ainda fala sobre como a novela segue tentando ao longo dos anos 

representar as realidades em que estão inseridas, conhecida como “obra aberta”, as 

telenovelas têm suas narrativas construídas enquanto são exibidas ao público, 

sofrendo alterações a partir do retorno do mesmo. Durante o período de pandemia as 

novelas passaram a ser feitas de outra maneira, deixando de ser uma obra aberta, há 



103 
 

quem diga que isso afetou o desempenho das obras lançadas nesse período, mas 

também aprendeu-se um pouco mais sobre como fazer novelas. 

No final da década de 60 o brasileiro passa a querer uma narrativa mais 

próxima da sua realidade, é quando entram em cena Janete Clair e Dias Gomes, casal 

responsável por grandes clássicos da teledramaturgia do século passado, ela com 

títulos como Irmãos Coragem (1970), Selva de Pedra (1972) e Pecado Capital (1975), 

e ele com O Bem Amado (1973), Saramandaia (1976) e Roque Santeiro (1985). 

Segundo Vicente e Soares (2016) os autores começam a usar elementos “comuns” 

para construir a relação de representação nas novelas, dentro dos limites permitidos 

para a época, foram abordadas temáticas da sociedade. 

 Borges (2007) define este tipo de novela como “novelas de intervenção”, o 

modelo que aborda questões políticas enquanto apresenta uma semelhança com a 

realidade para construir a identificação com o público. Partindo dessa noção, 

entendemos que a novela é um produto do meio em que está inserida, mesmo que a 

premissa da obra seja a de representar outros momentos da história, ou esteja 

baseada em narrativas de livros, etc., Maria Angela (2015) fala sobre como, por 

exemplo, as incessantes reprises da emissora SBT, de obras do começo do século, 

afeta negativamente a impressão do telespectador sobre a evolução dessas 

telenovelas que não pararam no tempo e seguem adaptando-se e evoluindo conforme 

o contexto social muda.  

 Ainda na compreensão de Borges (2007) a teledramaturgia está inserida num 

ambiente midiático, o que faz surgir algumas implicações, segundo a autora, esse 

lugar tem um papel crucial na manutenção de valores e significados de forma 

homogeneizada, o que afeta o acesso ao que é diferente, plural. Assim, nessa função 

de reforçar o que é “comum” ou, nesse caso, o que é heterossexual, podem ocorrer 

situações como exclusão, rejeição ou desvalorização ao ser colocada como 

“oposição” à Heterossexualidade. Nessa disputa de valores, acaba sobrando para as 

outras identidades o dever de reforçar a “normalidade”, o que acaba rendendo 

personagens caricatas ou até mesmo puro alívio cômico da heteronormatividade. 

Lesbianidade nas telenovelas 

Em 1988 temos a primeira aparição da lesbianidade como tema em uma 

produção de telenovela, de lá para cá, pouco mais de 20 novelas abordaram o tema, 

dessa obras, 4 estão presentes nesta pesquisa, sendo elas Torre de Babel (1998), 



104 
 

Mulheres Apaixonadas (2003), O Segundo Sol (2017) e Um Lugar ao Sol (2021), todas 

ocuparam a faixa conhecida como “horário nobre” da Rede Globo, algumas escritas 

por autores de renome para esse horário, apenas a última foi escrita por uma iniciante 

nessa faixa, Lícia Manzo teve sua primeira novela da faixa das 21h e no formato de 

obra fechada por conta da crise sanitária causada pelo Coronavírus, o que pode ter 

afetado o desenvolvimento de alguns núcleos, inclusive o casal presente nessa 

pesquisa. 

Leila Sampaio (Silvia Pfeifer) e Rafaela Katz (Christiane Torloni) são o segundo 

casal de mulheres das telenovelas, surgem no ano de 1998 e, apesar das décadas de 

diferença partilham semelhança com Gabriela Macedo (Natalia Lage) e Ilana Prates 

(Marina Lima), a partir do momento em que esses casais se formam, não existe um 

terceiro elemento (homem) como parte da narrativa para questionar as orientações 

sexuais, no caso de Ilana e Gabriela, apesar de terem passado por relações 

heterossexuais isso não é utilizado para pôr em xeque as sexualidades diferente do 

casal Maura (Nanda Costa) e Selma (Carol Fazu), a sexualidade de Maura é 

questionada quando ela se aproxima do colega de trabalho e passa a nutrir afeto por 

ele, porém em momento algum a história trata a bissexualidade como uma alternativa 

para a personagem fazendo parecer que ela estava confusa por nunca ter se 

relacionado com homens antes. 

 Outro ponto de encontro e desencontro dos casais é a forma de representação 

do afeto, em Torre de Babel é apresentado um casal que raramente demonstra afeto 

romântico, poucos contatos físicos e algumas palavras que representam a relação e 

mesmo assim gerava grande desconforto no público levando ao fim precoce da 

história delas, diferente da novela que vem em sequência, em Mulheres Apaixonadas 

(2003) Rafaela (Paula Picarelli) e Clara (Alinne Moraes) têm mais momentos de 

contato, elementos narrativos que reforçam a relação, a afirmação das duas sobre 

serem lésbicas e possibilidade de ficarem juntas tendo inclusive um selinho no final 

da novela, um marco para a época. Anos depois, apesar de beijos ainda serem uma 

barreira, a relação de Maura e Selma (O Segundo Sol) é muito afetuosa, tanto com 

contatos físicos quanto em palavras de afeto, partindo desse ponto apenas, é muito 

difícil que o público confunda e questione a relação, isso é visto de forma mais 

evidente na relação de Ilana e Gabriela (Um Lugar ao Sol) onde as personagens só 

passam a viver o romance a partir de muitos momentos de reforço sobre as certezas 

sobre os sentimentos e as vontades deixando nenhuma brecha para questionamentos 



105 
 

sobre incertezas e hesitações que possam deixar ainda no público a possibilidade de 

uma heterossexualidade de “resgate” que as separe. 

Mesmo com esses elementos narrativos e evoluções ao longo dos anos, parece 

que as relações entre mulheres em novelas ainda ficam, por vezes, no campo do 

“quase”, elas “quase” tiveram um final feliz, “quase” ganharam mais tempo de tela por 

conta da repercussão com o público lésbico/bissexual (alvo), “quase” puderam ter um 

beijo de verdade, “quase” disseram que são lésbicas ou bissexuais ao invés de 

usarem Gay como um termo guarda-chuva para não assumirem uma sexualidade que 

se refere de forma direta a mulheres. Essas possibilidades não serem exploradas é 

uma ferramenta de reforço ao que Borges (2007) aponta mais acima do texto sobre a 

desvalorização daquilo que não é o “comum”, não é destinado o mesmo tratamento a 

não heterossexualidade, pois ela ainda é vista como contraponto e não como um outro 

lugar de afeto possível.    

 

Considerações Finais 

 

Assistir televisão não é apenas um entretenimento vazio, é importante 

compreendermos o impacto do discurso construído nas produções sobre o imaginário 

da sociedade. São mais de 70 anos de produção televisiva no Brasil e mesmo com o 

surgimento de novos espaços como os streamings ou com o crescimento da internet, 

a TV não deixou de ser “queridinha” dos brasileiros, a mesma ainda ocupa importante 

espaço nas casas e nas vidas das pessoas. 

Por ocupar lugar cativo nas rotinas, a telenovela também torna-se elemento de 

formação de opiniões e manutenção de discursos da sociedade. Partindo dessa 

compreensão, é necessária a remodelação das personagens para caberem nos 

contextos sociais a partir das mudanças ocorridas ao longo do tempo nos conceitos 

da sociedade. 

 A qualidade do tempo de tela e sair do lugar de núcleo cômico ou de puro 

sofrimento são alguns dos caminhos possíveis para melhorar a concepção social 

sobre essas existências, de 1988 para cá são mais de 30 anos de mudança, natural 

que as produções audiovisuais sigam mudando também.  

 



106 
 

 

Referências 

 

BALAN, Willians Cerozzi. Um Breve Olhar pela Evolução da TV no Brasil, parte 1. 
São Paulo: Revista Produção Profissional, Editora Bollina, abril 2012.  

BORGES, Lenise Santana. Lesbianidade na TV: visibilidade e “apagamento” em 
telenovelas brasileiras. Conjugalidades, parentalidades e identidades lésbicas, gays 
e travestis. Rio de Janeiro: Garamond, p. 363-384, 2007. 

HAMBURGER, Esther. Telenovelas e interpretações do Brasil. Lua Nova: Revista 
de Cultura e Política. 2011, n. 82, pp. 61-86. Disponível em: <>. Epub 18 Maio 
2011. ISSN 1807-0175. Acesso em: 19/03/2022. 

LEAL, Plínio Marcos Volponi. Um olhar histórico na formação e sedimentação da TV 
no Brasil. VII Encontro Nacional de História da Mídia, 2009 

Perfil dos estados e dos municípios brasileiros: cultura: 2014 / IBGE, Coordenação 
de População e Indicadores Sociais. - Rio de Janeiro: IBGE, 2015. 106p. 

RAUS, Maria Angela. Telenovelas mexicanas e desenvolvimento narrativo: um 
estudo de caso. 2015. 33 p. Trabalho de Conclusão de Curso em Mídia, Informação 
e Cultura - CELACC/USP, São Paulo, 2015. Disponível em: 
http://celacc.eca.usp.br/sites/default/files/media/tcc/raus_m.a._final_site.pdf. Acesso 
em: 20 mar. 2022. 

VICENTE, E.; SOARES, R. Entre o rádio e a televisão: gênese e transformações 
das novelas brasileiras. E-Compós, [S. l.], v. 19, n. 2, 2016. DOI: 
10.30962/ec.1309. Disponível em: https://www.e-compos.org.br/e-
compos/article/view/1309. Acesso em: 19/03/2022 

 

 

  



107 
 

CENSURA E RESISTÊNCIA NO INSTAGRAM por meio das 

fotografias de Ana Harff 

Vanessa Cristina Dias47 

 
Resumo:  
O historiador de arte Aby Warburg (1866-1929), nos ajuda a pensar nas imagens em 
relação com a cultura. Essa relação configura um “saber-imagem” que no presente 
texto é usada para pensar a rede social Instagram. Na crítica cultural feminista, 
pesquisadoras feministas vêm problematizando a ausência de mulheres artistas na 
história da arte e, a representação da mulher cis, a naturalização de seu corpo nas 
obras de arte como objeto de contemplação e desejo, além da inscrição de rótulos e 
estereótipos. Como mostrado, a rede social Instagram, circula e privilegia imagens 
machistas e sexistas e, ao mesmo tempo, censura imagens antissexistas, como as 
fotografias da artista Ana Harff, que utiliza a plataforma para divulgar seu trabalho. 
Nesse sentido, o trabalho que Ana Harff realiza na rede social, é um trabalho artístico 
de resistência. 
 
Palavras-chaves: Erotismo; Cultural visual; Feminismo. 
 
 

Esse trabalho é um recorte do meu trabalho de conclusão de curso (TCC) nas 

Artes Visuais (UFPel). No TCC, intitulado Evocando o erótico: Imagens de Ana Harff, 

Liam Woods, Tee Corinne e Zanele Muholi a partir de um olhar feminista (2021), 

trabalhei com questões do erotismo e a produção de subjetividade junto a questões 

de gênero e sexualidade. Realizei análise de algumas imagens através do meu olhar 

feminista, ancorada epistemologicamente pela crítica feminista. Para pensar as 

imagens, parti das ideias de Aby Warburg (1866-1929), historiador de arte alemão. 

Warburg foi o idealizador do Atlas Mnemosyne, e seus estudos e ideias transgrediram 

as fronteiras disciplinares da história da arte, se aproximando dos estudos culturais, 

marcando a transversalidade de saberes, envolvendo campos como a filosofia, a 

psicologia, a antropologia, a estética, a arte e a história. Nesse sentindo, o historiador 

contrariou o pensamento ocidental e tradicional da arte que organizava a história da 

arte cronologicamente e de forma hierarquizada, segmentando por períodos e 

tipologias. 

Para Warburg, as imagens expressam sentindo quando em relação a outras 

imagens. As imagens quando relacionadas, produzem modos de saber, possibilitando 

a formulação de argumentações. Sua proposta consistiu em colocar as imagens em 

 
47 Pós-graduanda na especialização em Artes da UFPel. E mestrando em Educação pela UFPel (bolsista CAPES) – 
vanessacristinadias_@live.com 



108 
 

movimento sobre os painéis, pensados como superfícies operacionais e energéticas. 

Essa movimentação pode ser paralisada através de um “clique fotográfico”. 

Paralisadas, as imagens formam uma “constelação”, um “saber-imagem" relacionado 

a um ponto de vista, que corresponde às configurações históricas e sociais (MACIEL, 

2018, p. 198). 

Além disso, o entendimento de Warburg sobre as imagens, configura uma 

“acepção antropológica das imagens” que funciona como complementação aos 

estudos “dos processos de produção de subjetividades engendrados por elas e das 

transformações nas coletividades” (MACIEL, 2018, p. 196) e, por isso, é utilizado 

neste trabalho, pois permite pensar na produção de saberes, que envolvem a história 

da arte e a cultural visual e, a produção de subjetividades e de assimilações, 

aprendizados. 

Atualmente, a rede social Instagram, que é uma das mais usadas no mundo 

todo, produz painéis infinitos de imagens, que estão sempre em movimento e 

permutação. Na rede, é possível ver várias composições de imagens, que vão desde 

o perfil de cada usuário/a, às ferramentas de pesquisa, em rolagens quase-infinitas. 

Essas navegações, permitem fluírem diferentes sentidos e saberes entre as imagens. 

E, como veremos, as imagens podem ser tanto legitimadas quanto censuradas nessa 

rede social. Quais imagens são legitimadas? Quais saberes a rede Instagram 

privilegia? 

 

A crítica cultural feminista 

 

No Brasil, somos regidos pelos valores do pensamento normativo dominante 

ideológico da cultura ocidental, que coloca homem/mulher, cultura/natureza, 

corpo/mente, masculino/feminino, heterossexual/homossexual, sujeito/objeto, 

razão/emoção, etc. em “dualismos de valor” (GAARD, 2011, p. 199-200) que são: 

 

(...) formas de organizar conceitualmente o mundo em termos binários 
distintos, onde cada lado do dualismo é “visto como exclusivo (e não 
inclusivo) e de oposição (ao invés de complementar) e onde um valor 
maior ou superioridade é atribuído a um disjunto (ou lado do dualismo) 
em relação ao outro”. (GAARD, 2011, p. 199 apud WARREN, 1987, p. 
6) 

 
Esses elementos se relacionam horizontalmente, colocando em oposição 

hierárquica dualismos, que são binários e dicotômicos, isto é, são categoria que 



109 
 

comportam dois elementos, como por exemplo, o sexo que é divido entre feminino e 

masculino, mas que tem seus elementos categorizados, o masculino acima e em 

oposição ao feminino. Ainda inspirada por Gaard (2011, p. 199-200), trago os 

dualismos levantados por ela48, estruturados e listados verticalmente, para mostrar 

como os mesmos se relacionam também na vertical49. O homem, branco e 

heterossexual, como sujeito racional da cultura, inserido nos ambientes e discussões 

públicas, está acima de qualquer ser, que é sempre o outro subordinado. Esse homem 

branco, encontra-se no topo das hierarquias, com seus valores e privilégios bem 

definidos e, quanto mais empoderado financeiramente, mais se destaca verticalmente. 

 

Homem/Mulher  
Masculino/Feminino 
Público/Privado 
Cultura/Natureza  
Eu/Outro  
Sujeito/Objeto 
Senhor/Escravo 
Mente/Corpo  
Razão/Erótico 
Brancos/Não brancos   
Heterossexual/Queer  
Financeiramente empoderados/Pobres 
 

 Nas artes, a crítica a dominação masculina teve maior ênfase a partir da 

memorável pergunta que a historiadora Linda Nochlin articulou em 1971: “Por que não 

existiram grandes mulheres artistas?” revelando que o mito do “gênio” na história da 

arte relaciona a genialidade "como um poder atemporal e misterioso, de alguma 

maneira incorporado à pessoa do Grande Artista” que é o homem cis (NOCHLIN, 

2016, p. 14). 

Outras pesquisadoras como Griselda Pollock, Rozsika Parker, Whitney 

Chadwick e Ana Paula Cavalcante Simioni já caminharam um longo percurso 

comprovando o apagamento de mulheres artistas nas narrativas da História da Arte e 

 
48 Gaard (2011, p. 199-200) traz a lista de Val Plumwood, apresentada originalmente em Feminism and the 
Mastery of Nature (1993, p. 43) e, em texto, acrescenta alguns outros elementos que ela acredita serem 
importantes, conforme já citei neste trabalho. A partir disso, fiz a lista misturando os elementos de Plumwood e 
de Gaard, conforme considerei coerente com as discussões que aqui trago. É importante frisar que Plumwood 
não reivindica a integralidade da lista, já que a mesma pode ser feita e pensada em ad infinitum, pois elementos 
duais, binários, dicotômicos, não nos faltam. Apesar de não ter tido acesso ao texto de Plumwood, encontrei sua 
lista novamente em Dualismos em duelo de Anne Fausto-Sterling (2001/02, p. 60). 
49 Gaard vai concluir isso, a partir das constatações de Eve K. Sedgwick, em Epistemology of the Closet (1990, p. 
10) guardam ressonância com a teorização de Plumwood (1993, p. 42-56), acerca dos postulados de ligação que 
conectam tais dualismos tanto ‘horizontalmente’ como ‘verticalmente’ (GAARD, 2011, p. 201). 



110 
 

no sistema da arte. Muitas dessas, também fizeram trabalhos que resgatavam 

histórias de mulheres que foram apagadas e invisibilizadas. 

Em 1985, surgia o grupo de artistas feministas denominado Guerrilla Girls, com 

denúncias contra “a hegemonia masculina e branca nos acervos dos principais 

museus mundiais, questionando tanto a falta de representatividade feminina, quanto 

à imagem, idealizada e passiva, da mulher nas obras de arte” (DIAS; BRANDÃO, 

2018, p. 04). 

A representação da mulher cisgênero na história da arte é um tema que vem 

sendo debatido com frequência. Muitas estudiosas do assunto apontam 

problemáticas, que versam sobre o machismo, o sexismo e a rotulação constante de 

mulheres cis. A professora pesquisadora Luciana Loponte (2002, p. 8), denomina a 

naturalização e legitimação do corpo da mulher cis como objeto de contemplação e 

desejo, presente em obras de arte, de “pedagogia visual do feminino”, que transforma 

esses modos de ver particulares em verdades unanimes, rotulando as mulheres cis 

enquanto sensíveis, delicadas, sensuais, maternais, etc. (LOPONTE, 2002, p. 8). 

Esses modos de estereotipar acontecem através, segundo Teresa de Lauretis, 

das “tecnologias da reprodução do gênero” (LAURETIS, 1994) “que, nos meios de 

comunicação, no cinema, na literatura, nas artes, na imprensa, reafirmam as imagens 

tradicionais de mulheres e homens, veiculam representações assimétricas de 

sexualidade e banalizam a violência sexual e de gênero” (RAGO, 2018, p. 283).  Na 

cultural visual essas tecnologias são facilmente vistas na rede social Instagram. Na 

rede, o nu e as imagens ligadas aos corpos e sexualidades das mulheres cis tem 

diferentes nuances de aparição, como é o caso de algumas publicações da artista Ana 

Harff. 

 

Ana Harff e o Instagram 

 

Ana Harff, artista visual e feminista, nasceu em 1987 no Rio de Janeiro, e reside 

na Argentina. Trabalha como fotógrafa ensaísta, dá cursos de fotografia analógica, de 

fotografia de nudez e outras técnicas experimentais. Tem como mote o corpo, 

especialmente o da mulher cis e sua representação. A nudez é extremamente 

presente em seu trabalho, e no geral, produz imagens ternas, delicadas e potentes. 

Tem seus trabalhos publicados em seu site e em sua página da rede social Instagram. 

Então, a rede tem importante papel de divulgação das imagens que Harff produz. 



111 
 

A artista, chegou a trabalhar por anos para a revista playboy. Ao perceber que 

se tratava de uma indústria pornográfica e machista, decidiu mudar de perspectiva e 

sair desse meio. Sobre sua jornada profissional, a artista explica: 

 

Resolvi combinar a fotografia com a imagem do corpo da mulher que 
queria ver, que era o meu corpo, os corpos de minhas amigas, o corpo 
de conhecidas, das mulheres que estavam ao meu redor. Então o 
mundo do nu veio daí, da indignação de ver sempre os mesmos corpos 
e consumido por uma indústria machista que tanto os objetifica. 
(HARFF, 2019, s/p, tradução livre) 

 

Na figura 1, podemos ver a postagem feita no dia 22 de junho de 2021, pela 

artista. Na foto em questa o, a artista focaliza suas na degas com celulites, que foram 

deletadas sob a justificativa de conter nudez ou atividade sexual. Pore m, na imagem ao 

lado, a artista expo e que um trecho de um ví deo de pornografia mainstream em que uma 

mulher padrão (cis, branca e hétero) tem seus cabelos puxados enquanto é penetrada 

por trás por um homem também padrão, não foi deletado mesmo após denúncias. Na 

legenda da postagem, a artista revela sua frustração diante da situação: 

 

Foto de celulite: quebra as regras. Vídeo pornô com violência física: não viola 
as regras. É assim que estamos. Serie Beyond the Guidelines (tentando 
ressuscitá-la, já que todas as postagens anteriores foram removidas). 
(HARFF, 2021, s/p, tradução livre) 

 
Figura 1 - Publicação de Ana Harff, Instagram, 2021. 

 
Acesso em: https://www.instagram.com/p/CQbO3ZDgfdG/. 

 

Como veremos abaixo, na Figura 2, Ana em uma outra publicação, do dia 03 

de junho de 2021, publica um autorretrato que focaliza sua barriga fora do padrão, 



112 
 

com estrias aparentes e parte do seio e da mão. O púbis também aparece, mas com 

efeito desfocado, pode-se observar que é impossível de visualizar a vulva de Ana, 

mesmo assim, essa fotografia também foi censurada. No entanto, ao lado, novamente 

ela traz outra denúncia de imagem de um corpo feminino numa posição de destaque 

para as nádegas com um fio dental, seu ânus está praticamente explícito, e essa foto 

não foi censurada. Inclusive, através de seu print é possível ler dois comentários da 

publicação, em que existe claramente uma sexualização. 

 

 

Figura 2 - Publicação de Ana Harff, Instagram, 2021. 

  
Acesso em: https://www.instagram.com/p/CPqd9Z9gzFW/ 

 

Na legenda da publicação acima, Ana Harff desabafa: 

 

Já perdi a conta de duas coisas: a quantidade de vezes que minhas 
fotos censuradas foram eliminadas e, a quantidade de vezes denunciei 
conteúdo degradante que, segundo a plataforma “não infringe as 
normas”. Mesmo expondo estas incoerências meus posts foram 
desaparecendo, um por um. Ainda estou aqui e estas injustiças 
seguem acontecendo. Não é porque não falo sobre elas que elas 
deixam de acontecer, mas é muito cansativo. Não quero parecer um 
disco arranhado que só fala da injustiça que é tudo isso.  Mas às vezes 
é bom recordar vocês. Então, aqui está um conteúdo comparativo do 
que pode e do que não pode no Instagram. Como sempre, nada faz 
sentido. (HARFF, 2021, s/p, tradução livre) 

 
A assimetria da rede social Instagram diante de imagens de cunhos diferentes 

é revelada pelos corpos e pautas que veicula.  A criadora de conteúdo digital, brasileira 

e negra Polly Oliveira, teve sua rede social no Instagram deletada, por postar fotos de 



113 
 

seu próprio corpo, em que mostra e enfatiza as formas e marcas naturais do mesmo, 

além de sempre militar sobre questões do feminino. Após ter sua conta deletada, Polly 

estudou o Instagram e como seu algoritmo funciona por 20 dias, nos quais observou 

as mulheres cis com mais seguidores e patrocinadores, que também criam conteúdo 

na mesma rede, chegando à conclusão de que elas além de muito parecidas 

fisicamente, também investiam nos mesmos assuntos e conteúdos. 

A partir disso, Polly resolveu retornar a rede utilizando o método ‘O 

Experimento’, em que buscou seguir uma série de recomendações para aumentar seu 

engajamento e sua visibilidade na rede. Essas recomendações basicamente 

propunham o uso de palavras-chaves, sexualizar o próprio corpo e vender produtos 

mentirosos, que na verdade não funcionam, como milagre para as mulheres 

emagrecerem, por exemplo. Em entrevista para a Mídia Ninja, Polly Oliveira contou 

sua experiência com aplicação do ‘O Experimento’ no Instagram: 

 

(...) o Experimento é isso, ele mostra para as pessoas que o que vende 
é o chá que promete secar a barriga, que é o gel redutor de celulite, 
ou seja, o Experimento prova que a mentira vende muito mais que a 
verdade, ser padrão te abre muito mais portas do que ser você mesma, 
viver uma vida fantasiosa faz muito mais sucesso do que você mostrar 
o seu dia-a-dia, o seu cotidiano, sua verdade. [...] ele não é uma 
solução, ele é uma prova de como as coisas funcionam, porque sim, 
se você mentir, se você se tornar infantilizada e burra (o Instagram me 
provou isso), tem uma personagem que eu criei dentro do 
Experimento, que é baseada na Juliana do Bonde, que é uma mulher 
muito linda mas completamente infantilizada e sexualizada, então 
quando eu comecei a usar esses estereótipos, o Instagram me 
entregou muito, e me entregou para um público masculino. ou seja, 
isso provou que eu era um produto para consumir. Todas as vezes que 
eu usei minha plataforma para vender uma mentira, eu tive o meu 
conteúdo impulsionado, entregue, tive meu alcance pelo menos 4x ou 
5x maior do que quando eu falava sobre feminicídio, sobre liberdade, 
sobre libertação, então eu dizer que o Experimento é uma solução eu 
estaria mentindo, ele é apenas uma prova. (OLIVEIRA, 2021, s/p) 

 
Pensando no corpo, vemos que esse método revelou que o algoritmo do 

Instagram, reforça “uma hiperexposição do corpo como produto” conforme a 

educadora Luciene M. Silva nos alertou (2006), para as nossas referências para "uma 

cartografia corporal com toques de sedução e negação dos traços do tempo” (SILVA, 

2006, p. 4). Há então, privilégios para os corpos cis, brancos, magros e jovens. E, 

mesmo esses corpos, são extremamente sexualizados, quando se tratam de mulheres 

cis. 

A partir das imagens que são aceitas e das censuradas, pode-se pensar no que 

Laura Mulvey (1975) vai chamar de Male Gaze, para pensar o cinema, que é 



114 
 

basicamente o olhar ativo, masculino (cis) que como espectador, implica às mulheres 

a condição de objetos de seus próprios prazeres. Mais tarde (1989), Mulvey 

demonstra que esse olhar masculino e ativo, mais do que um “olhar do homem”, 

“representa uma posição, um lugar. Ao falar em “olhar masculino”, ela está falando da 

masculinização da posição do espectador, e da masculinidade como ponto-de-vista” 

(MALUF; MELLO; PEDRO, 2005, p. 345), isto é, do machismo e do sexismo como 

dominantes, como hegemônicos. 

Ademais, para bell hooks, importante escritora negra, feminista e crítica da 

cultura, “criticar imagens sexistas sem oferecer alternativas é uma intervenção 

incompleta. A crítica em si não leva à mudança” (HOOKS, 2018, p. 62). 

 

Considerações finais 

 

Ana Harff não só critica as imagens sexistas, mas traz outras imagens, com 

outros corpos e outros modos de ver, para a cultura visual através do seu olhar 

emancipado. Harff contribui fortemente para a mudança do imaginário social e coletivo 

com a imagens que divulga. Ela leva seus trabalhos para uma cultura visual, na qual 

a grande massa é engendrada heteronormativamente e sujeitada ao hegemônico, isto 

é, aos padrões de corpos, sexualidades e beleza. 

Mesmo tendo seu trabalho censurado constantemente em seu perfil no 

Instagram, chegando inclusive a, em dezembro de 2021, ser notificada pela rede 

social de que sua página poderia deixar de existir. Harff denuncia e resiste a uma rede 

que privilegia certas imagens e corpos que reforçam estereótipos, violências e até a 

dominação. 

As fotografias de Ana Harff retratam corpos fora dos padrões em situações 

dessexualizantes ou simplesmente compondo nus artísticos, são corpos que não 

estão à venda ou submissos a nenhum tipo de olhar dominador. Ao ampliar suas 

possibilidades de expressão, Ana Harff realiza um trabalho não só de resistência, mas 

de (re)existência, pois afirma a existência de outros corpos, outras formas de ser e ver 

o mundo, no qual, carrega outras experiências, vivências, olhares e até sentires. E 

dessa forma, a artista corrobora outros saberes ou um “saber-imagem” contra 

hegemônico. 

 

 

 



115 
 

Referências 

 
DIAS, Vanessa Cristina. BRANDÃO, Cláudia Mariza Mattos. ARTE ERÓTICA, 
SEXUALIDADE E PODER. In: XVI SEMINÁRIO DE HISTÓRIA DA ARTE, 2018, 
Pelotas. Revista Seminário de história da arte, 2017. v. 1. p. 1-17. Disponível em: 
<https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/Arte/article/view/13540>. Acesso em: 
16 abr. 2021. 
 
GAARD, Greta Claire. Rumo ao ecofeminismo queer. Revista Estudos Feministas, 
Florianópolis, v. 19, n. 1, p. 197, jan. 2011. Disponível 
em:<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-
026X2011000100015>. Acesso em: 16 abr. 2021. 
 
HARFF, Ana. Instagram. Disponível em: <https://www.instagram.com/anaharff/>. 
Acesso em: 31 mar. 2022. 
 
HARFF, Ana. Ana Harff - Foto de la semana. [Entrevista concedida a] Revista Colibrí. 
Disponível em: <https://revistacolibri.com.ar/ana-harff-foto-de-la-semana/>. Acesso 
em: 31.out.2021. 
 
HOOKS, bell. Eros, erotismo e processo pedagógico. In: LOURO, Guacira. L. O 
corpo educado: pedagogias da sexualidade. 4. ed. Belo Horizonte: Grupo Autêntica, 
2018. Disponível em 
<https://integrada.minhabiblioteca.com.br/#/books/9788551301692/>. Acesso em: 18 
out. 2021. 
 
LAURETIS, Teresa de. Tecnologias de gênero. In: Tendência e Impasses - O 
feminismo como crítica da cultura. Org. Heloísa Buarque de Holanda. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1994. 
 
LOPONTE, Luciana Gruppelli. Sexualidades, artes visuais e poder: pedagogias 
visuais do feminino. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 10, n. 2, p. 283-
300, jul.  2002. Disponível em: 
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
026X2002000200002&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em: 16 abr. 2021. 
 
MACIEL, Jane Cleide de Sousa. Atlas Mnemosyne e Saber Visual: atualidade de Aby 
Warburg diante das imagens, mídias e redes. Revista Ícone, Recife, v. 16, n. 2, p. 
191–209, 2018. Disponível em: <https://doi.org/10.34176/icone.v16i2.238041>. 
Acesso em: 18 out. 2021. 

 
MALUF, Sônia Weidner; MELLO, Cecilia Antakly de; PEDRO, Vanessa. Políticas do 
olhar: feminismo e cinema em Laura Mulvey. Revista Estudos Feministas, v. 13, n. 
2, p. 343-350, 2005. Disponível em: 
<scielo.br/j/ref/a/CZBLNQqzcsKJhDM5P9KBD7S/?format=pdf&lang=pt>. Acesso em: 
31 mar. 2022. 
 
MULVEY, Laura. Visual Pleasures and Narrative Cinema, Screen, Autumn, v. 16, n. 3, 
p. 6-18, 1975. Disponível em <https://doi.org/10.1093/screen/16.3.6>. Acesso em: 31 
mar. 2022. 
 



116 
 

NOCHLIN, Linda. Por que não houve grandes mulheres artistas? Tradução de 
Juliana Vacaro. São Paulo: Edições Aurora, 2016. Disponível em: 
<http://www.edicoesaurora.com/ensaios/Ensaio6.pdf>. Acesso em: 16 abr. 2021. 
 
OLIVEIRA, Polly. O experimento e o dilema dos corpos nas redes. [Entrevista 
concedida a] Mídia Ninja. Disponível em: <https://midianinja.org/marianesantana/o-
experimento-e-o-dilema-dos-corpos-nas-redes-entrevista-com-polly-oliveira/>. 
Acesso em: 18 out. 2021. 
 
RAGO, Margareth. A Aventura de contar-se. Feminismos, escrita de si e invenções 
da subjetividade. Editora da Unicamp: Campinas, 2018. 
 
SILVA, Luciene M. da. O estranhamento causado pela deficiência: preconceito e 
experiência. Revista Brasileira de Educação, v. 11, n. 33, p. 424-434, set/dez 2006. 
Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S1413-24782006000300004>. Acesso em: 18 
out. 2021. 
  



117 
 

UM OLHAR SOBRE SI: o autorretrato na produção de artistas mulheres 

 

BARBADO, Aryane50;  

TONIN, Thays51 

 

Resumo 

O referente resumo apresenta um panorama crítico acerca da atual narrativa da 
História da Arte, formulada pela ótica do homem branco, ocidental,  hétero e 
cisnormativo, excluindo tudo o que difere de sua normatividade, como é o caso das 
artistas mulheres e suas produções que permeiam o gênero do autorretrato, foco 
desta pesquisa. Posteriormente, é realizado uma análise narrativa e conceitual da 
produção de autorretratos por artistas mulheres desde o Renascimento Europeu até 
a Contemporaneidade, tecendo, com o apoio da Teoria Iconológica Warburguiana, 
leituras possíveis para suas obras. 

 

Palavras Chaves:  Autorretrato, Artistas Mulheres, Teoria Iconológica Warburguiana. 

 

Introdução 

 

A “canônica” narrativa da História da Arte, criada e difundida por uma sociedade 

estruturada ao redor da imagem do homem branco e ocidental, construiu lacunas 

profundas quando se trata da presença de artistas mulheres. Buscando evidenciar 

esse apagamento histórico, a partir da década de 1960 e 1970 muitas artistas, 

pesquisadoras e historiadoras passaram a investigar e questionar esta narrativa. 

Whitney Chadwick, um dos nomes mais reconhecidos no que tange a crítica e a teoria 

da arte, partindo de uma epistemologia feminista, escreve em 1990 um artigo intulado 

“História da Arte e a Artista Mulher”; nele, Chadwick, traça um panorama histórico 

acerca do fazer 117rtístico feminino, que se forjou num discurso onde tende a 

posicionar o papel da mulher na arte como inferior, em que a “grande arte”, aquela 

válida para percepção branca, heterossexual e europeia, provém do gênio 117rtístico, 

que por sua vez só nasce e existe pelas mãos de artistas homens (CHADWICK, 1990). 

 
50Graduanda em Artes Visuais Bacharelado pela Universidade Federal de Pelotas - 

aryane.barbado@gmail.com  

51Professora Colaboradora do bacharelado em Artes Visuais UFPel - toninthays@gmail.com 



118 
 

Este contexto, responsável por instaurar e manter vivos artistas (em sua 

maioria homens ocidentalizados) e seus trabalhos, tanto nos arquivos da história 

quanto no imaginário coletivo de diversas sociedades, posicionou as produções de 

artistas mulheres num segundo plano narrativo (do fazer amador), o que com o tempo 

apagou-as da história “central”. A ausência de seus nomes estende-se a quase todos 

os gêneros e linguagens estudados pela disciplina. 

Desta forma, tratarei nesta pesquisa sobre a falsa ausência, ou melhor seria 

dizer, a presença ativa de artistas mulheres na construção das rupturas estéticas 

(TONIN, 2021), em especial, na construção do gênero autorretrato e seus possíveis 

caminhos de leitura para a historiografia da arte atual.  

Fundamentada na teoria de Aby Warburg, esta pesquisa propõe que a partir de 

uma análise iconológica da produção de autorretratos de artistas mulheres, é possível 

tecer relações entre as imagens, sejam elas, em um primeiro momento, formais e/ou, 

posteriormente, conceituais. Esta análise busca reconhecer e evidenciar  diferentes 

elementos e intenções presentes em duas ou mais imagens, com o objetivo de 

entender como essas artistas, de diferentes épocas e localidades, apropriaram-se de 

sua própria imagem (física e/ou imaginária) e relacionaram-a a suas produções. 

Aby Warburg, desenvolveu como parte integrante de sua metodologia 

iconológica uma ferramenta que intitulou de Atlas Mnemosyne (ou Painel Mnemônico); 

que, de forma resumida, é um exercício intelectual frente a uma constelação de 

imagens que contemplem o tema a ser trabalhado e que leve em consideração os três 

fatores primordiais citados acima. Esta pesquisa iniciou-se a partir da apropriação 

desta ferramenta metodológica, onde, por meio do levantamento documental 

imagético, recolheu-se 37 autorretratos de 35 artistas mulheres diferentes, datados 

entre os anos de 1548 a 2018.  

Com a construção do Painel Mnemônico52, foi possível identificar, ao tecer 

novas relações entre os autorretratos e determinando os elementos de continuidade 

e variação presentes, cinco caminhos possíveis para a leitura das imagens, sendo 

eles resumidos aos temas representados: 1) “Autorretrato Reflexivo”53; 2) Autorretrato 

 
52O Painel Mnemônico “Artistas Mulheres e o Autorretrato” está disponível em: 
https://prezi.com/p/edit/mfftcwv14j4v/.  

53  Autorretrato Reflexivo, termo cunhado por Frances Borzello em seu livro Seeing ourselves: 

women’s self-portraits (1998), refere-se a um tema do gênero pictórico do autorretrato em que o 
artista aparece exercendo seu ofício de pintor. 

https://prezi.com/p/edit/mfftcwv14j4v/


119 
 

como “Alegoria do Eu”; 3) Autorretrato como “Fragmento da Memória”; 4) Autorretrato 

Nu; 5) Autorretrato como “Reconstrução de Si”.  

 

Autorretrato: história e percursos 

 

Foi durante o Renascimento Europeu que o autorretrato passou a ser 

reconhecido enquanto gênero propriamente artístico, sendo produzido com maior 

frequência em ateliês e bodegas da época. Carregando consigo características 

latentes desse período, possuía como principal suporte a tela e a obra era executada 

seguindo algumas noções, como a perspectiva (princípios matemáticos e geométricos 

da representação), o realismo (representação fiel do objeto) e o uso do claro-escuro 

(reforçando as noções de volume da obra) e foi constantemente associado ao 

espelho, demonstrando a clara intenção de uma representação verossímil (BOTTI, 

2005). Entretanto, havia uma brusca diferença narrativa nos autorretratos produzidos 

por artistas homens e aqueles realizados por artistas mulheres.  

Devido a reincorporação da Legislação Romana, que proibiu às mulheres o 

direito de frequentar escolas de arte até meados do século XIX, as artistas enfrentam 

grande dificuldade em inserir-se no campo pictórico da representação humana. Neste 

cenário, encontram no autorretrato os recursos necessários para estudar 

anatomicamente a representação do ser humano, demonstrando suas habilidades 

técnicas incansavelmente taxadas como inferiores. Assim, a imagem refletida no 

espelho passou a ser parte integrante dos estudos individuais dessas artistas, que ao 

autorretratarem-se botavam em jogo o duplo papel que carregavam, pois “significava 

reconciliar o conflito entre o que a sociedade esperava das mulheres e o que esperava 

dos artistas” (NUNES, p. 932, 2019).  

Como efeito a esta condição nasce o percurso de leitura 1) “Autorretrato 

Reflexivo”. Nele as artistas se autorretratam como a máxima representação do ser 

artista da época: frente a um cavalete exercendo seu ofício de pintora. Este percurso 

esteve presente de maneira constante até o início do século XIX, sendo encontrado 

em menor quantidade na contemporaneidade. 

A partir da segunda metade do século XIX, é possível demarcar mudanças 

tanto técnicas quanto conceituais na produção de autorretratos de artistas mulheres. 



120 
 

A popularização da fotografia e a ascensão de movimentos sociais, em especial a 

primeira onda feminista livrou as artistas de um comportamento mimético frente a suas 

produções, assim como, de certas “noções convencionais do comportamento feminino” 

(NUNES, pg.935, 2019). Estas mudanças ao redor do autorretrato acabaram por 

contribuir com as questões acerca da representação da mulher, dado que  “ao inserir-

se na obra de arte, a artista passa a (re)existir de um modo outro, sendo ela e ao 

mesmo tempo outra, (re)significando sua existência a partir de suas próprias 

experiências e vivências” (REIS, p. 72, 2018). Neste cenário a verossimilhança é 

deixada de lado e agora a imagem no espelho reflete o “interior” das artistas. O que 

está em jogo aqui não é, apenas, o que elas fisicamente são, mas sim quem elas 

desejam ser, como querem ser vistas ou simplesmente o que seus corpos em 

harmonia com outros elementos da obra buscam evidenciar narrativamente.  

A partir das investigações ligadas ao íntimo das artistas, o autorretrato passa a 

ganhar duas novas dimensões. O percurso de leitura 2) “Autorretrato enquanto 

Alegoria do Eu”, brinca com as representações figurativas ligadas ao íntimo das 

artistas, ele viaja por seus imaginários em busca de suas raízes, marcas, 

ancestralidades e o seu lugar no mundo. Seguindo para o percurso 3) “Autorretrato 

como Fragmento da Memória”, possui como característica marcante as questões que 

envolvem o autobiográfico; a partir dele a artista conta uma história de sua vida, seja 

ela passada ou experienciada no exato momento que se captura a imagem. 

Já o percurso 4) “Autorretrato Nu”, se desenvolvem centrado na retomada e 

controle, por parte das artistas mulheres, relativo a representação de seus corpos nus, 

representação esta que atua como manifesto contra um corpo idealizado e 

objetificado, servindo, quase sempre, para o deleite de homens. Há ainda um quinto 

e último percurso de leitura, “Autorretrato como Reconstrução de Si”: neste as artista 

encarnam personas, ou seja, fisicalidades e personalidades que diferem, em 

diferentes graus, das latentes na vida dessas artistas, aqui elas se desconfiguram e 

reconstroem-se de modo outro, seja forma temporária ou permanente.  

 

 

 

 



121 
 

Considerações Finais  

 

A participação de artistas mulheres na construção do gênero autorretrato faz-

se clara diante desta pesquisa, uma participação numerosa e de extrema importância, 

bem diferente da que fomos apresentados durante séculos pela História da Arte. 

Durante o Renascimento Europeu, o Autorretrato Reflexivo tornou-se parte 

fundamental da produção de artistas, entretanto as motivações que levavam a 

produção de autorretrato por artistas homens estavam, de certa forma, muito distantes 

das que o autorretrato feminino carregava. Se por um lado, os artistas, quase em sua 

totalidade pertencentes à aristocracia, buscavam expor seus status perante a 

sociedade, por outro as artistas utilizavam este gênero como ferramenta para a 

reafirmação de suas competências. A partir da metade do século XIX, com a 

popularização da fotografia e de movimentos sociais, o autorretrato deixou de ser 

usado como ferramenta de reafirmação, já que a centralidade estética e visual na 

representação mimética cedeu lugar às interrogações e investigações internas e 

externas ao “ser” das artistas, influenciando intensamente a produção de autorretratos 

de artistas mulheres até a contemporaneidade. 

Em suma, a produção e análise do painel mnemônico voltado para o 

autorretrato de mulheres artistas, demonstrou ser possível compreender, por meio das 

imagens, as mudanças técnicas e conceituais figuradas nesse gênero artístico. 

Mudanças estas que também atingem a compreensão de que estas artistas tinham 

de si mesmas, uma compreensão ligada ao ser-mulher-artista expressa por imagens. 

É importante salientar que essa pesquisa se encontra em andamento, assim como a 

continuidade dos percursos de leitura e seus embasamentos teóricos. 

 

 Referências  

 

BOTTI, Mariana Meloni Vieira. Espelho, Espelho meu? Auto-retratos fotográficos 
de artistas brasileiras na contemporaneidade. Dissertação (Mestrado em 
Multimeios) - Instituto de Artes, Universidade Estadual de Campinas. Campinas, 2005. 

 

CHADWICK, Whitney. História da Arte e a Artista Mulher. 1990. In: PEDROSA, 
Adriano; CARNEIRO, Amanda; MESQUITA, André (org). História das Mulheres, 
Histórias Feministas: Antologia. São Paulo: MASP, 2019. p.151-170. 



122 
 

 

NUNES, T. Mulheres artistas e Autorretrato: a representação de si como sujeito. 
Encontro de História da Arte, Campinas, SP, n. 14, p. 929–938, 2019. DOI: 
10.20396/eha.vi14.3388. Disponível em:  

https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/3388 Acesso em: 
10 de agosto 2022. 

 

REIS, Fernanda, História das Mulheres na Arte: O Autorretrato como Escrita de Si. 
Revista Eletrônica História em Reflexão, Dourados, v.12, n.26, p. 68-83, jan. / jun. 
2018. Disponível em: 
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/historiaemreflexao/issue/view/354. Acesso em: 10 de 
agosto 2022. 

 

WARBURG, A. Introdução à Mnemosine. In: WARBURG, A. Histórias de fantasma 
para gente grande: Escritos, esboços e conferências. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2015. Cap. 9, p. 363-375. 

 

TONIN, Thays. As armadilhas biográficas da história da arte: o caso de Artemisia 
Gentileschi (1593-1653). 31º Simpósio Nacional de História, Rio de Janeiro, RJ, 
2021. Dispónivel em: 

 
https://www.snh2021.anpuh.org/resources/anais/8/snh2021/1628564070_ARQUIVO
_8049d37c3ff5833ca03c4b97fb7a22fe.pdf. Acesso em 15 de agosto 2022. 

 

  

https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/3388
https://ojs.ufgd.edu.br/index.php/historiaemreflexao/issue/view/354
https://www.snh2021.anpuh.org/resources/anais/8/snh2021/1628564070_ARQUIVO_8049d37c3ff5833ca03c4b97fb7a22fe.pdf
https://www.snh2021.anpuh.org/resources/anais/8/snh2021/1628564070_ARQUIVO_8049d37c3ff5833ca03c4b97fb7a22fe.pdf


123 
 

REFLETINDO SOBRE AS CINEMATOGRAFIAS PERIFÉRICAS 
 

PINTO, Ivonete54 
 
 
 
Resumo: 
Esta proposta trata do projeto de pesquisa Cinematografias periféricas – estéticas e 
contextos não hegemônicos, cujo objetivo central incluiu a publicação de um livro, 
restando a etapa final de inserir o mesmo como bibliografia de apoio na disciplina 
Cinematografias Periféricas. A publicação reuniu 52 textos entre artigos inéditos e não 
inéditos, todos com a delimitação em torno de filmes fora do eixo hegemônico de 
produção. O escopo teórico da pesquisa traz questões conceituais em torno do que é 
ser “periférico”. 
 
Palavras-chave: Cinemas periféricos, memória, curadoria, crítica de cinema 
 
Introdução 
 
O projeto de pesquisa Cinematografias periféricas – estéticas e contextos não 

hegemônicos, trabalha em simetria com dois campos de estudo: o da memória e o 

dos cinemas periféricos. 

O objetivo geral envolveu a organização e publicação de um livro reunindo 

artigos com formato de crítica de cinema e de análise fílmica. O processo para chegar 

ao resultado passou por uma decisão editorial de valorizar uma produção de mais de 

20 anos em torno da reflexão sobre cinematografias não hegemônicas e, ao mesmo 

tempo, produzir novos artigos em sintonia com esta decisão. O livro está na fase de 

divulgação e seu conteúdo passa a ser trabalhado na bibliografia para a disciplina que 

inspirou o projeto, que é Cinematografias Periféricas, oferecida para os cursos de 

Cinema e Audiovisual e Cinema de Animação da UFPel. 

O trabalho de curadoria dos textos compreendeu uma aproximação da história 

como memória (AGAMBEN, 2009; DIDI-HUBERMAN, 2012;2017), onde foram 

examinadas as condições históricas, culturais e tecnológicas que permitiram a reunião 

de textos sobre filmes das mais diferentes origens periféricas. 

Ao pensarmos a respeito de nós mesmos, como células de distintos 

agrupamentos, percebemos inquietações do nosso tempo. Investigando, pois, com a 

perspectiva do nosso tempo, nossa própria produção, foi observado um traço comum 

entre os escritos: o contexto como valor. Antônio Cândido e seu “Literatura e 

 
54 Professora Associada nos cursos de Cinema e Audiovisual e Cinema de Animação da UFPel 



124 
 

Sociedade” (2006), já nos alertava que trazer o contexto, por si, não seria vantagem, 

e poderia incorrer até em simplificação equivocada. Mas ele também defendia que 

considerar fatores sociais pode ser decisivo para a análise mais aprofundada de um 

tema. Poderíamos acrescentar que, em relação à crítica e análise fílmica, os fatores 

geopolíticos, comportamentais, culturais e religiosos de um país, são muitas vezes 

determinantes para as opções narrativas e estéticas de um filme. Portanto, na 

curadoria dos textos procurou-se estabelecer critérios que atendessem a um 

entendimento defendido no livro sobre o que é ser “periférico”, no sentido geopolítico, 

e trazer conceitos teóricos em torno deste entendimento. O prefácio escrito por 

Stephanie Dennison, professora de Estudos Brasileiros na Universidade de Leeds 

(UK), ressalta que “a autora contextualiza suas observações em uma série de ensaios 

introdutórios que traçam a origem e desenvolvimento de conceitos tais como World 

Cinema, contribuindo assim para a teorização do cinema não- hollywoodiano.” 

(DENNISON, in: PINTO, 2021, p. 15) 

No esforço de melhor demarcar a concepção de filmes periféricos, já que o 

ponto de partida é uma oposição ao cinema hollywoodiano, buscou-se em Paul Cooke 

(in: DENNISON, 2013) a noção de uma hierarquia cultural entre cinema comercial e 

cinema de resistência. Segundo ele, esta divisão é percebida com Hollywood 

produzindo “baixa cultura” (filmes caros e populistas), enquanto a “alta cultura” se 

traduz por filmes de orçamento mais baixo (idem). Ele supôs que esta dicotomia pode 

não ser sustentável e mencionou o exemplo de grandes produtores de filmes 

populares de entretenimento, como Índia e Hong Kong. Estes gigantes fazem filmes 

“para consumo doméstico, regional e para o cinema diáspora” (idem, p. 23). Cooke 

lembra ainda que filmes franceses são vendidos nos Estados Unidos como cinema de 

arte simplesmente por terem legenda para o inglês. 

A argumentação de Cooke nos serviu no livro para “reforçar o ponto de vista de 

que ser periférico não diz respeito simplesmente aos países de Terceiro Mundo, mas 

diz respeito aos países que circundam alegoricamente a produção dos grandes 

estúdios americanos pelo domínio do mercado mundial (com exceções pontuais como 

Irã, Turquia, Coreia do Sul, Japão, China, Índia e França que ultrapassam 50% do 

market share).” (PINTO, op.cit. p. 38)  

No empenho de uma contextualização histórico-conceitual, podemos admitir 

que a origem (teórica) dos cinemas periféricos esteja no âmbito econômico. Em vista 

disso, investiu-se na pesquisa sobre cinematografias mais distantes em relação a 



125 
 

nossa perspectiva, como a do Oriente Médio e da África. E na própria estrutura da 

publicação, marcada por apontamentos teóricos, procurou-se deixar clara uma divisão 

por continentes, para melhor situar o leitor em termos de contexto.  

 

Considerações finais 

 

Reunir textos de diferentes épocas, propor um recorte geopolítico periférico e 

pesquisar conceitos teóricos em torno dele, tem sido um exercício instigante. A 

próxima etapa do projeto (levar o livro para a sala de aula) implica no desafio de 

despertar o interesse dos alunos por um cinema fora do eixo hegemônico 

representado pelos Estados Unidos e pela Europa. A ideia é, como afirmamos no livro, 

poder vislumbrar que o exercício sistemático que fazemos ao assistir filmes de lugares 

tão distintos e por vezes distantes, e pensar sobre eles, nos torna mais sensíveis ao 

olhar do outro. “Os problemas, a história, a memória e os sentimentos de outros povos 

nos conectam com o mundo e este é o primeiro movimento na direção contrária ao 

obscurantismo.” (PINTO, idem, p. 27). Com o projeto, aposta-se no exercício de 

acessar filmes com empatia. Empatia enquanto componente cognitivo e afetivo.   

 

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O que é ser contemporâneo? E outros ensaios. Chapecó: Argos, 

2009.   

CÂNDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. Rio de Janeiro, Ouro sobre Azul, 2006.  

DENNISON, Stephanie; LIM, Song Hwee (org).  Remapping world cinema – Identity, 

culture and politics in film. Londres/Nova York: Wallflower, 2006. 

DENNISON, Stephanie (org.) World Cinema – As novas cartografias do cinema 

mundial. Campinas: Papirus/Socine, 2013. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. Quando as imagens tocam o real. Trad.: Patrícia 

Carmello e Vera Casa Nova. Pós: Belo Horizonte, v.2, n.4, nov. 2012. 

PINTO, Ivonete. Cinemas Periféricos – estéticas e contexto não hegemônicos. 

Jundiaí/SP, Paco Editorial. 2021 



126 
 

 

 

 

 

 

 

 GT INCLUSÃO E EMPODERAMENTO NOS PROCESSOS DE 

FORMAÇÃO 

Coordenação: CARMEN ANITA HOFFMANN (UFPEL), ROSEMAR 

LEMOS (UFPEL) 

 

Este GT foca o debate nas pesquisas e experiências com Arte em 

espaços escolares e não-escolares, ou seja, experiências que podem ir 

desde o relato de trabalhos realizados com ensino das artes na escola 

(Artes Visuais, Dança, Música ou Teatro) a experiências culturais, 

realizadas em espaços não escolares (hospitais, ONGs, centros 

comunitários, rua, praças etc.). Deseja oferecer uma visão ampliada do 

processo pedagógico de inclusão e cidadania que a arte provê, 

considerando atravessamentos de ordem ética, estética, étnica, política e 

filosófica. Abre-se em leque à socialização dos processos criativos, 

reflexivos, educativos e de mediação. Abrange também práticas 

cotidianas, de artista e ativistas, que possam ser praticadas em espaços 

públicos, dirigindo-se mais à vertente da arte da criação coletiva, arte 

popular e afins. 

 

 

 



127 
 

 

LEITURAS LIVRES: criando ambiências feministas 

 

CARDOSO, Adriana Lessa55 

 CHIARELLI, Lígia56 

LUZZARDI, Roberta57 

 

 

Resumo:  

O objetivo deste relato de experiência visa compartilhar uma ação realizada pela 
União Brasileira de Mulheres – UBM/Pelotas/RS, que trabalha numa perspectiva de 
cunho crítico e emancipacionista. Neste relato, vamos apresentar a atividade realizada 
no mês de março de 2022. O dia internacional da mulher representa para nós, 
militantes feministas, um momento de valorizar muitas conquistas ao longo dos 
últimos séculos, mas também um alerta sobre os graves problemas de opressões e 
discriminações que persistem em todo o mundo. Optamos por um dia dedicado à 
leitura de poesias e pequenos textos, na intenção de criar ambiências culturais e 
instigar a leitura de autoras feministas. Concluímos que precisamos redescobrir um 
diálogo que permeia nossa subjetividade atravessando nossas opressões e 
possibilitando um cruzamento de identidades no inconsciente coletivo, conhecer as 
literaturas produzidas por mulheres, incluindo aqui conceitos como a 
interseccionalidade, decolonialidade, práticas do bem viver, entre outros.  

Palavras-chave: feminismo, práticas feministas, leituras livres, dinâmicas de 

interação.  

 

Introdução 

 

O objetivo deste relato de experiência visa refletir sobre uma prática feminista, 

que procurou criar condições para diálogo e convívio das integrantes do grupo, além 

da divulgação de autoras feministas. A prática foi realizada pela União Brasileira de 

Mulheres – UBM Pelotas, que trabalha numa perspectiva de cunho crítico e 

emancipacionista.  Também buscamos criar laços entre outras mulheres de diferentes 

 
55 União Brasileira de Mulheres – UBM/Pelotas; Grupo de Pesquisa D’Generus/UFPel.  
56 União Brasileira de Mulheres – UBM/Pelotas; Universidade Federal de Pelotas. 
57 União Brasileira de Mulheres – UBM/Pelotas; Coletivo de Mulheres do PT Marisa Leticia.   



128 
 

coletivos para difundir a UBM como entidade e a causa feminista.  Ocupar espaços 

públicos como a praça Dom Antônio Zattera, que se situa o Altar da Pátria, simboliza 

um lugar de enfrentamento, pois antes era um lugar de direito apenas para os homens. 

Relembrar os silenciamentos históricos permite firmar uma posição que as mulheres 

também se interessam e tem direito em fomentar a cultura, desconstruindo a imagem 

estereotipada da cultura patriarcal dos espaços públicos e privados, ainda que os 

tempos tenham mudado, muito dessa cultura nos atravessa. Dito isso, destacamos 

que não vão determinar um lugar para as mulheres, pois a luta pela melhoria da 

sociedade também acontece no cotidiano e por meio da educação, arte e cultura.  

A UBM foi fundada em 1988 é uma entidade ampla e se organiza em todo o 

território nacional. Tem como objetivo de lutar, contra a opressão de gênero na 

perspectiva emancipacionista, pelas reivindicações sociais das mulheres em relação 

ao trabalho, combate a violência de gênero, saúde, direitos sexuais e reprodutivos. Se 

baseia na, educação não discriminatória, no direito ao lazer e equipamentos sociais, 

se mobiliza para que a maternidade seja compreendida na sua função social, pela 

união e participação das mulheres ao lado dos demais segmentos da sociedade, na 

luta pela democracia feminista, soberania nacional e uma sociedade livre de toda 

opressão e discriminação (Estatuto - UBM, 2007). Nosso trabalho em Pelotas realiza 

atividades de formação feminista, valorizando os quefazeres das mulheres, 

principalmente para aumentar o protagonismo político, bem como apoiar às 

candidaturas femininas comprometidas com a luta emancipacionista, a luta pela 

valorização do trabalho das mulheres e pela ampliação da participação nos espaços 

de poder e decisão.  

Neste relato, vamos apresentar a atividade realizada no mês de março de 2022. 

O dia internacional da mulher representa para nós militantes feministas um momento 

de valorizar muitas conquistas ao longo dos últimos séculos, mas também um alerta 

sobre os graves problemas de opressões e discriminações que persistem em todo o 

mundo. Neste ano, optamos por realizar uma atividade pública e presencial para criar 

ambiências feministas, visto que estávamos “saindo” da pandemia do Coronavírus 19. 

Estávamos sem atividades presenciais havia dois anos. Assim, tivemos que nos 

reinventar frente ao abalo social gigantesco e inédito que estão sendo os efeitos da 

pandemia, fora isto estávamos diante a precarização do trabalho típico da sociedade 

capitalista, patriarcal, eurocêntrica e colonialista, agravada com o fortalecimento da 

extrema direita e suas pautas conservadoras. 



129 
 

A pandemia veio como uma avalanche em nossos corpos, mentes e almas, 

mas não estava sozinha, junto com ela estávamos sendo governadas pelo 

bolsonarismo e consequentemente, o fascismo.  Neste cenário, buscamos agregar 

arte por meio da literatura para expressar nossos sentimentos, além de um reencontro 

de mulheres. Julieta Paredes Carvajal (2020), afirma que, “Feminismo é a luta e a 

proposta política de vida de qualquer mulher em qualquer lugar do mundo, em 

qualquer etapa histórica, que tenha se rebelado diante do patriarcado que a oprime” 

(CARVAJAL, 2020, p. 195). A autora trabalha numa concepção de feminismo 

comunitário, que no caso tem conexão estreita com a prática proposta.  

A prática consistiu em reunir mulheres no espaço público para leitura de poesia, 

excertos de livros de autoras feministas. Embora a ideia fosse em torno de mulheres, 

incentivamos que cada sujeito convidasse outras pessoas, desde que cada pessoa 

pudesse acomodar na grama da praça, fosse com banco, cadeira ou um pano para 

estender no chão. Buscamos um amplo sentido em ler e priorizar autoras e 

pesquisadoras feministas. A opacidade das mulheres, principalmente as mulheres do 

sul global na sociedade moderna, vem sendo foco de anúncio e denúncia por 

feministas como  Ochy Curiel (2007), María Lugones (2014; 2020), Marcela Lagarde 

y de Los Ríos (2000; 2015), bell hooks  (2019), Yuderkys Miñoso (2020), que 

apresentam uma crítica ao sistema mundo colonial de gênero, classe e raça, entre 

outros marcadores sociais, e suas implicações com as desigualdades e opressões 

que foram aprofundadas  no denominado paradigma da modernidade-colonialidade58. 

O ato de ler por si só, não é transformador, mas quando lemos e expressamos uma 

visão de mundo passamos ao protagonismo. Por exemplo, quando lemos o texto de 

Gloria Anzaldúa “Falando em Línguas: uma carta para as mulheres escritoras do 

terceiro mundo”, ou quando lemos o livro de poesia de Mel Duarte “Querem nos calar: 

poemas para serem lidos em voz alta”, entre outras escritoras, nos sentimos 

implicadas nesta escrita, nos sentimos capazes de expressar nossas percepções 

éticas e estéticas de mundo.  

 
58 Para conhecer mais sobre o paradigma modernidade colonialidade ver: BALLESTRIN, Luciana. 
Feminismo de(s)colonial como feminismo subalterno latino-americano. Revista Estudos Feministas 
[online], v. 28, n. 3, 2020. Disponível em: https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n375304. Acesso 
em: 29 set. 2021.  e TORRES, Nelson Maldonado. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: 
algumas dimensões básicas. In: COSTA, Joaze Bernardino. e Colabs. Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2018.  

https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n375304
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n375304
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n375304


130 
 

Ao nos reunir para ler e expressar toda nossa vontade de transformação social, 

tal prática conduz a criação de ambiências feministas. Assim, não corremos o risco, 

como diz Anzaldúa, de nos reduzir a fornecedoras de listas, de ignorar outros 

feminismos. Márcia Tiburi, conta no prefácio do livro “Dororidade” de Vilma Piedade 

(2017), que viu a palavra dororidade nascer. Sim, a palavra de Vilma Piedade foi 

expressa pela primeira vez numa roda de conversa em que discutiam os rumos do 

movimento de protagonismo de mulheres para a política. Atualmente é um dos 

conceitos mais citados e necessários para aprofundar o diálogo feminista negro. E foi 

ao ler a experiência da Vilma Piedade, o desejo de encontros e afetos, juntamente 

com a conjuntura política que a UBM pensou em um dia dedicado à leitura de poesias 

e pequenos textos, na intenção de criar ambiências culturais e instigar a leitura de 

autoras feministas. 

Para realizar a atividade foram necessárias várias reuniões de articulação entre 

o grupo, onde trabalhamos coletivamente em busca de ideias e formação para 

executar a ação proposta. A organização feminista se deu na coletividade. Após definir 

a roda de leitura, decidimos o nome da atividade e cada uma das palavras usadas 

teve um sentido profundo para efetivar e sensibilizar a adesão do maior número de 

mulheres. Para fazer a divulgação utilizamos as redes sociais.  

 

Figura 1: Card de divulgação 
Fonte: União Brasileira de Mulheres – UBM/Pelotas 

 



131 
 

Juntamente com o card encontra-se o convite da União Brasileira de Mulheres para 

fazer o chamado: Propomos um dia dedicado à leitura de poesias e pequenos textos, 

na intenção de criar ambiências culturais e instigar a leitura de autoras feministas. 

Traga aquela citação que te impactou e venha compartilhar. 

 
No dia do evento, realizamos a organização do espaço, cada uma de nós 

contribuiu de alguma maneira, chegamos mais cedo, levamos panos para sentar e 

cadeiras, pensando nas mulheres mais velhas e na dificuldade para sentar-se no 

chão. Levamos bandeiras e faixas, além de caixa de som e álcool gel. Para além da 

organização espacial, realizamos a organização da dinâmica, esta já estava pensada, 

mas sempre acontece os ajustes e assim decidimos que uma das companheiras faria 

a mediação, pois não seria apenas uma leitura mecânica, também poderíamos 

expressar nossos sentimentos e motivos por estar ali reunidas.   

 

 
 

Figura 2: Bandeira e livros 
Fonte: arquivo próprio 

 
 



132 
 

 
Figura 3: Bandeira e livros 

Fonte: arquivo próprio 
 

Tivemos vários poemas e excertos de textos lidos, especialmente alguns 

depoimentos sobre o empoderamento feminino. Sendo que vislumbramos o 

empoderamento como uma consciência social dos direitos individuais para que haja a 

consciência coletiva necessária e ocorra a superação da dependência social e da 

dominação política (BERTH, 2018). Dessa forma, este relato vamos apresentar dois 

textos que se destacaram para as autoras:  O poema a cura, de Rupi Kaur, e Excerto 

do  livro Mulheres empilhadas, de Patrícia Melo.  

 

Poema a cura de Rupi Kaur59  

  Gosto de ver como as estrias 
das minhas coxas são humanas 
e como somos tão macias porém 
ásperas e selvagens 
quando precisamos  
adoro isso na gente 
como somos capazes de sentir  
como não temos medo de romper  
e de cuidar das nossas dores com classe 
só o fato de ser mulher  
dizer que sou 
mulher  
me faz absolutamente plena e completa 

  

 
59 KAUR, Rupi. Outros Jeitos de usar a boca. São Paulo: Planeta, 2017. p. 169. 



133 
 

O corpo não se resume ao biológico, nele se encontra nossa identidade e como 

exercemos a busca por direitos sociais. Entendemos que a concepção de corpo vai 

além do que comumente se pensa. 

Um corpo não é apenas um corpo. É também o seu entorno. Mais do 
que um conjunto de músculos, ossos, vísceras, reflexos e sensações, 
o corpo é também a roupa e o acessório que o adornam, as 
intervenções que nele se operam, a imagem que dele se reproduz, as 
máquinas que nele se acoplam, os sentidos que nele se incorporam, 
os silêncios que por ele falam, os vestígios que nele se exibem, a 
educação de seus gestos... enfim, é um sem limite de possibilidades 
sempre reinventadas e a serem descobertas. Não são, portanto, as 
semelhanças biológicas que o definem, mas fundamentalmente, os 
significados culturais e sociais que a ele se atribui (GOELLNER, 2007, 
p. 29).  

 

Para além de definições e do essencialismo, ser mulher é ter um corpo 

atravessado por verdades preconcebidas, verdades criadas e fundamentadas numa 

sociedade patriarcal, capitalista e colonialista, não só, mas principalmente forjada 

nesta tríade. No capitalismo tudo vira mercadoria, o nosso corpo também se apresenta 

como mercadoria. Na contemporaneidade em tempos de lugares “instagramaveis” os 

corpos também buscam ser “instagramaveis”, basta uma passada pelas redes sociais 

que vamos ter uma diversidade de receitas caseiras e da indústria para melhorar 

nossa aparência. As “bloguerinhas” estão aí para ensinar a nós mulheres como ficar 

mais jovens, mais bonitas, mais perfeitas!? Observa-se que para ser “mais perfeita” 

não estamos usando expressões “cuidado com a pele” agora fazemos “Skincare” que 

é mais descolado, né? Naomi Wolf (2018), nos diz que o mito da beleza atua como 

um mecanismo de controle social. Podemos perceber uma enorme falta de 

informações, conhecimentos concretos e circunstanciados que confrontem a 

desinformação e a futilidade. A cada dia nos sentimos mais cansadas, com mais 

afazeres, com mais falsas promessas de felicidade e perfeição do corpo, perfeição 

essa que é inalcançável e inexistente. E assim, continuamos sendo femininas e não 

feministas.  

Por isso, o poema a “Cura”, de Rupi Kaur, vem como um alento para nossas 

lutas. Lutas que vem de longa data, bell hooks (2019), considera que, “as pensadoras 

feministas foram ao xis da questão, examinando criticamente como nos sentimos e o 

que pensamos sobre nosso corpo e oferecendo estratégias construtivas para 

mudança” (2019, p. 57). Gostar de si e aprender na coletividade que nossos corpos 

não podem ser descritos ou silenciados, conduz a uma proposta transgressora. Fazer 

uma crítica aos mecanismos disciplinares e de controle de estética perpassa a luta de 



134 
 

classe e ambiental. Nós mulheres estamos nos postos de trabalho mais precarizados 

e mal remunerados, sem contar com a tripla jornada de trabalho, por isso, reafirmar 

padrões estéticos inalcançável se mostra como mais uma perversidade contra as 

mulheres. Dizer poeticamente que, ” Gosto de ver como as estrias; das minhas coxas 

são humanas; e como somos tão macias, porém; ásperas e selvagens”, realmente é 

representativo e transgressor.  

Também entendemos como transgressor, narrar abertamente sobre as 

violências de gênero, que no período da Pandemia do COVID-19 nos assolou. Como 

exemplo o excerto do livro, Mulheres empilhadas de Patrícia Melo:    

“Vocês, homens, tomam porre e nos matam. Querem foder e nos 
matam. Estão furiosos e nos matam. Querem diversão e nos matam. 
Descobrem nossos amantes e nos matam. São abandonados e nos 
matam. Arranjam uma amante e nos matam. São humilhados e nos 
matam. Voltam do trabalho cansados e nos matam.  

E, no tribunal, todos dizem que a culpa é nossa. Nós, mulheres, 
sabemos como provocar. Sabemos infernizar. Sabemos destruir a vida 
de um cara. Somos infiéis. Vingativas. A culpa é nossa. Nós 
provocamos. Afinal o que estamos fazendo ali? Naquela festa? Àquela 
hora? Com aquela roupa? Por que afinal aceitamos a bebida que nos 
foi oferecida? Pior ainda: como não recusamos o convite de subir até 
aquele quarto de hotel? E bem que fomos avisadas: não saia de casa. 
Muito menos à noite. Não fique bêbada. Não seja independente. Não 
passe daqui. Nem dali. Não trabalhe. Não vista saia. Nem decote.  

Mas quem disse que seguimos as regras?”  

As violências contra as mulheres existem desde sempre. A Lei Maria da Penha, 

considera violência doméstica e familiar contra a mulher qualquer ação ou omissão 

baseada no gênero que lhe cause morte, lesão, sofrimento físico, sexual ou 

psicológico e dano moral ou patrimonial. A lei também assegura que toda mulher, 

independentemente de classe, raça, etnia, orientação sexual, renda, cultura, nível 

educacional, idade e religião, goza dos direitos fundamentais inerentes à pessoa 

humana, sendo-lhe asseguradas as oportunidades e facilidades para viver sem 

violência, preservar sua saúde física e mental e seu aperfeiçoamento moral, 

intelectual e social. Apesar de termos uma lei que nos assegure o direito de viver sem 

violência, ainda estamos imersas na cultura patriarcal. Vejamos que de acordo com a 

antropóloga Janaina Campos Lobo,  

em abril, pouco mais de trinta dias após o início das medidas protetivas 
destinadas a conter a disseminação da COVID-19, o Fórum Brasileiro 
de Segurança Pública (FBSP) emitiu uma nota técnica na qual apura, 
tomando os meses de março e abril deste ano, um decréscimo nos 
registros de boletins de ocorrência em torno de crimes contra a mulher; 
registros esses que exigem a presença das vítimas. Por outro lado, 



135 
 

foram documentados aumentos nos índices de atendimento à 
violência doméstica pela Polícia Militar e, também, nos números de 
feminicídio, tomando o mesmo período em 2019, como comparação. 
No Mato Grosso, por exemplo, segundo o documento do FBSP, o 
aumento foi de 400% nos assassinatos de mulheres (LOBO, 2020, p. 
22).  

 

A autora observou o aumento avassalador dos casos de violência e a 

dificuldade de se efetuar os registros, em função do desconhecimento sobre o 

funcionamento das delegacias. O aumento também se deve, em tempos de pandemia, 

à incerteza sobre a efetividade das medidas, a dificuldade de acessar recursos que 

viabilizem a comunicação e, claro, o medo (LOBO, 2020). Podemos inferir que para 

enfrentar o patriarcado temos que narrar de forma explícita as violências; não 

podemos mais viver em colaboração com esse sistema, que é feito principalmente 

através da doutrinação dos papéis sociais de gênero e a negação do acesso ao 

conhecimento para as mulheres. Expressar os motivos que nos tornam vítimas e ainda 

nos culpabilizar pela violência compõe um quadro de indignação e justa ira, um desejo 

implacável de transformação cultural feminista.  

Por fim, retomando a ideia geral do relato de experiência, o grupo avaliou 

positivamente a dinâmica, expressando com vários comentários e elogios, tanto no 

dia quanto depois da postagem nas redes sociais. As autoras deste relato e criadoras 

da dinâmica nos surpreendemos pelo bom retorno e repercussão. Ainda hoje é 

frequente as manifestações elogiosas e o pedido por uma reedição. Mesmo assim, 

ficamos com certa sensação de inacabamento, e de que este “piloto” pode melhorar, 

por isso, refletimos a vontade de continuar as leituras, mas não só, objetivamos dar 

continuidade de leituras seguidas de um processo de escrita criativa. Como, quando 

e onde ainda não sabemos, apenas temos a lição de que precisamos nos conhecer, 

conhecer literatura produzidas por mulheres, incluindo aqui conceitos como a 

interseccionalidade, decolonialidade, práticas do bem viver, entre outros, visando a 

atualização da formação, a motivação da participação no empenho de não ser mais 

um objeto descrito e narrado pela cultura patriarcal.  No saldo, também aprendemos 

ao fazer essa roda de leitura, que precisamos criar ambiências culturais feministas, 

ou seja deselitizar a literatura e a poesia feminista, quebrar os muros que separam as 

mulheres trabalhadoras do direito de partilhar histórias e biografias que nos 

empoderam.  

 



136 
 

 

Referências 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do 
terceiro mundo. Estudos Feministas. ano 8. 2000. p. 229-236.  

BERTH, Joice. O que é empoderamento?. Belo Horizonte: Letramento. 2018.  

CARVAJAL, Julieta Paredes. Uma ruptura epistemológica com o feminismo ocidental. 
In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de. Pensamento feminista hoje: perspectivas 
decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 195-204. 

CURIEL, Ochy. Crítica pós-colonial desde las práticas políticas del feminismo 

antirracista. Colômbia: Universidad Central Colômbia, 2007. 

ESPINOSA MIÑOSO, Yuderkys. Etnocentrismo y colonialidad en los feminismos 
latinoamericanos: complicidades y consolidación de las hegemonías feministas en el 
espacio transnacional. In: ESPINOSA MIÑOSO, Yuderkys. Tejiendo de outro modo. 
Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, Caracas, 2009, p. 309-324. Disponível 
em: http://ve.scielo.org/scielo.php. Acesso: 14 jan. 2020. 

GOELLNER, Silvana Vilodre. A produção cultural do corpo. In: LOURO, Guacira 
Lopes. FELIPE, Jane. GOELLNER, Silvana Vilodre. Corpo, gênero e sexualidades: 
um debate contemporâneo na educação. Petrópolis: Vozes, 2007. p. 28-40.  

hooks, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. 3ª ed. Rio de 
Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019. 

KAUR, Rupi. Outros Jeitos de usar a boca. São Paulo: Planeta, 2017. p. 169. 

LAGARDE Y DE LOS RÍOS, Marcela. Los Cautiveiros de las mujeres: 
madresposas, monjas, putas, presas y locas. 2ª ed. México: Siglo XXI Editores, 2015.  

LAGARDE Y DE LOS RÍOS, Marcela.  Claves feministas para liderazgos 
entrañables. Managua: Puntos de encontros, 2000. 

LOBO Janaina Campos. Uma outra pandemia no Brasil: as vítimas da violência 
doméstica no isolamento social e a “incomunicabilidade da dor”. Tessituras. v. 8 2020.  

LUGONES, María. Colonialidad y género: hacia un feminismo descolonial. In: 
MIGNOLO, Walter et al. Género e colonialidad. 2ª ed. Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires: Del Signo, 2014. p. 13- 42. 

MELO, Patrícia. Mulheres empilhadas. São Paulo: LeYa, 2019.  

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Editora Nós, 2017.  

União Brasileira de Mulheres. Estatuto União Brasileira de Mulheres. (2007),  
Disponível em: http://ubmcarioca.blogspot.com/p/estatuto-da-ubm.html. Acesso em: 
12/11/2022.   

WOLF. Naomi. O mito da beleza: como as imagens de beleza são usadas contra as 
mulheres. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018.  

 

http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ve.scielo.org/scielo.php
http://ubmcarioca.blogspot.com/p/estatuto-da-ubm.html


137 
 

 

TECER ESPAÇOS, BORDAR ENCONTROS: oficinas de artes têxteis e a criação de 
lugares de diálogo 

 

PORTO, Julia Petiz 60 

SILVA, Ursula Rosa da61 

 

 

Resumo 

Este trabalho tem como objetivo apresentar minha pesquisa de especialização em Artes, 

denominada BORDAR E FOFOCAR: oficinas de artes têxteis e a criação de lugares de cultivo 

feminista, na qual analiso oficinas de bordado, propostas por mim, explorando sua potência 

de gerar lugares próprios ao encontro, que propiciem a troca de saberes e vivências entre as 

participantes. Nessas oficinas, além de compartilhar minha pesquisa sobre as artes têxteis 

realizada no Programa de Pós Graduação em Artes da UFPel e ensinar pontos de bordado 

livre, costura à mão e ponto cruz, utilizo estratégias das pedagogias feministas para criar 

lugares acolhedores para o diálogo, a voltando a atenção sobre as próprias experiências para 

refletir sobre elas e acolher a fala da outra. Assim, podemos dialogar abertamente sobre os 

feminismos, estereótipos de gênero e suas violências. A partir da expressão artística, as 

oficinas oferecem um caminho possível para analisar essas realidades e tecer outras formas 

de se relacionar com o mundo. Relaciono as minhas experiências como propositora com as 

reflexões sobre o conceito de lugar de Canton (2009) e as pedagogias feministas de hooks 

(2013) e Sardenberg (2011). 

Palavras-chave Pedagogias Feministas; Oficinas; Artes têxteis; Bordado. 

 

 

Introdução 

Utilizo, em minha prática artística, o bordado e a costura à mão como línguas 

expressivas e geradoras de sentidos. Esses fazeres manuais me acompanham desde 

a infância, tendo sido aprendido ao observar as mulheres de minha família.  

Trago essas linguagens apropriadas do meu cotidiano, presentes na casa em 

que cresci e em seus objetos, para meu processo criativo como forma de colocar em 

discussão o feminino, vivências íntimas e memórias.  

No Ocidente, as artes da agulha estão associadas ao feminino desde a 

separação entre grandes artes e artes menores, teorizada pelos pensadores 

 
60 Universidade Federal de Pelotas 
61  Universidade Federal de Pelotas 



138 
 

renascentistas, que coloca estes fazeres milenares com posição inferior à outras 

formas de expressão, como a pintura, a escultura e o desenho. Desde os anos 70, 

muitas artistas feministas retomam essa prática de modo a denunciar a desigualdade 

de gênero presente no meio artístico.  

Em minha experiência enquanto artista e pesquisadora, percebo que as 

linguagens têxteis ainda ocupam uma posição desprivilegiada no senso comum em 

relação à outras linguagens, muitas vezes não sendo reconhecidas como formas 

possíveis de arte. Penso em minha prática como artista e pesquisadora, então, como 

um pequeno ponto que compõe o esforço de diversas mulheres empenhadas em 

marcar o lugar do têxtil na arte contemporânea.  

Em algumas de minhas obras, proponho ao público uma interatividade à partir 

dos objetos criados. Começo a pensar a criação de obras-pontos-de-contato em 

Avesso, uma instalação composta por almofadas de formatos arredondados dispostas 

em círculo, ocupando o centro do cômodo onde o trabalho foi exposto, na exposição 

[In]cômodos, no Casarão 6, em Pelotas, no ano de 2017 (Figura 1). 

A obra cria um lugar de pausa e permanência no meio da exposição, capaz de 

gerar encontros e conversas. Com um pensamento semelhante, Na série Células, crio 

grandes almofadas de diferentes materialidades que convidam para uma 

experimentação corpo a corpo junto à obra e trabalham o conceito de lugar. 

Quando ativados pelo contato com outro corpo, esses trabalhos modificam os 

locais onde se inserem, mudando a relação do espectador/participante com o espaço. 

O contato com as obras cria, dentro do espaço, um lugar: uma zona que se relaciona 

ao corpo através da percepção como algo particular (TUAN, 1983).  

Canton (2009) diferencia o espaço do lugar, definindo o lugar como algo mais 

específico que o espaço: o lugar é um espaço particular, preenchido por experiências, 

percepções próprias, memórias.  

A interação com os trabalhos – manusear, mexer, fuxicar, descobrir através do 

tato – pode proporcionar ao espectador/participante a habitar onde o tempo é mais 

lento: o tempo espesso da atenção plena que experimento ao bordar.  

 



139 
 

 

Figura 1. Avesso. Julia Pema.  Arquivo da autora. 2017. 

 

 

Operando a conversão de espaço em lugar, crio a instalação Sala de Estar, 

junto com Renan Soares, que transforma um longo corredor do espaço expositivo em 

um lugar de permanência e convivência. Na instalação, dispomos diversos materiais 

de costura e bordado sobre mesas, acompanhadas de bancos e almofadas, para 

acolher o público, convidado a experimentar com os materiais e deixar um bordado, 

que é incorporado na exposição.  

 



140 
 

 

Figura 2. Registro da obra Sala de Estar, exposta na galeria Corredor 14. Arquivo da autora. 2021 

 

Na feitura deste trabalho, trocando com aqueles que o habitaram, percebo que 

o bordado e a costura têm a potência de aproximar pessoas como une tecidos, linhas, 

botões, pérolas, aviamentos... Pude perceber que são práticas que fundam uma 

atmosfera acolhedora, aconchegante, íntima, ativadora de múltiplos sentidos e 

geradoras de encontros. Essa reflexão sobre a criação de lugares de permanência e 

contato suscitada pela minha prática artística inspira a criação da oficina Bordado e 

Fofoca, ofertada por mim de maneira virtual quatro vezes durante o ano de 2021, que 

foi o tema da minha monografia do curso de Especialização em Artes da UFPel, 

apresentada neste artigo. 

Oficinas de Bordado e Fofoca 

As oficinas, realizadas virtualmente durante o período de isolamento social 

imposto pela pandemia do vírus Covid-19, criaram encontros que acolheram as 

vivências das participantes e proporcionaram uma experiência de arte e a imersão em 

um processo criativo.  

Nesses encontros, brotava a possibilidade de discutir acerca das formas de 

opressão de gênero enfrentadas cotidianamente, acerca dos feminismos e das várias 

formas de ser mulher, aprofundando entre as participantes a consciência “sobre a 



141 
 

ordem patriarcal vigente em nossa sociedade, dando-lhes instrumentos para superá-

la e, assim, atuarem de modo a construir a equidade entre os sexos” (SARDENBERG, 

2011, p. 20).  

O nome Bordado e Fofoca dialoga com a história da palavra gossip, que se 

traduz do inglês para fofoca, desvelada pela autora Silvia Federici. Ela conta que essa 

palavra surge na Inglaterra para descrever relações íntimas entre mulheres e 

significava algo como amiga, mas ao longo do tempo, no período conhecido como 

caça às bruxas, a palavra vai adquirindo o significado de conversa improdutiva e 

maledicente que conhecemos hoje. 

Incorporo a palavra Fofoca no nome da oficina porque tenho a intenção de fazer 

delas ser um espaço de acolhimento e diálogo em que as participantes possam 

compartilhar os seus saberes e experiências e aprender umas com as outras. Procuro 

estabelecer uma relação menos hierárquica e mais horizontal com as participantes, 

criando uma rede de afeto e apoio na qual todas se sintam confortáveis a partilhar um 

momento de criação e experimentação em conjunto.  A minha preocupação não é com 

ensinar a executar um bordado perfeito, mas partilhar o entusiasmo que sinto em 

relação ao bordado e a costura, e, utilizar essa linguagem para levantar questões de 

gênero, de acordo com hooks (2013): 

 

Não exigia somente que se cruzassem as fronteiras estabelecidas; 

não seria possível gerar o entusiasmo sem reconhecer plenamente 

que as práticas didáticas não poderiam ser regidas por um esquema 

fixo e absoluto. Os alunos teriam que ser vistos de acordo com suas 

particularidades individuais [...], e a interação com eles teria que 

acompanhar suas necessidades [...] (HOOKS, 2013, p. 17). 

 

Dessa forma, cada oficina foi única, mesmo partindo da mesma pesquisa. 

Variava de acordo com as participantes presentes, sendo um fruto do nosso estar 

juntas ali naquele momento:  

 

Mas o entusiasmo pelas ideias não é suficiente para criar um processo 

de aprendizado empolgante. Na comunidade da sala de aula, nossa 

capacidade de gerar entusiasmo é profundamente afetada pelo nosso 

interesse uns pelos outros, por ouvir a voz uns dos outros, por 

reconhecer a presença uns dos outros (HOOKS, 2013, p. 17). 



142 
 

 

A forma de ensino/aprendizagem descentralizada da figura do(a) professor(a) 

que utilizo propõe alternativas às hierarquias tradicionais à educação é característica 

das chamadas “pedagogias feministas”, metodologias político-pedagógicas voltadas 

para uma educação libertadora inspiradas pelas leituras de Paulo Freire e bell hooks 

“marcadamente pela  crítica  que  fazem  às  questões  relacionadas  ao  poder  e  ao 

controle” (CERDERA, 2018, p. 12). Fala-se sobre pedagogias feministas, no plural, 

pois cada educadora inventa e adapta estratégias à partir da sua experiência, sem 

seguir rigidamente uma receita (CERDERA, 2018). Essas formas de educar 

questionam a neutralidade do conhecimento e das formas de ensinar e, segundo 

Sardenberg (2011): 

 

 [...] enfatizam as estruturas sociais e os sistemas de opressão  o 

capitalismo, o racismo e o patriarcado, em particular – e sua influência 

no processo de aprendizado, na produção de conhecimentos, na 

formulação de currículos e de quem determina o que conta como 

conhecimento “oficial” (SARDENBERG, 2011, p. 22). 

 

Outra estratégia comum às pedagogias feministas que utilizo nas oficinas é a 

valorização da vivência pessoal e de sua partilha como recurso de aprendizagem, 

colocando a experiência vivida em pé de igualdade com os saberes acadêmicos. Essa 

prática de tramar saberes através da partilha, bastante comum nos coletivos de 

mulheres feministas desde os anos 60, seguindo o mote “o pessoal é político”, é 

apropriado pelas educadoras feministas em suas maneiras de ensinar/aprender: 

 

De fato, esse processo de socialização das experiências tem permitido 

às mulheres constatar que os problemas que vivenciam no seu 

cotidiano enquanto indivíduos têm raízes sociais e requerem, portanto, 

soluções coletivas. Daí o porquê da afirmativa “o pessoal é político” 

como retórica fundamental do feminismo contemporâneo, porque 

implica a perspectiva de que a separação entre a esfera privada (vida 

familiar e pessoal) e a esfera pública é apenas aparente, 

questionando, também, uma concepção do político, tradicionalmente 

limitado à descrição das relações dentro da esfera pública, tidas, até 

então, supostamente, como diferentes, em conteúdo e teor, das 

relações e interações na vida familiar, na vida “privada”. Na 

perspectiva de gênero feminista, essas diferenças são apenas 

ilusórias, pois a dinâmica do poder existe nas duas esferas. As 

relações interpessoais e familiares são também relações sociais e de 



143 
 

poder entre os sexos e gerações. Elas não são “naturais”, mas, 

socialmente construídas e, portanto, historicamente determinadas e 

passíveis de transformação (SARDENBERG, 2011, p. 22). 

 

A partilha de experiências pessoais também é apontada pela autora como 

importante estratégia “para a criação de condições nas quais as mulheres possam ter 

voz, possam se ver como produtoras de conhecimento e apreciar sua experiência de 

aprendizado enquanto mulheres.” (Idem, 2011, p. 25), agindo no fortalecimento da 

autoestima e gerando processos de autoconhecimento. 

Nos três encontros virtuais me deparei com mulheres também cansadas e 

sobrecarregadas: faltava-nos um lugar para desabafar, para compartilhar 

experiências, para acolher as dores umas das outras e nutrir utopias:  

 

Sempre considero uma circunstância privilegiada poder conversar 

com interlocutores reais, em cujas problemáticas nos dá vontade de 

mergulhar. É algo da natureza dos processos, nos quais o que se 

produz não é uma repetição de ideias e sim uma vontade de criar, de 

mudar a ordem do pensamento, mudar os afetos e – por que não? – 

mudar a realidade social que nos cerca. (GUATTARI; ROLNIK, 2013,p. 

360 – 361). 

 

No ouvir e ser ouvida, cria-se uma cumplicidade muito amiga da 

experimentação: não há vergonha em errar, perguntar, não entender, entender errado, 

não escutar, pedir para repetir, fazer de novo. As oficinas se mostram espaços seguros 

e acolhedores para as discussões de gênero, utilizando processos criativos e lúdicos 

como pontes para que possamos pensar juntas; sem respostas prontas; contar 

histórias e protagonizar uma prática feminista que trama muitas outras formas de ser 

mulher que abraçam a multiplicidade. Os encontros para bordar e fofocar se tornam, 

entre um ponto e outro, lugares de solidariedade e cuidado para que as participantes 

discutam questões sobre o impacto da opressão de gênero em suas vidas e o 

apagamento das histórias das mulheres da história tradicional, podendo despertar 

questões até então adormecidas e gestar processos de autoconsciência e reflexão. 

 

 



144 
 

Considerações finais 

As oficinas foram uma forma que encontrei de socializar as discussões sobre 

arte e feminismo que acontecem na academia, fazendo-as chegarem a um público 

mais diverso e relacionando-as com as vivências das participantes e abraçando o “(...] 

entendimento da coletividade como fator crucial da agregação, manutenção e atuação 

política.” (COSTA, 2019). Moldam-se pelo contato, pelas pautas de cada grupo que 

se forma: 

 

Não se resiste sozinha à colonialidade do gênero. Resiste-se a ela 

desde dentro, de uma forma de compreender o mundo e de viver nele 

que é compartilhada e que pode compreender os atos de alguém, 

permitindo assim o reconhecimento. Comunidades, mais que 

indivíduos, tornam possível o fazer; alguém faz com mais alguém, não 

em isolamento individualista. O passar de boca em boca, de mão em 

mão práticas, valores, crenças, ontologias, tempo-espaços e 

cosmologias vividas constituem uma pessoa (LUGONES, 2014, p. 

949). 

 

Foi muito interessante e prazeroso propor um fazer artístico para pessoas de 

outras áreas (tive participantes, por exemplo, dos cursos de psicologia, biologia, 

geografia, publicidade, engenharia, dentre outros), conversando com essas pessoas 

e desconstruindo a ideia de que fazer arte tem a ver com talento ou dom, que essa 

arte precisa ser feita através de suportes tradicionais, de que precisa ser figurativa e 

naturalista e do que é um bom bordado: sem erros, seguindo um “risco”, com pontos 

iguais e regulares, decorativo, com o avesso perfeito. 

Durante as oficinas, o conteúdo de minha pesquisa que se refere à história das 

artes têxteis e sua relação com o feminino e aos papéis de gênero é apresentado de 

maneira muito mais acessível do que, por exemplo, num artigo ou apresentação de 

trabalho em um seminário, que costumam atingir um público muito mais especializado.   

As oficinas iniciam uma reflexão sobre as opressões e estereótipos de gênero, 

bem como apresentam as artes têxteis como linguagem potente para criação artística 

e subversão de padrões pré-estabelecidos de feminilidade e do que é ou não é arte. 

Esses são assuntos vastos e complexos que apenas um encontro não é capaz de dar 

conta, mas pode gerar curiosidade para seguir tramando novas tramas. 



145 
 

Referências 

BLANCA, Rosa. “El Bordado en lo Cotidiano y en el Arte Contemporáneo: ¿Práctica 
Emergente o Tradicional?”. Revista Feminismos, Salvador, Núcleo de Estudos 
Interdisciplinares sobre a Mulher – NEIM da Universidade Federal da Bahia, v. 2, n. 3 
p. 19-30, set/dez. 2014. 

CANTON. Katia. Espaço e Lugar. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2009. (Coleção 
temas da arte contemporânea) 

CERDERA, Cristiane Pereira. “History” ou “herstory”? – Repensando a escola 
através de práticas pedagógicas feministas. In: SIMPÓSIO GÊNERO E POLÍTICAS 
PÚBLICAS. V, 2018, Londrina. Anais eletrônicos...Londrina: Universidade Estadual 
de Londrina, 2018. Disponível em: 
http://anais.uel.br/portal/index.php/SGPP/article/view/1232. Acesso em 8 de outubro 
de 2021. 

DELEUZE, Gilles. Espinosa e o problema da expressão. São Paulo: Editora 34. 
2017. 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa. Mulheres, corpo e acumulação primitiva. 
Trad. de Coletivo Sycorax, São Paulo: Elefante, 2017. 

FEDERICI, Silvia. Mulheres e caça às bruxas: da Idade Média aos dias atuais. 
Traduzido por Heci Regina Candiani. 1 ed. São Paulo: Boitempo, 2019. 

FEDERICI, Silvia. Pandemia, reprodução e comuns. Outras Palavras, 2020. 
Disponível em: <https://outraspalavras.net/crise-civilizatoria/pandemia-reproducao-e-
comuns/>. Acesso em: 05 de setembro de 2021. 

FOGAÇA, Pâmela; PORTO, Júlia Petiz. Relatos e Reflexões sobre oficinas como 
disparadoras de processos coletivos e poéticas feministas. Anais do 30º Encontro 
da Associação Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas: (Re)existências. 
Campinas: ANPAP, Pontifícia Universidade Católica de Campinas, 2021. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática 
educativa. 60. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2019.  

GUATTARI, Félix.; ROLNIK, Suely. Micropolítica Cartografias do Desejo. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2013. 

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 
São Paulo Martins Fontes, 2013. 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. In: Revista Estudos 
feministas.Florianópolis: vol. 22, nº 3, set. /dez., p. 935-952, 2014. Disponível em 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755. Acesso em 25/10/2021. 

MIRANDA, Maria Brígida de. Colcha de Memórias: Epistemologias Feministas nos 
Estudos das Artes da Cena. Urdimento, Florianópolis, v.3, n.33, p. 231-248, dez. 
2018. 

MALDONADO-TORRES, Nelson. A Modo de Comentario Inicial. In: Pedagogias 
Decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. Catherine 
Walsh (org). Ediciones Abya-Yala, Quito-Ecuador, noviembre, 2013. p.11-13. 

http://anais.uel.br/portal/index.php/SGPP/article/view/1232
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/36755


146 
 

ROLNIK, Suely. O saber-do-corpo nas práticas curatoriais Driblando o inconsciente 
colonial-capitalístico. In: Curadoria em artes visuais: um panorama histórico e 
prospectivo / organização Fernanda Albuquerque e Gabriela Motta. São Paulo: 
Santander Cultural, 2017. p 47-76 

SARDENBERG, Cecília M. B. CONSIDERAÇÕES INTRODUTÓRIAS ÀS 
PEDAGOGIAS FEMINISTAS. In: COSTA, Ana Alice Alcantara; TEXEIRA, Alexnaldo; 
VANIN, Iole Macedo.(orgs).  Ensino e Gênero: Perspectivas Transversais. Salvador 
: UFBA - NEIM, 2011.247 p. 

SOUSA, Juliana Padilha. Tramas invisíveis: bordado e a memória do feminino 
no processo criativo. Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal do Pará, 
Instituto de Ciências das Artes, Programa de Pós-Graduação em Artes, Belém, 2019. 

WALSH,Catherine. Lo Pedagógico y lo Decolonial: Entretejiendo caminos. In: 
Pedagogias Decoloniales: Prácticas insurgentes de resistir, (re)existir y (re)vivir. 
Catherine Walsh (org). Ediciones Abya-Yala, Quito-Ecuador, noviembre, 2013. p.23-
68. 

 

 

 

 

 

 

  



147 
 

A MULHER ARTISTA ARLINDA NUNES NO MUSEU DE ARTE LEOPOLDO 
GOTUZZO: um relato sobre mediação 

 
FONSECA, Leticia Beck62 

TRINDADE, Rogério Vanderlei de Lima63 
 

Resumo: 
Este artigo tem por objetivo apresentar o Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo e suas 
atividades de mediação artístico-pedagógicas, na cidade de Pelotas, RS, como 
equipamento cultural para abordar e divulgar a obra da artista Arlinda Nunes, 
enquanto representante da atualização da arte modernista de seu tempo, na Região 
Sul do Brasil. Com a curadoria que apresenta a trajetória de uma artista, o museu 
discute a presença do feminino na arte através de atividades pedagógicas e da 
mediação com a arte. 
 
Palavras Chaves: Artista mulher; Museu; Mediação 
 
 
Introdução 
 
 

O Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, MALG se localiza na cidade de Pelotas, 

Rio Grande do Sul, Brasil, teve sua fundação a partir da Escola de Belas Artes onde 

Leopoldo Gotuzzo doou suas obras. 

Nos arquivos do MALG, encontra-se que em “1986 foi inaugurado o Museu de Arte 

Leopoldo Gotuzzo, ligado ao Centro de Artes da UFPEL”, que hoje em 2019 tem sua 

sede própria na Praça Sete de Julho, 180 no Centro da cidade de Pelotas, RS Brasil. 

(MALG, 2022) 

Como objetivo abordar a construção da identidade visual modernista da artista 

Arlinda Nunes como representação da poética visual e artística, e como representante 

de gênero na formação de uma identidade feminina nas artes na cidade de Pelotas. 

 Através da mediação ocorrida nessa exposição articulam-se os saberes as 

experiências individuais que congregam a prática artística da artista, constituindo-se 

numa interlocução que conjuga a apresentação de sua biografia, suas temáticas e a 

percepção dos visitantes. 

Este relato se desenvolverá por meio de uma narração-descrição enquanto 

metodologia de abordagem qualitativa constituída durante o período da exposição 

Arlinda Nunes: a trajetória de uma vida artística, no ano de 2017. 

 

 
62  Mestranda do Programa de Pós-Graduação de Artes Visuais – PPGAVI  – UFPel. 
63  Professor Centro de Artes e Professor do Programa de Pós-Graduação de Artes Visuais – PPGAVI 
– UFPel. 



148 
 

A exposição e a mediação 

 

Quando ocorreu na cidade de Pelotas, no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, a 

exposição Arlinda Nunes: a trajetória de uma vida artística destacou-se a presença da 

mulher artista no meio artístico pelotense, que até então teve tão pouca visibilidade 

no campo museal. 

Mais uma vez lembramos que exposições são ocasiões valiosas para adquirir 

informações novas e aproximar-se da arte. A possibilidade de criar procedimentos 

artísticos e pedagógicos, como instrumentos cognitivos em arte, congregam 

abordagem de paradigmas de diversos campos do conhecimento das artes e, nos 

conduz a diálogos e narrativas interdisciplinares constituídos pelas mediações que 

ocorreram na ocasião desta exposição. 

[...] esta artista mulher, professora, formada em nossa escola normal 
Assis Brasil, depois na escola de Belas Artes. Foi absorvida pela 
escola de Belas Artes, professora de Artes Visuais que amava as 
artes, desenho, sem intenções, naturalmente. (DINIZ; Carmen, 2015) 

 

Arlinda Nunes valorizou artes e filosofia que norteou sua vida e seus valores no 

campo da estética e, como artista pelotense, suas temáticas abordavam a nossa terra 

e a nossa gente. 

Em uma mediação tudo que queremos é que a experiência se amplie e se 

enriqueça “pois é a experiência que produz conhecimento como produto da ação. A 

experiência não fica só no campo mental, para que ela se concretize necessita de um 

campo – criativo – experimental”. (DEWEY, John, 2010). 

Na Mediação na exposição Arlinda Nunes: a trajetória de uma vida artística, que 

ocorreu no período de 02 de julho a 24 de setembro de 2017, com curadoria de 

Carmen Regina Diniz e José Luís de Pellegrin, mostra composta pelas obras da artista 

Arlinda Nunes por meio das linguagens, da pintura e da escultura, sendo que algumas 

obras obtiveram premiações de relevância nacional e, divulgadas por meio de 

reportagens importantes (Figura 1). 



149 
 

 
Figura 1: Folder da exposição Arlinda Nunes no MALG, 2017. 

Fonte: Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, Acervo, 2022. 
 
Texto da exposição Arlinda Nunes: a trajetória de uma artista: 

O Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo inaugura no dia 1º de julho as 
exposições Arlinda Nunes: a trajetória de uma artista e sua 
atuação nas Artes Plásticas de Pelotas e Leopoldo Gotuzzo: 
“caricaturas de gente boa” e obras do sul. Com curadoria de 
Carmen Regina Bauer Diniz e Jose Luiz de Pellegrin, a exposição da 
artista Arlinda Nunes traz para o público uma síntese de sua vida 
artística e a importância do trabalho executado durante quase sete 
décadas de atuação. A artista contribuiu para o enriquecimento e a 
modernização das Artes Plásticas e para a consolidação do Sistema 
das Artes de Pelotas. (MALG, 2022). 

 
Compor a equipe de montagem e mediação possibilitou-me uma experiência única ao 

acompanhar desde o processo de logística até a composição dos principais aspectos 

da mediação artístico-pedagógica, como por exemplo: a seleção das obras realizadas 

pelos curadores, a etiquetagem, o acondicionamento das obras foi feito em sua 

residência pela equipe do MALG, pois em sua maioria as obras eram da sua coleção 

particular e, o transporte cuidadoso das obras até o museu.  Após a montagem, nas 

galerias do museu, a exposição foi aberta ao público e aconteceram mediações com 

as escolas da cidade de Pelotas. 

 



150 
 

 Nesta exposição à artista cedeu parte de seu acervo e mais algumas telas para 

compor as duas primeiras galerias do museu com coleções diversas e algumas 

esculturas em ferro e madeira. Conforme figuras 3 e 4, e folder, a exposição também 

contou com seus principais quadros em mostras de arte e prêmios do gênero da arte, 

“A artista contribuiu para o enriquecimento e a modernização das Artes Plásticas e 

para a consolidação do Sistema das Artes de Pelotas”. (MALG, 2022) 

 

 
Figura 2: Exposição nas galerias do Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 

Fonte: MALG, Acervo, 2022 

 

 



151 
 

Figura 3: Exposição nas galerias do Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 
Fonte: MALG, Acervo, 2022 

 
 A mediação ocorreu na abertura da exposição dia 1° de julho de 2017, e foi 

realizada pela coordenadora pedagógica Maria Consuelo Sinotti Rocha e acadêmicos 

do Centro de Artes, CA, para a turma da escola E.M.E.I. com a professora e 10 

crianças do ensino fundamental. Nas figuras 4 e 5, onde a preocupação da mediação 

era mostrar uma síntese da vida artística e a importância do trabalho de Arlinda Nunes 

e seus trabalhos executado durante quase “sete décadas de atuação”. (MALG, 2022)  

 A mediação foi explicando as fases da artista, pois nesta exposição à trajetória 

da artista estava exposta com várias obras com suas temáticas de interesse e 

relevância pessoal tais como: autorretrato, paisagens, flores, desenho de figuras 

humanas, esculturas, mandalas e alguns trabalhos que ganharam prêmios na cidade 

de Pelotas como, por exemplo, a capa do guia telefônico, Listel, 1987.  

 
Figura 4: Crianças da Escola E.E.M.I. em mediação no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 

Fonte: MALG, Setor didático pedagógico, 2022. 

 

 

 



152 
 

 
Figura 5: Crianças da Escola E.E.M.I. em mediação no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 

Fonte: MALG, Setor didático pedagógico, 2022. 
 

 Na atividade desta exposição notamos um ambiente estruturado com obras 

contemporâneas da visão de uma artista sobre composições e elementos que 

formavam objetos artísticos (Figura 6). 

 Para que os alunos de tão pouca idade compreendessem o valor simbólico 

agregado as obras e, se sentissem familiarizados com aqueles bens culturais, tivemos 

que não só entender o percurso da artista como trazer as experiências estéticas por 

ela constituídas para o presente, para apresentar aos alunos e assim integrar uma 

visão que envolveu a criação da experiência da artista. 

 
Figura 6:  Detalhe da Exposição no Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 

Fonte: MALG, Setor Didático Pedagógico, 2022. 



153 
 

 

 Foram apresentadas notícias publicizadas em alguns recortes de jornais onde 

mostravam as pesquisas e a produção da artista em distintos momentos de sua vida, 

destacando assim a trajetória através de artigos publicados (Figuras 7 e 8). 

 

   
 
 

Figura 7: Manchetes de jornal da artista nas Galerias do Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017. 
Fonte: MALG, Setor Didático Pedagógico, 2022 

 



154 
 

                   
 

Figura 8: Manchetes de jornal da artista nas Galerias do Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo, 2017 
Fonte: MALG, Setor Didático Pedagógico, 2022 

 

 

 Nossa atenção foi sempre voltada para despertar o interesse das crianças pelos 

objetos expostos e suas relações como as principais questões abordadas pela artista 

e o estímulo para a construção de significados individuais. As indagações, críticas, as 

perguntas e o diálogo ocorrido compuseram a experiência com arte intermediada pela 

mediação artístico-pedagógica.  

 
 É interessante observar que desde a organização da exposição pela curadoria 

até a mediação, com a visita dos alunos, formou-se uma relação entre as obras 

expostas e leitura dessas obras, apresentando os seus aspectos formalistas, os 

principais temas que compõem a obra da artista e os aspectos estéticos de sua arte. 

Vale ressaltar que na medida em que os mediadores se colocaram à disposição dos 

alunos visitantes, estabeleceu-se uma nova qualidade de saberes, e a organização 

da exposição favoreceu uma tradução do contexto, estabelecendo laços entre os 

saberes e as percepções dos visitantes com as obras expostas.  

 Quando os diálogos entre mediadores e alunos constroem e reconstroem a 

compreensão das obras, por meio de muitos pontos de vista, esta ação-movimentação 

entre os saberes mediados, estabelecem direções que possibilitam a construção de 



155 
 

sentidos sobre os conteúdos das obras expostas e, desse modo os saberes 

socializados aproximam os conteúdos das obras de arte e a sociedade. 

 

Considerações finais 

 

Neste trabalho apresentamos uma ação educativa de mediação ocorrida na 

exposição da artista pelotense Arlinda Nunes. Através de sua produção artística, 

composta por distintas linguagens e temáticas, que remonta o universo feminino por 

ela recriado, seja por meio de:  autorretratos, paisagens, flores, esculturas, mandalas, 

entre outros; a mediação artístico-pedagógica possibilitou debater a importância do 

trabalho com arte realizado por mulheres artistas na região do extremo sul do Rio 

Grande do Sul, enquanto uma possibilidade de compor outras narrativas sobre a 

relevância da obra da artista Arlinda Nunes, e desse modo, divulgar o seu trabalho 

para a atualização da arte moderna de seu tempo, no estado do Rio Grande do Sul.  

 

Referências 

 

DEWEY, John 1859-1952. A arte como experiência. ORGANIZAÇÃO O Ann 
Boydston; editora de texto Hrriet Furt Simon; introdução Abraham Kaplan; tradução 
Vera Ribeiro – São Paulo: Martins Fontes 2010 646p. 
 
DINIZ, Carmem Nunes; Sílvia. Degravação com Arlinda Nunes. Projeto de Pesquisa 
“Gênero e Arte: atuação de mulheres artistas em Pelotas desde a década de 1850” 
UFPel, 2015. 
 
MALG, Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo. Material do Acervo. 2022. 
 
MALG, Museu de Arte Leopoldo Gotuzzo. Site do MALG. Disponível em: 
https://wp.ufpel.edu.br/malg/ Acesso em: 8 de julho de 2022. 
  



156 
 

CORPO EXPERIÊNCIA: três sentidos em uma proposição artística sensível 
 

D’ELIA, JULIANA64. 
REIS, NATÁLIA.65 

  
Resumo  
O presente trabalho visa explicar três dos 12 sentidos segundo o filósofo e artistas 
Rudolf Steiner (1861-1925), podendo referenciar os sentidos também como senso, 
temos: sendo de automovimento, senso de tato e senso de equilíbrio. Ao articular os 
três sensos cria-se uma proposição artística nomeada “oficina do (des)conforto: corpo 
mesa” que tem como objetivo trazer consciência ao experienciar a atividade.  
Palavras Chave: Arte propositiva; Sentidos; Corpo. 
 
 
 
Introdução 
 
 
  

O filósofo e artista Rudolf Steiner (1861-1925) acredita em 12 sentidos, não 

apenas em 5 como convencionalmente conhecemos, são eles: senso de tato; sendo 

de automovimento; senso de vida; senso de equilíbrio; senso de olfato; senso de 

paladar; senso de visão, sensor de temperatura; senso de audição; senso de 

linguagem; senso conceitual; senso de ego. Existem ainda segundo Steiner sete 

mantenedores, como ajudantes dos 12 sentidos:  

 
“os sete beneficiam todos os doze âmbitos; esses processos vitais 

vivificam tudo [...] temos o seguinte: 1) respiração; 2) aquecimento; 3) 
alimentação; 4) segregação; 5) manutenção; 6) crescimento; 7) 
reprodução “ (Steiner, 1916, p. 08)  

 
 
Podemos ver como os 12 sensos se articulam com os 7 mantenedores através da 
Figura 1 

 
64 Licenciada em Artes Visuais/FURG; Mestranda em Artes/UFPEL. 

65 Licencianda em Artes Visuais / FURG. 



157 
 

 
 

Figura 1: Mapa do  Rudolf Steiner 
Fonte: “os doze sentidos e os sete processos vitais” de Rudolf Steiner 

 
 

O trabalho consiste em explicar esses 12 sentidos e articulá-los com 12 

proposições artísticas para que os executores consigam ter uma maior noção e 

vivência consciente dos sentidos. Nos contenhamos aqui em explorar apenas três 

partes desse conjunto: O sentido do tato; o sentido do equilíbrio e o sentido do 

automovimento. 

 
Sentidos e sensações 
 

Seguindo uma linha contínua para a explanação do que vem a ser esses três 

sentidos, podemos começar pelo tato, que por convenção já faz parte dos 5 sentidos 

aceitos comumente: visão, audição, paladar, olfato e tato.  

O sentido do tato é uma sensação interna, como diria o arquiteto Juhani 

Pallasmaa (1936) o tato são “os olhos da pele”, é através do tato que sentimos o 

mundo, sabemos se é mole, pesado, aveludado etc.  

 
“A Visão revela o que o tato já sabe. Poderíamos considerar o tato 

como o sentido iscontainer da visão. Nossos olhos acariciam 



158 
 

superfícies, curvas e bordas distantes; é a sensação tátil inconsciente 
que determina se uma experiência é prazerosa ou desagradavel” 

(Jeudy, 2002, p. 40) 
 

A partir do sentido do tato podemos entender o senso de automovimento, 

sentimos corporalmente quando nos mexemos, nos referimos aqui a algo interno, 

sentimos essas mudanças, "existe ação no existir” 

 “Não me refiro à situação em que o homem todo se movimenta — isso é algo 
diferente —, mas àquela em que curvamos um braço, curvamos uma perna; 
quando os Senhores falam, a laringe se movimenta; tudo isso — essa 
percepção do movimento interno, da mudança de posição de cada membro 
— nós percebemos com o sentido do movimento” (Steiner, 1916, pág 03)  

 
Sabe quando estamos com dor no pescoço e movimentamos a cabeça, os 

braços, sentimos as costas, isso parte de uma consciência interna, não racional, é 

isso que chamamos se senso de movimento ou automovimento.  

Por último, vamos nos conectar ao senso de equilíbrio, quando nos 

desequilibramos o nosso senso de movimento fica alterado, quase que em estado de 

alerta e o nosso sentido tátil fica comprometido.  

 
“Quando sentimos tontura e caímos, desmaiamos, é porque o sentido do 

equilíbrio está interrompido, assim como o sentido da visão fica interrompido 
quando fechamos os olhos. “ Percebemos o mundo também como nos 

equilibramos, o posicionamento interno muda conforme nossa posição, se 
ficamos de cabeça pra baixo temos outra sensação de equilíbrio.” (Steiner, 

1916, pág 03)  

 
A partir dessas três visões podemos pensar o corpo como objeto consciente 

de arte “idealizamos a soberania de nosso próprio corpo decretando que não é um 

objeto, mas ele parece sempre destinado a ser tornar um objeto” (Jeudy, 2002, pág 14) 

explorar as proposições desse objeto nos dão infinitas possibilidades, como ato em si, 

como ferramenta, como processo. As experiências estéticas dos anos 60 tomaram 

parte por conta do happening do Allan Kaprow (1927 - 2006), mas não entraremos 

aqui no corpo como arte em si, assim como o happening, mas a consciência corporal 

como processo artístico consciente.  

Esses três sentidos juntos podem ser trabalhados através de uma prática 

artística que gosto de nomear de “Oficina do (des)conforto: corpo mesa”, trata-se de 

uma atividade como as de Kaprow, que seguem um roteiro a ser desenvolvida em 

duplas: A serve de mesa para B por cerca de 2 minutos. Para servir de mesa, fica-se 



159 
 

em uma posição de 4 apoios que causa grande desconforto, o atrito com o chão pode 

ser entendido como sentido do tato, ao compreender como o corpo recebe essa 

sensação de provável dureza do chão, ao ter noção do peso do próprio corpo. O senso 

de auto movimento deve ser percebido em todo tempo de experiência, podemos ter 

noção principalmente do movimento automático que o corpo fará ao começar a se 

cansar de tal posição. Assim como por fim, o senso de equilíbrio ficará afetado com o 

movimento que a pessoa B fará ao movimentar argila nas costas de B.  

Enquanto B poderá notar os mesmos sentidos em sua posição ao “usar” A 

como mesa, sentado ou de cócoras, o desconforto e o senso de equilíbrio entraram 

em ação. Mas B moldará algum formato inconsciente de argila nas costas do 

companheiro a fim de que essa seja mais um estímulo para o senso de tato e 

automovimento. Ao fim desses diminutos papéis podem ser invertidos para discussão 

dessa proposição onde esses três sentidos devem estar apurados e exaltados de 

forma consciente. 

  
 
Considerações finais  
 

A articulação entre a teoria e a prática é fundamental para o processo de 

consciência existencial e fixação de um conteúdo, tornando-o entendível ao vivenciá-

lo. Os roteiros de Kaprow podem ser aplicados a diversas situações e os sentidos de 

Rudolf são uma maneira alternativa de ver e sentir o mundo. Acredito que essas 

proposições artísticas possam desenvolver grandes artistas além de servirem como 

boas práticas pedagógicas para quem apenas quer se divertir.  

Desse modo, nos surge a reflexão sobre as possibilidades do corpo como parte 

do processo de criação da arte, sobre como dependemos dessa matéria sólida, 

tridimensional e viva para produzir, para pensar e sentir a arte, mas não o fazemos 

racionalmente, o processo de racionalizar as ações e reações do corpo surgem como 

forma de ressignificar nossa forma de habitar a arte. Outro ponto seria, se um artista 

depende exclusivamente de meu corpo para produzir, como no exemplo citado, meu 

corpo deixa de ser apenas meu e passa a fazer parte da obra também. Com isso, é 

possível considerar as diversas possibilidades que racionalizar os sentidos do corpo 

pode nos oferecer, levar isso para o processo do aprender artístico, seja em qual 

ambiente esteja, é também uma maneira de incentivar a auto-estima desse corpo arte 

e processo artístico.  



160 
 

 
 
Referências  
 
JEUDY, Henri-Pierre. O corpo como objeto de arte. São Paulo: Estação liberdade. 
2002. 
 
STEINER, Rudolf. Os doze sentidos e os sete processos vitais. Dornach (Suíça). 
1916. 
 
NARDIM, Thaise. As atividade de Allan Kaprow: artes de agir, obras de viver. 
Porto Alegre: Revista valise. 2011. 
 
KAPROW, Allan. Como fazer um happening.  Jornal horizonte expandido. 1966. 

  
 
  



161 
 

REFLEXÕES SOBRE VIOLÊNCIA DOMÉSTICA a partir as narrativas 

autobiográficas no espetáculo receita cultural. 

 

DANTAS, MATHEUS GIANNINI CALDAS66;  

DOMENICI, ELOISA LEITE67 

 

Resumo 

A presente pesquisa busca refletir a carca de um processo pedagógico relacionado 
ao ensino de teatro no espaço escolar durante a montagem do espetáculo “Receita 
Cultural”. A partir de um relato de experiência enquanto professor de artes e diretor 
do espetáculo na perspectiva de SHÖN (2001) sobre o profissional reflexivo e da arte 
de refletir na pesquisa em arte de COESSENS (2014). Tendo como objetivo pensar 
acerca das narrativas autobiográfica a partir da temática da violência doméstica no 
processo de construção cênica e discutir as outras narrativas autobiográficas que 
apareciam após a apreciação estética com os espectadores. Os alunos (espectadores 
e atores) após o espetáculo conseguiram reconhecer a necessidade de eliminar o 
preconceito e violência contra a mulher e proporcionar inclusão e empoderamento nos 
processos de formação. 

Palavras-chaves: Narrativas Autobiográficas; violência doméstica; apreciação 
estética. 

 

Introdução 

 

  A presente pesquisa busca refletir a carca de um processo pedagógico 

relacionado ao ensino de teatro no espaço da Escola Estadual Monsenhor Amâncio 

Ramalho (EEMAR) durante o processo de montagem do espetáculo “Receita Cultural” 

no qual abordava temas como violência doméstica, abuso sexual e machismo. 

Associado as discussões entre os integrantes do grupo de teatro e os demais alunos 

da escola a partir da experiencia estética para uma possível transformação social. 

 
66 Artista- Professor-Pesquisador. Professor de Arte do ensino regular no RN. Doutorando em Artes Cênicas 
pelo Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UFBA apoiado pela CAPES. Tem experiência na área das 
Artes, com ênfase em Teatro, atuando principalmente nos seguintes temas: Ensino de teatro; narrativas 
autobiográficas; pedagogia dialógica e processos cênicos. 
67  Doutora em Comunicação e Semiótica pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, é professora 
Associada do Centro de Formação em Artes e do Instituto de Humanidades, Artes e Ciências da UFSB – Campus 
Sosígenes Costa, em Porto Seguro-BA, e professora colaboradora do Programa de Pós-Graduação em Artes 
Cênicas da UFBA. Artista da Dança, Membro da Associação Brasileira de Pesquisa em Artes Cênicas (ABRACE). 



162 
 

Para construção metodológica utilizo o meu relato de experiência enquanto 

professor de artes e diretor do espetáculo na perspectiva de Shön (2000) sobre o 

profissional reflexivo e o ensino reflexivo que através das nossas experiências 

profissionais podemos ensinar e aprender em qualquer esfera, seja ela dentro ou fora 

da escola, mas que possibilite entre os envolvidos uma reflexão sobre as suas práticas 

vivenciadas. Aproximando no campo das artes cênicas Coessens (2014, p. 8) fala 

sobre: 

As conexões entre os passos que um artista toma, a reflexão sobre a 
própria prática e as suas trajetórias, seus materiais, seu conhecimento 
oculto, bem como as - muitas vezes implícitas - relações com outras 
artes e em um contexto mais amplo, formam uma espécie de método, 
uma maneira de fazer que então gera o próprio "conhecimento 
artístico". 

 

Sendo assim, podemos associar essas relações sobre as próprias práticas a 

ideia de transformação humana através da reflexão que Freire (2015) na educação e 

Boal (2015) no teatro, abordam sobre a construção da realidade como algo comum 

aos seres humanos que são construídos coletivamente através do diálogo e das 

discussões para uma possível emancipação e transformação social a partir das 

experiências vividas pelos sujeitos na sua subjetividade.  

O importante, do ponto de vista de uma educação libertadora, e não 
bancária, é que, em qualquer dos casos, os homens se sintam sujeito 
do seu pensar, discutindo o seu pensar, sua própria visão do mundo, 
manifestada implícita ou explicitamente, nas suas sugestões e nas dos 
seus companheiros. (FREIRE,2015, p. 166) 

 

Ambos propõem para os seres humanos a busca do empoderamento, 

autonomia e liberdade na perspectiva de reduzir a opressão por meio da prática e 

reflexão crítica sobre essas realidades e consequentemente poder aprofundá-las, 

depois voltar a elas e transformá-las. Boal (2015, p. 13) diz que “[...] todos seres 

humanos são atores, porque agem, e espectadores porque observam. Somos todos 

‘espect-atores’”. Pensando nisto, todos nós temos a capacidade dialogar e de entrar 

em cena, pois agimos na sociedade e vivemos cotidianamente cenas sociais. 

Portanto, este artigo tem como objetivo refletir acerca das narrativas 

autobiográfica a partir da temática da violência doméstica no processo de construção 

cênica do espetáculo ‘Receita Cultural’ e discutir as outras narrativas autobiográficas 

que apareceram após a apreciação estética com os alunos/espectadores. Na tentativa 



163 
 

de desconstruir a cultura machista e propor um possível empoderamento da mulher 

na sociedade, livre de opressão, com autonomia, respeito e sabendo o seu valor 

igualitário.  

O espetáculo: processo criativo e reflexões 

Deste modo o Grupo de teatro Despertarte da (EEMAR) estava buscando 

inspirações para iniciar a criação de um processo cênico que proporcionasse uma 

transformação social e não tínhamos escolhido a temática para o laboratório. Com 

isso estava aberta as inscrições do XIV Festival de Teatro Estudantil do Rio Grande 

do Norte (FESTUERN) com a temática patrimônio e identidade cultural. E para tentar 

encontrar a nosso caminho para a construção cênica colocamos várias músicas 

aleatórias para estimular a capacidade criativa através da improvisação. 

Durante a improvisação os alunos/atores deviam ouvir a música e deixar que 

seu corpo respondesse aos estímulos através das suas memórias, lembrança e 

narrativas. Então, a partir do laboratório no qual estava tocando a canção de 

Francisco, el Hombre “triste, louca ou Má”, os alunos/atores começaram a trazer no 

seu corpo emoções, memórias e narrativas que associavam as temáticas do 

empoderamento feminino estimulado pela música através da lembrança.  Ressaltando 

o lembra das coisas no aspecto de Lopes (2009, p,137) que: 

Lembrar não significa fidelidade aos fatos como eles realmente 
aconteceram. Lembrar está ligado ao imaginar, ampliar, omitir. 
Distorcer faz parte dos mecanismos da memória, na medida em que 
nossa imaginação acrescenta ou retira os fatos como uma autodefesa 
da sua mente. Tudo depende da natureza das conexões que o córtex 
estabelece no armazenamento ou dos fatores externos ou internos 
que afetam a evocação da memória. 

 

  Deste modo, através da evocação da memória que se iniciou a investigação 

sobre a temática do espetáculo “receita cultural” fazendo uma crítica social de como 

a mulher deveria se comportar na sociedade, já que o tema trazia a referência de 

“patrimônio e identidade cultural” e o grupo tentou desconstruir a cultura machista 

impregnada na sociedade e distorcer a visão que lugar da mulher é na cozinha, que a 

mulher nasceu para servir o homem, que deve seguir os padrões que a sociedade 

manda; que tem uma receita a “receita cultural”. 

   Para ter pertencimento e aproximação da comunidade local, os artistas 

começaram a pesquisar na cidade, bairro, meio de comunicações, em suas memórias, 



164 
 

vivências e narrativas de casos nos quais as mulheres sofreram algum tipo de 

preconceito, violência, opressão pela cultura que está inserida e levou isso para 

laboratório de investigação cênica. Nesta perspectiva Oliveira e Araújo (2014, p.259) 

também abordam o pensamento sobre a violência aos papeis que são atribuídos. 

Pode-se pensar a violência surgindo dentro desses construtos que 
interpretam o que é ser mulher e o que é ser homem, atribuindo-lhe 
papéis, expectativas e normas a serem seguidas. Como um fenômeno 
complexo, a violência articula relações de poder, dominação e 
submissão, geradas pelo sistema sexo/gênero. 

 

  Ao vivenciar esses casos como fenômeno complexo em laboratório, o grupo 

percebeu que as narrativas trabalhadas de maneira individual sobre submissão, 

geradas pelo sistema sexo/gênero, passava a ser uma narrativa coletiva pois todos 

os integrantes do grupo conseguiam tecer aproximações a partir de experiências 

pessoais, por estar inserido na mesma cultura e que essas violências que acontecem 

contra as mulheres se naturalizam na sociedade e precisamos transformá-las.  

Pensando nisso, Halbwachs (1990) aborda que a memória individual existe e 

que se aproxima da rememorização pessoal na qual estamos engajados e a partir do 

momento que traduzimos a linguagem e apresentamos combinações de lembranças. 

E que ela passa a ser coletiva no momento do reconhecimento dos envolvidos. Ou 

seja, uma memória individual e/ou coletiva tem representação do passado com dados 

emprestados ao presente. 

No que diz a respeito sobre à seletividade dessa memória Pollak (1989) analisa 

Halbwachs ao destacar que é em um processo de "negociação" sob a perspectiva de 

conciliar a memória coletiva e as memórias individuais os envolvidos podem fazer um 

paralelo entre os relatos da memória individual e consequentemente agregar pontos 

de contatos das lembranças que estão entrando em relação com o outro na 

coletividade. 

O espetáculo “receita cultural” teve a escrita dramatúrgica coletiva a partir das 

relações dos atores/alunos em laboratório com as memórias temáticas do espetáculo, 

histórias reais de mulheres que foram vítimas, pesquisa de músicas brasileiras que 

tinha os nomes de mulheres na sua composição e experimentação de jogos para as 

soluções cênicas e sociais através da memória.    

à medida que outras memórias são evocadas, provocando outros 
estados emocionais no corpo. Os sinais corporais, intensificados pela 



165 
 

atenção, conectam memórias da autobiografia relacionadas àquelas 
imagens mentais e as trazem para a memória de trabalho. 
(DOMENICI,2015, p.233) 

 

As narrativas autobiográficas compartilhadas em laboratório foram evocadas e 

aprofundadas como o tema por meio de aproximação e reflexão, como por exemplo, 

foi proposto que as atrizes compartilhassem palavras ou frases que já ouviram na rua 

de como os homens tratam as mulheres. E durante o jogo de criação cênica, elas iam 

caminhando e os dois atores jogavam com as mesmas palavras e frases (“gostosa”, 

“aí se eu pego”, “lá em casa eu fazia um estrago”, “comia toda”, “doce de leite”) para 

que deixasse transparecer no corpo a reação do assédio. 

A última atriz que caminhou fazia a personagem que era filha de um dos 

assediadores e o ator jogou com a situação quando o amigo chamou a sua filha que 

estava caminhando na rua de “doce de leite”. A princípio, ele reagiu rindo com a 

comparação da mulher como comida (doce de leite) e despois se tocou que esse 

comentário era com sua própria filha e reagiu falando “ê rapaz! olhe o respeito, é 

minha filha e eu vou mandar te prender”. Este jogo acabou virando cena para fazer as 

pessoas refletissem que é necessário respeitar as mulheres na rua, que o assédio é 

crime e que não façam com a as outras pessoas o que você não quer que faça com 

os seus. 

Semelhante a isso Cavalcante (2014, p.110) discute o processo de construção 

cênicas nas relações interpessoais: 

O teatro nesta fase funciona como um ponto de partida para o 
desenvolvimento das relações interpessoais, onde a consciência 
pessoal do sujeito será consequência da mediação do grupo. A 
emoção vivenciada na construção de uma peça teatral nutre-se do 
efeito que causa no outro, e exatamente pelo seu poder de contágio 
consegue desenvolver relações interindividuais nas quais se contorna 
a personalidade de cada um. 

 

Deste modo, as narrativas autobiográficas também abordam as relações 

interpessoais na cena. Como queríamos trabalhar a forma que informações sobre 

violência doméstica chegam para as crianças e como elas associam para um 

entendimento. Então, no laboratório um dos integrantes do grupo, quando criança, 

ouviu em um evento sobre violência doméstica as seguintes falas: “dentro da sua casa 

pode tá acontecendo violência doméstica”; “fique atentos a todos aos sinais”; “as 

mulheres não têm coragem de fala que são violentadas”: 



166 
 

  Com isso, ativou na criança o senso de “detetive” que começou a procurar 

dentro da sua casa as pistas que levaria a descobrir um caso de violência doméstica 

com a sua mãe. Então ele relatou que uma noite começou ouvir alguns gemidos vindo 

do quarto dos seus pais e ao se aproximar os barulhos se intensificaram, quando 

chegou lá, olhou escondido e viu que seu pai não estava agredindo sua mãe pois eles 

estavam namorando. Naquele momento a criança desejou ver a mãe apanhando ou 

invés da situação encontrada. 

  O grupo resolveu utilizar essa narrativa justamente para refletir o inverso 

porque o desejo do filho estava associado aos ciúmes de não dividir a mãe com o pai, 

pois ele acreditava que a mãe não podia exercer relações interpessoais de amor e 

feto com outra pessoa, que o papel dela era apenas de mãe e não o de mulher. 

Portanto, levamos para a cena uma filha que vivia essa narrativa e no final, o desejo 

dela realizado e fazia o público refletir acerta de quão brutal a violência doméstica 

pode destruir a família e desestruturar a sociedade. 

  Deste modo, essas narrativas serviram de formação para criação das cenas e 

consequentemente do espetáculo, e os alunos/atores poderão apreender através do 

autoformativo, refletindo suas práticas, trocas durante o processo de montagem que 

se associa ao que Sousa (2006, p.26) fala sobre: 

[...] Tomadas como “narrativas de formação” inscrevem-se nesta 
abordagem epistemológica e metodológica, por compreendê-la como 
processo formativo e autoformativo, através das experiências dos 
atores em formação. Também porque esta abordagem constitui 
estratégia adequada e fértil para ampliar a compreensão do mundo 
escolar e de práticas culturais do cotidiano dos sujeitos em processo 
de formação. 

 

Evidentemente que as apresentações do espetáculo na escola tinham como 

estratégia as discussões após as apreciações estéticas, nos quais, a palavra ficava 

facultada para todos os espectadores/alunos tivessem o direito de voz para expor 

suas concepções, impressões e vivências relacionadas com as temáticas abordadas 

em cena ou para que eles pudessem tirar suas dúvidas referente aos que eles 

assistiram. 

Na escola realizamos seis apresentações toda com espaço para diálogo. É 

interessante destacar que dificilmente os espectadores perguntavam sobre a 

linguagem técnica do teatro como cenografia, figurino, atuação e maquiagem. 

Centralizava as perguntas apenas na construção do texto para saber quem tinha 



167 
 

escrito e ficavam supressos ao saber que todas as pessoas que estavam em cena 

contribuíram para a construção coletiva dramatúrgica. 

No diálogo com os alunos/espectadores, os alunos/atores compartilhavam 

algumas narrativas autobiográficas que serviram para a criação cênica e faziam a 

aproximações dos temas com as nossas vivências de criação como Auto-

reflexividade. Com isso, os alunos/espectadores também traziam as narrativas que 

fizeram parte da sua vida relacionados aos temas assistidos e durante o 

compartilhamento dessas histórias era comum observa as pessoas emocionadas, 

indignadas, pois as maiorias delas foram silenciadas e quando tinham coragem de 

pedir ajuda a alguém a mulher era sempre a culpada e que a partir daquele ato criativo 

pode construir conhecimento para se posicionar a favor dos seus direitos. 

Dentro do mesmo conceito, Coessens (2014) fala sobre a pesquisa artística 

sobre cinco diferentes dimensões tácitas que estão presentes no fundo do ato criativo 

do artista e a última dela é a Auto-reflexividade que acontece na construção do diálogo 

entre os participantes no encontro com o outro. Ou seja, as práticas artísticas 

possibilitam realizar uma observação atenta a todas as esferas reflexivas que vai 

construindo um conhecimento caleidoscópico, explorando todas as partes envolvidas. 

Sendo assim, todos os alunos/espectadores que assistiram essas práticas 

artísticas tinham que realizar uma resenha crítica como avaliação e a maioria deles já 

trazia uma auto-reflexividade associando com as suas narrativas autobiográficas e o 

que viu/sentiu/tocou quando assistiu na cena. Boa parte revelou que nunca tinha 

assistido espetáculo de teatro com iluminação. Outros reconhecia a importância dos 

temas e a necessidade da discussão dentro e fora da escola. 

Acredito que os motivos das resenhas críticas tenham apontado como surpresa 

com a qualidade da cena dentro da escola seja devido a cidade não ter um edifício 

teatral e a maioria dos espetáculos que eles assistiram eram no circo e a apresentação 

da “receita cultural” aconteceu no auditório (caixa preta), adaptado com iluminação e 

projeção. Destacando ainda que as ações dos atores tinham um formato mais intimista 

para se aproximar com público através da comunicação visual. 

Outra estratégia de mexer com o público foi realizar uma cena cômica, em 

câmera lenta, onde o pai jogava bola com a cabeça da mãe e agredia, enquanto a 

filha narrava como se estivesse vendo partida de futebol, e a maioria do público riram. 

No final da cena, a filha vai no pé do palco e olha para todo mundo e diz: “vocês 



168 
 

acreditam que teve uma vez na minha cidade um espetáculo chamado “receita 

cultural” e na hora da cena de agressão contra a mulher, todo mundo riu... hahaha! 

Foi todo mundo riu”.  

Deste modo, tentar fazer com que o público risse de uma coisa tão seria que é 

a violência doméstica, é criar uma ruptura através das problematizações e depois 

relembrar que aquilo que ele estava rindo era uma mulher sendo espancada pelo 

marido e propor uma auto-reflexão na tentativa de modificar a visão de discussão. 

Semelhante a isso Oliveira e Araújo (2014, p.266) ao refletirem sobre o Teatro Fórum 

como dispositivo de discussão da violência contra a mulher, diz que: 

Foi possível, então, observar como essas mulheres conseguem criar 
rupturas, através de suas problematizações, na hegemonia dos 
discursos androcêntricos. Ao tentarem romper, por intermédio da arte, 
com os padrões institucionalizados culturalmente, que relegam a 
mulher à jornada dupla de trabalho, naturalizando essa prática, elas 
procuravam criar um novo olhar para os papéis de gênero, colocando 
em xeque os binarismos tão caros às reproduções estereotipadas do 
que é ser mulher ou homem. 

 

Portanto, o espetáculo receita cultural também buscou desconstruir a 

reprodução do papel da mulher na sociedade, além de propor uma visão ampliada do 

processo pedagógico do ensino através das narrativas autobiográficas, bem como 

tentar incluir dos direitos das mulheres e considerando atravessamentos de ordem 

ética, estética, étnica e política conforme as discussões anteriores. 

 

Considerações finais  

 

É importante destacar que esta proposta pedagógica teve resultado positivo, 

pois após as apreciações estéticas os alunos espectadores e atores após o 

espetáculo conseguiram reconhecer a necessidade de eliminar o preconceito e 

violência contra a mulher e proporcionar inclusão e empoderamento nos processos 

de formação dentro da escola, fazendo com que eles desconstruíssem a visão 

machista da sociedade e além disso se posicionasse em apoio no tema para tentar 

reduzir esse índice de violência doméstica. 

Esse trabalho com as narrativas autobiográficas participou efetivamente da 

construção do conhecimento dos alunos/atores relacionado ao ensino de teatro na 



169 
 

escola pois propões diálogos ao se relacionar com outras pessoas através das 

experiências. Portanto, o meu relato de experiências enquanto professor e diretor me 

fiz refletir acerca da importância em pensar práticas educacionais a partir das 

vivências dos alunos e desenvolver o empoderamento além dos muros das escolas. 

Evidencio ainda, nesse sentido a necessidade de extinguir a violência 

doméstica sob uma nova perspectiva das transformações das realidades, configurado 

o protagonismo que a educação pode proporcionar por meio de processo de ensino-

aprendizagem. Além disso, repensar e inserir práticas artísticas nas atividades 

escolares não só para a formação de espectadores, mas também para formar seres 

humanos capazes de viver em harmonia em sociedade. 

Vamos meninas! Pois eu vou ensinar uma receita, a receita cultural! e 
vocês aqui essa noite nunca se esqueça dessa receita! A receita de 
ser mulher! Corram que eu vou dizer os ingredientes! Primeiro um 
copo de coragem, meus sapatos, cabelo curto, cabelo longo, se 
empodere! de ser realmente o que você quer ser! livre! Segundo uma 
colher de desprezo para todo comentário maldoso que a gente recebe! 
doce de leite, boa demais, Rabada, Terceiro uma pitada de força pois 
você consegue sim superar suas barreiras. Mexa, mexa, mexa bem! 
por que se mexer com uma? Mexeu com todas! E quando os 
ingredientes estiverem prontos é deixar escorrer qualquer tipo de 
pensamento negativo e quando eles estiverem apurados é hora de 
levar para o fogo! Essa dica é superimportante é só pegar o telefone 
e ligar 180 para evitar qualquer tipo de derramamento de sangue. Se 
sentir ameaçada ligue 180, se sentir ameaçada ligue 180, se sentir 
ameaçada ligue 180. receita cultural está pronta! Lute como uma 
garota! E pare de nos matar! (GRUPO DESPERTARTE,2019, CENA 
FINAL) 

 

Referências 

BOAL, Augusto. Jogos para atores e não-atores. São Paulo: COSAC NAIFY, 2015.  

CAVALCANTE, L. A.; MIRANDA, S. A Arte de Conduzir-se pelo ensino de teatro: 
Ficções e realidades de alunos-diretores em Felipe Camarão. Natal [RN], 2014. 
(Dissertação de Mestrado vinculada ao programa de Pós-graduação em Artes 
Cênicas da UFRN). 

COESSENS, Kathleen. A arte da pesquisa em artes: Traçando práxis e reflexão. Art 
Research Journal/ Revista de Resquisa em Arte ABRACE, ANPAP e ANPPOM 
em parceria com a UFRN, Brasil, Vol. 1/2 |, p. 1-20, jul./dez. 2014. 

DOMENICI, Eloisa. A brincadeira como ação cognitiva: metáforas das danças 
populares e suas cadeias de sentidos. Arte e cognição. São Paulo: Annablume, 
2015. Pp. 191-236. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 2015. 



170 
 

GRUPO DESPERTARTE. RECEITA CULTURAL. YouTube, 19 de setembro de 2019. 
Disponível em: < https://www.youtube.com/watch?v=nJQLbLzdWP4>. Acesso em: 13 
de novembro de 2022 

HALBWACHS, M. A memória coletiva. São Paulo. Vértice, 1990. (Capítulo 1, 
Memória coletiva e memória individual, e Capítulo 2, Memória coletiva e memória 
histórica). Disponível no site: http://lelivros.life/book/a-memoria-coletiva-maurice-
halbwachs/ Acesso em: 17 abr. 2018.  

LOPES, Beth. A performance da memória. SALA PRETA. São Paulo, v. 9, p.135 
p.145, 2009.  

SHÖN, D. A. Educando o profissional reflexivo: um novo design para o ensino e 
aprendizagem. Trad. Roberto Cataldo Costa. Porto Alegre: Artmed, 2000. 

SOUZA, E. C. de. A arte de contar e trocar experiências: reflexões teórico-
metodológicas sobre história de vida em formação. Revista Educação em Questão. v. 
25. jan./abr. Natal, EDUFRN, 2006.   

POLLAK, M. Memória, esquecimento, silencio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, 
vol. 2, n. 3, 1989: 3-15.  

Disponível em: http://www.uel.br/cch/cdph/arqtxt/Memoria_esquecimento_silencio.pdf 
Acesso em: 17 abr. 2018. 

OLIVEIRA, Érika Cecília Soares; ARAÚJO, Maria de Fátima. O Teatro Fórum como 
dispositivo de discussão da violência contra a mulher. Estudos de Psicologia. 
Campinas .257-267. abril - junho 2014. 

 

 

  



171 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

GT CORPOS DE MULHERES: DISCURSOS, (RE)LEITURAS E 

SENTIDOS 

Coordenação: RENATA KABKE PINHEIRO (UFPEL); ELIANE 

TEREZINHA DO AMARAL CAMPELLO (FURG).  

A autoria feminina coloca em circulação novos discursos e poéticas 

tomando seus corpos como objeto de investigação e suporte, para 

projetar sentidos, subjetividades e possibilitar empoderamento. Neste 

GT abordaremos discursos do/sobre corpos de mulheres presentes em 

produções de autoria feminina advindas de esferas diversas: literatura, 

cinema, história, artes visuais, instalações, performances, teatro, 

revistas, jornais, internet, entre outras. Com base em fundamentos 

teóricos/metodológicos diversos, propomos estabelecer um debate em 

torno das representações das mulheres e seus corpos e dar visibilidade 

às consequências das leituras e interpretações desses corpos no âmbito 

da ideologia. 

  



172 
 

DESCENTRALIZAÇÃO E MEMÓRIA: Bernardine Evaristo e a trajetória de 

identidades hifenizadas 

 

SÁ JÚNIOR, Paulo Henrique de68 
 

 

Resumo: O questionamento de uma melancolia por um passado homogêneo por 
parte da Inglaterra e uma amnesia racial por ele imposta são questões centrais nos 
romances de Bernardine Evaristo. Disfarçado como colourblindness, a amnesia racial 
é um processo ativo que apaga questões históricas referentes à África e sua 
respectiva diáspora para a Europa, não levando em consideração todas as ondas 
migratórias que ajudaram a moldar a história europeia. Para Evaristo, a amnesia 
proposital de uma história africana dentro de um contexto europeu está diretamente 
associada à sua identidade racial e é claramente posta em xeque em seus romances 
Lara (2019/1997) e Soul Tourists (2020/2005). A autora demonstra o seu interesse 
contínuo de relembrar e resgatar um passado esquecido e/ou silenciado, contestando 
a memória melancólica de raça e revisitando histórias por meio de viagens 
metafóricas.  
 

Palavras chave: diáspora africana; memória; racismo estrutural 

 

Introdução 

Literary works can display and juxtapose divergent and contested 
memories and create mnemonic multiperspectivity. In a world of 
increasingly specialized – and separated – discourses (such as those 
of history, theology, economy, and law), literature thus also acts as a 
‘reintegrated interdiscourse’, as a medium which brings together, and 
re-connects, in a single space the manifold discrete parlances of the 
past. 

Astrid Erll 
 
O ser branco é atribuir identidade racial aos outros e não a ter uma. É 
uma raça que não tem raça. Por isso, é irônico, mas compreensível, 
que alguns brancos considerem legítimo chamar de “identitários” 
outros grupos sociais não brancos sem se dar conta de que esse modo 
de lidar com a questão é um traço fundamental da sua própria 
identidade.  

Silvio Almeida 
Se o europeu investe em branquitude como uma ferramenta para a 

diferenciação entre o local e o estrangeiro, será que a questão de raça supera a de 

cidadania? Este é um dos pontos centrais levantados por Fatima El-Tayeb, em 

European Others: Queering Ethnicity in Postnational Europe (2011, p. xvii). A questão 

da branquitude é “um dos grandes problemas vividos em uma sociedade permeada 

 
68 Doutorando em Estudos de Literatura pelo Programa de Pós-graduação em Letras da Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro 



173 
 

por conflitos e antagonismos de classe, de raça e sexuais” , sabendo que “tanto o ‘ser 

branco’ quanto o ‘ser negro’ são construções sociais” (Almeida: 2020, pp. 80-81).  

Portanto, o racismo funciona como uma espécie de pacto e a esse, junta-se o 

mito de colourblindness (El-Tayeb: 2011, p. xiv), que é o conceito de uma pessoa não 

enxergar nem cor e nem raça, mas apenas a ideia de sermos todos iguais. Acredito 

que seja mais fácil nos identificarmos como colourblind do que reconhecer as 

diferenças que nos causam desconforto. Muitas pessoas apenas repetem o que são 

ensinadas, não realizando o fato de quão perigoso e danoso esse mito pode ser. 

Infelizmente, a ideia de uma sociedade colourblind, ainda que bem intencionada, 

limita, ou mesmo elimina, a possibilidade de uma linguagem própria para debatermos 

questões de raça e seus preconceitos, ignorando as realidades de um racismo 

estrutural. Relembremos aqui, as repercussões e os protestos internacionais sobre a 

morte de George Floyd69, Breonna Taylor70 e o brutal assassinato do imigrante 

congolês Moïse Mugenyi Kabagambe71, que pressionaram e têm pressionado 

diferentes Estados a repensarem leis que se posicionem diretamente contra a 

violência policial (Neville: 2016, pp. 3-21) e civil, no caso de Kabagambe. 

Do outro lado do Atlântico, o mito de colourblindness poderá ser associado ao 

espaço europeu e às racializações do silêncio das minorias. Em consonância com as 

ideias de El-Tayeb, temos os questionamentos de Paul Gilroy a respeito da construção 

de uma ideologia de uma nação Britânica puramente branca e sua hegemonia cultural, 

em After Empire: Melancholia or Convivial Culture (2004). Ele diz que “a vida da nação 

tem sido dominada pela incapacidade até de enfrentar, que dirá lamentar, a mudança 

substancial das circunstâncias e humores que se seguiram ao fim do Império e 

consequentemente sua perda de prestígio imperial”72 (Gilroy: 2004, p. 98).  

 
69 George Perry Floyd Jr. foi um afro-americano assassinado em Minneapolis no dia 25 de maio de 
2020, estrangulado por um policial branco que ajoelhou em seu pescoço durante uma abordagem por, 
supostamente, usar uma nota falsificada de vinte dólares em um supermercado. Fonte: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/George_Flyod. Acesso em: 13/01/2022.  
70 Breonna Taylor, uma Americana de 26 anos, morta a tiros por policiais do Departamento de Polícia 
Metropolitana de Louisville na madrugada de 13 de março de 2020, quando três policiais entraram à 
paisana em seu apartamento em Louisville, Kentucky, quando cumpriam um “no-knock warrant”. Houve 
trocas de tiros entre o namorado dela e os policiais que entraram no apartamento. Taylor foi baleada 
oito vezes. Nenhuma droga foi encontrada em seu apartamento. Fonte: 
https://pt.wikipedia.org/wiki/Morte_de_Breonna_Taylor. Acesso em: 13/01/2022. 
71 Moïse Mugenyi Kabagambe, um imigrante congolês de 24 anos, foi assassinado por civis em um 
quiosque na orla da Barra da Tijuca, no Rio de Janeiro, em 24 de janeiro de 2022. Tal ato brutal 
demonstra como o racismo, associado à xenofobia, gera práticas de violência inadmissíveis. Fonte: 
https://noticias.uol.com.br/colunas/andre-santana/2022/02/04/por-que-o-assassinato-de-moise-
envolve-racismo-e-xenofobia.htm. Acesso: 08/02/2022. 
72 “The life of the nation has been dominated by an inability even to face, never mind actually mourn, 
the profound change in circumstances and moods that followed the end of the Empire and consequent 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Morte_de_Breonna_Taylor
https://noticias.uol.com.br/colunas/andre-santana/2022/02/04/por-que-o-assassinato-de-moise-envolve-racismo-e-xenofobia.htm
https://noticias.uol.com.br/colunas/andre-santana/2022/02/04/por-que-o-assassinato-de-moise-envolve-racismo-e-xenofobia.htm


174 
 

 

Desenvolvimento e discussão 

 

Há exato seis anos, quando o Reino Unido aprovou o referendo para deixar a 

União Europeia, o Brexit, a política de identidade negra britânica teve que se contentar 

com o discurso racial da crise migratória, de modo semelhante ao que veio a acontecer 

quando da crise de cidadania marcada pelo escândalo de Windrush em 2018.  De 

acordo com Stein, esta crise aprofundou as discussões sobre o tratamento dado pela 

Inglaterra aos imigrantes caribenhos, expondo as deportações antiéticas e a negação 

dos serviços sociais relativos à geração Windrush: imigrantes do Caribe que vieram 

ao Reino Unido entre 1948 e 1971 para ajudar a reconstruir o país após a Segunda 

Guerra Mundial (Stein: 2004, pp. 4-7). 

Todas as questões de injustiça acima mencionadas estariam associadas à uma 

certa injustiça cognitiva global, nos conduzindo a um pensamento “pós-abissal”, como 

argumenta o sociólogo português Boaventura de Souza Santos. 

 

O pensamento moderno ocidental é um pensamento abissal. Consiste 
num sistema de distinções visíveis e invisíveis, sendo que estas 
últimas fundamentam as primeiras. As distinções invisíveis são 
estabelecidas por meio de linhas radicais que dividem a realidade 
social em dois universos distintos: o “deste lado da linha” e o “do outro 
lado da linha”. A divisão é tal que “o outro lado da linha” desaparece 
como realidade, torna-se inexistente e é mesmo produzido como 
inexistente. Inexistência significa não existir sob qualquer modo de ser 
relevante ou compreensível. (Souza Santos: 2013, p. 29) 

 

 

A escritora anglo-nigeriana Bernardine Evaristo articula uma visão literária que 

está diretamente engajada com a questão da construção de ideologia de uma nação 

“branca” e todo o silenciar por ela produzida (Trouillot: 1995, p. 26), questionando 

assim a divisão criada por esse tipo de pensamento abissal, discutido por Souza 

Santos. 

O questionamento de uma melancolia por um passado homogêneo por parte 

da Inglaterra e uma amnesia racial por ele imposta são questões centrais nos 

romances da escritora. Disfarçado como colourblindness, a amnesia racial é um 

processo ativo que apaga questões históricas referentes à África e sua respectiva 

 
loss of imperial prestige”. A não ser pelas traduções identificadas nas referências bibliográficas, todas 
as demais são de minha autoria. 



175 
 

diáspora para a Europa, não levando em consideração todas as ondas migratórias 

que ajudaram a moldar a história europeia. Para Evaristo, a amnesia proposital de 

uma história africana dentro de um contexto europeu está diretamente associada à 

sua identidade racial e é claramente posta em xeque em seus romances Lara 

(2019/1997) e Soul Tourists (2020/2005), que serão nosso corpus de estudo. Em uma 

de suas entrevistas, a autora declara: 

 

Eu acho que ser inglesa, bi racial, e ter crescido com ambos os meus 
pais contribuiu para o meu grande projeto de escrita. A divisão entre 
negros e brancos é mais nebulosa quando você é o produto de um 
casamento inter-racial [...] mas eu estou muito interessada nas 
conexões entre África e Europa e esta é uma característica dominante 
em minha escrita. Tenho questionado a história africana dentro de um 
contexto ocidental e europeu, assim como o passado com o presente, 
sem excluir nenhum dos dois. As minhas preocupações são com o 
meu DNA.73 (Collins: 2008, p. 1203) 

 
 

Quando Evaristo articula sua preocupação com o seu DNA, ela evoca as 

histórias de uma mobilidade negra associada à escravidão e à colonização. Em Lara, 

um Bildungsroman semi autobiográfico em verso, e em Soul Tourists, um romance 

que inclui versos, Bernardine Evaristo traz à tona questões de gerações de negros 

nascidos na Inglaterra e de suas linhas geracionais e raciais que destacam uma forma 

de melancolia, um processo de construção mnemônico.   

Os protagonistas de Lara (Lara) e Soul Tourists (Stanley e Jessie) pertencem 

a uma segunda geração de negros britânicos, o que ajuda Evaristo a explorar o senso 

de pertencimento quando vários debates acirrados sobre políticas identitárias são 

travados. Lara, de mãe inglesa e pai nigeriano, cresce em um subúrbio londrino 

durante a década de setenta. Para ela, a questão relativa à sua origem é deflagrada 

quando sua colega de escola a interroga incessantemente: 

 

‘DE ONDE VOCÊ é, La?’ Susie perguntou inesperadamente  
durante um intervalo no pátio. ‘Woolwich’  

 
‘Não, bobinha, de onde você é, você sabe, originalmente?’  
‘Se você realmente quiser saber, eu nasci em Eltham.’  

 

 
73 “I think that being English, bi-racial, and having grown-up with both my parents, has in fact informed 
the greater project of my writing. The division between black and white is more nebulous when you are 
the product of an inter-racial marriage […] but I am deeply interested in the connection between Africa 
and Europe and this is a dominant feature in my writing. I have thus far interrogated African history 
within a European/Western context, and also the past with the present, never one to the exclusion of 
the other. My preoccupations are in my DNA.” 



176 
 

‘Meu pai diz que você deve ser da Jamaica.’ Susie insistiu.  
‘Eu não sou jamaicana! Eu sou inglesa’/ ‘Então você é de cor?’74 
(Evaristo: 2019, p. 119) 

  

A pergunta “De onde você é?” induz Lara a pensar sobre sua ancestralidade e 

a questão de ser ou não inglesa genuinamente, fato que para Susie está associado à 

cor branca e serve como um alerta de inautenticidade. Em sua visão essencialista, a 

amiga associa a cor de pele de Lara à nacionalidade jamaicana, demonstrando que 

raça pode ser  associada a uma questão de origem.  

Do mesmo modo, Soul Tourists trata de questões de origem tanto na Grã-

Bretanha, quanto fora dela. Quando os protagonistas, Stanley e Jessie, viajam pela 

Europa no final dos anos oitenta, Evaristo explora a ideia de inautenticidade através 

dos controles de fronteira: 

 

Aquele oficial da alfândega tocou o meu 
passaporte preto do Reino Unido, 
Observando-o atentamente a fim de comparar a informação com a 
pessoa,  
Como se quase não estivesse acreditando... em algo.75 (Evaristo: 
2020, p. 196) 

 

A fronteira nos remete à questão de origem: o oficial de imigração somente 

enxerga a diferença em Jessie. Reiteramos o fato de que em Lara e Soul Tourists, 

Bernardine Evaristo explora as várias diferenças entre personagens nascidos na Grã-

Bretanha e seus pais que lá chegaram após deixarem a terra natal.  

Por mais diferentes ou radicais que sejam, as consequências de estar em um 

dos lados se combinam para tornar invisível a linha abissal na qual estas distinções 

estão fundadas. “As distinções intensamente visíveis que estruturam a realidade 

social deste lado da linha se baseiam na invisibilidade das distinções entre este e o 

outro lado da linha” (Souza Santos: 2013, p. 30). Para que as linhas cartográficas 

abissais sejam rompidas, faz-se necessário pensar em uma mudança da tomada de 

postura e da adoção de práticas antirracistas questionadas e defendidas por Evaristo 

 
74 “WHERE’RE’YOU from La?’ Susie suddenly asked / one lunch break on the playing fields. ‘Woolwich.’ 
/ ‘No, silly, where’re’you from, y’know, originally?’/ ‘If you really know I was born in Eltham, actually.’ / 
‘My dad says you must be from Jamaica,’ Susie insisted. / I’m not Jamaican. I’m English.’ / ‘Then why 
are you coloured?’”. 
 
75 “That customs officer fingered my black / United Kingdom passport at length, / Glancing to compare 
information to person, / As if he couldn’t quite believe… something.” 



177 
 

em ambos os romances que são nosso corpus de análise. Silvio Almeida, em Racismo 

Estrutural (2020) chama atenção para o fato de que  

 

o racismo é parte da estrutura social e, por isso, não necessita de 
intenção para se manifestar, por mais que calar-se diante do racismo 
não faça do indivíduo moral e/ou juridicamente culpado ou 
responsável, (...) raça não é uma fantasmagoria, um delírio ou uma 
criação da cabeça de pessoas mal-intencionadas. É uma relação 
social, o que significa dizer que a raça se manifesta em atos concretos 
ocorridos no interior de uma estrutura social marcada por conflitos e 
antagonismos. (Almeida: 2020, p. 52)  

 

 

O privilégio da mobilidade dá a Lara, Stanley e Jessie a possibilidade de tentar 

romper com as estruturas sociais e enfrentar o racismo estrutural que dificultam suas 

jornadas de autoconhecimento. Lara explora o passado através da cronologia da 

história familiar de sua narradora, que reflete as afiliações transatlânticas da 

ancestralidade da própria autora. Por outro lado, Soul Tourists revela o engajamento 

de Evaristo com as histórias esquecidas do continente africano dentro do europeu 

(Collins: 2008, pp. 1199–1203).  

Em ambos os romances, a ancestralidade de seus protagonistas com todos os 

questionamentos que dela surgem faz com que eles sejam colocados em uma jornada 

fora de seus locais de origem, através de narrativas que seguem a trajetória de um 

Bildungsroman. Para Mark Stein, autor de Black British Literature: Novels of 

Transformation (2004, pp. 29-31), os romances de formação escritos por mulheres 

negras não estão somente preocupados com a formação de seus personagens e com 

a transformação da sociedade britânica e suas instituições culturais. Colocam em foco 

também o conflito radical entre as gerações que migraram para a Inglaterra e as que 

lá nasceram, reiterando a associação direta entre a questão de migrantes 

melancólicos e o que vem a ser denominado de Black British Bildungsroman. 

Sob a ótica de Evaristo, a questão da melancolia do imigrante constitui-se não 

somente em um obstáculo a sua felicidade, mas também à felicidade de gerações por 

virem. Nos romances aqui brevemente discutidos, ela é cuidadosa em não 

personalizar a jornada de seus protagonistas como um simples conflito individual ou 

em reduzir as jornadas diaspóricas destes em jornadas de autoformação.  

Lara e Soul Tourists começam com um grande hiato de gerações, um hiato com o 

passado. Ambas as narrativas nos mostram que um conflito de gerações nem sempre 

é tão proeminente quanto parece. Soul Tourists está topograficamente marcado por 



178 
 

uma narrativa de deslocamentos e uma subjetividade fragmentada. Ao discutir a 

melancolia do imigrante, Sara Ahmed (2008, p. 133) chama a atenção para o fato de 

que a fixação do migrante melancólico é lida como um obstáculo para a sua felicidade 

e para a das gerações por virem. 

O pai de Stanley migra para a Inglaterra para trabalhar como químico, mas 

passa toda sua vida trabalhando como carteiro. A despeito de sua formação, sua pele 

negra permanece um fator determinante de rejeição na sociedade inglesa. Em  

conversas com Stanley, o pai narra repetidamente sua longa trajetória de luta que 

havia começado há trinta e dois anos, “[q]uando meus pés chegaram a este país 

maldito”. A amargura pela rejeição a despeito de todo seu esforço transborda em um 

desabafo: “Nós não pertencemos a este país ... nós não pertencemos, Stanley.”76 

(Evaristo: 2020, p. 19, grifo meu). De modo semelhante, o pai de Lara, Taiwo, padece 

com feridas invisíveis, como nos mostram os versos a seguir: “Mamãe, neste país eu 

sou de cor. / Em nossa casa eu era apenas eu”77 (Evaristo: 2019, p. 20). O processo 

de alienação de ambos os pais passa por uma veia de repúdio relacionada a todos os 

traumas sofridos por gerações de imigrantes.  

Segundo Abdias do Nascimento (1980, p. 25), o conceito de alienação refere-

se ao que ele chamou de mentecídio78, ou seja, todos os mecanismos que executam 

o linchamento social dos negros ou mestiços, significando o embranquecimento 

forçado do(a) negro(a) que vai além de um racismo estrutural. Aqui, alienação está 

diretamente relacionada ao processo mnemônico como uma forma simbólica para 

discutir a memória cultural. “O efeito da literatura na cultura da memória pousa sobre 

as similaridades e diferenças dos atos que levam a lembranças e esquecimentos” 

(Erll: 2011/2005, p. 145).  

             Lara e Soul Tourists têm como foco principal as jornadas de seus 

protagonistas, sejam elas físicas (o sair de suas casas em Londres), ou metafóricas 

(a busca de memórias através de fatos passados). Ao invés de ser apenas uma 

jornada de maturidade e autoformação, essa jornada é um desmantelamento de linhas 

cartográficas abissais e é ao mesmo tempo o preenchimento de um nicho de cultura 

e memória, articulados e relembrados dentro de uma esfera social, quebrando 

 
76 “When mi fuss come a this blasted country” (…) “We doan belong ina this country… we doan belong, 
Stanley.” 
77 “Mama, in this country I am coloured. / Back home I was just me”. 
78 “Aquilo que Abdias do Nascimento (NASCIMENTO, 1980) chamou de mentecídio; Sueli Carneiro 
(CARNEIRO, 2005) e De Souza Santos, Nunes e Menesis (DE SOUZA SANTOS,  et al, 2008) 
chamaram de epistemicídio, bem como o fez Myriam Chancy (CHANCY, 2020). 



179 
 

silêncios. Em Silencing the Past: Power and Production of History, Michel Rolph 

Trouillot (2015/1995, p. 26) afirma que silêncios são processos de produção em quatro 

momentos cruciais: o momento da criação; o momento do conjunto, ou a montagem 

de arquivos; o momento de recuperação e do restabelecimento; e o momento da 

retrospectiva. Estes momentos são ferramentas conceituais que colaboram uns com 

os outros. Segundo Astrid Erll (2011/2005, p. 144), estes silêncios são quebrados por 

meio de uma montagem de arquivos para contribuírem com a formação de elementos 

novos e distintos em relação à memória cultural.  

 Nos romances de Evaristo, as jornadas dos protagonistas envolvem um 

processo laborioso de recuperação de memórias e um engajamento produtivo com o 

passado e seus elementos residuais. Ainda poderemos dizer que a narrativa 

experimental de Evaristo, sem um compromisso cronológico, cria uma tensão entre o 

que a memória representa para cada uma das gerações apresentadas em suas 

histórias. Lara recria as memórias de seus ancestrais refazendo todo o caminho do 

meio, ou seja, o comércio triangular Europa-África-América-Europa, revisitando os 

pilares de sustentação da matriz colonial de poder (Mignolo & Walsh: 2018, p. 4).  

              As viagens em Soul Tourists revisitam uma história europeia esquecida 

propositalmente em uma tentativa de explorar a Europa Ocidental por meio de uma 

redescoberta, uma imaginação fértil e uma recuperação de uma presença de história 

negra concreta dentro do continente. Por meio de um dom, herdado de sua mãe, 

Stanley tem a habilidade de ver e comunicar-se com fantasmas “ilustres”, todos 

negros e negras que ajudaram a construir a história daquele continente, mas que 

foram silenciados por uma História eurocêntrica, a saber: Mary Jane Seacole, 

Alessandro de Médici e o bisavô etíope de Pushkin, entre muitos outros, confirmando 

assim várias presenças negras na história europeia. Soul Tourists contradiz assim o 

mito de que a primeira diáspora africana foi forçada, desconstruindo o mito da criação 

do continente europeu apenas por brancos, enfatizando uma diáspora africana pré-

Colombiana. Evaristo nos diz, em seu artigo “CSI Europe” que “o consenso geral era 

de que nós pertencíamos à África, ao Caribe ou à América, onde havia laços 

familiares, mas não à Europa continental”79 (Evaristo: 2008, p. 5). 

 

 

 

 
79 “The general consensus was that we belonged to Africa, the Caribbean or America, where there were 
family ties, but not to mainland Europe.” 



180 
 

Considerações finais  

 

 As feridas melancólicas abertas nas narrativas de Bernardine Evaristo 

demonstram o seu interesse contínuo de relembrar e resgatar um passado esquecido 

e/ou silenciado. Acima de tudo, poderemos destacar as “demandas” necessárias que 

engendram os protagonistas de Lara e Soul Tourists. Estas contestam a memória 

melancólica de raça e revisitam histórias silenciadas por meio de viagens metafóricas. 

Paul Gilroy, em After Empire: Melancholia or Convivial Culture?, reafirma a ideia de 

que uma melancolia pós-colonial britânica de fronteiras nacionais e origens estão 

justapostas  (Gilroy: 2004, p. 98). Assim, o crítico articula uma visão literária de que 

um passado homogêneo que esteve sempre disfarçado pelo conceito de 

colourblindness.  

Os protagonistas melancólicos de Evaristo descortinam uma reavaliação crítica de 

histórias e silêncios mal resolvidos à luz de novas interpretações do mundo atual, 

posicionando-se a favor de um futuro mais digno, esperançoso e um futuro de 

reconhecimento para todos aqueles e aquelas que outrora foram silenciados. Silvio 

Almeida, em Racismo Estrutural (2020, p. 69), resume de forma clara e objetiva a 

temática central deste breve estudo, afirmando que precisamos de tempo para nos 

libertar das mentiras e seus efeitos destrutivos nas mentes pretas. 

 

 

Referências 

 

AHMED, Sara. “Multiculturalism and the Promise of Happiness”. In: McCANN, Carol 
et all. Feminist Theory Reader. 5th ed. New York: Routledge, 2020. pp. 121-137. 
 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Jandaíra, 2020.  
 
CARNEIRO, Sueli. A Construção do Outro como Não-Ser como fundamento do Ser. 
(Tese de doutorado). São Paulo: USP/Faculdade de Educação, 2005. 
 
CHANCY, Myriam J. A. Autochthonomies: Transnationalism, Testimony, and 
Transmission. Urbana: University of Illinois Press, 2020. 
 
COLLINS, Michael. “‘My Preoccupations are in my DNA’: An Interview with Bernardine 
Evaristo.” In: Callaloo. Vol. 31, no. 4, 2008, pp. 1199–1203. Disponível: 
https://www.jstor.org/stable/27654982. Acessado em: 14/01/2022. 
 



181 
 

EL-TAYEB, Fatima. European Others: Queering Ethnicity in Postnational Europe. 
Minnesota: U. of Minnesota P. 2011.  
 
ERLL, Astrid. Memory in Culture. (Sara b. Young, Trad.). Houndmills: Palgrave 
Macmillan, 2011. (Obra original publicada em 2005) 
EVARISTO, Bernardine. “CSI Europe”. In: Wasafiri. Vol. 23. No 4. 2008. pp 2-7. 
Disponível: https://doi.org/10.1080/02690050802407722. Acesso em: 20/01/2022. 
 
_____. Lara. Hexham: Boodaxe Books, 2019. (Obra original publicada em 1997) 
 
_____. Soul Tourists. London: Penguim Random House, 2020. (Obra original 
publicada em 2005) 
 
GILROY, Paul. After Empire: Melancholia or Convivial Culture? London: Routledge, 
2004.  
 
MIGNOLO, Walter & WALSH, Catherine. On Decoloniality. Durham and London: Duke 
University Press, 2018. 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O Quilombismo. Petrópolis: Vozes, 1980. 
 
SOUZA SANTOS, Boaventura de et all. “Introduction: Opening Up the Canon of 
Knowledge and Recognition of Difference”. In: SOUZA SANTOS, Boaventura. Another 
Knowledge is Possible: Beyond Northern Epistemologies. London: Verso, 2008. 
 
_____. “Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de 
saberes”. In: SOUZA SANTOS, Boaventura & MENESES, Maria Paula (Orgs.). 
Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2013.  
 
STEIN, Mark. Black British Literature: Novels of Transformation. Ohio: Ohio State 
University Press, 2004. 
 
TROUILLOT, Michel-Rolph. Silencing the Past: Power and Production of History. 
Boston: Beacon Press, 2015. (Obra original publicada em 1995) 
 

 

 

 

 

  



182 
 

“É O ‘SONHO’ DE TODA ESCRITORA SUL-RIO-GRANDENSE PUBLICAR NO 

EIXO RIO-SÃO PAULO?” Uma análise das controvérsias da autoria feminina 

gaúcha e o mercado editorial brasileiro 

OLIVEIRA, Lilian Becker80 

 OURIQUE, João Luis Pereira81 

Resumo: Este trabalho versa sobre a autoria feminina gaúcha contemporânea e seu 
espaço de publicação no mercado editorial nacional, para tanto, as obras E se alguém 
o pano (2015), de Eliane Marques, e Controle (2019), de Natalia Borges Polesso, 
foram escolhidas para compor este corpus. Buscou-se investigar os seus locais de 
publicação com o intuito de responder a hipótese de que casas editoriais sul-rio-
grandenses ainda proporcionam dificuldades para a publicação de mulheres, tornando 
o seu percurso mais laborioso, bem como a ilusória afirmação de que a publicação no 
eixo Rio-São Paulo é apenas um sonho em busca do reconhecimento. Ademais, 
ressaltou-se a necessidade em analisar obras produzidas por escritoras 
contemporâneas para que estas possam ter a devida visibilidade e proporcionar novas 
e diversas representações na literatura brasileira contemporânea. 

Palavras-chave: Autoria feminina gaúcha; mercado editorial. 

 

Introdução 

       A literatura enquanto uma manifestação artística é considerada por Minozzi e 

Zinani (2015) como portadora de anseios e necessidades de uma sociedade. Por 

intermédio da criação literária, acessamos a potencialidade da arte de mostrar 

verdades de forma crítica, sem esquecermos a presença dos valores estéticos 

pertencentes à história (MINOZZI; ZINANI, 2015).  Assim, durante esse processo de 

criação de uma identidade nacional, apenas a elite composta por homens definia 

quem poderia ou não participar.  Desse modo, Candido (2000) elucida que a história 

e a estética estão presentes na escrita ficcional o que, por sua vez, é um reflexo dos 

acontecimentos sócio-históricos vivenciados por quem escreve.  Portanto, a 

representação nestas obras era em torno de problemas da burguesia e, embora 

houvesse interesse em representar personagens femininas em suas narrativas, estas 

eram criadas a partir do estereótipo em que as mulheres eram retratadas “como seres 

imperfeitos por natureza, seres inferiores aos homens [...]” (MASUTTI, 2015, p.15), 

assim como a ausência de personagens não-brancas em suas narrativas. 

 
80Graduanda em Letras Português/Francês pela Universidade Federal de Pelotas – bolsista de IC no 
Grupo de Pesquisa ÍCARO. 
81Professor adjunto na Universidade Federal de Pelotas – líder do Grupo de Pesquisa ÍCARO. 



183 
 

       Ao considerarem o contexto contemporâneo, Almeida e Weissheimer (2018) 

assinalam que o mercado editorial brasileiro é dominado pelas produções literárias 

produzidas por homens e, mesmo que tenha ocorrido uma mudança significativa nos 

últimos anos, ainda há a predominância de uma literatura patriarcal. Para Bittencourt 

(2004), a situação da autoria feminina gaúcha não difere da que ocorreu no Brasil e 

na América Latina, visto que as mulheres foram excluídas e marginalizadas das 

produções artísticas, bem como da edificação do cânone.  Uma questão importante 

ao pensarmos a escrita sul-rio-grandense feminina é refletirmos sobre o processo de 

seleção de obras pelas casas livrescas. O percurso para lançamento de livros escritos 

por gaúchas com temáticas LGBTQIA+ e/ou Afrofeminina seria mais laborioso?  No 

mapeamento realizado por Magali Lippert da Silva Almeida e Marlon Mello de Almeida 

(2017) foi identificado que os/as escritores/as lidos/as pelos/as leitores/as gaúchos/as 

são aqueles já conhecidos/as por suas publicações – que ganharam prêmios literários 

– e/ou por residirem e atuarem profissionalmente no eixo Rio-São Paulo. 

       Pensando nessas dificuldades e observando com maior atenção a literatura de 

autoria feminina contemporânea gaúcha, nasce a pergunta que dá título a este artigo: 

seria apenas o sonho de toda escritora sul-rio-grandense publicar no eixo Rio-São 

Paulo visando somente o reconhecimento nacional ou existiria um percurso laborioso 

para publicação em casas editorias regionais? Para encontrar possíveis respostas, 

foram escolhidas duas obras para compor este corpus: E se alguém o pano (2015), 

de Eliane Marques, e Controle (2019), de Natalia Borges Polesso. Buscamos, assim, 

focar na investigação acerca da autoria feminina e discutir alguns dos processos que 

ocorrem no mercado editorial brasileiro, apontando aspectos relacionados às 

temáticas dos textos literários a partir de suas análises. 

Desenvolvimento e discussão 

          Abordar escrita e autoria feminina é estar em uma encruzilhada. Ao unirmos a 

palavra “feminista” ou “feminismo” encontramos debates espinhosos a respeito na 

sociedade brasileira. Sobre esse percurso, Duarte (2003) comenta que o 

antifeminismo fez moradia no Brasil, ocorrendo um desgaste semântico da palavra 

que foi associada a adjetivos negativos que, por mais de uma vez, desrespeitam 

mulheres que defendem seus direitos. Por consequência, muitas não veem a 

necessidade de enquadrar suas escritas ligadas ao feminil, outras acreditam que a 

literatura não refletiria esse problema cristalizado na sociedade e nem deveria 

participar de movimentos feministas.  Branco (1991) revela que a escrita feminina ao 



184 
 

carregar o adjetivo ligado ao sexo biológico feminino, nem sempre é produzido por 

mulheres82. No entanto, ainda segundo a autora, há uma negação por parte das 

escritoras em relacionar esse termo ao produzirem livros, como se essa “marcação” 

tornasse as obras inferiores, menos interessantes.  Nesse sentido, Branco relata que 

[...] a categorização de uma certa modalidade de escrita feminina é 
incômoda não só para aqueles que se dedicam a essa questão, como 
também para as próprias mulheres, especialmente para algumas 
daquelas que acabam por ocupar esse lugar [...]. (BRANCO, 1991, p. 
16-17) 

          Esse mal-estar associado ao feminino conforme foi contemplado por Branco 

está intimamente associado à concepção de que obras escritas por mulheres não 

possuiriam excelência estética. A esse respeito, Abreu (2015) elucida que a tradição 

estética europeia influenciou a brasileira difundindo a percepção de que o dom 

artístico seria apenas masculino. Em conformidade com Abreu (2015), Masutti (2015) 

argumenta que o não reconhecimento de mulheres enquanto escritoras e até mesmo 

como leitoras da literatura foi um dos muitos empecilhos para que muitas autoras não 

fossem incluídas no cânone literário.  Dessa forma, segundo a pesquisadora, apenas 

a partir dos anos de 1970 a crítica literária compreende as obras escritas por mulheres 

e aos poucos o movimento de resgatar autoras do passado foi tomando fôlego. Este 

processo ainda segue até os nossos dias, articulando-se com os estudos de escritoras 

contemporâneas com a intenção de valorizar suas produções, suas vozes e suas 

perspectivas de mundo.  A partir desse contexto, Masutti acrescenta que 

a literatura escrita por mulheres engaja-se, hoje, num processo de 
reconstrução do feminino, sendo fundamental não só resgatar autoras 
silenciadas por uma lógica patriarcal, mas valorizar, também autoras 
contemporâneas permitindo que elas continuem ganhando espaço e 
reconhecimento. (MASUTTI, 2015, p. 142) 

         Retornando à problemática da aceitação ou não da escrita feminina por muitas 

escritoras literárias, outros termos ainda são discutidos em torno da produção 

contemporânea e que são relevantes para o percurso que pretendemos seguir neste 

artigo. A literatura lésbica e a literatura afrofeminina lutam para ganhar um lugar de 

visibilidade na crítica literária e buscam seu espaço no mercado editorial.  Iniciaremos 

com breves definições sobre a literatura lésbica e, em seguida, a respeito da literatura 

afrofeminina. 

 
82 Branco entende a escrita feminina como detentora de uma “[...] inflexão da voz, na respiração em 
geral simultaneamente lenta e precipitada, no tom oralizante de sua escrita.” (BRANCO, 1991, p. 14). 
A autora não vê a escrita feminina como um polo oposto ou complementar à escrita masculina, por 
exemplo. No entanto, não iremos nos aprofundar esse assunto nesta fase da pesquisa. 



185 
 

         Para Polesso (2020), em seu artigo intitulado Sobre literatura lésbica e ocupação 

de espaços, a produção literária lésbica está além de uma representação da 

sexualidade, estando vinculada ao sentido político e ético. Nessa perspectiva, Pontes 

(2019) evidencia que a invisibilidade de mulheres queers (lésbicas e/ou bissexuais) 

está alicerçada no sistema patriarcal e heteronormativo que ainda hoje se faz presente 

na nossa e em tantas outras sociedades no mundo. Logo, ao ir no sentido contrário 

do que o conservadorismo espera de uma mulher – recatada, do lar e hétero –, a 

representação do feminino em suas várias formas presente em obras artísticas luta 

pela sobrevivência e pelo reconhecimento. Pontes (2019) acrescenta que muitas 

obras que possuem narrativas girando em torno de mulheres amando outras mulheres 

são classificadas como de baixa qualidade. A esse respeito, é necessário 

complementar que a crítica referente a essas obras parte sobretudo do preconceito 

cristalizado em uma sociedade pelo viés falocêntrico. Indubitavelmente, haverá 

narrativas que não serão excelentes e tampouco revolucionárias, conforme advoga 

Polesso (2020).  Partir dessa utopia é também elevar o nível de cobrança sobre os 

ombros de escritoras(es) que fazem parte da margem e que, por si só, já carregam 

consigo expectativas altíssimas para que possam ter um destaque no campo editorial. 

         Pontes (2019) salienta que as histórias presentes na literatura safo evidenciam, 

por um lado, uma forma para expressar suas vivências e reivindicar sua visibilidade a 

partir de sua própria interpretação de mundo; e, de outro, a desconstrução da imagem 

fetichista e pornográfica existentes em obras escritas por homens. Para tanto, ainda 

de acordo com a autora, é preciso que as narrativas englobem as contradições, vidas, 

ciclos sociais, paixões e, principalmente, possam ter um final que não seja trágico.  É 

nesse seguimento que o romance Controle (2019) se encaixa ao narrar as 

complicações e (des)encaixes sociais que a personagem principal Maria Fernanda – 

ou Nanda – sofre na vida adulta convivendo com a epilepsia. Nesta obra, a narradora 

conta sua história em retrospectiva, percorremos os campos de sua memória na fase 

púbere em que inicia seus primeiros episódios de crises epilépticas até a sua vida 

adulta, bem como a tentativa de se auto compreender. Entre pais superprotetores, 

depressão, amigos viajando e trabalhando e uma intensa sensação de estagnação 

compreendemos os (des)controles vividos pela Maria Fernanda. No capítulo 

Movimento, Nanda confessa que 

Antes da epilepsia, acho que eu era uma criança exemplar. Brincava, 
era sociável, gostava de desenhar para tios, tias e avós, me exibir com 
folhas coloridas e dobraduras malfeitas, gostava de dançar, de cantar 
e, principalmente, de conversar com os adultos. Eu era bem ativa e é 



186 
 

provável que todas as minhas cicatrizes tenham sido adquiridas 
durante a infância. Depois de um tempo, a infância se torna essa 
grande memória aquosa de onde emergem ou onde afundamos 
histórias. [...] (POLESSO, 2019, p.23) 

 

       Nesse fragmento, percebemos essa lembrança da infância como um passado 

feliz e distante. É também um espaço em que a personagem está imersa em um 

mundo antes da epilepsia (ativa e social) para a passagem em que ela se sente “Uma 

coisa com trinta anos de existência” e que “não tinha vivido” (POLESSO, 2019, p.103-

104).  A sexualidade de Nanda é inserida aos poucos na narrativa, a paixonite pela a 

melhor amiga de infância é negada a ponto de a personagem ter uma relação com um 

homem virtualmente. Mas é com Joana que sentimos essa química, quando Nanda 

descreve 

A Joana chegou bem perto de mim, ergueu a mão e arrumou meu 
cabelo para trás da orelha. Depois passou os braços por trás das 
minhas costas e deitou a cabeça no meu ombro. Era exatamente sobre 
aquelas coisas que eu escrevia. Sobre as noites que passávamos 
juntas, sobre a vez que ela me socorreu, sobre como eu a amava, 
sobre como mantínhamos essa amizade que era profundamente 
amorosa, e na mesma medida silenciosa, porque não nos dizíamos 
coisas importantes. (POLESSO, 2019, p.123) 

 
        O espaço para personagens lésbicas na literatura, mesmo dentro da literatura 

LGBTQIA+, é pequeno. De acordo com Simonis (2007), “Las lesbianas somos um 

grupo discriminado com unas reivindicaciones y necessidades concretas de las que 

sólo nosostras somos plenamente conscientes.” (SIMONIS, 2007, p. 26).  Portanto, 

tal citação ilustra tanto a exclusão de homoafetividade entre mulheres nas 

representações literárias, como no próprio movimento seja feminista, seja LGBTQIA+. 

O foco, em síntese, é sempre em homens gays/queers, demonstrando a importância 

de uma criação literária que explore o amor lésbico.  

       Por outro lado, a literatura afrofeminina é entendida por Nascimento (2021) como 

uma ressignificação e representação da comunidade negra através dos recursos da 

linguagem, ensejando a demarcação de possibilidades identitárias. Ao entendermos 

que durante anos houve a negação do direito de produção de obras literárias às 

mulheres pretas, a literatura afrofeminina acaba por reivindicar esse espaço de 

protagonismo tanto na escrita quanto na narrativa. Nessa perspectiva, De Quadros 

(2020) advoga que 

A literatura afrofeminina busca reconhecer e dar legitimidade para a 
produção literária de mulheres negras, reconhecendo que suas 
escritas rompem com os estereótipos negativos acerca delas mesmas 
e de seus antepassados, pois, ao autorrepresentarem-se questionam 



187 
 

o (pouco) espaço delegado aos sujeitos negros e, especificamente, às 
mulheres negras, tomando para si o poder da escrita. (DE QUADROS, 
2020, p. 18) 

 
        Dessa maneira, ao promover protagonismos que antes eram ocupados pelo 

homem ocidental branco, esta literatura perpassará as suas escrevivências, no 

sentido adotado por Conceição Evaristo, tomando para si o processo de reconstrução 

da sua própria identidade que outrora foi renegado durante o processo de formação 

histórica do Brasil desde a colonização e que ainda se faz presente em várias 

situações sociais e políticas da atualidade.  De Quadros (2020), neste sentido, 

complementa que há reconhecer-se como negro/a, perpassando pelo processo de 

negritude desvinculando-se do imaginário negativo propagado pelo mito da 

democracia racial.  A obra E se alguém o pano (2015), de Eliane Marques, é 

escrevivência do começo ao fim; a lírica escrita pela autora é dor, resistência e uma 

crítica ao poema “Irene no Céu”, de Manuel Bandeira, presente no livro Libertinagem 

(1930).  Marques confessa em uma entrevista à revista Geledes83 que nunca se 

conformou com a imagem criada por Bandeira, pois “[...] tão preta e boa e sempre de 

bom humor. Como poderia ter sido tão preta e tão boa?”. Nesse seguimento, a crítica 

prevalece nos versos em que “e se irene não-à-lei/ e se irene não-sinhô” 

84(MARQUES, 2015, p. 23). Em contraposição a essa Irene de Bandeira, a qual evoca 

o imaginário racista que restringe essa constante passividade ao estar sempre de bom 

humor em contraposição com a pele negra e vitória em ganhar um espaço no céu, 

Marques versa sobre a realidade de mulheres pretas: “e se não-tão-preta/ e nem-tão-

boa” (ibidem). Para Dias (2021), Bandeira “glorifica[r] o destino de Irene como 

merecimento por sua condição impecável é uma “salvação” poética a compensar sua 

condenação no mundo terreno” (DIAS, ano, p. 312, grifo nosso), ao passo que a 

resposta de Eliane Marques vai de encontro com essa sacralização: “disfarçá-lo com 

um manto/ a animália-dilúvio/ a cruz-escudo/ a rotina dos túmulos pela úmida vez.” 

(MARQUES, 2015, p. 23). E se alguém o pano (2015) está em um entre-lugar nos 

gêneros literários, circunscrevendo a poesia-narrativa-drama. 

 
83 Cf. https://www.geledes.org.br/e-se-alguem-o-pano/ 
84 “Se mancenilhas na língua/ norma de pedra e sabão / se às prontos tortilhas / dois pulos/ sobre as 
patas do boi/ se o sôngoro sabe/ se contra o couro/ querela a savana/ e se irene não-à-lei/ e se irene 
não-sinhô/ e se não-tão-preta/ e nem-tão-boa/ e se ainda aos piores mortos/ o amém das moças/ e se 
não-não-ia-iá/ e se tome/ e se ainda o amontoado atamanca/ e se alguém o pano/ disfarçá-lo com um 
manto/ a animália-dilúvio/ a cruz-escudo/ a rotina dos túmulos pela úmida vez.” (MARQUES, 2015, p. 
23) 



188 
 

         Conforme Polesso (2020), ao partirmos da premissa de que a classificação de 

literatura lésbica possibilita diversos recortes e novos olhares que fornecem 

discussões acerca dos aspectos políticos, éticos e estéticos presentes nessas 

produções, também podemos defender que a literatura afrofeminina, segundo 

Nascimento (2021), tece novas identidades e (re)organiza uma noção de comunidade 

negra, proporcionando narrativas em que as mulheres possam contar suas histórias 

a partir de sua própria perspectiva desassociada do imaginário do escravagismo.  Ao 

falarmos em ponto de vista negativo, estamos remetendo àqueles que levianamente 

veem a produção literária como dissociada do seu entorno e até mesmo de quem a 

produz. Podemos citar como exemplo o caso do escritor Luiz Ruffato, quando escreve 

seu depoimento para o jornal literário Rascunho a respeito à autoria feminina, negra 

e LGBTQIA+: 

 
[...] Sendo literatura, quem a produz pode ser negro, homossexual, 
mulher, o que quer que seja, mas é literatura. Acho que, à medida 
que você coloca um adjetivo nessa literatura, na verdade você a está, 
de certa maneira, discriminando. Mas é importante que você fale que 
foi um homossexual quem a escreveu. (RUFFATO, 2012, [s.p]. grifo 
nosso) 

 

        A afirmação de que “mas é literatura” problematiza o ato de circunscrever as 

produções literárias a um epíteto, partindo do pressuposto de que haveria uma 

distinção daquela tida como universal e falsamente vista como integradora. 

Dalcastagnè (2012) considera a literatura brasileira como um território contestado em 

razão de termos múltiplas vozes lutando por um espaço de poder e de legitimação da 

fala em seguimentos nos quais há ainda a determinação de quem pode ou não falar. 

Nesta realidade, não podemos afirmar quais vozes serão de fato ouvidas e quais serão 

relegadas à marginalidade.  Ao propor que acoplar epítetos ao substantivo literatura 

seria discriminação, Luiz Ruffato confirma o que Dalcastagnè (2012) aponta como um 

dos problemas dessa disputa: a homogeneização do campo literário e o desconforto 

em rompê-lo. Além disso, ao utilizar “homossexuais” está excluindo toda a diversidade 

presente na comunidade LGBTQIA+. Mesmo que haja desconfortos por parte 

daqueles que ainda se apegam ao status quo enraizado na sociedade e a 

desassociação entre autoria-literatura-representação, Ginzburg (2012) assinala que 

as narrativas brasileiras contemporâneas estão desafiando essa tradição uma vez que 

“trata-se de um desrecalque histórico, de uma atribuição de voz a sujeitos 

tradicionalmente ignorados ou silenciados.” (GINZBURG, 2012, p. 200). 



189 
 

        Tratando-se do mercado editorial, Lima e Almeida (2018) elucidam que as casas 

livrescas publicam muitos livros de mesma autoria ao terem uma boa aceitação do 

público. Nesse sentido, cria-se uma hegemonia no espaço editorial deixando pouco 

espaço para novas autorias. O fator aceitação comentado pelas autoras está ligado 

diretamente à lucratividade do livro, ou seja, a quantidade de pessoas que compram 

a obra. Isto ocorre, pois, sem o capital financeiro não é possível que a casa editorial 

cresça e possa se destacar no mercado. Infelizmente, isso apresenta uma falta de 

critério no quesito autoria e também temáticas. O que, por sua vez, demonstra que 

mulheres não-brancas ainda hoje não são vistas com valor estético o suficiente para 

que suas vendas alcancem números rentáveis. Tal possibilidade está associada à 

estrutura dos valores sociais que foram construídos e seguem resistindo a serem 

rompidos.  Evidenciamos que o mercado editorial está inserido nos polissistemas 

literários, ou seja, faz parte de um sistema heterogêneo e dinâmico em que as criações 

livrescas estão em relação umas com as outras. Na Teoria dos Polissistemas 

Literários estudada por Even-Zohar (2013), o grau de “adequação” de uma 

determinada literatura será julgada pelos sistemas de valores presentes na cultura 

local. Isso ocorre devido a posição de instituição sociocultural que a literatura ocupa.  

        Magali Almeida e Marlon de Almeida (2017) frisam uma possível existência de 

um mercado interno criado para escritores gaúchos. Contudo, o maior consumo de 

obras pelos sul-rio-grandenses é de livros publicados no eixo Rio-São Paulo. Assim, 

há diversos/as autores/as que lançam em casas editoriais de sua região que são 

pouco reconhecidos no cenário nacional, explicando - ao menos em parte - uma certa 

expectativa em publicar no centro do país. No entanto, é importante termos um olhar 

mais atento às especificidades se focarmos na autoria produzida por mulheres, uma 

vez que “o cânone literário gaúcho não difere muito do cânone literário brasileiro 

cristalizado na figura de homens brancos com alguma formação acadêmica.” (DE 

QUADROS, 2020, p. 16).   

 No que diz respeito as publicações de Eliane Marques e Natalia Borges 

Polesso, notamos que seus primeiros lançamentos de livros foram no Rio Grande do 

Sul – ora por pequenas casas editoriais, ora por editais municipais de fomento à 

cultura. Outro ponto interessante em ressaltarmos é que todos escritos de Marques85 

foram editados em cidades gauchescas, já Polesso publica três obras por meio de 

 
85 As obras são: Relicário (2009), editora Grupo Cero Brasil; O poço das marianas (2021), pela 
Escola de Poesia. 



190 
 

casas livrescas no RS86 e três em SP. À guisa de exemplo, Controle (2019) é 

editorado pela Companhia das Letras ao passo que E se alguém o pano (2015) pela 

Escola de Poesia. Em entrevista para o site Mulheres que Escrevem87, Natalia Borges 

Polesso responde à pergunta “Você já tinha contato com uma editora específica?” 

N.B.P: Bem, tanto o Amora quanto o Recortes para álbum de fotografia 
sem gente, meu primeiro livro, foram viabilizados por um edital de 
financiamento aqui de Caxias do Sul (FINANCIARTE). É importante 
salientar isso, porque esses editais existem, estão por aí e têm dinheiro 
pra gente empregar em arte, em literatura. Então, o Amora, quando foi 
para uma editora, estava pago. É muito difícil hoje que uma editora 
publique um livro assim do nada, ainda mais autores novos. [grifo 
nosso] 

 

                Os editais, conforme a contista/romancista comenta, são uma oportunidade 

para que escritoras possam ter um espaço para publicar suas escritas.  Natalia 

ressalta o que já foi mencionado anteriormente: a dificuldade de novos autores 

conseguirem publicações em editoras. Nesse sentido, comprovamos a discussão de 

Lima e Almeida (2018) a respeito da lucratividade e hegemonia editorial. Ademais, 

Alós e Luquini (2018) ressaltam que o mercado editorial é um lugar hostil para 

mulheres negras em posição de autoras. Salvo algumas exceções, seus livros não 

são vistos com valor estético. A editora Escola de Poesia é coordenada pela poetisa 

Eliane Marques e nasce de um desejo de ir contra a hegemonia das casas de 

editoração e publicação, além disso, também promove cursos e eventos de poesia e 

literatura negra em POA-RS.  Na entrevista realizada pelas doutorandas Graziele 

Frederico, Lúcia Tormin Mollo e Paula Queiroz Dutra com Eliane Marques, foi realizada 

a seguinte pergunta à escritora “É possível desvincular a produção literária de um ato 

político?” a qual teve como resposta 

Para as mulheres negras, a produção literária se constitui em ato 
político porque representa uma ruptura com o destino que nos foi 
preparado. Eu diria que especialmente a produção de poesia é uma 
forma de buscar a quebra dos laços com o lugar de subalternidade a 
nós socialmente edificado. Esperava-se que continuássemos a usar 
nossas mãos e braços apenas para limpar e levar e servir e fazer parte 
da criadagem. Todavia, rompemos com essa doce esperança, 
começamos a dizer não, começamos a escrever “não não iaiá”. 

(FREDERICO; MOLLO; DUTRA, 2017, p. 273) 

 
86 Recortes para álbum de fotografia (2013) foi o primeiro livro publicado pela não editora 
(dublinense), localizada em POA-RS, assim como Amora (2015). O livro Pé atrás (2018), coletânea 
de poesias foi lançado pela casa editorial criada por Natalia Polesso em conjunto com mais dois 
amigos intitulada Fresta. 
87Cf. https://medium.com/mulheres-que-escrevem/mulheres-que-escrevem-entrevista-natalia-borges-
polesso-ab80fce86f76 
 



191 
 

 

        Lima e Almeida trazem à baila a discussão sobre a relação entre mercado 

editorial e questão étnico-racial, sendo necessário compreender “os mecanismos de 

manutenção da hegemonia de determinadas temáticas e autorias dentro do mercado 

editorial brasileiro o que contribui para a pouca visibilidade das publicações a partir do 

viés étnico-racial” (LIMA; ALMEIDA, 2018, p. 16). Para as autoras, essa falta de 

espaço para a difusão da literatura negra é responsável por gerar visões distorcidas e 

negativas sobre autores e autoras negras. Desse modo, este mercado decide quais 

obras serão lidas, e ao fazer isso é necessário ressaltar que é uma reprodução dos 

valores culturais de uma sociedade. Na entrevista, Eliane Marques comenta sobre a 

ruptura que a escrita apresenta para mulheres negras, porém, mais do que um 

rompimento com o destino criado pelo racismo estrutural, é necessário espaço para 

que sua escrita seja vista e reconhecida.   

 Almeida e Almeida (2017) elucidam que a Literatura Sul-rio-grandense possui 

uma identidade própria, não se limitando ao regionalismo gauchesco como é possível 

associar, mas sim voltada para cenários urbanos das médias e grandes cidades 

gaúchas marcados por uma identidade própria que visa atingir e responder às 

demandas desse público interno. Dessa maneira, é possível deduzirmos que um livro 

que possua temáticas dissonantes enfrentará mais dificuldade para encontrar uma 

editora regional disposta a publicá-lo. Logo, a criação/existência de pequenas casas 

editorais que visem quebrar com a hegemonia e/ou a migração para o eixo Rio-São 

Paulo se tornam opções para que obras com novas temáticas sejam lançadas. 

 Unindo essas dificuldades ao fato de que a presença do conservadorismo está 

presente na cultura gaúcha88, percebemos que não é apenas o sonho de ter 

visibilidade para suas obras que motiva autoras a buscar espaço em casas livrescas 

no centro do país. Há, também, o fardo de temas abordados em suas obras, bem 

como serem mulheres (seja LGBTQIA+, seja não-branca) ao passo que homens não 

precisam de tantos esforços para terem seus escritos publicados, especialmente se 

apresentarem as características da própria literatura Sul-rio-grandense. 

                                                                                                           

 
88 Sugerimos a leitura de Ourique (2014). 



192 
 

Considerações finais 

 

 Após esse pequeno percurso, podemos observar que questões de gênero, 

temáticas dos livros, bem como a questão étnico-racial são problemáticas ainda 

reproduzidas pelas casas livrescas. Além, é claro, da lucratividade de determinado 

livro, o que propõe um certo medo nas editoras em lançar autoras desconhecidas. 

Natalia Borges Polesso ganha destaque nacional após Amora (2015) ter ganhado o 

prêmio Jabuti e, com exceção do livro de poesias Pé atrás (2018), publicado pela sua 

editora Fresta, lança os seus dois últimos romances Controle (2019) e A extinção 

das abelhas (2021) pela Companhia das Letras. Já E se alguém o pano (2015) foi 

vencedor do prêmio Açoriano, uma situação talvez inquietante é que ao ser 

perguntada se “O racismo presente na sociedade brasileira afeta a sua produção?” 

Eliane Marques responde que “Afeta no sentido de que, ao caracterizar o meu trabalho 

como ‘poesia negra’, me joga para um gueto e restringe meu acesso a espaços 

considerados não negros” (FREDERICO; MOLLO; DUTRA, 2017, p. 272). Em outras 

palavras, percebemos que o reconhecimento da autora se dá, sobretudo, na literatura 

negra. Ao comentar que a caracterização de seu trabalho a joga para o gueto, 

Marques está mencionando a desvalorização de seus escritos perante ao mercado 

editorial, a restringindo a apenas um público que trará – ou não – visibilidade.  

        Se por um lado, Natalia Polesso obteve financiamento por um edital, o que resulta 

em uma certa visibilidade e a leva publicar em uma editora de São Paulo, por outro, 

temos uma escritora negra que lança seus livros no Rio Grande do Sul por meio da 

pequena casa editorial que coordena e que está abrindo espaço para tantas outras 

pessoas pretas que desejam escrever poesias. Tais situações comprovam as 

hipóteses apresentadas ao longo deste artigo acerca da baixa aceitabilidade de novas 

escritoras no mercado editorial nacional. 

 Não é apenas um sonho de reconhecimento, mas, também um meio. A 

valorização que um prêmio literário oportuniza também contribui para que editoras 

maiores como a Companhia das Letras desejem publicar determinadas escritoras, 

sendo os editais de fomento à cultura ou a produção independente autofinanciada 

alternativas para publicar e dar visibilidade a novas escritoras. 

 Esta pesquisa demanda mais fôlego para nos aprofundarmos nas motivações 

dessa evasão para o eixo Rio-São Paulo e a compreensão de como o campo editorial 

é influenciado pela sua cultura local. Porém, nesse breve caminho traçado até o 

presente momento de escrita, é possível notarmos que a presença de uma forte 



193 
 

cultura patriarcal e racista influenciam na receptividade da obra, tanto pela autoria, 

como pelo tema abordado, desde os seus primeiros passos, ou seja, desde a 

avaliação dos manuscritos por parte do mercado editorial.   

Referências  

 

ABREU, A. L. R. de. A escrita feminina na imprensa caxiense até 1920 em O Estímulo. 
In: ZINANI, C. J. A.; SANTOS, S. R. P. dos. (Orgs.). A mulher na História da 
Literatura. 2.ed. Caxias do Sul: Educs, 2015. p. 13-42. 

ALMEIDA, M. L. da S.; ALMEIDA, M. M. de. Mapeamento da produção literária sul-rio-
grandense contemporânea (1976-2016): pressuspostos teóricos-metodológicos. In: 
XV Congresso internacional ABRALIC, 2., 2017, Rio de Janeiro. Anais eletrônicos. Rio 
de Janeiro, UERFJ, 2017. p. 1760-1769. Disponível em: 
https://abralic.org.br/anais/?p=3&ano=2017. Acesso em 15 jul 2022. 

ALMEIDA, M. L. da S.; WEISSHEIMER, G. A produção literária das mulheres sul-rio-
grandenses. Travessias Interativas - Literatura de autoria feminina. n.16, v. 8, São 
Cristóvão (SE), p. 453-466. 2018. 

BRANCO, L. C. O que é escrita feminina. 1.ed. São Paulo: Editora Brasiliense. 1991. 

CANDIDO, A.  Formação da Literatura Brasileira:  momentos decisivos. 6.ed. Belo 
Horizonte:  Editora Itatiaia, 2000. 

DALCASTAGNÉ, R. Um território contestado: literatura brasileira contemporânea e as 
novas vozes sociais. Iberic@ l Revue d’études ibériques et ibéro-américaines. 
Paris, n. 2, p. 13-18, 2012. 

DE QUADROS, D. M. Há escritoras negras gaúchas? Escrevivência e ancestralidade 
na obra poética de Maria do Carmo dos Santos (1954-). REVELL, v.1, n. 24. p. 15-39. 
2020. 

DIAS, M. H. M. “Irene no Céu”: Poesia e Racismo. Revista Fim do Mundo, n. 4, p. 
307-313, 2021. 

DUARTE, C. L. Feminismo e literatura no Brasil. Estudos Avançados., v. 17, n. 49. 
p. 151-172. 2003. 

EVEN-ZOHAR, Itamar. Teoria dos polissistemas. Tradução: Luis Fernando Marozo, 
Carlos Rizzon e Yanna Karlla Cunha. 2013, p.21. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/translatio/article/download/42899/27134. Acessado em 
01/11/2022. 

FREDERICO, G.; MOLLO, L. T.; DUTRA, P. Q. “Eu escrevo porque não sei fazer 
tranças”: entrevista com Eliane Marques. Estudos de Literatura Brasileira 
Contemporânea. n. 51, p. 271-275. 2017. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1590/2316-40185117>. Acesso 20/08/2022. 

GINZBURG, J. O narrador na literatura brasileira contemporânea. Tintas Quaderni di 
litterature iberiche e iberoamericane, n.2, p. 199-221. 2012. ISSN: 2240-5437. 

PONTES, Y. A invisibilidade da literatura lésbica. In: I Jornada do Grupo de Pesquisa 
Sexualidade, Gênero, Feminismo (s). 2019.  Faculdade de Letras da UFRJ - RJ 
(Congresso).2020 p.1-9. 



194 
 

LIMA, M. S.; ALMEIDA, V. G. Mercado editorial e literatura afrodescendente: 
visibilidade de autores (as) negros (as) e incentivo à leitura. Revista de 
Biblioteconomia e Ciência da Informação. v. 4, n. 0. p. 15-24, 2018.  

LUQUINI, J. P.; ALÓS, A. P. A voz da mulher em Terra Negra: feminismo negro e 
mercado editorial na poesia de Cristiane Sobral. Revista Crioula, n. 22, p. 221-242, 
2018. 

MARQUES, E. E se alguém o pano. 1.ed. Porto Alegre: Escola de Poesia. 2015. 

MASUTTI, F. A. A colonização italiana através da literatura infantil, em Champolina, de 
Denize Maria Leal. In: ZINANI, C. J. A.; SANTOS, S. R. P. dos. (Orgs.). A mulher na 
História da Literatura. 2.ed. Caxias do Sul: Educs, 2015. p.131-143. 

MINOZZO, I. L.; ZINANI, C. J. A. Uma contribuição à História da Literatura a partir da 
questão de gênero na Região de Colonização Italiana no Nordeste do Rio Grande do 
Sul. In: ZINANI, C. J. A.; SANTOS, S. R. P. dos. (Orgs.). A mulher na História da 
Literatura. 2.ed. EDUCS: Caxias do Sul. 2015. p. 145-175. 

NASCIMENTO, T. Literatura afrofeminina: a construção de novos significados. 
Opiniões Revista dos Alunos de Literatura Brasileira. São Paulo, v. 10, n. 18. 2021. 

OURIQUE, J. L. P. A visão patriarcal na cultura regionalista gaúcha:" Morocha" e" 
Morocha Não". Chasqui, v. 43, n. 2, p. 73-83, 2014. 

POLESSO, N. B. Controle. 1.ed. São Paulo: Companhia das Letras. 2019. 

POLESSO, N. B. Sobre literatura lésbica e ocupação de espaços. Estudos de 
literatura brasileira contemporânea, n.61. p.1-14. 2020. 

RUFFATO, L. Luiz Ruffato. Jornal Rascunho. Paiol Literário. Edição 105. Disponível 
em: http://rascunho.com.br/luiz-ruffato/. Acesso em: 01/08/2022. 

SIMONIS, A. Cultura, homosexualidad y homofobia: Amazonia: retos de 
visibilidad lesbiana. Centro de Estudios sobre la Mujer, Universidad de Alicante. 
2007. 

 

 

 

  

http://rascunho.com.br/luiz-ruffato/


195 
 

O CORPO: MEXEÇÃO, METAMORFOSE E ABJEÇÃO  
  

XAVIER, KELLY89 
  
Resumo:   
Este texto, apresenta algumas das relações que atravessam minha pesquisa em 
poéticas visuais, a qual, propõe pensar o corpo. O ponto de partida é a reflexão sobre 
o que é ou pode ser o corpo. Aqui, tal ideia de corpo associa-se, visual e 
conceitualmente, com seus estratos materiais, sua realidade física orgânica e, 
simultaneamente, os seus sentidos. Também trato de características que considero 
importantes para o entendimento do corpo como algo em constante movimento. Para 
abordar essa problemática cruzo trechos de textos de dois autores, Hilda Hilst e 
Georges Bataille, e também, imagens da minha produção que envolve o imaginário 
do corpo.  
  
Palavras-chave: Corpo; Abjeção; Arte Contemporânea.  
  

Para abrir esse texto, há uma questão que deve ser posta, pois ela que 

perpassa e amarra todo o meu pensamento enquanto artista e pesquisadora.  

O que é corpo?   

Não pretendo aqui responder essa pergunta, recorrente no campo da arte, mas 

quero trazê-la para deixar claro que ela move este processo reflexivo-visual e 

textualmente.  

Na arte, várias são as teorias e as abordagens sobre o corpo, no caso, neste 

resumo, o ponto de partida desta reflexão é a materialidade dele, a sua realidade física 

e seus sentidos. Sua condição ser-animal-humano. Mas como pensa-lo? Para 

responder o que ele é ou o que ele possa ser, me aproprio de trechos da literatura, 

escritos por Hilda Hilst, próximos da minha narrativa visual.  

Pensar o corpo, tentar nitidez. (...) Fecha os olhos e tenta pensar no 
teu corpo lá dentro. Sangue, mexeção. Pega o microscópio. Que coisa 
a gente, a carne, unha e cabelo, que cores aqui dentro, violeta 
vermelho. Te olha. Onde você está agora? To olhando a barriga. E 
você? To olhando o pulmão. Estufa e espreme. Tudo entra dentro de 
mim, tudo sai. (...) as cores são fantásticas, verde e rubro, o prazer do 
olha faz abrir a boca. (...) as coisas pulsam, tudo pulsa, há sons o 
tempo inteiro, tu não ouves? Os sons da cor, teu som. (...) os segredos 
da carne são inúmeros, nunca sabemos o limite da treva, o começo da 

 
89 Artista Visual. Mestre em Artes pela Universidade de São Paulo  



196 
 

luz, os intrincados da escatologia, os esticados do prazer, o prumo, o 
todo tenso, as babas, e todas as tuas escamosas escatologias.  
A carne é que sente(...). A vida foi isso de sentir o corpo, contorno, 
vísceras, respirar, ver, mas nunca compreender. (...) Uma aventura 
obscena, de tão lúcida.(HILST; HILDA, 2001)  

  

Hilda Hilst, na novela A obscena senhora D, apresenta uma narrativa fantástica 

acerca do corpo e, sem dúvida, o relato mais contundente da fragilidade inerente a 

condição humana, com situações obscenas, que, na maioria das vezes, são geradas 

pelas próprias questões do corpo, orgânico e visceral, excessivo e envolvente.  

Destaco estes trechos porque, para Hilst, o corpo é mexeção, ou seja, 

movimento incessante. O corpo é a experiência puramente orgânica cujos órgãos, 

entregues à convulsão da carne, são emissores de intensidades afetivas, dotados de 

sentidos e percepções intimas.  

Na obra literária da autora, quase tudo acontece segundo a ordem da 

intimidade, do desejo, da obscenidade, sobretudo, da interioridade orgânica. A vida 

estaria sendo comandada cada vez menos pela consciência e mais pelo corpo que, 

liberado de todas as restrições, entrega-se a experiência intensa da matéria.  

Neste ponto, em que o corpo comanda, a intensidade reduz a existência não 

apenas ao básico, mas ao baixo e obsceno, (...), a mais pura abjeção, e o abandono 

e despojamento como pura vivencia animal. (HILST; HILDA, 2006)  

Para mim este é um dos conceitos mais relevante para se discutir a ideia de 

corpo. É dessa via, de abandono e despojamento de si, que originou a série fotográfica 

intitulada Ventre, de 2022.  As fotografias que fazem parte dessa série apresentam o 

corpo sob um aspecto profundo, onde ele é, ao mesmo tempo, sujeito e objeto. É 

partindo desse ponto complexo que as imagens foram desenvolvidas, investigando 

visualmente o quanto o corpo se permite ser o que é, mas também ser o outro.  

  



197 
 

 
Figura 1: Série Ventre, 2022, Fotografia 

  

As imagens, na ficção que se estabelece, apresentam um ponto de contato 

entre o imaginário e certas circunstancias da vida. Um corpo de uma mulher seminua 

esta em cena, em ações guiadas apenas por suas exigências internas, o que traz 

dentro de si, onde tudo ou quase tudo acontece por impulso. A figura da mulher é 

despojada de qualquer identidade em função de uma experiência, entrega puramente 

orgânica.  

A série Ventre é composta por três fotografias, Figura 1; 2 e 3, que podem ser 

analisadas e expostas em conjunto ou separadamente. Essas imagens tratam desta 

ideia de corpo traçada aqui. Cada uma estabelece um recorte, enfatiza a realidade 

física do corpo junto ao fragmento de um espaço arquitetônico vazio, de um ambiente 

que não é inteiramente identificado, uma arquitetura sem indicio de habitação.  

Em Ventre, Figura 1, é a imagem de corpo inteiro de uma mulher de costas, 

seminua com uma saia longa preta com a barra sua barra suja, posiciona-se a frente 

de uma parede e acima um recorte de um basculante, com os braços erguidos e as 

mãos segurando a borda da janela em ruina. A cena, das costas nuas com manchas 



198 
 

circulares avermelhada em confronto com a parede pichada, descascada, velhos 

azulejos, chão sujo, cores e luz rebaixada, tudo ali, parece estranho ou uma ameaça 

de abandono, de obsceno e até mesmo de uma sensação de abjeção.  

Nessa direção, construindo um encadeamento de conceitos sobre o que é, ou 

que possa ser o corpo, também, é possível atravessar este texto com o pensamento 

de um outro autor, Georges Bataille, que me parece bastante próximo em suas 

discussões. Bataille, ao escrever o verbete Metamorfose, sucedido pelo subtítulo 

Animais Selvagens, relaciona-o com um estado de transformação que aponta o devir 

animal. Para ele, a ocorrência da metamorfose se dá no momento em que o homem 

se abandona, por um instante provisório, a seus impulsos animais. Ou seja, podemos 

definir a metamorfose como uma violenta necessidade que, aliás, se confunde com 

cada uma das nossas necessidades animais, que levam um homem a afastar-se de 

repente dos gestos e atitudes exigidas pela natureza humana (BATAILLE; GEORGES, 

et al. MORAES; ELIANE, 2002).  

Ao encontro deste pensamento sobre a metamorfose, poderia pensar no meu 

trabalho e escrever ainda, tal estado leva uma mulher afastar-se de tudo para viver 

intensamente seu próprio corpo, entrar no seu útero, no se ventre. Esse estado fazse 

presente na imagem fotográfica Ventre, Figura 2, cuja imagem de um corpo feminino, 

com as mãos o os joelhos apoiados ao chão, encontra-se em estado de uma plenitude 

ao meio da ruina, tanto arquitetônica como do ser, como houvesse  uma suspensão 

da ordem, despojada de qualquer apreso com a realidade externa.   

Voltando ao pensamento de Bataille, a metamorfose é um intenso movimento 

de vai-e-vem orgânico, em que forças e afetos denunciam esses impulsos através do 

corpo e alteram a identidade idealizada do homem. Isto porque o autor imagina o 

corpo como matéria em constante movimento contraditório, devido a sua própria 

desordem: o jogo dos órgãos, o ferver do estomago, das vísceras, dos fluxos e 

refluxos, o movimento do sangue que corre no interior do corpo – de cima para baixo 

e de baixo para cima. Trata-se, como observa ainda o autor, o corpo como simples 

tubo de dois orifícios.  

A meu ver, parece possível aproximar o que Hilda Hilst chama de mexeção da 

ideia de metamorfose de Georges Bataille. Em ambas considerações, os autores 



199 
 

estabelecem uma noção de corpo, construída a partir da experiencia do movimento 

do próprio corpo físico. Essa noção me leva pensar na possibilidade de demarcar a 

ideia de corpo a partir da sua materialidade, do quanto ela pode alterar e definir o 

corpo em sensações e desejos, que nem sempre estão ligados a ideia de beleza e 

sim, do mal-estar.  

  

 

Figura 2: Série Ventre, 2022, Fotografia 

  

Neste sentido, tanto para Hilst como para Bataille, o corpo é uma unidade 

orgânica, a forma física em constante movimento, que se abre ao mundo, entrega-se 

a excessos, e toda outra espécie imaginável de comportamento, para (re)conhecerse.  

Dentro dessas considerações e de acordo com os trechos citados da narrativa 

de Hilda Hilst e das reflexões de Georges Bataille, assim como, das imagens da minha 

produção visual, quero indicar um corpo que se constrói através do embate com uma 

interioridade pulsante, e na sua estranheza, escapa e transborda da margem racional.  

Essa interioridade, ainda trazendo as palavras de Bataille, chama-se 

experiência interior. Segundo ele, a experiência interior é uma viagem aos confins do 

possível, (...) em que o indivíduo se percebe no seu dilaceramento, experimentando 

inclusive aquilo que lhe seria insuportável (BATAILLE; GEORGES, 2007). Logo, o 



200 
 

dilaceramento, como abertura, recupera o movimento de troca e de diluição, 

questionando limites e idealizações.  

É nessa questão, de um corpo sem limites, que esse texto se pauta. É partindo 

desse ponto complexo, de quanto o corpo se permite ser o que é, mas também ser o 

outro, de maneira paradoxal, se redefine incessantemente.  

Ainda, diante dessas colocações, posso pensar que, o corpo, como objeto de 

arte, presta-se a todas as fantasias. Pode despertar a atração ou a rejeição.  

Então, aqui neste breve texto, tenho como interesse levantar reflexões sobre 

certa ideia de corpo. A qual, que importa para mim, é a ideia vinculada ao seu 

movimento,  

  

  
Figura 3: Série Ventre, 2022, Fotografia  

a sua reação a partir de determinado gesto ou sentimento – como excesso, devaneio, 

vertigem, desejo, erotismo e abjeção. Todos os sentidos que não damos conta que 

parecem estranhamos e, muitas vezes escondemos, mas mesmo assim aparecem 

todo momento no cotidiano, na vida. Portanto, as imagens aqui apresentadas (Figura 

1; 2 e 3) mostram o cruzamento de sentidos que busca o encontro com o 

estranhamento.  

Enfim, o ponto de partida desta reflexão é a materialidade intensa e obscena 

do corpo humano. Não o corpo reduzido a sua condição física orgânica, limpa, 



201 
 

asseada, de forma confortável apenas para ser cultuado pela beleza estética, mas sim 

aquele em que sua materialidade, sobretudo, inquietante e voraz, faz pensar a 

vulnerabilidade e os limites da nossa humana condição. Nesse sentido, a ideia desfaz-

se de um modelo idealizado e superficial, para abrir-se para uma noção mais profunda, 

relacionados aos seus impulsos, isto é, a mais pura percepção animal, onde tudo é 

libido, tudo é sensação.  

Tal corpo é todo visceral, o que me interessa, aliás, é o movimento incessante 

que ele se encontra, e não o corpo em si. O corpo que é movido e impulsionado pelo 

abdome, pelo ventre, pelo estomago.   

  
  
Referências 
 
BATAILLE, Georges. Informe. [Trad. Marcelo Jacques de Moraes, João Camillo 
Penna]. Inimigo Rumor, São Paulo, n.19, p.81, 2º semestre 2006/ 1º semestre 2007.  
(no prelo)  
 
HILST, Hilda. A obscena senhora D. São Paulo: Globo, 2001.  
 
HILST, Hilda. Com meus olhos de cão. 2º ed. [Org. Alcir Pécora]. São Paulo: Globo, 
2006.  
 
MORAES, Eliane Robert. O corpo impossível. São Paulo: Iluminuras/Fapesp, 2002.  

 

  



202 
 

MULHERES-ARTISTAS: trânsitos entre o verbal e o visual 
 

ROSSE, Ana Beatriz Reinoso90 
BRANDÃO, Cláudia Mariza Mattos91 

 
Resumo 
A discussão proposta no presente trabalho compreende a arte como um fenômeno 
diretamente ligado à vida social do indivíduo criador, visto que não se trata de uma 
criação independente. Ela é elaborada em um contexto específico, em uma 
determinada localidade e em um certo período temporal, o que influencia seus 
caráteres sociais coletivos. Assim entendendo, e tomando a intersemiose 
(JAKOBSON, 1975) como o eixo que acarreta a articulação dos signos entre esses 
diferentes sistemas de arte, buscamos analisar as relações entre duas formas de 
narrar, a arte literária e arte visual, em especial, em representações do ser mulher a 
partir da ótica feminina como forma de resistência, existência e reexistência do que é 
ser mulher e artista, e de sua capacidade de não somente fazer arte, mas sim, fazer-
se em arte. Para tanto, focamos na leitura reflexiva do poema “O retrato fiel” (1965), 
de Gilka Machado, e das imagens e murais de Priscila Barbosa (2022). 
 
Palavras-chave: Olhar; Mulher; Intersemiose. 
 
 
Introdução 
 

Gilka da Costa Melo Machado nasceu no Rio de Janeiro em 1893 e morreu na 

mesma cidade em 1980. Sendo mulher, pobre e negra, Gilka foi alvo de preconceito 

racial e morais; escritora desde criança, recebeu diversos prêmios com seus versos, 

porém, somente em 1915, aos vinte e dois anos, Gilka publicou seu primeiro livro, 

Cristais Partidos. Em meio a uma estreia tumultuada e ruidosa, deixou a sociedade 

do início do século XX escandalizada com tamanha ousadia, por causa de seus versos 

serem considerados sensuais, foi taxada de indecente, indecorosa e imoral. 

Gilka escrevia sobre a mulher terrena e/com seus anseios, prazeres e desejos 

femininos, indo na contramão de um ideal de “expressão feminina brasileira” e de 

“textos de mulheres” na literatura, imposto pelos críticos e os acadêmicos da forma da 

época, sendo esses em sua grande maioria homens. Em seus poemas, procurou 

abordar a denúncia da opressão às mulheres no Brasil, como também a situação das 

classes sociais menos abastadas, deixando explícito o descaso do governo em 

relação a estes. 

A poeta viveu em um período de transição que reuniu tendências 

conservadoras e progressistas no início do século XX brasileiro. A poesia de Machado 

 
90 Universidade Federal de Pelotas – anabeatrizreinoso25@gmail.com 
91 Universidade Federal de Pelotas – claummattos@gmail.com 



203 
 

se comunica com essas tendências literárias, como é de se esperar, porém a poeta 

constrói uma voz poética própria, marcada por intensa carga de emancipação e 

libertação do corpo feminino, a uma busca infatigável de transcendência espiritual e 

por reflexões sobre o papel social e cultural das mulheres com uma plena consciência 

poética expressada em sua poesia. 

Priscila Barbosa é artista visual, muralista e ilustradora paulistana. A artista 

produz um trabalho, que “(...) investiga a iconografia da mulher revolucionária 

contemporânea com foco na América Latina. Por meio de retratos de diferentes corpos 

de mulheres propõe percepções críticas sobre padrões estéticos e comportamentais 

vigentes, uma estratégia de enfrentamento e questionamento das relações de poder” 

(BARBOSA, 2022)  

Priscila cria imagens que, para um olhar desatento, sugerem a docilidade e 

delicadeza assimiladas ao gênero feminino. Característicos de sua produção, os tons 

rosados reforçam e revelam atividades de insurgência e rebeldia; melhor dizendo, a 

artista reverte a associação cultural de nossa sociedade da cor rosa com o 

romantismo, a ternura, a ingenuidade, ou seja, as características “inerentes” do 

“universo feminino”, e subverte tais preceitos como forma de resistência.  

Através de retratos de mulheres com diversos e diferentes corpos e da 

combinação e inversão de significado de componentes vinculados ao doméstico, 

como panos de prato e utensílios de cozinha e limpeza, transformados em ícones de 

insubordinação, a artista constrói cenas que têm o intuito de provocar e instigar o 

observador através da oposição.  

Barbosa existe num outro registro temporal que Machado; os contextos 

históricos de ambas são muito diferenciados. Tão distantes as duas artistas e, no 

entanto, com tantos pontos de contato biográficos. 

 

Desenvolvimento 

 

A ação de transição, tradução e adaptação entre as narrativas verbais e visuais 

é uma das razões propulsoras do desenvolvimento de ambas as linguagens, 

expandindo o processo de tradução. Esse método é alvitrado por Roman Jakobson 

como tradução intersemiótica ou transmutação, que “consiste na interpretação dos 



204 
 

signos verbais por meio de sistemas de signos não-verbais” (JAKOBSON, 1975, p. 

65). 

A tradução intersemiótica ou transmutação, a passagem de uma poética verbal 

para um sistema não-verbal (ou vice e versa), não se situa a partir de uma relação de 

igualdade direta. Visto que, as obras de arte podem se compor através do diálogo 

entre díspares meios expressivos, diferentes linguagens, contribuindo para a 

densidade da obra, para uma maior instigação de questionamentos no receptor/leitor, 

através da combinação/complementação de imagens, símbolos e representações 

distintas sobre um mesmo tema. 

Em “O Retrato Fiel” (MACHADO, 1968) temos a adjetivação da poética ao rosto 

humano, mesclando um fragmento do eu com o próprio poema. O corpo na poesia se 

expressa no corpo do poema. Há o corpo de quem escreve o poema e daquele que o 

lê. Ambos, corpo e poema, são tomados como matéria. 

No poema em questão a autora compara seus poemas a retratos, ou seja, ela 

critica diretamente os ignorantes, aqueles que a tomam apenas como um retrato, um 

objeto inanimado, por todas as suas ânsias, interesses, acima de sua singularidade 

de ser mulher, e antes de tudo, por toda sua complexidade humana.  

Visualizamos assim, uma certa ausência do rosto total a qual Machado evoca; 

nem a face humana, nem a face do poema, é capaz de mostrar a essência do todo, 

cabendo apenas ao que interage com ela, o leitor, a capacidade de interpretar o que 

aparentemente está à mostra. 

No trabalho de Barbosa “Já não somos indefesas” (2022) vemos esse rosto, 

aparentemente feminino, semi-encoberto com um pano de prato, que não é mais 

simplesmente passivo ao nosso olhar, mas sim, nos encara de volta e nos provoca, 

tirando-nos da zona de conforto do expectador e nos colocando na posição onde o 

observador não mais apenas observa, mas também é observado. Essa sua poética 

visual soma-se à escrita de Gilka Machado, e atreladas elas tecem uma rede poderosa 

e complementar no âmbito do grito de resistência e na direção de salvaguardar 

memórias como obra de arte.  

 

 

 



205 
 

Considerações finais  

 

Ambas as artistas discutem questões pertinentes ao corpo, ao sujeito, ao ser 

mulher; ambas trabalham, cada qual com sua arte, escrevendo o tecido de sensações 

e sentimentos que ligam as mulheres a vida; as duas artistas “tomam” a palavra para 

si, apoderam-se do poder de ser agente de sua própria voz e com uma perspicácia 

representam o corpo na poética e se expressam, no corpo da arte.  

Gilka Machado pensa e trabalha em um âmbito social mais amplo, o que faz 

todo o sentido em função de seu período histórico. Priscila Barbosa trabalha mais com 

o ser, centra seu foco na pessoa e discorre acerca desse e de seus universos. Assim 

observa-se que na contemporaneidade os discursos centram seus focos nas pessoas, 

nas inter-relações sociais, não mais são discursos generalizantes. 

 

Referências 

 

BARBOSA, Priscila. Disponível em: <https://www.domestika.org/pt/priii_barbosa> 

Acesso em: 07 novembro de 22. 

JAKOBSON, Roman. Linguística e comunicação. São Paulo: Cultrix, 1975. 

MACHADO, Gilka.  “O retrato fiel”. In: Velha poesia (seleção de poemas). Rio de 

Janeiro: Editora Baptista de Souza, 1968. 

 



206 
 

“ADELHA SANTANA LIMOEIRO” e as percepções e reações sobre o corpo 

envelhecido  

 

COSTA, ANA KAROLINA DAMAS DA92; 

CAMPELLO, ELIANE TEREZINHA DO AMARAL93. 

 

Resumo: Este trabalho tem por finalidade analisar o conto “Adelha Santana Limoeiro” 
(p. 35-41), contido na obra Insubmissas lágrimas de mulheres (2020), de Conceição 
Evaristo. Nosso intuito é o de refletir a partir desse texto, sobre as percepções e 
reações no que tange ao corpo feminino envelhecido. No conto, além das 
observações da personagem Adelha quanto às formas de lidar com sua velhice, 
também é tematizada a maneira como a protagonista encara o envelhecimento do 
corpo masculino a partir da apreensão das reações de seu marido quanto às 
mudanças ocorridas nesse estágio fisiológico. Tal relação permite algumas inferências 
acerca dos valores atribuídos à vitalidade dos corpos femininos e masculinos, e o 
entendimento de que os gêneros lidam com o processo inevitável de senescência de 
modo diferenciado. 
 
Palavras-chave: Corpo feminino; Envelhecimento; Masculinidade. 
 

Introdução 

 

A partir da análise do texto selecionado, refletimos acerca das inclinações 

literárias tomadas pela autora. No conto “Adelha Santana Limoeiro”, Conceição 

Evaristo evidencia o compromisso com sua ancestralidade, ao passo que sinaliza a 

identidade negra das personagens. A dimensão explorada abre portas à reflexão 

sobre os modos de reagir às circunstâncias físicas sucedidas pela velhice, notada a 

partir do comportamento de personagens que passam por essas transformações. 

Em “Adelha Santana Limoeiro”, as percepções do envelhecimento a partir do 

universo feminino e masculino se revelam e se fundamentam pela perspectiva de 

sujeitos racializados. É por meio da confluência dessas duas dimensões identitárias, 

isto é, de gênero e de etnia, que a autora busca explorar o aspecto humanizador da 

literatura, pois em sua escrita se delineiam seres ficcionais impingidos por 

 
92 Mestranda em Letras – História da Literatura pela Universidade Federal do Rio Grande (FURG). 
Bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Integra o Grupo 
de Pesquisa Crítica feminista e autoria feminina: cultura, memória e identidade. E-mail: 
anakarolinadc@furg.br. 
93 Doutora em Literatura Comparada (UFRGS) e Membro permanente do PPGHistória da Literatura 
(FURG). Membro do GT Mulheres na Literatura – ANPOLL e do Grupo de Pesquisa Crítica Feminista 
e autoria feminina:  cultura, memória e identidade. E-mail: elianecampello@gmail.com.  

mailto:elianecampello@gmail.com


207 
 

experiências que atravessam as vidas de mulheres e de homens no que diz respeito 

às mudanças do corpo decorridas ao longo do tempo. 

 

Desenvolvimento e discussão 

 

Um dos aspectos presentes na obra de Evaristo, consiste na elaboração de 

narrativas que deflagram o universo feminino. Essa característica é um elemento 

essencial de sua produção literária, uma vez que em grande parte de seus textos se 

visualiza a representação de mulheres e os dilemas que circundam a existência 

feminina. Em “Adelha Santana Limoeiro”, e escritora se dedica à exploração do 

universo feminino na perspectiva da negritude e da velhice, no intento de esboçar 

suas percepções sobre essa experiência, que por sua vez recebe sentidos diferentes 

para os homens e mulheres.  

 Para Butler (2018, p. 24): “‘o corpo’ aparece como um meio passivo sobre o 

qual se inscrevem significados culturais, ou então como o instrumento pelo qual uma 

vontade de apropriação ou interpretação determina o significado cultural por si”. A 

produção elaborada por Evaristo incita à reflexão sobre o corpo no ciclo da velhice, a 

partir das vivências de Adelha e de seu marido sobre tal momento de suas vidas. Na 

narrativa, se vislumbra a maneira com a qual a protagonista lida com a senescência, 

e o modo como enxerga as reações de seu marido quanto a esse processo. Evaristo 

utiliza elementos do sincretismo religioso para caracterizar o aspecto envelhecido da 

protagonista. Para a narradora: 

 

[...] Adelha Santana Limoeiro pareceria com Santana (era assim que 
falávamos quando criança), quando a santa fosse negra. Buscando 
assegurar ainda mais a validade de meu invento de semelhança para 
lá e parecença para cá, na ideia de sincretismo, encontrei a solução. 
Confundi tudo. Adelha Santana Limoeiro, negra, poderia, sim, 
relembrar a santa branca, a Santana, pois a avó de Jesus aparece 
sincretizada com Nanã, mito nagô. Misturando a fé, fiz o amálgama. 
Pisei nos dois terrenos, já que Nanã é também velha. Adelha Santana 
Limoeiro é Nanã, aquela que conhece o limo, a lama, o lodo, onde 
estão os mortos. Santana, Nanã, Limo (eiro) (EVARISTO, 2020, p. 35-
36). 

 

O arquétipo de Adelha é construído a partir da evocação das figuras de Santa 

Ana e Nanã, ambas são avós, e por isso suas feições carregam os traços do 

envelhecimento. De acordo com Prandi (2001, p. 21), Nanã “é a guardiã do saber 

ancestral [...] é a dona da lama que existe no fundo dos lagos e com a qual foi 



208 
 

modelado o ser humano”. A alusão a essa entidade evidencia a preocupação da 

escritora em sublevar a ancestralidade africana, visto que, no texto, não faz menção 

apenas à representante do catolicismo, mas alude também ao mito africano. Tal 

movimento de sincretização configura a caracterização da protagonista. 

O corpo feminino é de modo frequente atrelado à maternidade, à fragilidade e 

à beleza, em contrapartida, o corpo masculino é costumeiramente vinculado à 

vitalidade, à resistência e à virilidade. Nesse sentido, Butler (2018, p. 27) argumenta 

que: “a relação entre masculino e feminino não pode ser representada numa economia 

significante em que o masculino constitua o círculo fechado do significante e do 

significado”. Desta feita, é imprescindível pensar os valores que historicamente 

constituíram essa relação, e que, de modo consequente, criam os significados ligados 

à velhice. De acordo com Veiga (2010, p. 08): 

 

O envelhecimento é uma condição natural a todos os seres vivos. 
Entretanto, as significações e representações atribuídas a ele são 
construções sociais e culturais. Toda construção é realizada com 
determinado interesse que nem sempre corresponde às expectativas 
de todos os sujeitos e coletivos que formam as sociedades como um 
todo. Nossa sociedade pós-industrial capitalista privilegia a juventude 
como um bem precioso. 

 

As construções sociais acerca da senescência afetam as vidas dos homens e 

das mulheres de maneira diferenciada. No texto, a percepção sobre tal processo é 

visualizada a partir das perspectivas masculina e feminina. A primeira é esboçada pela 

representação do marido da protagonista, posto que ele: “vinha sofrendo por não ter 

mais o punho tão rígido. Só ali ele se sentia homem, quando toda a sua carne do 

entrepernas pulsava em pé” (EVARISTO, 2020, p. 38-39). As reações da personagem 

demonstram a importância conferida à virilidade. Como visto, à medida que o corpo 

masculino envelhece suas principais preocupações estão concentradas em tentar 

reverter tal situação, muitas vezes pelo uso de remédios, ou outros recursos.  

Para Veiga (2010, p. 09), o corpo envelhecido é sobretudo entendido como um “corpo 

em declínio, não tanto pelas possíveis limitações físicas que a velhice possa acarretar, 

mas principalmente [...] pela aparência, geralmente associada à feiura, à falta de 

sensualidade e à assexualidade”. De tal modo, lidar com essas mudanças não é algo 

simples. O ponto de vista feminino acerca desse ciclo fisiológico é apresentado pela 

voz de Adelha, que, com firmeza, expressa seus desejos: “Eu quero viver a grandeza 

de minha velhice e estou conseguindo sem mentiras, sem falsos remédios. Não quero 



209 
 

me iludir com a cruel promessa da devolução de um tempo que já passou” 

(EVARISTO, 2020, p. 40). 

As percepções do envelhecimento são relatadas pela protagonista da narrativa. 

Adelha entende o envelhecimento de seu corpo como algo inevitável, isto é, um 

estágio necessário ao ciclo da vida. Por outro lado, no anseio de provar sua virilidade, 

seu marido: “buscava intensamente o que, no corpo dele, era a única certeza, o único 

motivo de ele ser ele: o seu membro [...] o pedaço de carne que primeiro perdeu a 

vitalidade [...] a história dele terminou – não a minha” (EVARISTO, 2020, p. 41). A 

personagem demonstra insatisfação, uma vez que a velhice é para ele uma espécie 

de anulação de sua masculinidade, portanto, a antecipação da morte. 

Consonante a isso, Simone de Beauvoir, em A velhice (1990), demonstra que 

a mulher, ao envelhecer, não é mais considerada um objeto erótico para o homem, 

perdendo, portanto, seu espaço na sociedade tradicional. Na medida em que, a 

velhice se “manifesta através do corpo,” [...] “a relação com o tempo é vivida de forma 

diferente, segundo um maior ou menor grau de deterioração corporal e, sobretudo, 

segundo a cultura dominante”, conforme afirma Elódia Xavier, em “O corpo 

envelhecido” (2021, p. 92).     

 

Considerações finais 

 

Segundo Bitencourt (2015, p. 447): “O envelhecimento do corpo carrega 

diversos significados construídos a partir de abordagens que buscam definir o que é 

o envelhecimento e qual a melhor forma de vivenciá-lo”. Desse modo, a reflexão 

acerca das percepções do corpo envelhecido a partir das óticas femininas e 

masculinas evidenciadas no conto “Adelha Santana Limoeiro” permite o entendimento 

de que para as mulheres a velhice está muito associada às mudanças físicas do corpo. 

Por outro lado, para os homens, está ligada à ideia de aniquilamento da virilidade, 

aspecto que se comprova pela insatisfação do marido ao ver seu corpo não mais 

nutrido pelo vigor de outrora: “repudiava o corpo morto, lamentava a falecida carne de 

seu falo” (EVARISTO, 2020, p. 39). 

O texto analisado permite a reflexão a respeito de diversos aspectos identitários 

que constituem a experiência feminina e masculina no que tange ao envelhecimento 

do corpo. A representação da velhice esboçada por Evaristo mostra sujeitos que 

atribuem sentidos distintos à senescência. Contudo, é importante ressaltar que a 



210 
 

escritora centraliza o olhar sobre a velhice e a negritude, pois as personagens têm 

sua identidade negra sublevada e sincretizada nos mitos de origem africana. 

 

Referências 

 
BEAUVOIR, Simone. A velhice. Trad: Maria Helena Franco Martins. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1990.  
 
BITENCOURT, Silvana Maria. Gênero e envelhecimento: reflexões sobre o corpo que 
envelheceu. Revista Kairós Gerontologia, n. 18, p. 443-458. São Paulo, abr./jun. 2015. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Trad.: 
Renato Aguiar. 16. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 
 
EVARISTO, Conceição. Adelha Santana Limoeiro. In: Evaristo, Conceição. 
Insubmissas lágrimas de mulheres. 4. ed. Rio de Janeiro: Malê, 2020. 
 
PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
VEIGA, Márcia. Gênero e envelhecimento: o corpo feminino na maturidade. In: XI 
Seminário Internacional Fazendo gênero – Diásporas, diversidades, deslocamentos, 
2010, Florianópolis. Anais do XI Seminário Internacional Fazendo gênero – Diásporas, 
diversidades, deslocamentos. Florianópolis, 2010. p. 01 – 10. 
 
XAVIER, Elódia. O corpo envelhecido. In: XAVIER, Elódia. Que corpo é esse? O corpo 
no imaginário feminino. Rio de Janeiro: Oficina Raquel, 2021. p. 91-110. 
  



211 
 

 

A INVISIBILIDADE E O SILENCIAMENTO DE EURÍDICE GUSMÃO 

PAULA, Cristiane Carvalho94 

Resumo  

A literatura, entre outras perspectivas, nos leva à análise de papéis sociais 
significativos, sobretudo quando se trata de personagens mulheres  das escritoras. 
No presente trabalho, analisaremos os elementos que permeiam a invisibilidade e o 
silenciamento da protagonista Eurídice Gusmão, da obra A vida invisível de Eurídice 
Gusmão (2016), de Martha Batalha. Trata-se de uma literatura que revela e contesta 
elementos de exigência para com a mulher, no que concerne à sua aparência, ao seu 
papel de mãe e de dona do lar. Ante a cobrança da esposa “perfeita” deve haver a 
nulidade dos seus sonhos. Eurídice é invisível para aqueles que a cercam, entretanto 
ela mesma estimula essa invisibilidade e silencia ante as situações que lhe são 
apresentadas. 

PALAVRAS-CHAVE: silenciamento, invisibilidade, A vida invisível de Eurídice 
Gusmão.  

 

O presente estudo busca a análise do silenciamento da voz e da invisibilidade 

do corpo da personagem Eurídice Gusmão, protagonista da obra A vida invisível de 

Eurídice Gusmão (2016), de Martha Batalha. Pelo viés dos estudos Crítica Feminista e 

Autoria Feminina, buscamos elementos que contribuem para a compreensão do 

processo de subjugação da personagem à medida que transpõe a sua relação com o 

mundo e consigo mesma. Para subsidiar nosso estudo buscamos o aporte de obras 

O mito da beleza (2002), de Naomi Wolff e A criação do patriarcado (2019), de Gerda 

Lerner.  

Eurídice silencia seus gostos e necessidades ainda na adolescência, sentia a 

necessidade de ser uma filha exemplar, e era capaz de negar seus sonhos. No 

decorrer da obra Eurídice Gusmão é descrita como uma mulher brilhante, capaz de 

grandes feitos, mas devido a situações pessoais e o momento social que vivia (década 

de 1940) aceitava a indiferença da sociedade, em relação aos seus sentimentos, 

passivamente. 

  Ao casar com Antenor torna-se ainda mais silenciada. Já na lua-de-mel é 

considerada impura pelo marido, pois os lençóis não sujam com o sangue da 

 
94  Graduada em Letras português, espanhol e respectivas literaturas (Unilasalle), especialista em 

Psicopedagogia Institucional (Universidade Positivo), especialista em Língua, literatura e ensino: 
teoria e prática (FURG), mestranda no Programa de Pós-Graduação em Letras na área de 
concentração em História da Literatura (FURG). Também é professora de língua portuguesa da rede 
pública de ensino do município de Esteio/RS. Integra o Grupo de Pesquisa Crítica Feminista e Autoria 
Feminina: cultura, memória e identidade (UFGD). CPF: 69036640091. 



212 
 

virgindade. Com a instituição da família patriarcal, o homem passou a ver a mulher ou 

esposa como sua principal criada, e como forma de garantia que sua propriedade seja 

transmitida a sua prole legítima, ele passa a exigir a virgindade pré-nupcial, de acordo 

com Gerda Lerner, 

Uma vez adquirida tal propriedade privada, os homens buscaram 
garanti-la para eles e seus herdeiros; para isso, instituíram a família 
monogâmica. Controlando a sexualidade das mulheres com a 
exigência da virgindade pré-nupcial e a determinação do duplo padrão 
de julgamento sexual no casamento, os homens garantiram a 
legitimidade da prole, assegurando, assim, seu direito à propriedade 
(LERNER, 2019, p. 49). 

 

Antenor, o marido, buscava uma boa esposa “[...] uma mulher comportada [...] 

dedicada à casa e às crianças. Uma mulher que permanecia calada ao seu lado 

enquanto assistia TV (BATALHA, 2016, p. 76)”. Eurídice silenciou, viveu servindo ao 

marido, economizando sonhos. 

  A partir desse momento ela aceita a invisibilidade, anula-se entre os afazeres 

do lar e suas necessidades como mulher, considerados insignificantes para o marido. 

Ela mesma considera sua condição de dona de casa como não sendo algo importante, 

quando assim é descrita: “Lá de baixo Eurídice aceitava. Ela sempre achou que não 

valia muito. Ninguém vale muito quando diz ao moço do censo que no campo profissão 

ele deve escrever as palavras “Do lar” (BATALHA, 2016, p.11).” 

Apesar das imposições do marido e das suas funções de excelente esposa e 

dona de casa, Eurídice, aos poucos, tentou vivenciar a sua necessidade de criar. 

Entretanto, a cada tentativa seus projetos eram interrompidos, como na culinária e na 

moda, coisas intoleráveis pelo marido. 

Outro elemento bastante relevante é a maternidade, ela dá à luz a duas 

crianças em dois anos, e apesar de dizer ao marido que não quer mais ter filhos é 

ignorada. Então busca artifícios na aparência física para afastá-lo de si: 

Eurídice então se fez ouvir de outras formas. Ganhou montes de quilos 
que falavam por si, e gritavam para Antenor se afastar [...] Ganhou três 
queixos, essa Eurídice . Os olhos diminuíram, e seus cabelos não 
eram suficientes para emoldurar tantas feições (BATALHA, 2016, 
p.11-12). 

 

Engordar foi uma forma de silenciamento da personagem, ela não queria ser 

tocada sexualmente pelo marido. Apesar de ser um homem fiel ao casamento, a 

atração física foi enfraquecida pelos quilos a mais adquiridos por Eurídice. De acordo 

com Naomi Wolff (2002), essa é uma característica do sexo masculino, que são 



213 
 

estimulados a verem as mulheres como corpos, e não por sua inteligência, esse 

segundo atributo totalmente ignorado por Antenor. 

Em outro trecho, a aparência esperada para uma mulher ser considerada boa 

esposa é ressalta. Eurídice passa semanas em autorreclusão, em meio às suas 

angústias, sem sair de casa, quando ela resolve cuidar da aparência, e ir ao salão de 

beleza, pois 

Há duas semanas não fazia os cabelos, e uma boa esposa deve estar 
sempre bonita para o seu marido, ou o marido poderá buscar na rua 
aquilo que não tem em casa (no caso, cabelos cacheados e unhas 
vermelhas, e tudo aquilo que está contido entre as extremidades dos 
referido cabelos e das supracitadas unhas) (BATALHA, 2016, p. 39). 

 

No decorrer da história da humanidade, o corpo feminino também foi usado 

como elemento simbólico no status social. A beleza física sempre teve uma grande 

relevância social: “O valor da mulher como fetiche reside na forma pela qual sua 

"beleza" confere status ao homem aos olhos de outros homens (WOLFF, 1992, 

p.232)”. 

Após ter seus projetos frustrados, ela se cala, “Eurídice respondia com um meio 

sorriso e um hum hum. Concordaria, contudo, desde que não tivesse que dizer mais 

nada (BATALHA, 2016, p. 84).” A personagem perpassa por diversas tentativas de 

romper a sua invisibilidade e seu silenciamento, entretanto em determinados 

momentos ela mesma aceita essa condição imposta pelo marido. 

A relação corpo e mulher é tema amplamente abordado pela crítica feminista, 

pois o corpo feminino, na sociedade patriarcal, é um espaço de aprisionamento e de 

exigências dessa sociedade. O corpo também é uma construção cultural, em que à 

mulher foi atribuída a maternidade e a condição de submissão ao homem. Sobretudo 

esse status cultural outorgado às mulheres lhes destinou um papel social secundário. 

Eurídice é invisível, e muitas vezes se apaga e busca essa invisibilidade. Ela e Antenor 

seguem as diposições do casamento patriarcal, em que a mulher cumpre suas 

funções domésticas e o homem fica encarregado das despesas do lar, sem permitir 

que a mulher assuma uma posição diferente. 

A literatura contemporânea feita por mulheres está em constante movimento e 

transformação, e Martha Batalha apresenta uma obra contundente e significativa 

representada pela personagem. Contundente, porque desafia a percepção da mulher 

que ao vivenciar sua condição de dona do lar aceita ter seus desejos e necessidades 

contidas e anuladas. É significativa, pois apresenta com estética e ironia essas 

condições limitantes que submetem a mulher a viver os desejos de uma sociedade 



214 
 

patriarcal, e nos leva a uma reflexão profunda sobre essas condições limitantes às 

mulheres. 

 

Referências 

BATALHA, Martha. A vida invisível de Eurídice Gusmão. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2016. 

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres 
pelos homens. São Paulo: Cultrix, 2019. 
 
WOLF, Naomi. O mito da beleza. Rio de Janeiro: Rocco, 1992. 
 
 
 
  



215 
 

MEMÓRIA TRAUMÁTICA NA OBRA "ÓRGÃOS- TÊXTIL" DE SILVIA GAI  

FERREIRA, Katiane95 ; SILVA, Ursula96 

Resumo: O trabalho busca apresentar a artista Silvia Gai e sua forma de trazer as 
memorias traumaticas na obra "órgãos- têxtil", uso o texto Dramatização dos corpos: 
Arte contemporânea e critica feminista no Brasil e na Argentina (2015), da autora 
Luana Saturnino Tvardovskas, como base para escrito do resumo expandido. Trago  
as interpretações das autoras Elenas Oliveiras e Rosa sobre a obra de Gai, que vai 
fazer apontamentos sobre as questões de invisibilidades e mortes, na sociedade 
argentina dos anos 80/90. Discuto sobre a potência do tecer como narrativa para 
busca da liberdade através do afeto partindo de uma memória traumática.  

Palavras-chave: Têxtil, Arte contemporânea, Trauma. 

 
Introdução 

 

Silvia Gai é uma artista argentina que nasceu em abril de 1959, que assim como 

a maioria das mulheres que tecem aprendeu com sua avó e tia. Ela estudou Biologia, 

mas precisou se distanciar da área, por ter sido mãe, mas os saberes aprendidos 

estão presentes nas artes dela. Como dona de casa escolheu fazer um curso de 

pintura no ateliê de Cláudio Barragan. Inicialmente a artista se dedicou a técnicas de 

pintura e cor, mas se reencontrou com a tecedura do crochê e bordado, passando a 

usar a técnica de saberes ancestrais para criação de objetos têxtil. 

Em suas obras a artista usa a linha para criar objetos poéticos que instigam a 

criticidade através dos significados simbólicos. A autora Luana Saturnino Tvardovskas  

descreve em seu livro Dramatização dos corpos: Arte contemporânea e critica 

feminista no Brasil e na Argentina (2015), em como a artista se mostra como 

introspectiva, delicada e densa nos seus trabalhos. A escolha dos adjetivos se dá por 

como Gai se coloca nas obras  e os materiais usados por ela. A introspecção da artista 

é pela forma que a comunicação dos sentimentos e as críticas feita por ela, 

 
95 Aluna da graduação em artes visuais licenciatura, bolsista do programa residência pedagógica artes visuais da 

UFPel e participante do grupo de pesquisa Caixa de Pandora. 

96 Professora Titular da Universidade Federal de Pelotas, atualmente é vice-reitora da UFPel e é líder do grupo 

de pesquisa: Caixa de Pandora: Estudos em Arte, Gênero e Memória. 



216 
 

acontecerem de forma retraída, sendo necessário uma observação atenta aos 

detalhes para que se consiga perceber a intenção da artista por trás dos objetos. 

  A delicadeza está na composição dos trabalhos, que levam linhas e usam 

técnicas, do bordado e do crochê, que por muito tempo foram atribuídos a saberes 

domésticos (numa perspectiva eurocêntrica) que em sua maioria eram compartilhados 

por mulheres. A autora Hélène Cixous, aponta que, "às práticas cotidianas das 

mulheres e o modelo de qualidades atribuídas a elas são determinadas na história 

antiga, por sempre colocar as mulheres num lugar de passividade, mas que elas 

encontraram na escrita e na arte modos de acessar as sensações."(apud 

TVARDOVSKAS, Luana 2015, p.337). Fazendo com que os trabalhos manuais sejam 

também uma forma de expressão artística, que foram exploradas por mulheres 

trazendo com sigo esse caráter de delicadeza, por causa da passividade atribuída a 

elas.  

E a densidade está na profundidade, encoberta nos detalhes de como ela 

aborda questões políticas e sociais que ocorreram na Argentina nos anos 80/90. Em 

suas obras a autora trata de assuntos de vida e morte, opressão feminina, desejo de 

libertação e invisibilidades. Explorando a "memória traumática como afeto nas artes 

visuais"(TVARDOVSKAS, 2015, p.324) como forma de transcrever os seus 

sentimentos nas criações de forma subjetiva, que nos atinge quando ultrapassamos a 

representação literal das obras. Segundo a teórica feminista Jill Bennett, o afeto é 

diferente do representativo, pois afeto está ligado a experiencia, já a representação 

está ligada ao lado racional.  

Para pensarmos a relação de arte contemporânea de mulheres e a 
memória traumática, mais do que uma representação da dor, é sempre 
apresentação: é do tipo não declarativo, envolvendo respostas 
corporais que se encontram fora da representação verbal-semântica-
linguística". (apud TVARDOVSKAS, 2015, p.327).  

Outra artista que aborda a memória traumática e o afeto é Frida Kahlo, em 

obras como "Las dos Fridas'', de 1939, podemos ver corações expostos e 

imensamente machucados, a artista buscava retratar em suas obras as dores e 

sensações que sentia em seu corpo, como registrado em seus diários97, sendo 

 
97 JAMIS, Rauda. Frida Khalo. São Paulo. Martins Fontes, 1987, p.01. 



217 
 

também alimento da sua criatividade onde a artista buscava retratar trauma e dor. 

Diferentemente das imagens de Frida Kahlo nas obras de Gai, "há um processo de 

cura, a partir da criação do corpo como uma experiência sensível à percepção, é nova 

e diferente do médico-cirúrgico" (TVARDOVSKAS, 2015, p.322). 

Desenvolvimento 

Nos trabalhos "órgãos- têxtil", de 1997, a artista tece em crochê anatomias 

humanas como útero e pulmão, para que as obras ficassem duras, ela usava uma 

técnica que aprendeu com sua avó que era de banhar as peças com água e açúcar. 

Os órgãos eram feitos em pontos de crochê comum, que remete a renda por tê 

espaços entre eles, são dos tipos que encontramos na casa da avó.   

No texto de Tvardovskas (2015), ela comenta que o significado dos objetos que 

vão para além deles em si, mas que há uma ressignificação dos órgãos. Artista coloca 

nas produções pequenas malformações (tumores), que abrem diversas 

interpretações, uma delas é da Elena Oliveiras (1997)98, que interpreta as obras como 

algo para ser exibido numa estante com uma simbologia doméstica ou medicinal, 

fazendo com que as doenças pudessem ser uma forma de decoração, criticando 

assim a invisibilidade delas. 

Já a pensadora Maria Laura Rosa (2010)99, aponta que a sociedade argentina 

dos anos 80/90, enxergava as doenças como fraqueza de quem as tinha, fazendo 

com que o ocultamento fosse algo a ser levado em conta, principalmente as pessoas 

que não respondem a exigências sociais, como é o caso do HIV. Assim como 

aconteceu na maioria dos países latinos americanos da época, onde as políticas 

públicas não davam a população o direito à educação sexual, a remédios e a meios 

de prevenção de forma gratuita.  

Aqui no Brasil a distribuição só começou a ser feita de forma gratuita no ano 

1994, como forma de controle da epidemia, mas teve de diversas formas de 

preconceitos embutidos nos Tabus de sexo, por ter a doença relacionada diretamente 

 
98 OLIVEIRAS, Elena. "El espíritu de la colmena". Revista ArtNexus. Buenos Aires, fev./abr. 1997. 

99 ROSA, María Laura. "Entre el malestar y el placer. Mujeres Públicas, Cuestiones privadas?". 
Revista eletronicaLabrys, Estudos Feministas, n.17 jan/jun. 2010.p.101 



218 
 

os homens homossexuais dos anos 80, fazendo com que a sociedade só enxergasse 

a doença de uma forma epidemiológica quando começou a atingir homens e mulheres 

hetero sexuais. Mas que atualmente sabemos que doenças sexualmente 

transmissíveis são contagiosas a todos que fazem sexo sem proteção. 

o Ministério da Saúde reconhece como populações-chave os 
seguintes grupos: homens que fazem sexo com homens (HSH); 
pessoas que usam álcool e outras drogas; trabalhadoras do sexo; 
pessoas trans; e pessoas privadas de liberdade (Brasil, 2017). Izabela 
Amaro Espíndula, 2021 p. 16. 

A arte foi a forma, onde Gai buscou passar os sentimentos de vida e morte, que 

estava atrelado ao momento político social da época, que a princípio foi tratada com 

descaso por se tratar de corpos que estavam à margem social. Mas para além das 

questões sociais, a artista propõe um olhar afetivo para o corpo humano, trazendo à 

tona sensações da corporalidade. Usando do ato de tecer e das reinvenções das 

estruturas postas como naturais, ela consegue uma inquietação crítica 

(TVARDOVSKAS, 2015, p.324). 

Considerações Finais 

As obras têxteis produzidas por mulheres carregam em si diversos significados, 

por ter uma relação atrelada ao doméstico, que por muito tempo foi um lugar de 

silenciamentos e opressão feminina. Como já mencionado antes, as qualidades 

femininas foram determinadas por histórias antigas, que nos remete aos mitos gregos, 

um deles é o de Filomena que sofre um abuso por parte do cunhado, que para não 

ser descoberto corta sua língua, onde ela usa o tecer como forma de contar sua 

história de estupro para sua irmã, que buscou uma forma de vingança, fazendo com 

que no final elas se tornem pássaros livres.  

Esse conto exemplifica bem como as mulheres usam o tecer de uma forma que 

ultrapassa o representacional, como no caso da Silvia Gai, que se faz presente na 

subjetividade, sendo potente na forma de tecer histórias e sentimentos como uma 

forma de cura. 

Ao fim, a guerra e a tecelagem são antitéticas, no sentido em que a 

primeira destrói os corpos e as subjetividades, enquanto que o tecer - 



219 
 

seja de narrativas, de elos ou da arte - é uma prática de constituição 

da liberdade. (TVARDOVSKAS, 2015, p.337). 

Pensando a sociedade atual, as práticas do tecer se encontram nessa relação 

de liberdade, ou na verdade uma busca pela liberdade, assim como Filomena. Nós 

mulheres sofremos muitas vezes caladas, por medo de uma retaliação social, já que 

no fim das contas sempre somos culpadas pela situação a qual sofremos. A arte 

contemporânea é uma forma onde enxergo uma potência de externalizar sentimentos, 

de uma forma subjetiva, que quase passa despercebido pelas pessoas que consome 

arte. Mas é também uma forma de tecer nossas narrativas em primeira pessoa, de 

uma forma que construímos nossa liberdade em cima de traumas, transformando-os 

em afeto.     

Referência 

Tvardovskas, Luana Saturnino. Dramatização dos corpos: Arte contemporânea e 
critica feminista no Brasil e na Argentina. 1ª ed. São Paulo, Intermeios, 2015. p. 
322 - 337.  
 

JAMIS, Rauda. Frida Khalo. São Paulo. Martins Fontes, 1987, p.01. 
 
ESPÍNDULA, Izabela Amaro. A distribuição de preservativo gratuito no Brasil e 
sua obtenção por homens que fazem sexo com homens. 2021. Disponível em < 
http://hdl.handle.net/10183/229396 > Acesso em Novembro de 2022 

  

http://hdl.handle.net/10183/229396


220 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GT ESTÉTICAS CONTEMPORÂNEAS (DES)IDENTITÁRIAS 

Coordenação: ANA ZEFERINA MAIO (FURG), ROSA BLANCA (UFSM) 

 

Este GT pretende discutir propostas artísticas que potencializam estéticas 

contemporâneas (des)identitárias que intensificam tanto na sua dimensão 

política quanto afetiva os processos de subjetivação, próprios do campo 

e da (in)disciplina. Interessam questionamentos e poéticas que desvelam 

outros tipos de sobrevivência material e conceitual, projetos inter e 

transdisciplinar nas práticas artísticas em distintas linguagens, tanto 

tradicionais como tecnológicas: como performance, videoarte, pintura, 

desenho, tridimensionalidade, cerâmica, fotografia, multimídias, zine, 

instalação e demais produções nas interfaces com os estudos em 

subjetividades, de gênero, feministas e queer. 

  



221 
 

UM OLHAR SOBRE SUA FALTA: estudo iconológico acerca da figuração da 
paternidade nas artes visuais. 

 

RODRIGUES, ANDRE DIAS100  
  TONIN, THAYS101 

 
 
Resumo: Essa pesquisa desenvolve-se na criação de um painel mnemônico com base 
nas teorias de Warburg, selecionando e analisando imagens artísticas figurativas de 
diferentes períodos históricos, as quais apresentam, sob diferentes temáticas e 
narrativas acerca da paternidade e maternidade ocidental, criando conexões que 
aproximam elas, nesse caso se percebeu uma paternidade simbólica contraditória 
comparada a maternidade. Através de um caminho onde a falta de olhar surge como um 
sintoma ao longo do tempo se propõe que é possível partir das imagens para encontrar 
heranças simbólicas, assim ligações e caminhos que podem nos falar ou indicar ideias 
que não se fizeram visíveis pelos textos já escritos. A pesquisa continua em andamento, 
seja na busca por mais imagens para o painel que reforcem esses signos e temáticas e 
caminhos novos que possibilitem outras relações nesse tema, que se compreendem 
recorrentes e pertencentes às imagens artísticas legitimando assim essa alternativa na 
pesquisa através das imagens e não somente de textos escritos e já legitimados. Durante 
a pesquisa, se percebeu a defasagem de estudos acerca da representação da 
paternidade para se compreender e estudar essas relações além da cis-
heteronormatividade, com o objetivo de poder compreender melhor como lidar com esse 
tema para que a pesquisa não exclua ou continue com conhecimentos defasados, mas 
que possa contribuir com outros estudos e na criação de conhecimentos. 
 
Palavras-chave: Aby Warburg. Paternidade. Painel Mnemônico. Didi-Huberman. 
 
 
Introdução 
 

A pesquisa aqui apresentada desenvolve-se em torno da análise de imagens 

artísticas figurativas provenientes de diferentes períodos históricos, as quais 

apresentam, sob diferentes temáticas, narrativas acerca da paternidade e maternidade 

como tropos ocidental. Figurações maternais encontradas em objetos culturais de AEC 

a EC102 constroem uma personificação do cuidado, afetivo e amoroso, onde, por 

exemplo, em esculturas, mulheres são apresentadas amamentando seus filhos em seus 

colos, e figuradas com olhares e gestos afetivos. Essa representação se perpetua na 

história, se popularizando muito com as Madonnas (representações de Virgem Maria) no 

século XIV. 

 
100 1Universidade Federal de Pelotas, UFPel  – andre13t@hotmail.com 

 
101 Universidade Federal de Pelotas, UFPel – toninthays@gmail.com  
102EC ou Era Comum é um termo alternativo ao uso de Antes e Depois de Cristo AC e DC, Anno 

Domini(ano do senhor), elas são equivalentes cronologicamente. 



222 
 

Em contrapartida, quando pesquisamos figurações antigas, medievais ou 

modernas da paternidade ou de narrativas paternas, encontramos escolhas simbólicas 

contraditórias ao ideal de afetividade construído para a maternidade. Após buscas e 

seleções para criação de um painel mnemônico baseado nas teorias de Warburg, 

encontramos uma forma de Pathosformel (fórmula de pathos) onde figura-se 

eloquentemente uma distância afetiva nas relações da paternidade, uma constante falta 

e desencontros nos olhares e direções paralelas entre pais e filhos, as quais constroem 

a impressão de não ser possível ao pai uma postura de reverência neste ato de afeto. 

Nesta pesquisa, lembrou-se dos mitos antigos onde há essas relações narrativas em que 

pais sentem-se ameaçados pelo destronamento e pelo medo em deixar de ser o chefe 

da família, (por exemplo, a figura de Cronos ao matar seus filhos para se preservar103). 

Por volta do século XVII, quando as artes passam a ter mais liberdade das 

figurações cristãs, vemos representações de uma forma de paternidade mais conectada 

(de intimidade) na relação com os filhos. Mesmo nas obras feitas para a Igreja Católica 

nesse mesmo período já se percebem certas mudanças, ainda que somente em um caso 

narrativo, a saber, no caso de algumas representações de José e Jesus. Contudo, dada 

a natureza da relação entre os personagens, seria também possível argumentar que isso 

se dá por Jesus já ter nascido como seu rei, e que há, portanto, uma inversão de lugares 

(portanto, ausentando-se a preocupação de destronamento). No entanto, quando Jesus 

é retratado com Deus, é perceptível um olhar distante e paralelo, à exemplo de obras 

como “A Trindade por Jusepe de Ribera” do ano 1635 (Figura 1. Cfr. obra 14)104 onde 

Deus segura seu filho morto depois de ter sido crucificado com uma expressão apática 

e com um olhar distante. 

Na contemporaneidade, ainda que existam mais debates sobre esse tema, (seja 

discussões das faltas de afetividade ou representações da ausências dela), o que 

notamos no decorrer da pesquisa são imaginários herdados de longa duração, e, tal 

como nas imagens e suas representações, essas cicatrizes sociais abertas ainda são 

 
103 De acordo com os textos antigos da Teogonia de Hesíodo que era um poeta oral que produziu por 

volta de 700 AEC. 

104  A obra citada encontra-se sob o número 14 da montagem feita pelo autor (figura 1) presente neste 

artigo na página 2, e pode ser vista com melhor resolução em seu link original: 

https://prezi.com/i/dszgfp_ew5sk/. Neste formato, é possível aproximar-se de cada imagem, sendo 

todas elas apresentadas com 200 a 300 dpi. Acesso em: 21 ago 2022.  

https://prezi.com/i/dszgfp_ew5sk/


223 
 

protagonistas na cultura e na arte, carregadas de resquícios de valores artísticos de 

sociedades patriarcais e eurocentradas. 

 

Desenvolvimento e discussão 

 

Baseando-se em teorias e conceitos de Aby Warburg e Monica Centanni (Apud 

TONIN, 2020) sobre a transmissão no tempo de uma memória coletiva através de 

imagens ou de suas Pathosformeln, propomos um debate que inicia-se no exercício de 

construção de um painel mnemônico. Desenvolveu-se, para essa pesquisa, o conceito 

de constelações de imagens e ligações onde traçamos  determinados caminhos 

interpretativos, os quais “tornam visíveis” certos aspectos recorrentes na cultura e por 

tanto nas figurações presentes nas artes. As características simbólicas atravessam os 

séculos e perpetuam-se de referência em referência, ou melhor, entre as heranças 

culturais escritas ou imagéticas. 

 
No processo da criação da ideia do painel, num primeiro momento não 
foram interpretados os documentos em si, no caso, a figuração imersiva 
da fantasia e a emersão da razão, mesmo já estando lá, presente. Entre 
a compreensão  imaginária e a visada conceitual está a prática no 
manuseio do que virá a ser  uma obra, que segue “espelhada” da mente 
paro o físico como na pintura, escultura etc, denominando assim um “ato 
artístico". Essa dupla da execução existencial, e a interpretação do 
público que vem enviesada de conceitos enraizados que se dá pela 
necessidade de uma investigação da cultura para ilustrar o espaço entre 
o impulso e a ação. (WARBURG, [1929] 2015). 

 



224 
 

 
 

Figura 1 (esq.):Painel Mnemônico.   



225 
 

 
 

Figura 2 (dir.): Caminho roxo. Fonte: Criação do próprio autor. Disponível em: 
https://prezi.com/i/dszgfp_ew5sk/. Neste formato, é possível aproximar-se de cada imagem, sendo todas 

elas apresentadas com 200 a 300 dpi. Acesso em: 21 ago 2022.  
 

https://prezi.com/i/dszgfp_ew5sk/


226 
 

Trabalhando com tais teorias, entendemos que não se pode estudar a arte sem a 

cultura, ela é intrínseca na criação histórica e na interpretação das imagens, visto que o 

corpo do artista relaciona-se à sua época e contexto, sendo estas fundamentais para seu 

método criativo e nas reverberações simbólicas nas suas criações. 

O painel mnemônico ainda hoje pensado coletivamente no Instituto Warburg em 

Londres porta uma alternativa ao método onde o texto (a fortuna crítica textual) é o 

percurso usual para pesquisa. Propomos, contudo, que é possível partir da escolha de 

imagens de diferentes períodos da história e suportes para encontrar temáticas e 

heranças simbólicas, as estudando e correlacionando, entre formas e conteúdos. 

Destacamos assim ligações e caminhos que podem nos falar ou indicar determinadas 

ideias que não se fizeram visíveis pelos textos já escritos. Percebendo que elas dialogam 

entre si e propagam sintomas na nossa sociedade (à exemplo do caminho destacado na 

figura 2, em roxo), foi possível comparar representações da paternidade e maternidade 

nos Estudos da Tradição Clássica, logo, foi possível distinguir a questão do olhar distante 

em diferentes obras e séculos, revelando esse trauma social da falta de afeto no ideal 

paterno. 

A perpetuação da memória acerca da falta de afeto no ideal paterno, por exemplo, 

da caracterização da figura paternal impassível, estaria ligada ainda a cultura atual 

quando questionada a “função de pai” pelos estudos da psicanálise. Nessas 

circunstâncias culturais certas figurações podem estar representadas e contidas não só 

nas imagens artísticas mas em vários tipos de documentos como cartas, literaturas, 

cânones técnicos etc. Para Warburg é esse tipo de fonte que enriquece estudos e 

constrói percepções mais complexas sobre arte, ou seja: o contexto e as referências dos 

artistas em seu tempo e espaço existem como marcas em seus trabalhos. 

Entendemos, para esta pesquisa, que a produção artística procura se equilibrar 

num fio (DIDI-HUBERMAN, 2013) como uma fronteira entre o que é aceito ou não pela 

arte. Quando se alcança algo além desse limite estabelecido, se manteria uma certa 

soberania sobre o fazer artístico, até que tal seja territorializada de volta pela cultura. 

Quando Didi-huberman (Op. Cit, 2013) aborda o artista Steve McQueen em seus selos, 

revela um percurso da construção coletiva do imaginário, onde se pode visualizar a 

existência de imagens que popularizam viés ideológico e traumas em nossa sociedade, 

legitimando essa memória coletiva. A cultura de uma sociedade é atrelada as instituições 

de poder, e assim, atrelada também a uma função histórica das artes, tirando elas desse 



227 
 

local soberano e auto suficiente, impondo um contexto e uma existência específica e 

mudando seu propósito de como existir. 

 
… [o artista] resolveu se dedicar, interrogando a história das imagens e 

as imagens da história: a história, em particular, daquilo que nos chega 
dos outros mundos pelo viés da fotografia ou da televisão; as imagens, 
em particular, do que permanece de nossa história e, em primeiro lugar, 
desse estado de guerra tão colado a nosso destino contemporâneo [...] 
DIDI-HUBERMAN ([2013], 2019). 

 
Esse processo de pesquisa dialoga com o de Warburg, esse fio que faz ligações 

pelas obras, como um novelo emaranhado ou como a constelação de imagens num 

painel. O uso desse fio para ligar as imagens umas às outras tensiona seus contextos e 

características, as épocas e seus corpos. Pode-se andar sobre esse fio limítrofe (Op. Cit, 

2013), possibilitando escrever outra História da Arte. Quando se problematiza a relação 

entre duas ou mais imagens cria-se uma relação do objeto artístico como sujeito ativo 

(como algo que se conversa e interage com o sujeito pesquisador), criando uma outra 

abordagem da história da arte, não só através de textos mas através das imagens 

através da metodologia de exercício de painéis mnemônicos. 

Saber se equilibrar como funâmbulo é necessário para que se possa tentar uma 

soberania na escrita e teoria da arte. Para continuar a criar algo novo na arte ou na 

escrita, é necessário ir em direção a histórias da arte soberanas, criando relações de 

tensão que as desestabilizam continuamente. 

 

Considerações finais 

 

A pesquisa continua em andamento, na busca por mais imagens que comportem 

esses signos e temáticas ou outras possíveis relações que se compreendem recorrentes 

e pertencentes ao Pathosformeln das imagens artísticas. Dada a defasagem de estudos 

acerca da representação da paternidade, esta pesquisa se mostra arcaica para se 

compreender e estudar essas relações além da cis-heteronormatividade. 

Portanto, criar uma pesquisa imagética possibilita a validação do exercício teórico 

do painel mnemônico e a criação de uma alternativa não tradicional, ou seja, esse novelo 

da criação de novos textos e imagens (saberes), “... a operação narrativa de pensar 



228 
 

acerca da imagem, de compreender a experiência de pesquisa do(a) historiador(a) como 

parte imanente da história narrada[...]” (TONIN, 2021), portanto aprofundando-se nas 

imagens e nos teóricos para expandir e enriquecer a pesquisa. 

 
Referências  
 

Warburg, A. Histórias De Fantasma Para Gente Grande: escritos, esboços e 
conferências. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

WARBURG, A. A presença do antigo: Escritos inéditos – Volume 1. Campinas: 
Editora da Unicamp, 2018. 

Didi-Huberman, G. Sobre o Fio. Florianópolis: Cultura e Barbárie. 2019. 

TONIN, T. A recepção italiana de Aby Warburg entre filologia e historiografia da 
arte. Entrevista à Monica Centanni (IUAV). Palíndromo, Florianópolis, v. 11, n. 24, p. 
162-179, 2019. DOI: 10.5965/2175234611242019162. Disponível em: 
https://www.revistas.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/15165. Acesso em: 21 
ago. 2022. 

TONIN, Thays. A iconologia como experiência estética. Ensaio sobre uma imagem 
sem fonte encontrada no Warburg Institute Photographic Collection. Palíndromo, 
Florianópolis, v.13, n. 30, p. 247-271, mai 2021. Disponível em: 
https://www.academia.edu/48869967/TONIN_T_A_iconologia_como_experi%C3%AAn
cia_est%C3%A9tica_2021  . Acesso em: 21 ago. 2022. 

  

https://www.revistas.udesc.br/index.php/palindromo/article/view/15165
https://www.academia.edu/48869967/TONIN_T_A_iconologia_como_experi%C3%AAncia_est%C3%A9tica_2021
https://www.academia.edu/48869967/TONIN_T_A_iconologia_como_experi%C3%AAncia_est%C3%A9tica_2021
https://www.academia.edu/48869967/TONIN_T_A_iconologia_como_experi%C3%AAncia_est%C3%A9tica_2021
https://www.academia.edu/48869967/TONIN_T_A_iconologia_como_experi%C3%AAncia_est%C3%A9tica_2021


229 
 

POSTAIS DA LEMBRANÇA: intervenção urbana em memória as vítimas pela 
pandemia 

 
MAIO, ANA ZEFERINO105  

COLLARES, OLÍVIA GODOY106  
ARRIECHE, LAURA BRITTO107  

 
Resumo 

Este texto aborda a produção artística “Postais da Lembrança”, que se caracteriza 
como uma intervenção urbana realizada na Feira do Produtor no Bairro Cassino no 
município de Rio Grande. O trabalho consistiu no mapeamento de vítimas pelo 
Covid-19, feito através do contato com familiares e amigos que se disponibilizaram a 
informar os lugares que elas mais gostavam de frequentar em Rio Grande. Assim, 
foram desenvolvidos mapas cartográficos, contendo as localizações desses lugares 
de afeto das  vítimas, resultando nos Postais da Lembrança, que foram entregues 
durante a feira junto  às sementeiras ecológicas, feitas para representar cada uma 
das pessoas mapeadas, como uma homenagem simbólica ao luto. 

 
Palavras-chave: Arte Postal; Intervenção Urbana; Pandemia. 
 

Sobre a perspectiva do contexto pandêmico, o projeto “Postais da Lembrança” 

foi realizado a partir de uma intervenção artística, em 2021, que buscou não apenas 

registrar as vítimas do Covid-19 como números e estatísticas, mas lembrá-las e 

homenageá-las por suas histórias e vivências. O trabalho artístico elaborado no 

âmbito do ensino, surgiu da proposta “jardins” feita na disciplina Ateliê de Práticas na 

Paisagem (FURG) ministrada pela Profª Drª Janice Appel, e buscou uma percepção 

sensível sobre essas vítimas com a intenção de representar, por meio da arte, as 

perdas que o Brasil e o mundo sofreram e  ainda vêm sofrendo por conta do Covid-

19. 

 

MAPEAMENTO 
 

A produção, intitulada Postais da Lembrança, consistiu no mapeamento de 

vítimas pelo Covid-19, feito através do contato com familiares, amigos e conhecidos 

que perderam alguém para o vírus. A divulgação do mapeamento foi realizada 

através de uma chamada aberta pelas redes sociais, como Instagram e WhatsApp, 

 
105 Professora Titular FURG, Pós-doutorado em Poéticas Visuais, Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul 
106 Artista Visual, ILA/FURG 
107 Artista Visual ILA/FURG 



230 
 

contando com uma rede de apoio envolvida no compartilhamento das publicações 

sobre o projeto.  Neste mapeamento, foram catalogados lugares que as vítimas pelo 

Covid-19 mais    gostavam de frequentar na cidade do Rio Grande/RS, a partir de 

informações coletadas durante as trocas feitas com familiares e amigos dessas 

vítimas, que se sentiram à vontade para compartilhar essas informações. Foram 

realizados mapas cartográficos contendo a localização desses lugares 

compartilhados. Realizamos uma intervenção artística na Feira do Produtor da 

cidade do Rio Grande onde distribuímos postais e sementeiras sustentáveis, feitos 

em memória às vítimas da pandemia. Salientamos aqui a necessidade de 

pertencimento a um lugar, a uma cidade, a um espaço, desenvolvendo as 

percepções afetivas pelos lugares que convivemos, nos quais gostamos de estar e 

nos sentimos acolhidos. Conforme a autora Suely Rolnik (1987), estes processos 

cartográficos são como dar vida para os afetos passageiros. 

 

POSTAIS DA LEMBRANÇA 
 

A arte postal se caracteriza por ser um meio de expressão livre, onde é 

possível transmitir a sensibilidade. Foi realizada uma (1) versão do postal para cada 

pessoa mapeada. Os postais de tamanho 15cm x 10cm, continham em seu verso o 

mapa cartográfico da localização do lugar de afeto de cada uma das vítimas, feito por 

captura de tela do Google Maps, além de uma imagem da sementeira contendo a 

letra inicial do nome de cada pessoa mapeada (Figura 1). As sementeiras foram 

realizadas para serem entregues junto aos postais na Feira do Produtor, e refletindo 

sobre a questão da sustentabilidade, utilizamos suportes reutilizáveis como caixinha 

de leite e rolo de papel higiênico para realizá-las. Dessa forma, as sementeiras 

passaram a ser um processo de homenagem às vítimas de uma forma sustentável 

e como os postais da lembrança, tornaram-se potenciais semeadores de novos 

destinos e histórias. 



231 
 

                        

Figura 1. Montagem com a frente e o verso dos três postais produzidos. 

 

Os postais foram distribuídos para os moradores de Rio Grande que 

circularam na feira, no dia 30 de outubro de 2021, com o propósito de transitar pela 

cidade, levando histórias e memórias daqueles que faleceram em decorrência da 

Covid-19, ressignificando conforme o destino, vivências e percursos que tomaram. 

Portanto, o projeto se baseou no término de um ciclo, a morte, e no início de outro, a 

vida na arte e na natureza, transfigurando o luto em arte sustentável. Da mesma 

forma que Neila Jucilene (2017), o projeto se propôs levar a arte a um local de 

homenagem e reverência. 

 

Desprezar a dor e o sofrimento seria como não investir e não se 
importar com a saúde emocional daquele indivíduo. As pessoas 
nesses momentos querem e precisam ser apoiadas, acolhidas, pois 
a dor compartilhada pode ser trabalhada e adquirir novos 
significados. Dar voz ao enlutado é uma demonstração de respeito, 
solidariedade com a sua dor e com seu ente querido. (CECCON, 
2017, p. 886). 

 
 
 
 



232 
 

INTERVENÇÃO NA FEIRA 
 

Escolhemos a feira como o local da intervenção artística urbana pois 

buscamos um espaço de uma grande circulação da comunidade rio-grandina e que 

demonstraria interesse em plantas, temperos e, assim, em nossas sementeiras. A 

partir disso, o público, reconhecendo-se no ambiente, se sentiria atraído para fazer 

parte da intervenção, conheceria o nosso projeto artístico e, dessa forma, seriam 

provocados para   além do espaço comum do mundo das artes. Assim em diálogo 

com Claudia Paim: 

Ativar um espaço é um modo de fazer. Mas o que é a ativação de 
espaço? É torná-lo um território vivenciado. Um lugar de tramas de 
relações entre os indivíduos e onde estes possam ainda reconhecer-
se, ao mesmo tempo em que entram em contato uns com os outros. 
Os espaços ativados que aqui interessam são espaços cotidianos: 
que ainda não estão dotados de carga ou função simbólica como 
“espaços artísticos”, na verdade não são os espaços tradicionais do 
sistema das artes. (PAIM, 2009, P.176). 

 
Contudo, as nossas expectativas não foram totalmente contempladas, visto 

que a maioria das pessoas que circularam na feira reagiram à intervenção de 

maneira retraída e até mesmo desconfiada. Em contrapartida, ao entregarmos as 

sementeiras à duas senhoras (Figura 2), recebemos reações muito sensíveis e 

afetuosas: “vou cuidar com muito amor, assim como eu cuido de todas as minhas 

plantinhas";" vou rezar por ele”. 

Dessa forma o objetivo proposto no projeto, de ressignificar o luto e 

transformar estatísticas em histórias e memórias, foi realizado e recebido com 

acolhimento ao expressar os sentimentos de todos os envolvidos com muita 

delicadeza e respeito. O âmago da arte relacional, do site specific, é entender que 

as expectativas nem sempre condizem com a intervenção realizada, pois ao 

entrarmos em contato com o público damos a ele oportunidade de transformar e 

transpassar suas percepções em relação a proposta artística ali apresentada, o que 

na verdade acaba sendo realmente o intuito da arte urbana sensível. 

 

Cada lugar apresenta as suas particularidades, seus desafios. Nem 
sempre o artista irá conseguir desenvolver o trabalho exatamente 
como planejado, às vezes, terá que fazer adaptações e incorporar 
aspectos - tanto físicos quanto sociais - do local. Em algumas 
situações, o próprio lugar ou as pessoas que ali habitam irão indicar 
ao artista que rumo o projeto deve seguir. (GERVILLA, 2021, p. 51). 

 



233 
 

 

 

Figura 2. Comunidade em contato com a intervenção. 2021. Foto por Leandro Castro. 

 

A nossa produção artística teve como estimativa mapear no mínimo dez (10) 

vítimas, no entanto, das oito (8) pessoas que se interessaram em fazer parte do 

projeto, apenas três (3) deram seguimento e sentiram-se à vontade em compartilhar 

suas memórias. Com isso, é possível compreender a sensibilidade que envolve o 

assunto e o desafio que foi transformar essa dor relatada em arte. Um dos relatos 

mais potentes que recebemos nos colocou em uma posição de extrema empatia e 

respeito, pois foi capaz de traduzir a vulnerabilidade e o impacto que aquela perda 

gerou em sua vida e em todas as pessoas de seu ciclo familiar. 

Como previsto, o projeto teve também a produção de um mapa dos destinos 

no Google Maps (Figura 3), a ser atualizado constantemente, indicando os novos 

lugares que chegaram os postais e as sementeiras, inserindo escritas e fotografias 

do público. Porém, devido a pressa e desconfiança com que a comunidade interagiu 

conosco durante a intervenção, recebemos apenas três (3) imagens, resultando em 

apenas um (1) destino para cada vítima mapeada. 



234 
 

 

Figura 3. Captura de tela do mapa cartográfico dos destinos das sementeiras. 

Portanto, apesar da pouca participação durante o processo de mapeamento, 

as memórias e histórias partilhadas nos contemplaram. Assim, com o término do 

projeto, fomos perpassadas pelo sentimento de satisfação, que justificou a sua 

execução, afinal, servimos como ponte entre a perda/morte e a vida/arte, num ato de 

homenagem e ressignificação de um ciclo. Conforme Azevedo (2021, p. 58), "a ação 

artística evidencia o indivíduo e o artista em constante construção e reconstrução”. 

 
UM DESTINO 
 

O projeto reitera a necessidade da reciclagem, sustentabilidade e redes 

voltadas à arte e vida. Entende-se também a essencialidade de uma arte sentimental, 

relacional e política que atue na cidade do Rio Grande, assim dialogando com os 

conceitos estudados pelas autoras Miwon Kwon (1997) e Janice Appel (2010) sobre 

uma arte direcionada a uma comunidade e um local específico. A partir deste projeto, 

realizamos uma intervenção artística sensível que transita pela cidade, e para além 

dela, podendo nos debruçarmos amiúde com o artista e pesquisador Azevedo (2021): 

 

As poéticas contemporâneas abrem espaço às relações 
interpessoais e com o meio ambiente devido a seus permanentes 
processos de reconstrução. A produção artística, a partir de 
experiências ético/estéticas e micropolíticas socioambientais, 
manifesta-se, de forma construtiva e reveladora de valores 
subjetivos, cognitivos e afetivos, na medida em que apresenta uma 
perspectiva humanista face aos fenômenos da vida cotidiana. 
(AZEVEDO, 2021, p.53). 

 



235 
 

Entende-se que o mundo está sofrendo um processo de luto com inúmeras 

perdas, e nesse contexto a arte pode amparar nesta passagem de tristeza, revolta, 

angústia, solidão. Assim, o projeto alcançou um lugar de identificação e 

vulnerabilidade com a comunidade como um todo. 

 

Referências 
 

APPEL, Janice. Origens e transformações do uso do espaço em arte pública de 
novo         gênero e a formação de novas poéticas. In: 28º encontro nacional da ANPAP, 
Goiás, 2019. Disponível em: 

<http://anpap.org.br/anais/2019/PDF/ARTIGO/28encontro APPEL_Janice_Martin 
s_Sitya_2216-2230.pdf> Acesso em: 10 jan. 2022 

AZEVEDO, Cláudio Tarouco de (org.). Olhares ecosóficos na arte contemporânea: 
pesquisas em contextos poéticos e de ensino. Rio Grande: Ed. da FURG, 2021. 
101 p.  

CECCON, Neila Jucilene. A morte e o luto na perspectiva da psicologia humanista. 
Anais do EVINCI– UniBrasil, Curitiba, v. 3, n. 2, p. 883-899, 2017. Disponível em 

<https://portaldeperiodicos.unibrasil.com.br/index.php/anaisevinci/article/view/3181/
30 48> Acesso em: 10 jan. 2022. 

GERVILLA, Lucas Rossi. Site-specific: trabalhos direcionados para um lugar 
predeterminado. Revista Internacional em Língua Portuguesa, [S. l.], n. 38, p. 49–67, 
2021. DOI: 10.31492/2184-2043.RILP2020.38/pp.49-67. Disponível em 
<https://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/112.> Acesso em: 21 jan. 2022.  

KWON, Miwon. Um lugar após o outro. Boston, Revista October 80, 1997. Disponível 
em <https://vmutante.files.wordpress.com/2014/08/7-kwon-miwon-um- lugar-
apc3b3s-o-outro-em-portugues-artigo-imprimir.pdf> Acesso em: 10 jan. 2022.  

PAIM, Claudia (2009), Coletivos e iniciativas coletivas: modos de fazer na América 
Latina contemporânea. Tese (Doutorado em Artes Visuais) – Instituto de Artes, 
Programa de Pós-Graduação em Artes Visuais, Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul. Porto Alegre. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: Transformações contemporâneas do 
desejo. Porto Alegre: Sulina; Editora da UFRGS, 2011, p. 23. Disponível em: 
<https://bafykbzacebul6oqngcpvb6ru4p7l6ilbkv63lnvppzja2euwo5mcmekuqtp3s.ipf
s.infuraipfs.io/filename=%28Cole%C3%A7%C3%A3o%20Cartografias%29%20Sue
ly%20Rolnik%20%20Cartografia%20sentimental%20_%20Transforma%C3%A7%
C3%B5es%20Contempor%C3%A2neas%20do%20DesejoEditora%20da%20UFRG
S%20% 282011%29.pdf.> Acesso em: 21 jan. 2022 
  

http://anpap.org.br/anais/2019/PDF/ARTIGO/28encontro
http://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/112
http://www.rilp-aulp.org/index.php/rilp/article/view/112


236 
 

HABITAR A RUÍNA: o livro como lugar da memória 
 

DE-ZOTTI, Bianca108 
FERREIRA, Raquel109 

 
Resumo 
O presente trabalho explora as relações entre arte, memória e cartografia ao 
apresentar o processo de criação de um livro de artista, que objetivou construir uma 
cartografia do abandono na busca de representar as memórias de uma casa através 
de poemas e fotografias. Propõe-se refletir o que resta de uma casa após a sua ruína? 
Quando não há mais ninguém para habitá-la? A partir de tais reflexões, o artigo 
apresenta uma casa ruína, apagada, que desaparece e se desfaz lentamente entre 
os processos de arruinamento que o espaço-tempo proporciona. Os cômodos se 
abrem, colocando em exposição fotografias e poemas que podem ser percorridos à 
deriva. 
Palavras-chave: cartografia, livro de artista, casa, ruína. 
 
Introdução  
 

A “Casa Ruína” é um trabalho poético que se utiliza do espaço da casa 

enquanto lugar a ser habitado livremente pela memória. Dessa forma, a memória 

atravessa o espaço da casa e o vazio da ruína. O trabalho busca representar uma 

casa que, fisicamente, não existe mais, e que agora só existe na memória daqueles 

que a habitaram, através de poemas e fotografias sobrepostas que se reúnem em um 

livro de artista. Foram desenvolvidos doze poemas que apresentam os cômodos 

dessa casa de forma afetiva e sensível. Os poemas surgem como tentativa de 

recuperar essa linguagem esquecida da memória, que escapa entre os dedos. 

Realidade e ficção se misturam, atravessadas pela afetividade. Aquilo que foi 

esquecido surge, de repente, através do inconsciente. As pessoas se misturam, os 

espaços se resumem a um só: uma casa. Uma casa ruína, apagada, que desaparece 

e se desfaz lentamente entre os processos de arruinamento que o espaço-tempo 

proporciona. Esses processos correspondem à própria passagem do tempo, à ruína 

do corpo, e ao apagamento de parte das memórias. 

O trabalho é vinculado ao projeto de pesquisa “Proposições Vagantes: 

Mulheres artistas suleando contextos, tendo como ponto de partida o sul do Brasil”, 

que propõe relações subjetivas entre o caminhar e o olhar por meio da arte, e foi 

realizado com o apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio Grande 

do Sul (FAPERGS). O trabalho teve início em 2020, durante a pandemia do COVID-

 
108 Universidade Federal do Rio Grande (FURG) 
109 Instituto Federal do Rio Grande do Sul (IFRS) 



237 
 

19, um período que nos impossibilitou de percorrer o território da cidade e que nos 

enclausurou dentro de nossas casas. Em vista disso, busquei investigar cartografias 

possíveis no momento de isolamento, direcionando o olhar para os ambientes 

internos. Por isso, o trabalho partiu da proposição de investigar o espaço da casa e 

sua relação com a memória e a ruína. Para Raquel Ferreira (2015), a casa pode ser 

pensada “[...] como o lugar do aconchego onde habitamos e nos sentimos protegidos. 

Lugar dos micro-acontecimentos da vida cotidiana, é nela que experimentamos 

nossos afetos, nossos conflitos e toda sorte das sensações, sejam positivas ou não.” 

(FERREIRA, 2015, p.44) 

Conforme Gaston Bachelard (2003), em “Poética do Espaço”, o espaço é figura 

central para localizar nossas memórias. Segundo o autor (2003, p.199), “A casa nos 

fornecerá simultaneamente imagens dispersas e um corpo de imagens.” Para 

Bachelard (2013), a casa é um corpo de sonhos, pois a nossa imaginação interfere na 

forma como lembramos do espaço, por isso “[...] nunca somos verdadeiros 

historiadores, somos sempre um pouco poetas e nossa emoção traduz apenas, quem 

sabe, a poesia perdida.” (BACHELARD, 2013, p. 201). 

Dessa forma, foi realizada uma cartografia afetiva que parte da memória para 

criar poemas e fotografias de uma casa tomada pelo abandono. Conforme Suely 

Rolnik (2013), a cartografia é um desenho que acompanha e se faz ao mesmo tempo 

que os movimentos de transformação da paisagem, ao mesmo tempo que o 

desmanchamento de certos mundos - sua perda de sentido - e a formação de outros. 

Assim, o mapa proposto pela cartografia sensível transforma-se em um “mapa vivido”, 

movimentado pela experiência.  

Portanto, o presente trabalho propõe uma cartografia realizada a partir da 

memória e da experiência, apresentando uma casa preenchida por cenas de 

lembranças e recordações que, no entre-lugar do livro, habitam o passado e o 

presente simultaneamente. Ao mesmo tempo que é realidade, ao retratar o mundo 

empírico, é também ficção, pois se ocupa de agenciar subjetividades e afetos sem 

uma margem bem definida. São elementos principais do trabalho o espaço e o tempo, 

que se desdobram livremente em uma lógica particular. Os cômodos se abrem, 

colocando em exposição fotografias e poemas que podem ser percorridos à deriva. 

 

Desenvolvimento e discussão 



238 
 

A ideia de ruína guiou a produção do trabalho, na tentativa de representar o 

processo de destruição, de perda, de desmantelamento, uma cartografia do 

abandono. A ruína, nesse sentido, apresenta-se como uma ruína física do espaço-

tempo, e a memória constitui-se como o único vestígio que resta desta casa, no 

entanto, essa memória também é ruína, já que também pode ser esquecida e 

desaparecer. Para Beatriz R. Ferreira (2006, p.4), “As ruínas são traços de uma 

memória-lugar que é impregnada de paredes. As casas são tão potentes de memórias 

como a nossa paisagem memorial é repleta de lugares…” 

A construção dos poemas teve como inspiração os relatos da minha avó, que 

após ficar viúva morou sozinha até os 92 anos em uma casa no centro de Rio Grande, 

RS, perto de uma das praças principais da cidade, a Praça Tamandaré. Ela precisou 

sair de sua casa e morar conosco por conta da ruína do seu próprio corpo, a velhice. 

No entanto, esse abandono representou a perda de um ente querido, um processo 

extremamente doloroso, de luto, afinal, aquela era a casa onde ela viveu durante 62 

anos de sua vida. 

Esse processo me fez questionar o que é uma casa além de uma construção, 

além de um abrigo, de um teto sobre nossas cabeças, do lugar onde nossas coisas 

estão. O que resta de uma casa após a sua ruína? Quando não há mais ninguém para 

habitá-la, o que resta da casa? O que resta sem nossos silêncios, sem as reuniões 

em família, sem a estante decorada pelas memórias, sem a travessia das pessoas 

pela nossa vida, sem a natureza, os organismos, como a vida é possível? Como é ser 

obrigada a abandonar tudo aquilo que compõe a história da nossa vida?  

Ao refletir sobre essas questões, desenvolvi uma série de poemas, um para 

cada cômodo da casa, na busca de evocar elementos da memória que expressassem 

não apenas a disposição dos cômodos, mas que também transmitissem a parte mais 

sensível daquela casa. Assim, os poemas refletem os modos de habitar a memória, 

diferentes formas de preencher um espaço e um tempo. 

Ao evocar as memórias daquela casa, revisitei fotos antigas que possuíam a 

casa como cenário. O contato com as fotografias antigas nos apresenta vestígios de 

momentos, pessoas e lugares, e nos aproxima da memória. De acordo com Boris 

Kossoy (2002), a fotografia são imagens-relicário que preservam cristalizadas nossas 

memórias. Conforme o autor, os momentos vividos estão registrados no nosso íntimo 

sob forma de impressões: situações, sensações e emoções que, com o passar do 



239 
 

tempo, se tornam etéreas, nubladas, longínquas, se tornam fugidias com o 

enfraquecimento da memória. Ainda, de acordo com Kossoy (2002), a fotografia não 

guarda essas impressões, elas situam-se ao nível do invisível, mas é o ponto de 

partida para uma viagem no tempo onde a história particular de cada um é restaurada 

e revivida na solidão da mente e dos sentimentos. 

No momento em que comecei a revisitar essas fotografias percebi que o 

trabalho que, inicialmente, possuía a proposta de reconstruir uma casa-ruína a partir 

da memória, passou a investigar em um sentido mais amplo o que significa habitar, 

quais são os modos de habitar uma casa, quais são as relações que se criam entre 

os seres e objetos que residem no espaço da casa. Conforme Michel de Certeau 

(2013, p.202), “o espaço é um lugar praticado”. Dessa forma, atribuímos sentido ao 

espaço conforme as práticas cotidianas que nele ocorrem, pelos movimentos que nele 

se desdobram, as relações que são criadas, pois é a partir dessas práticas que somos 

capazes de construir esse espaço. 

A partir das fotografias antigas, realizei uma sobreposição com fotografias 

atuais na busca de representar o movimento da recordação, que é nebuloso, por 

vezes distorcido, sofre atravessamentos, mistura-se com a ficção e que também é 

revisitado e reavaliado a partir de um olhar atual, que expressa a perspectiva de quem 

somos hoje em contato com o passado. Portanto, a sobreposição buscou transmitir a 

opacidade da memória, quando nossas recordações vão desaparecendo lentamente, 

e se misturam com outras lembranças, pessoas e espaços. 

Conforme Helene Sacco (2014, p.97), a produção de textos, fotografias, 

desenhos, tornam-se uma outra forma de fazer memória. Para a autora, a relação com 

a realidade se mantém, mas é alterada por uma nova ordem que reconfigura o sentido 

do lugar a partir de uma perspectiva traçada através do olhar: uma espécie de 

memória inventada que, ao inventariar altera a forma de ver o mesmo lugar, o que 

sempre esteve ali e, por isso, se tornou invisível. Dessa forma, os poemas, ao mesmo 

tempo em que buscam apresentar uma casa real, inauguram uma casa inventada, já 

que é uma casa produzida a partir de uma memória em movimento, em construção. 

“A Casa Ruína”, portanto, tornou-se um livro que se apresenta no formato de 

uma casa, aberto à proposição (Figura 1). A escolha desse formato foi pensada para 

que os poemas e fotografias pudessem ser explorados, percorridos, manipulados, e 

que o espaço do livro pudesse ser habitado como uma casa. Para Edith Derdyk 



240 
 

(2013), a base essencial ao pensar o livro é a maneira como a palavra e a imagem se 

relacionam: “[...] no livro de artista o “suporte” é a temporalidade que se atualiza a 

cada instante em que o livro é lido, visto, tocado, manuseado.” (DERDYK, 2013, p.12).  

 

 

Figura 1: O livro “Casa-Ruína” Imagem do acervo pessoal de Bianca De-Zotti, registrado em 

novembro de 2022. 

 

Conforme Julio Plaza, “O  ‘livro  de  artista’  é  criado  como  um  objeto  de  

design,  visto  que  o  autor  se  preocupa tanto com o ‘conteúdo’ quanto com a forma 

e faz desta uma ‘forma-significante’.” (PLAZA, 1982, p. 3). Em vista disso, o livro-casa 

se expandiu como uma possibilidade de representar o espaço-tempo dessa casa 

inventada, um espaço habitável - uma continuidade descontínua, múltipla, 

desmontável. O trabalho não deixa de possuir uma linearidade pois, da mesma forma 

que quando chegamos a uma casa entramos pela porta, o livro-casa também possui 

uma porta de entrada. No entanto, essa linearidade é arbitrária, sendo apenas uma 

das inúmeras possibilidades de explorá-lo. Portanto, o livro-casa (Figura 2) é uma 

proposição que motiva a interação, é um convite para a entrada nesta casa construída 

de afetos e memórias. Por fim, espero, a partir desse livro-casa, conectar contextos e 

relações que encontram algo em comum: a afetividade com o espaço em que 

habitamos.  

 



241 
 

 

 

 

Figura 2: O livro “Casa-Ruína Imagem do acervo pessoal de Bianca De-Zotti, registrado em novembro 

de 2022. 

 

 

Considerações finais 

 

O processo de criação da “Casa-Ruína” proporcionou um novo olhar para a 

casa que eu habitei durante tantos anos. A partir dessa produção, descobri uma nova 

forma de habitar essa casa da memória, e esse novo modo de habitar se traduz na 

experiência sensível, na percepção dos afetos que nutrimos em relação ao espaço 

onde habitamos. 

Ao compreender sobre as relações familiares que se dão no espaço onde 

habitamos, compreendo melhor a mim mesma e a minha própria história, pois o 

processo de investigação das memórias sobre a casa guarda um potencial de 

transformação e de reconexão com as nossas relações íntimas, subjetivas e 

cotidianas. Essa produção também configurou-se como uma forma de expressar as 



242 
 

perdas que se acumulam na estrutura familiar, que geram dor, sofrimento e 

melancolia, mas que não são ditas. Todas aquelas dores que se emaranham nos 

silêncios, que não são vistas e, portanto, nunca são de fato resolvidas. 

O trabalho também me instigou a pesquisar mais sobre o que a casa 

representa, como a casa e o sentimento de habitar se relacionam, quais são outros 

modos de habitá-la, como se estabelecem esse atravessamentos entre memória e 

afeto na vida de outras pessoas e como estas se relacionam com suas próprias casas. 

A observação destes contextos implica, sobretudo, em transformar e reinventar os 

modos de existir e potencializar as representações simbólicas do espaço e de quem 

o habita. Espero, portanto, que o trabalho contribua para gerar novas perspectivas e 

reflexões a respeito da relação afetiva com o território. 

 
Referências 
 
BACHELARD, Gaston. A Poética do Espaço. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

CERTEAU, Michel De. A invenção do cotidiano: 1 Artes do fazer. Petropólis, RJ: 
Vozes, 2014 . A invenção do espaço: 2 . Morar, cozinhar. Petropólis,RJ: Vozes, 2013. 

DERDYK, Edith. Entre ser um e ser mil. In: DERDYK, Edith (Org.). Entre ser um e ser 
mil: o objeto livro e suas poéticas. São Paulo: Senac São Paulo, 2013. 

FERREIRA, Beatriz R. Os silêncios da cidade - As ruínas e as suas capacidades 
memoriais. In: Sab Sul - Encontro da Sociedade de Arqueologia do Brasil - Região 
Sul, 2006, Rio Grande / RS. Sab Sul - Encontro de Arqueologia da Região Sul, 2006. 

FERREIRA, Raquel. Espaços da perda e da destruição : o labirinto como metáfora da 
casa e vice-versa, na constituição de uma poética contemporânea. 2015. Tese 
(Doutorado em Poéticas Visuais)  - Programa de Pós-graduação em Artes Visuais, 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

KOSSOY, Boris. Realidades e Ficções na Trama Fotográfica. São Paulo: Ateliê 
Editorial, 2002. 

PLAZA, Julio. O livro como forma de arte I. Arte em São Paulo, São Paulo, n. 6, p. 19-
34, abr. 1982. 

ROLNIK, Suely. Cartografia sentimental: transformações contemporâneas do desejo. 
Porto Alegre: Sulina, 2016. 

SACCO, Helene. A (Ré)fábrica : um lugar inventado, entre a objetualidade das coisas 
e a sutil materialidade do desenho e da palavra. 2014. Tese (Doutorado em Poéticas 
Visuais) - Programa de Pós-graduação em Artes Visuais, Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. 

  



243 
 

 

 

 

 

 

 

GT ARTE, GÊNERO E A TERRA: ATITUDES E AÇÕES DE 

RESISTÊNCIA ARTÍSTICA E AMBIENTAL  

Coordenação: ALICE MONSELL (UFPEL)  

Esse GT contempla pesquisas que trabalham com ações críticas de 

resistência focadas na preservação e no cuidado da terra, do meio 

ambiente, da natureza por meio da arte e outras formas de ação pública. 

Interessam ao debate as investigações e proposições que buscam outras 

relações e conexões entre gênero, arte e terra. As concepções antiquadas 

binárias de conceitos como natureza e gênero persistem e continuam a 

justificar a exploração ilimitada da terra e a violência contra o ser humano, 

ameaçando a destruição da vida. Perguntamos: Como a ação artística 

pode combater a destruição de nosso meio ambiente, mesmo por meio 

de pequenos gestos? Quais são as relações entre o cuidado de si e o 

cuidado da terra? Como a performance, o vídeo e outras formas artísticas 

lidam com relações entre a terra e o gênero? Como a produção 

crítica/poética questiona a repetição de comportamentos cotidianos 

contrários à preservação do meio ambiente e da vida? Como podemos 

deslocar as atitudes não saudáveis por meio de ações poéticas, políticas, 

sociais e críticas ao considerar nossa relação com a terra? 

 

 



244 
 

DEZ ANOS EM DES.L.O.C.CAMENTO:  produções poéticas em circulação  para 
conscientizar processos de recriar a terra e a vida 

 
ALICE JEAN MONSELL110 

; VIVIAN MAURER PARASTCHUK 111 
 

Resumo: O trabalho aborda as produções artísticas e exposições coletivas dos projetos de 
pesquisa e extensão Sobras do Cotidiano e Contexto de Atuação dx Artista entre 2012 e 2022, 
que focam na conscientização ecológica sobre nossa terra devastada, e no uso de materiais 
reaproveitados no desenvolvimento de uma poética visual contemporânea. As obras 
discutidas partem de procedimentos artísticos do grupo de pesquisa Deslocamentos, 
Observâncias e Cartografias Contemporâneas CNPq/UFPel): o ato de caminhar e observar o 
entorno ambiental. Desta abordagem, emerge uma variedade de produções artísticas e 
formas de sua apresentação e circulação.    
 
Palavras-chave: Artes visuais; Deslocamento; Terra.   
 
Introdução 

Em 2012 fui convidada pela criadora do grupo de pesquisa Deslocamentos, 

Observâncias e Cartografias Contemporâneas (CNPq/UFPel), profa. Dra. Duda 

Gonçalves, para ser ‘co’ líder do grupo de pesquisa.  Nesta época, pesquisamos sobre 

a paisagem, e caminhamos em grupo em Marambaia, ao realizar a proposta 

Marambaiar, com muitos participantes, brotando em cada colaborador sua própria 

maneira de produzir arte, despertada pela ação coletiva – o ato de caminhar112.  Esta 

experiência mostrou a possibilidade de como uma professora e artista poderia ser 

orientadora, propositora, facilitadora e colaboradora de produções artísticas dos 

membros de um projeto de pesquisa em Artes Visuais. Até aquele momento, havia 

observado como os projetos de pesquisa em artes, para os estudantes dos cursos do 

Mestrado e Doutorado em Artes Visuais, tendem focar na produção poética individual. 

Mas, a partir de 2009, quando comecei a trabalhar na UFPel, minha posição (papel e 

função) dentro do sistema universitário havia se deslocado de aluna para professora, 

e não foi claro como abordar a possibilidade de incluir outros artistas num projeto de 

pesquisa em poéticas visuais, sem ferir a expressão singular de cada pessoa, ou 

desviar o rumo autêntico para seu processo criativo. O ato de caminhar se transformou 

em método lúdico e livre para engatinhar as produções e processos criativos 

individuais e coletivas do grupo.  

 
110 Doutora em Artes Visuais e professora associada da Universidade Federal de Pelotas; líder do grupo 
de pesquisa Deslocamentos, observâncias e cartografias contemporâneas (CNPq/UFPel).   
111 Bolsista PROBIC/ FAPERGS 2022-2023 e discente do curso do Bacharelado em Artes Visuais do 
Centro de Artes da Universidade Federal de Pelotas.  
112 Uma parte desta produção está no ensaio visual:  DeslOCC para Marambaiar: Roteiros, Narrativas 
e Espaços de Artista. In. Paralelo 31, no. 16, vol. 1, 2016, disponível em: 
<https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/paralelo/article/view/10197> e em: 
<https://issuu.com/alicemon/docs/deslocc_para_marambaiar_roteiros_narrativas_e_esp >. 

https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/paralelo/article/view/10197


245 
 

  Mais ou menos em 2012, criei o primeiro projeto de pesquisa, vinculado ao 

grupo de pesquisa DESL..O.C.C, que investiga questões que cruzam a arte e a 

ecologia: Sobras do Cotidiano e da Arte: Contextos, reaproveitamento, diálogos e 

documentação do lixo em deslocamento entre o espaço privado e público.   Lancei a 

proposta artística chamada Caminhos do lixo, que foi uma tentativa de cartografar o 

trânsito do lixo da minha casa para outros locais em Pelotas.  A proposta gerou uma 

série de ações de limpeza pública e caminhadas com colaboradores e bolsistas 

vinculados ao curso do Bacharelado em Artes Visuais do Centro de Artes da UFPel 

entre 2012 e 2019.  

  

 
Figura 1. Portfólio de Alice Monsell, que mostra produções visuais da série Caminhos do lixo, 2012-
2020. Fonte: https://issuu.com/alicemon/docs/portofolio_alicemonsell-os-caminhos-do-lixo1-9-20e. 

 
Em 2020, preparei o portfólio digital Os Caminhos do lixo (Figura 1) que 

documenta os desenhos, performances, instalações e participações em exposições 

em Pelotas e Porto Alegre, bem como mostra registros de caminhadas com 

colaboradores e as Ações de Limpeza Pública em Pelotas, Laranjal e Rio Grande, 

realizadas em grupos pequenos de entre dois e dez pessoas, de idades diversas.  

Muitas produções desta série são desenhos em grafite ou caneta esferográfica, 

elaborados a partir dos registros fotográficos tirados durante as caminhadas em grupo.  

Este desenho (Figura 2) é uma composição baseada em fotos da primeira caminhada 

em Marambaia do grupo de pesquisa DESL..O.C.C.  No processo de desenhar, utilizei 

as fotos digitais, projetadas na tela do monitor do meu computador para desenhar as 

garrafas e o lixo misturadas entre as gramas na beira do canal São Gonçalo. Comecei 

a desenvolver uma técnica que evite o uso da sombra para enfatizar as linhas e o 

padrão visual orgânico. Notei como a poluição da terra é invisível e camuflada pela 



246 
 

complexidade visual da vegetação. A imagem tenta re-apresentar esta experiência de 

camuflagem e a percepção difícil de situações destrutivas no ambiente natural. 

 

 
Figura 2. Alice Monsell, Sobrarmambaia, grafite sobre papel canson, 2012. Arquivo: da autora.  

  

Em 2016, surgiu a primeira proposta coletiva de Caminhada e Ação de Limpeza 

Laranjal, edições do quais foram realizadas uma vez por ano até 2020.  As 

caminhadas são importantes para estimular a produção de bolsistas e colaboradores 

discentes e a conscientização sobre o reuso e a necessidade de diminuir a compra de 

materiais para fabricar uma produção artística, quando há muitos materiais 

reaproveitáveis para reutilizar em nossas casas. Desta vontade de reaproveitar 

materiais, surgiu o conceito de “sobras do cotidiano” que indica qualquer material que 

sobra de processos de uso e práticas cotidianas e que poderia ser incorporado numa 

produção visual para gerar processos de resistência, recriação, transformação e 

reconstrução, potencializando um pequeno gesto acumulativo que nega os processos 

entrópicos irreversíveis, os quais desequilibram os sistemas ecológicos, culturais e 

naturais da terra.   

  



247 
 

 
Figura 3. Registro da Caminhada e Ação de Limpeza Laranjal I, 2016. Foto: Paulo Junqueira de 

Araújo.  
 

Na primeira caminhada de 2016 (Figura 3), participaram crianças, discentes, 

pessoas já formadas dos cursos de Artes Visuais e de outros da UFPel. Com uma 

sacola em mão, catamos o lixo ao longo das margens da lagoa dos Patos. Em pouco 

tempo, as sacolas ficaram cheias, embora a paisagem não revelou quantos detritos 

estavam escondidos na areia, na água e na vegetação. Estas ações coletivas foram 

divulgadas com cartazes e em redes sociais para convidar o público em geral para 

participar da ação de caminhar na praia de Laranjal, na Lagoa dos Patos em Pelotas, 

RS (Figura 4). 



248 
 

 
Figura 4. Cartaz de divulgação da Caminhada e Ação de Limpeza Laranjal VI, 2019. Cartaz Rogger 

Bandeira, fotografia de Alice Monsell.  
 

Oficinas e Exposições Sobras do Cotidiano I e II 

O processo de formar um grupo de pesquisadores dentro de um projeto é lento. 

Inicialmente, levei um ano marcando reuniões, ainda sem bolsistas, esperando numa 

sala vazia, até conseguir criar métodos para gerar interesse de colaboradores nessa 

pesquisa em arte sobre o meio ambiente. Uma tática de gerar envolvimento foi a 

criação do projeto de extensão Contextos de Atuação do Artista (2016-2021), em que 

estudantes ministram Oficinas de Reaproveitamento Material Artístico, para o público 

em geral, fora do espaço universitário, principalmente com crianças do bairro do Porto, 

no espaço cultural chamado Katangas, um galpão localizado na beira do canal São 

Gonçalo em Pelotas, que se transformou numa organização não governamental 

(ONG) - o Instituto Hélio D’Angola - que organiza eventos culturais e reforço escolar 

para a vizinhança. Para realizar as oficinas, consegui bolsistas de extensão a partir 

de 2016 ou convidei colaboradores voluntários para ministrar as oficinas divertidas 

(Figura 5).  

 



249 
 

 
Figura 5. Bolsista voluntária Vivian Parastchuk auxilia as crianças que imaginam o que gostariam de 

criar a partir de materiais colecionados em casa, durante a oficina realizada no galpão do Instituto 
Hélio D’Angola, no Quadrado, bairro do Porto, Pelotas, 2019. Foto: Da autora.  

  
Outra ação e táctica para gerar interesse estudantil na pesquisa é: “fazer uma 

exposição”, muitas vezes com colaboradores sem nenhuma produção poética quando 

entrem no grupo. As duas exposições presenciais realizadas até o momento se tratam 

de propostas curatoriais que se desviam do habitual, devido a sua abordagem 

horizontal, ao incluir, convidar e expor junto professores-doutores, artistas já formadas 

e atuantes profissionalmente, mestrandos, estudantes dos cursos de graduação em 

Artes Visuais, bem como, incluindo a participação de produções de crianças do projeto 

de extensão realizado no galpão Katangas. A primeira exposição coletiva Sobras do 

Cotidiano I de 2018 possui um catálogo que apresenta as obras expostas, (disponível 

em: https://issuu.com/alicemon/docs/catalogo-sobras_do__cotidiano_1_2018):   

 
A exposição coletiva Sobras do Cotidiano, meio ambiente, 
deslo..c..c...amentos, poéticas de resistência, [realizada] no Hello Hostel 
Pelotas é uma consequência de seis anos de pesquisa que objetiva fomentar 
a reflexão crítica sobre o uso de materiais reaproveitados na produção de arte 
contemporânea. A exposição é vinculada aos projetos de pesquisa Sobras 
do Cotidiano e Contextos dx Artista em Deslocamento (9132) [...] e ao Grupo 
de pesquisa Deslocamentos, Observâncias e Cartografias Contemporâneas 
CNPq/UFPel, bem como à produção [de mestrandos ...] em Artes Visuais da 
UFPel. 
 

Algumas obras da mostra exibem imagens da realidade de Pelotas, 

fotografadas durante uma caminhada, pelo bolsista de extensão Gustavo Cabra, que 

registrou imagens que são difíceis de encarar: Cavalo comendo lixo e Cavalo jogado 

no lixo. Decidimos utilizar papel reciclado com gramatura de 240 para a impressão 

gráfica, uma decisão que foi um meio termo ético para trabalhar com a impressão a 

laser de múltiplos e, ao mesmo tempo, se manter dentro dos parâmetros do projeto 



250 
 

que visa “não comprar materiais” para a produção artística. Desta maneira, 

diminuímos o consumo excessivo de materiais primas, optando pelos “materiais de 

segunda mão” e a matéria “não prima”, como na instalação de milhares de bitucas de 

cigarro, catados e organizados num canto do Hostel por Gustavo Cabra (Figura 6). 

 
Figura 6. Gustavo Cabra, Jardim do sufoco, bitucas, 2018. Foto: A autora.  

 

A assemblagem pictórica de Rogger Bandeira, Desconfronto, foi construída a 

partir da inserção de sacolas plásticas de chips num colchão de molas de uma cama 

(Figura 7).  



251 
 

 
Figura 7. Rogger Bandeira, Desconfronto, sacolas e colchão de molas, 2018. Foto: A autora.  

 
 

 
 

Figura 8. Um print do catálogo virtual da segunda exposição coletiva de 2019 mostra duas propostas 
de arte postal da Vivian Maurer Parastchuk. Fonte: https://issuu.com/alicemon/docs/catalogo_dia_31-

12sobras_do_cotidiano_ii_finaldivu. 

A segunda exposição coletiva do projeto, intitulada Sobras do Cotidiano II: 

Deslocar, Re(ver) e Transformar, foi realizada em novembro e dezembro de 2019, no 

espaço alternativo, a Garagem Experimental, no Centro de Pelotas. O catálogo de 

2019 registra trabalhos, como a proposta coletiva de arte postal (Figura 8), 

exemplificada pelo print dos impressos de arte postal da atual bolsista 

PROBIC/FAPERGS Vivian Maurer Parastchuk. As imagens tiradas durante uma 

caminhada apresentam o lixo observado na praia de Laranjal em Pelotas, com títulos 

curiosos e irônicos: Água de coco e Peixe exótico no Laranjal. O catálogo virtual está 



252 
 

disponível em: https://issuu.com/alicemon/docs/catalogo_dia_31-12sobras_d 

o_cotidiano_ii_finaldivu.  

Ações da arte e ecologia problematizando o gênero 

Em 2017, notei a tendência de surgir questões identitárias e de gênero entre 

os colaboradores do grupo. Isso me levou a adaptar a pesquisa para potencializar 

questões ecológicas e de gênero em propostas coletivas. Mas incialmente esta 

vontade se efetivou de forma inesperada na ação Almoço da Grama, que envolveu, 

primeiro, uma caminhada até um bosque onde havia uma acumulação de lixo em 

sacolas e outros refugos, localizada em frente da Reitoria do Campus Anglo da UFPel.  

Segundo, a ação consistia do ato de recriar a pintura a óleo do pintor francês Edouard 

Manet, Déjeuner sur L’Herbe (1865-66) que mostra duas figuras femininas nuas e dois 

homens vestidos num bosque durante um piquenique. A recriação do quadro, 

performada pelos estudantes, teve a intenção inicial de registrar as práticas de 

depósito clandestino de lixo em Pelotas. Mas, depois da oficina, ao olhar as 

fotografias, notamos como as fotos problematizam o gênero binário das figuras, 

masculino e feminino, do quadro original de Manet. Nas fotografias geradas durante a 

oficina, as figuras performadas pelos estudantes apresentam uma ambiguidade de 

gênero, ou gênero não binário.  

Desde sua criação, estas imagens circulam em vários contextos: em 

publicações e exposições coletivas virtuais entre 2021 e 2022, incluindo a III 

Exposição Internacional de Arte e Gênero, uma mostra virtual organizada pelo espaço 

Cultural Armazém – Coletivo Elza de Florianópolis, SC e com curadoria de Rosa Maria 

Blanca (UFSM) (ver: https://www.projetoarmazem.com/arteegenero-sala1 ). Uma 

imagem da série participou das Projeções 8M no Dia Internacional da Mulher de 2022, 

evento realizado pelo grupo de pesquisa Cidadania e Arte, do Programa de Pós-

Graduação em Artes Visuais do Instituto de Artes da UFRGS, em parceria com a Pró-

Reitoria de Extensão da UFRGS, que divulgou o evento (em: 

https://www.ufrgs.br/prorext/projecoes-urbanas-lembram-lutas-e-conquistas-das-

mulheres/ ):  

A ação Projeções 8M exibirá trabalhos enviados por artistas de diversos 
países, a partir das 20h, em três pontos no centro da capital: nas fachadas 
do Centro Cultural da UFRGS (Eng. Luiz Englert, 333) e da Universidade 
Federal de Ciências da Saúde de Porto Alegre (Sarmento Leite, 245) e no 
entorno do Instituto de Artes da UFRGS (Senhor dos Passos, 248). Neste 
último ponto, as projeções serão acompanhadas por uma intervenção de arte 
sonora. 
 

https://issuu.com/alicemon/docs/catalogo_dia_31-12sobras_d%20o_cotidiano_ii_finaldivu
https://issuu.com/alicemon/docs/catalogo_dia_31-12sobras_d%20o_cotidiano_ii_finaldivu
https://www.projetoarmazem.com/arteegenero-sala1
https://www.ufrgs.br/prorext/projecoes-urbanas-lembram-lutas-e-conquistas-das-mulheres/
https://www.ufrgs.br/prorext/projecoes-urbanas-lembram-lutas-e-conquistas-das-mulheres/


253 
 

A série também foi discutida no texto Lendo algumas imagens entre os bosques do 

tempo, da Dra. Cláudia Vicari Zanatta da UFRGS, no livro Arte e subjetividades: 

curadorias, leituras e identidades, organizado pela Dra. Rosa Maria Blanca (ver: 

www.ufsm.br/app/uploads/sites/740/2022/03/Arte_Subjetividades_curadorias_leitura

s_identidades.pdf).  

 

Desenvolvimento e discussão 

 

A partir de 2020 e com o advento da pandemia COVID-19, percebemos113, 

cada vez mais, produções poéticas que enfatizam a casa, a figura humana e 

reivindicam a relação entre o ser humano e seu entorno ambiental.  Perguntamos 

sobre a presença dessas imagens do corpo no contexto da casa, pensando que sua 

abundância não seja somente um efeito da pandemia ou da impossibilidade de 

realizar exposições presenciais e encontros em grupo.  Com a pandemia, a produção 

artística talvez tenha diminuído, mas aumentou as participações em exposições 

digitais. 

Antes de 2020, poucos artistas cogitaram veicular suas produções artísticas 

em exposições online. Alguns colaboradores do projeto trabalham com múltiplos, 

fabricados manualmente a partir de materiais reaproveitados ou com a impressão 

digital sobre papel reciclado, os quais, desde 2012, foram distribuídos de mão em 

mão. Foi necessário repensar os projetos no contexto pandêmico. A situação da terra 

mudou, junto com as possibilidades de arte, sua apresentação e sua circulação. No 

projeto de pesquisa, começamos a sentir que havia, cada vez mais, uma proliferação 

de imagens digitais - fotografias, obras digitalizadas, fotomontagens. Ao invés da 

performance presencial, surge suas formas gravadas de foto performances e vídeo 

performances. Isso, em parte, parece ligado à pandemia, embora outros fatores 

também possam ser agentes, tais como a facilidade e baixo custo, para o artista, de 

transportar ou enviar obras sob forma digital. 

Entre 2020 e 2022, fizemos um recorte para refletir sobre quatro exposições 

coletivas e virtuais, nas quais participamos. A primeira é a II Mostra Latino-Americana 

de Arte e Educação Ambiental - II MOLA, exposição vinculada ao XII Encontro e 

Diálogos com a Educação Ambiental, promovida pelo Programa de Pós-Graduação 

 
113 Esta parte do texto foi escrita em coautoria para o projeto de pesquisa atual Sobras do Cotidiano e 
Contextos dx Artista: Deslocamentos Físicos e Virtuais, portanto, usamos a forma verbal na primeira 
pessoa do plural ou do singular quando se trata da discussão de uma obra autoral.  

http://www.ufsm.br/app/uploads/sites/740/2022/03/Arte_Subjetividades_curadorias_leituras_identidades.pdf
http://www.ufsm.br/app/uploads/sites/740/2022/03/Arte_Subjetividades_curadorias_leituras_identidades.pdf


254 
 

em Educação Ambiental do PPGEA, da FURG, realizado entre dia 03 e 26 de 

novembro de 2020 no site e na plataforma Instagram do evento, que ainda está 

disponível para visitação (https://www.instagram.com/mostralatinaea/). Nesta, foi 

mostrada a fotografia digital intitulada Peixe exótico no Laranjal, um trabalho impresso 

de arte postal produzido em 2019 (discutido acima), que foi adaptado para o meio 

digital (i.e. sem impressão). Nesta exposição, também foi apresentada a fotografia 

digital, intitulada Deslocamentos de Reflexos a-naturais, a qual foi destacada na 

discussão da Segunda LIVE da MOLA, disponível em: 

   https://www.youtube.com/watch?v=1XdR9UggITg&t=74s.    

A segunda exposição coletiva e virtual em que participamos é a III 

DES..L.O.C.C. as Paisagens Cotidianas: Paisagens a Domicílio, promovida pelo 

grupo de pesquisa Deslocamentos, observâncias e cartografias contemporâneas 

/DES.L..O.C.C.(CNPq/UFPel), (disponível em: https://deslocc.hotglue.me/). Para 

realizar a mostra online, o grupo DES.L..O.C.C., que normalmente trabalha com 

caminhadas e a percepção direta do entorno, repensou a noção da paisagem dentro 

da própria casa. Com abertura no dia 27 de agosto de 2021 e ainda disponível para 

visitação no site, podem ser vistos dois trabalhos em fotografia de minha autoria. A 

primeira, Paisagens residuais se trata de uma sequência de fotos de sobras de tecido 

dispostas numa composição de grade. Essa foi impressa em papel fotográfico em 

2019 e digitalizada para essa mostra online. Em contraste, a foto performance 

intitulada pesar do cotidiano imutável foi feita durante a pandemia e elaborada 

somente usando mídias digitais. A sequência horizontal de quatro imagens apresenta 

meu corpo deslizando de uma cama, quadro por quadro, mostrando o peso mole de 

um corpo em queda lenta.     

A terceira exposição coletiva internacional e virtual foi chamada Chinelagem, 

realizada pelo coletivo de artistas da Editora Nômade de Pelotas. A abertura ocorreu 

no dia 27 de fevereiro de 2021, (cujo link é atualmente indisponível). Nesta, expus 

vazio pandêmico, uma fotografia digital com edição digital. Como consta no convite 

da exposição: “Chinelagem aqui não diz de algo negativo, mas da potência da própria 

resistência em sobreviver transformando-se de forma a acolher as adversidades” 

(RODRIGUES, 2021).  

A exposição virtual, Imagem sensível de memórias possíveis, se trata de um 

projeto contemplado pelo edital Movimento Prêmio da Cultura Pelotense, através da 

Lei Aldir Blanc, coordenado pelo artista e curador Gabriel Bicho, que resultou em uma 

exposição coletiva, com abertura em 15 de fevereiro de 2021 e disponível pelo 

https://www.youtube.com/watch?v=1XdR9UggITg&t=74s
https://deslocc.hotglue.me/


255 
 

Instagram e com um catálogo digital (https://linktr.ee/imagemsensivel;  

https://issuu.com/imagemsensivel/docs/cata_logo_ismp).  

Nessa exposição, apresentei a fotografia digital corpo-subterfúgio que consiste 

em quatro fotografias dispostas num arranjo quase espiral, as quais mostram meu 

corpo nu, mas não meu rosto:  meu “corpo entra nos vazios, cantos e frestas não 

habitados, e não permanecidos [da casa], como uma forma de fugir do cotidiano 

imutável”, de isolamento social. 

Considerações finais 

Ao longo de dez anos, caminhamos no entorno de Pelotas e dentro de nossas 

casas, relacionando nossos corpos em movimento com o entorno doméstico, 

acadêmico e natural, através dos processos de criação da arte e da recriação de 

nossas vidas que passam pelas crises ambientais, pessoais, sociais, políticas e de 

saneamento. Os projetos de pesquisa sobram deste cotidiano e adaptamos nossos 

procedimentos e modos de circular a arte de acordo com estas realidades em 

mutação, ao resistir os processos que se dirigem à perda identitária ou ambiental, 

buscando modos lúdicos e resistentes de recriar e reconstruir a vida e perceber nós 

mesmas.       

 

REFERÊNCIAS 
CARERI, Francesco. Walkscapes: O caminhar como prática estética.  São Paulo: 
Editora G. Gil, 2013. 

_____. Formas da Apresentação: documentação, práticas e processos artísticos. In. 
ANAIS 17° Encontro Nacional da ANPAP: Panorama da Pesquisa em Artes Visuais – 
19 a 23 de agosto de 2008 – Florianópolis, p. 1734-1744. 

REY, Sandra. Da prática à teoria: três instâncias metodológicas sobre a pesquisa em 
poéticas visuais. Porto Arte, v. 7, n. 13, p. 81-95, nov. 1996. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/PortoArte/article/view/27713/16324. Acesso: 13 out. 
2021. 

RODRIGUES, D. Exposição Internacional Chinelagem terá abertura neste sábado 27 
de fevereiro. e.cult . Disponível em: https://ecult.com.br/topo/exposicao-internacional-
chinelagem-tera-abertura-neste-sabado-27-de-fevereiro. Acesso em: 23 mai. 2022.  

  

https://linktr.ee/imagemsensivel
https://issuu.com/imagemsensivel/docs/cata_logo_ismp


256 
 

CUIDADO-FRÁGIL NO EXPO-DESFILE ALFINETASSO: 
embalagens corpóreas para uma vida precarizada  

  
ROGGER DA SILVA BANDEIRA114 

ALICE JEAN MONSELL115 
 

Resumo: Este artigo discute Cuidado-Frágil, uma série de vestuário da minha poética 
visual que investiga relações entre o corpo, embalagens, roupas e o contexto social, 
a partir da construção de vestíveis com sacolas plásticas, apresentados no Expo-
Desfile Alfinetasso do projeto Molde_amc em 2020. Os experimentos levam em 
consideração o design dos materiais para pensar o corpo, a cor e o reuso de material 
cotidiano, de onde emerge a concepção de embalagens corpóreas. No texto, relato a 
busca de experimentar, por meio de materiais precários, sobre o jeito precário que 
vivemos no âmbito social e ambiental, e problematizo a indústria da moda que me 
levou a tentativas de visualizar práticas do cotidiano associadas aos modos em que 
criamos embalagens sociais para o corpo.  
 
Palavras-chave:  Corpo; Vestuário; Performance. 
 

Introdução 

Alfinetasso, (Figura 1) foi uma exposição e desfile de arte contemporânea que 

foi realizado pelo projeto Molde_amc116, sediado pelo espaço independente Corredor 

14 em Pelotas - RS no ano de 2020117. Participei desta exposição coletiva por meio 

do convite de artistas que atuam no espaço Corredor 14: Jéssica Porciúncula e 

Patrícia dos Santos, idealizadoras do projeto Molde_amc, atuando em conjunto com 

Amanda Abreu, Luna Girão, Maria Sucar e Natha Canova. Para a exposição 

coletiva/desfile, desenvolvi trabalhos que fazem parte de uma série, intitulada 

Cuidado-Frágil, que consiste em peças de vestuário produzidas a partir de sacolas 

plásticas costuradas manualmente com linha e agulha. Interesso-me, por meio desta 

produção, levantar questões ambientais e políticas dentro do campo das artes visuais, 

utilizando o vestuário e a moda, nesta proposta, como meio para abordar este 

 
114 BANDEIRA, Rogger da Silva. Mestrando no PPGAVI da UFPel - Universidade Federal de Pelotas, bolsista (PIB-

MD) Programa Institucional de Bolsas de Mestrado e Doutorado - UFPel. 

115 MONSELL, Alice Jean. Docente dos cursos de Bacharelado e Mestrado em Artes do Centro de Artes da 

Universidade Federal de Pelotas. Líder do grupo de pesquisa DeslOCC (CNPq/UFPel),. Doutora em Artes Visuais 
(UFRGS, 2009). 

116 Molde_amc - arte, moda e conceito. Projeto com idealização de Patrícia dos Santos com produção de Jéssica 

Porciuncula, sediado pelo espaço independente Corredor 14, Pelotas 2020. Disponível em: @molde_amc na 
plataforma Instagram. 

117 O projeto ocorreu pouco antes da decretação da pandemia em relação ao coronavírus no país.  



257 
 

discurso. Esse trabalho que fez parte de um projeto coletivo tem um caráter 

experimental em desenvolvimento contínuo.  

Utilizo materiais reutilizáveis para estes vestíveis, materiais de segunda mão, 

como sacolas e roupas usadas que adaptei para criar formas personalizadas para as 

pessoas que desfilaram na exposição. Ao mesmo tempo em que se veste de uma  

construção feita para o corpo de cada artista colaborador da minha proposta, os 

performers do expo-desfile também se vestem  das implicações políticas que quero 

visibilizar em meu trabalho: um reconhecimento da precariedade política daquele 

momento em  nosso país - e várias formas de precariedade que existe na vida em 

geral. 

 

 

            Figura 1: Cartaz do Expo-Desfile Alfinetasso, 2020. Arquivo: projeto Molde_amc do 
Corredor 14, Pelotas, RS. 



258 
 

 

O Expo-Desfile Alfinetasso contou com a colaboração de outros artistas, que  

desfilaram as peças que fazem parte da série Cuidado-Frágil, por meio de sua 

colaboração na performance do desfile apresentado no Corredor 14.  A concepção 

curatorial do projeto de exposição abordou o conceito de moda e arte. Eu e todos os 

participantes, encontramos, no corpo, um dispositivo ativo no contexto desta prática 

de fazer um desfile que é também uma forma de apresentação artística. O trabalho só 

foi possível com a colaboração dos performers que são artistas visuais de Pelotas, a 

maioria sendo pessoas formadas dos cursos de Artes Visuais do Bacharelado ou 

mestrandos no Programa de Pós-graduação em Artes Visuais (atual PPGARTES)  da 

UFPel, pois, foi a partir do encontro desses artistas na UFPel que surgiu o espaço 

alternativo e ateliê artístico Corredor 14.  

 

Desenvolvimento e discussão 

 

A série Cuidado Frágil se trata de peças de vestuário confeccionadas de forma 

totalmente manual com sacolas plásticas e vestuário de segunda mão. Em 

contrapartida aos pré-requisitos da indústria da moda, essas peças funcionam como 

um gatilho para pensarmos nossa situação ambiental atual mundial. As sacolas 

plásticas, cuja presença é recorrente nas práticas em nosso cotidiano, são um 

problema grave para o meio ambiente. As embalagens constituem um dos maiores 

poluidores do planeta. Descartadas de maneira inadequada, podem levar até 450 

anos para se decompor. No uso diário, as sacolas se tratam de objetos com funções 

que estendem nosso próprio corpo e empacotam os detritos produzidos pelo corpo e 

as práticas do dia-a-dia que geram lixo. Quando na forma de uma roupa poética e 

frágil, as sacolas também são extensões do corpo em performance com outra função 

de vestiário que o veste e o reveste de significância outra.  

O material sacola foi pouco modificado no processo de criação em que 

personalizei, para o corpo de cada colaborador, a costura de uma roupa única e 

visivelmente efêmera, pois, havia essa intenção, de não manipular muito o material, e 

o deixar por si só.  Quando se vê uma roupa  - ou um objeto poético usado como 

vestuário durante um desfile - ele já carrega, em seu design,  uma conformidade sobre 

o que seja sua função habitual, e para que serve. Subvertendo essa convenção em 

torno da serventia do material, busco com essas peças problematizar o que 

consumimos, vestimos, e o que somos. Com o passar do tempo, depois da mostra, 



259 
 

foi surgindo a concepção para nomear e pensar minha prática com vestuário precário 

ligando ideias sobre como e porque usamos roupas com a ideia de uma embalagem 

do corpo.  Será que o ser humano está colocando seu próprio corpo no lugar de um 

produto, como se o corpo fosse mero produto ensacolado? Além de proteger o corpo, 

as roupas (da moda) parecem ser nossas embalagens. O que vendem?  Nos vestimos  

todos os dias, projetando uma imagem. Segundo Mauricio WALDMAN (2010)  em seu 

livro Lixo cenários e desafios, o autor nos faz pensar em como a definição de lixo é 

negligenciada. 

Por extensão, a noção de lixo no mundo ocidental está energizada por uma 
trama simbólica regurgitante de valores pejorativos, advogando a condição 
de resíduo, a mais abjeta incompatibilidade com a convivência social. 
(WALDMAN, 2010, p. 22). 
 

Esses valores culturais atribuídos ao lixo, por meio desta proposta,  são 

subvertidos no contexto da arte e, também, na moda, se tratando de uma potência 

para pensarmos o contexto do meio ambiente e as práticas corporais cotidianas. Meu 

trabalho problematiza a indústria da moda, ao usar materiais velhos associados ao 

lixo para criar roupas para um desfile, assim, contradizendo as práticas industriais.  A 

moda é uma das indústrias que mais produz sobras de tecido que poderiam ser 

reaproveitadas, mas, atualmente, não são. A noção de moda implica também a 

obsolescência planejada desta indústria que promove a troca do design velho pelo 

novo a cada ‘estação’.  Habitualmente não pensamos na arte ou na moda como ‘lixo’, 

as sobras de tecido não são associadas, tradicionalmente, às linguagens visuais ou 

ao vestuário, justamente pelo pensamento pejorativo que Waldman constata sobre os 

resíduos em nossa cultura.  Nossos valores sempre parecem invertidos, para mim, 

porque pensamos a moda como algo deslumbrante. Atribuir tal conotação de “lixo” às 

roupas dentro dessa situação de apresentar o Expodesfile da moda foi um desafio e 

inaugura um vocabulário poético experimental, onde posso, ser protagonista e 

antagonista, ao revelar visualmente meu questionamento social que vai além do 

objeto (seja entendido como objeto vestível no contexto do cotidiano, seja objeto 

vestível proposta como arte). O fato desses objetos vestíveis serem apresentados 

num desfile cria uma confusão fertil para lançar dúvidas sobre a precariedade de tal 

‘moda’.    

As peças de vestuário foram expostas numa espécie de performance, na forma 

de um evento Expo-Desfile Alfinetasso  do projeto Molde_amc. As pessoas que 

participaram no papel de modelos-performers, previamente selecionados, se vestiram 

das minhas peças e “desfilaram” numa situação performativa. Cada peça foi produzida 



260 
 

em comunhão com a ação que seria performada pelo corpo do ‘modelo’.Também 

outros aspectos fizeram o trabalho acontecer e ser mostrado ao público. Por exemplo, 

na minha proposta, o corpo e o gesto fazem parte da performance no desfile, que se 

afasta do modo em que um desfile da moda habitualmente trataria um modelo, como 

apenas um suporte passivo, convencional da moda. Também, em nossa performance, 

não buscamos cultivar um padrão de beleza (até criando maquiagem nos modelos 

com a intenção de subverter a concepção convencional de um desfile). A intenção é 

alinhar esta produção a outras vertentes da vida, à sobrevivência, ao modo em que 

agimos, para questionar o que vestimos, e o que consumimos. Nesta produção, penso 

o ato de vestir como um ato de colocar uma embalagem. Quando nos vestimos, 

estamos nos embalando. Vejo o vestuário como uma espécie de invólucro do corpo, 

e esse corpo como uma promoção de um produto. Essa analogia é constante nessa 

série Cuidado-Frágil que se articula com cinco peças de vestuário confeccionadas 

com plástico e costuradas a mão, podendo nos fazer refletir sobre como o mundo 

social, material e ambiental está em contínua decadência, mostrando cada vez mais 

a precariedade da vida que vivemos. 

 

Figura 2: Registro do trabalho Linha de Frente no Expo desfile Alfinetasso, em Corredor 14, 2020. 
Arquivo: Pedro Paiva. 

 
Linha de Frente (Figura 2) é o título do vestuário que inaugurou a série, com a 

performance de Pedro Milano. Produzi um colete de cores nacionais personalizado 



261 
 

com sacolas plásticas. Esse material customizou o colete verde com sacolas 

apropriadas, e no qual foram feitos poucos pontos com linha e agulha e todo o trabalho 

foi produzido de forma artesanal. 

O trabalho ganha esse título para série, Cuidado-Frágil, porque queria abordar 

a questão política em 2020, por meio desse material tão precário - as sacolas plásticas 

de supermercado - as quais são materiais tão frágeis que simulam um colete militar, 

e pensei: “estamos todos na linha de frente”, lutando para nossa soberania como 

indivíduos e cidadãos, quando estamos num território de areia movediça, totalmente 

desgovernados.  

Também relacionado a essa questão política, o trabalho Pretinho Básico 

(Figura 3) vem protestar com a cor preta da sacola que reaproveitei para fabricar o 

vestuário, para levantar questões políticas e sociais. O preto, desse modo, também 

revela um estado de luto. 

 
          Figura 3: Pretinho Básico no Expo desfile Alfinetasso, em Corredor 14, 2020. Foto: Pedro 

Paiva.   
 

A peça de vestuário foi construída a partir de sacolas plásticas e bolso de 

barraca, que ganhei de outra integrante do coletivo, Amanda Abreu, ela disse: “olha 



262 
 

que interessante o que eu trouxe para você”, a todo momento íamos trocando 

informações e materiais nas tardes de encontro, entre um chá e uma conversa surgia 

um trabalho, que neste específico teve a colaboração da artista Gabriela dos Santos. 

Um artista brasileiro que me motivou também na construção dessas peças foi 

Bispo do Rosário (Japaratuba, 1909-1911 – Rio de Janeiro, 1989). Trago aqui [Eu 

Vim] (Figura 4), um de seus trabalhos o qual o artista trabalhou com o bordado. Seu 

modo de bordar parece atribuir ao objeto que se veste, um empoderamento, as roupas 

que por si só já carregavam sentido e se  sustentam como arte.  

 

Figura 4. Arthur Bispo do Rosário, [Eu vim], costura, bordado e escrita. Fonte: Disponível em: 
https://museubispodorosario.com/acervo/casaco/. 

 

A referência ao uniforme naval de Bispo, aliado à poética de bordar as palavras, 

realmente se torna potente e influente em meu pensamento visual. No trabalho Regata 

(Figura 5), que contou com a performance de Évelin Lima, utilizei, além das sacolas 

plásticas, plástico bolha, material que também surgiu de Luna Girão como um 

presente. Vejo a precariedade do material como uma forma poética de se falar sobre 

o caos do mundo, que é reminiscente do caso de Bispo colecionando um arsenal de 

objetos para se  preparar para seu momento futuro de subir ao céu. Ao mesmo tempo, 

sua poética é lúdica e, sobretudo, uma potência dentro do âmbito da arte. Fala sobre 

como o material e o modo de fazer se associam ao tempo e pode expressar uma 

situação de permanência longa e precária, bem como impermanência. Busco nessas 

produções e experimentações com embalagens dar outro sentido, reutilizando as 

sobras do tecido ou de sacolas (as ‘sobras do cotidiano’), assumindo sentidos para 



263 
 

esta ‘materialidade base’ já imposta pela cultura em combinação com sua forma 

vestível emoldurada pelo evento lúdico de um ‘desfile’ simulado.  

 

 Figura 5: Regata no Expo-Desfile Alfinetasso, apresentado no Corredor 14, Pelotas, 2020. 
Arquivo pessoal. 

 

Nesse objeto vestível, fiz costuras como finalização, simulando a bainha do 

vestuário convencional e, na frente da regata, percebi que essas cores lembram as 

cores-mangas soltas de outros trabalhos que produzi anteriormente, como em 

Roupagem, 2019 e O Corpo da Pintura, 2018.  Agora, meu trabalho não está mais 

relacionado a questões da pintura e sim em como o corpo pode ser um meio de 

apresentação também de arte, ou seja, o corpo como agente do trabalho em 

movimento e em performance, se incorporando ao processo e à ação de um 

acontecimento. 

 

 

 



264 
 

 

Considerações finais 

 

Considero este recorte de minha produção, que foca na proposta Cuidado-

Frágil, um apontamento crítico e poético sobre a indústria da moda, uma das indústrias 

que mais polui o meio ambiente, perdendo apenas para a de petróleo. Com a 

pandemia, o setor de e-commerce fortaleceu o aumento na produção e consumo 

desses produtos que são como as sacolas plásticas, descartáveis e os quais 

potencializam o declínio das condições vitais no planeta. 

O Expo-Desfile Alfinetasso surgiu como uma proposta coletiva, e o nome já 

conduz a essa forma de crítica irônica nas poéticas visuais de cada artista participante 

do projeto Molde_amc.  Em minha poética visual, no projeto de pesquisa Diálogo 

Contemporâneo entre o Corpo e a Matéria do Mestrado em Artes da UFPel, continuo 

experimentando com o acontecimento performático, surgindo novas formas de se 

entender a performance, experimentando ações performáticas para a câmera 

fotográfica em fotos performances.  

 
 
Referências 
 
WALDMAN, Maurício. Lixo Cenários e Desafios, Abordagens Básicas para Entender 
os Resíduos Sólidos. São Paulo: Cortez, 2010. 
 
MUSEU BISPO DO ROSÁRIO, acervo, 2022. Disponível em 
: https://museubispodorosario.com/acervo/casaco/. Acesso em: 10, out e 2022. 
 
MOLDE_AMC. Expo-Desfile Anfinetasso. Pelotas RS. 01 mar. 2020. Instagram: 
@molde_amc. Disponível em https:https://www.instagram.com/p/B9NlQargTx9/. 
Acesso em: 11 out. 2022. 
  



265 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GT NARRATIVAS E POÉTICAS QUEER 

Coordenação: ROSÂNGELA FACHEL DE MEDEIROS (UFPEL) 

Interessa problematizar e discutir pesquisas, produções artísticas e 

midiáticas contemporâneas em torno do pensamento Queer, Cuir, Pós-

Queer, como possibilidade de abordagem articulando linguagens e 

saberes, em perspectivas latino-americanas- decoloniais, como 

estratégia de resistência e reinvenção de corpes, artivismo, como lugar 

de intervenção cultural, no qual são performativamente projetados novos 

arranjos de legibilidade social. 

  



266 
 

TEMPO E ESPAÇO QUEER LOCALIZADOS EM TERRITÓRIO NENHUM 
 
 

 
LARISSA SCHIP FERREIRA DE DEUS118 

 
 
 

Resumo: Este artigo apresenta os conceitos de tempo queer e espaço queer 
propostos por Jack Halberstam no livro “In a Queer Time and Place”, entrecuzando 
com questões narradas no livro “Orlando” de Virginia Woolf e a análise sobre 
camuflagem de Esteban Muñoz, no livro “Utopía Queer”. Estabelecendo 
aproximações com a publicação de artista, de minha autoria, “Território nenhum” 
(2018), a qual se propõe uma reflexão em que o olhar é dirigido a uma perspectiva 
queer, subvertendo o lugar de espaço definido, no qual separamos o eu do outro, onde 
esse espaço indefinido torna-se um espaço possível para uma prática autárquica de 
uma vida outra.  
 

Palavras-chave: Tempo queer; Espaço queer; Publicação de artista; Autárquia. 
 
 
 
 Introdução 
 
 Este texto entrecruza questões narradas no livro Orlando de Virginia Woolf 

com os conceitos de tempo queer e espaço queer apresentados por Jack Halberstam 

no livro In a Queer Time and Place. Estabelecendo aproximações com a publicação 

de artista, de minha autoria, Território nenhum (2018), na qual se propõe uma reflexão 

em que o olhar é dirigido a uma perspectiva queer. 

 Virginia Woolf, nos conta a biografia de Orlando, começando no século XVI, 

Orlando é um nobre inglês, vivendo em seu castelo na Inglaterra elisabetana, tem 

ótimas relações com homens poderosos e com a rainha, é respeitado por todos e 

dono de uma beleza estonteante. Como o próprio biografo – narrador de Orlando – 

nos conta, não é tarefa fácil escrever sobre sua vida, o livro (a vida da personagem) 

carrega muitas histórias. No entanto, nada que o diferencie de uma vida normal de um 

jovem nobre do século XVI até o ponto em que vamos nos concentrar neste momento, 

mais especificamente no capítulo três de sua biografia. Onde algo surpreendente 

 
118 Mestranda do Programa de Pós-graduação em Artes Visuais da Universidade Federal de Pelotas 

(UFPel). Graduada em Licenciatura em Artes Visuais (Universidade Estadual do Paraná – UNESPAR, 

2017). larissaschipf@gmail.com 

 



267 
 

ocorre: Orlando, dorme por 7 dias e 7 noites e, exceto por sua respiração, poderia ser 

dado como morto.  

 No final deste período recebe a visita de três irmãs: Nossa Senhora da Pureza, 

Nossa Senhora da Castidade e Nossa Senhora da Modéstia. As irmãs tentam com 

seus véus impedir a Verdade. Contudo, trombetas clamam pela Verdade e por mais 

que as irmãs tentem abafá-las, não conseguem.  As irmãs então declaram: “Nem 

sempre foi assim! Mas os homens não nos querem mais; e as mulheres nos detestam. 

Vamos embora.” (WOOLF, 2018, p. 82). E continuam: 

“Pois lá, e não aqui (todas falam juntas, de mãos dadas, fazendo 
gestos de despedida e desespero em direção à cama onde Orlando 
jaz adormecido), moram ainda, em ninhos e toucadores, escritórios e 
cortes de justiça, aqueles que nos amam: aqueles que honram virgens 
e cidadãos; advogados e médicos; aqueles que proíbem; aqueles que 
negam; aqueles que reverenciam sem saber por quê, aqueles que 
elogiam sem entender, e ainda a numerosa (Deus seja louvado) tribo 
dos respeitáveis; que preferem não ver; desejam não saber; amam a 
escuridão; aqueles que ainda nos adoram com razão; pois nós lhes 
demos Poder, Prosperidade, Conforto e Bem-estar. A eles nos 
encaminhamos, e te deixamos. Vinde, Irmãs, vinde! Isto aqui não é 
lugar para nós.”  (WOOLF, 2018, p. 83) 

 

Início esse texto com essa passagem de Orlando para enfatizar a visita de Pureza, 

Castidade e Modéstia. Seus nomes, já nos conduzem a entender a ideia de 

normatividade a quais estão conectadas. As irmãs, tem o intuito de parar Orlando, 

vem busca-lo em nome dos respeitáveis, descrentes de que Orlando pode ser um ser 

atemporal, que irá sobreviver, e se transformar. Guacira Lopes Louro escreve sobre 

as normas regulatórias “As normas regulatórias voltam-se para os corpos para indicar-

lhes limites de sanidade, de legitimidade, de moralidade ou de coerência. Daí porque 

aqueles que escapam ou atravessam esses limites ficam marcados como corpos – e 

sujeitos – ilegítimos, imorais ou patológicos.” (LOURO, 2015, p. 84) 

 

Orlando, agora se encontra sozinho, aos sons das trombetas que continuam a 

chamar por verdade, assim Orlando desperta. “Espreguiçou-se. Levantou-se. Ficou 

de pé completamente despido diante de nós, e enquanto as trombetas soavam 

Verdade! Verdade! Verdade! Não temos escolha senão confessar – ele era uma 

mulher.” (WOOLF, 2018, p. 83).  

 

Butler (2003) conceitua gênero como um “ato performático”, como um 
efeito, produzido ou gerado. Essa definição resgata a noção de 



268 
 

processo e de construção singular de cada sujeito, dentro de um 
campo situado de possibilidades que é reafirmado ou renegociado 
através de sucessivas “performances”, ou seja, atos, práticas 
concretas (e não essências naturalizadas) através dos quais os 
sujeitos se constituem. (NARVAZ; KOLLE, 2006, p. 650, grifo do autor) 

 
Orlando, havia se transformado em mulher, sem sofrimento ou surpresa para 

ela: “A mudança de sexo, embora alterando seu futuro, nada fizera para alterar sua 

identidade.” (WOOLF, 2018, p. 83). Já outras pessoas se esforçavam para negar esse 

fato, diziam que Orlando sempre fora mulher, ou que ainda era homem, esses 

sustentavam que uma mudança de gênero é contra a natureza. “Para nós é suficiente 

constatar o simples fato: Orlando foi homem até os trinta anos; nessa ocasião tornou-

se mulher e assim permaneceu daí por diante.” (WOOLF, 2018, p. 84). Nomear é o 

primeiro passo para a criação do gênero: “Não há corpo que não seja, desde sempre, 

dito e feito na cultura; descrito, nomeado e reconhecido na linguagem, através dos 

signos, dos dispositivos, das convenções e das tecnologias.” (LOURO, 2015, p. 84) 

Para além da alteração de gênero de Orlando, me pergunto se podemos 

considerar nossa personagem com uma vivência queer? Para refletir sobre essa 

questão trago a afirmação de que existe algo como tempo queer e espaço queer, dita 

por Jack Halberstam em In a Queer Time and Place: 

 
Os usos queer do tempo e do espaço se desenvolvem, pelo menos 
em parte, em oposição às instituições da família, heterossexualidade 
e reprodução. Eles também se desenvolvem de acordo com outras 
lógicas de localização, movimento e identificação. Se tentarmos 
pensar a estranheza como resultado de temporalidades estranhas, 
agendas de vida imaginativas e práticas econômicas excêntricas, 
separamos a estranheza da identidade sexual e chegamos mais perto 
de entender o comentário de Foucault em "A amizade como modo de 
vida" que "a homossexualidade ameaça as pessoas como um 'modo 
de vida' e não como uma forma de fazer sexo". (HALBERSTAM, 2005, 
p.1, tradução nossa) 119 

 
Jack Halberstam, denomina Queer tempo os modelos específicos de temporalidade 

que emergem do pós-modernismo, que se afastam dos quadros temporais da 

reprodução burguesa e da família, longevidade, risco/segurança e herança. E adota a 

expressão Espaço Queer para se referir às práticas de criação de lugar no pós-

 
119 Queer uses of time and space develop, at least in part, in opposition to the institutions of family, 
heterosexuality, and reproduction. They also develop according to other logics of location, movement, 
and identification. If we try to think about queerness as an outcome of strange temporalities, imaginative 
life schedules, and eccentric economic practices, we detach queerness from sexual identity and come 
closer to understanding Foucault's comment in "Friendship as a Way of Life" that "homosexuality 
threatens people as a 'way of life' rather than as a way of having sex". (HALBERSTAM, 2005, p.1) 



269 
 

modernismo, nas quais as pessoas queer se envolvem e, também, descrevem as 

novas compreensões do espaço. (HALBERSTAM, 2005) 

 

Voltemos as vivências de Orlando, poderíamos dizer que a personagem 

escolhe vários modos de vida, conforme as circunstancias e espaços que se encontra, 

após sua transformação de gênero, Orlando passa a viver com os ciganos. Por um 

período, o modo de vida dos ciganos, todo seu nomadismo e desapegos ao 

capitalismo, parecem agradar Orlando. 

O futuro em constante diminuição cria uma nova ênfase no aqui, o 
presente, o agora, e enquanto a ameaça de nenhum futuro paira sobre 
sua cabeça como uma nuvem de tempestade, a urgência de ser 
também expande o potencial do momento e, como Doty explora, extrai 
novas possibilidades do tempo em mão.  (HALBERSTAM, 2005, p.2, 
tradução nossa) 120 

 
Jack Halberstam, fala de um tempo estranho, que emerge da crise da AIDS, 

esse tempo não se trata apenas de aniquilação. O autor reflete sobre uma vida não 

roteirizada, uma potência que se dá fora das noções de família e herança, que é 

observado nas subculturas. (HALBERSTAM, 2005) 

 
As subculturas queer produzem temporalidades alternativas ao 
permitir que seus participantes acreditem que seus futuros podem ser 
imaginados de acordo com lógicas que estão fora daqueles 
marcadores paradigmáticos da experiência de vida - a saber, 
nascimento, casamento, reprodução e morte. (HALBERSTAM, 2005, 
p.2, tradução nossa) 121 

 
Orlando, começa a sofrer embates com o estilo de vida dos ciganos, pois sente 

falta de um certo materialismo, em particular, a falta que lhe faz os materiais da escrita. 

 
Dentro do ciclo de vida do sujeito humano ocidental, longos períodos 
de estabilidade são considerados desejáveis, e pessoas que vivem em 
rajadas rápidas (viciados em drogas, por exemplo) são caracterizadas 
como imaturas e até perigosas. Mas a temporalidade lúdica criada 
pelas drogas (capturado por Salvador Dalli como um relógio derretido 
e por William Bur brutos como "junk time") revela a artificialidade de 

 
120 The constantly diminishing future creates a new emphasis on the here, the present, the now, and 
while the threat of no future hovers overhead like a storm cloud, the urgency of being also expands the 
potential of the moment and, as Doty explores, squeezes new possibilities out of the time at hand. 
(HALBERSTAM, 2005, p.2) 

121 Queer subcultures produce alternative temporalities by allowing their participants to believe that their 
futures can be imagined according to logics that lie outside of those paradigmatic markers of life 
experience-namely, birth, marriage, reproduction, and death. (HALBERSTAM, 2005, p.2) 



270 
 

nossas construções privilegiadas de tempo e atividade. 
(HALBERSTAM, 2005, p.4, tradução nossa) 122 

 
Orlando decide voltar para sua terra natal, nesse deslocamento percebe o ser 

mulher – importante destacar que com os ciganos as diferenças entre os gêneros não 

se fizeram muito perceptíveis. Orlando vende sua última pérola que havia sobrado dos 

seus tempos de nobre, e embarca em um navio. Neste momento, percebe que os 

marinheiros a tratam diferente, Orlando se sente incomodada ao identificar que perde 

muitos dos privilégios que antes lhe eram garantidos pelo fato de antes ser homem. 

Orlando se dá conta de que mesmo sendo a mesma pessoa, a condição de estar 

usando vestimentas consideradas femininas muda a visão que as pessoas tem dela. 

“Assim, pode-se sustentar o ponto de vista de que são as roupas que nos usam, e não 

nós que as usamos; podemos fazê-las tomar a forma do braço ou do peito, mas elas 

moldam nosso coração, nosso cérebro, nossa língua, à sua vontade.” (WOOLF, 2018, 

p.113). 

Ao voltar a sua cidade natal, Orlando encontra novas dificuldades, sua herança 

não mais lhe pertence, devido as mudanças  de gênero vividas, não há como 

comprovar que é a mesma pessoa.  

 
O tempo de herança refere-se a um visão geral do tempo geracional 
dentro do qual valores, riquezas, bens e a moral é passada através 
dos laços familiares de uma geração para a seguinte. Isso também 
conecta a família ao passado histórico da nação, e olha adiante para 
conectar a família ao futuro da estabilidade familiar e nacional. Dentro 
nessa categoria podemos incluir os tipos de temporalidade hipotética 
– a tempo de "e se" - que exige proteção na forma de apólices de 
seguro, saúde e testamentos. (HALBERSTAM, 2005, p.5, tradução 
nossa) 123 

 
Podemos olhar para a biografia de Orlando por meio de uma narrativa linear, 

nasce herdeiro, vive amores, viagens, transformações, entende o que é ser visto como 

homem e como mulher, perde sua fortuna e o respeito da sociedade, sempre que 

 
122 Within the life cycle of the Western human subject, long periods of stability are considered to be 
desirable, and people who live in rapid bursts (drug addicts, for example) are characterized as immature 
and even dangerous. But the ludic temporality created by drugs (captured by Salvador Dall as a melting 
clock and by William Burroughs as "junk time") reveals the artificiality of our privileged constructions of 
time and activity. (HALBERSTAM, 2005, p.4) 

123 The time of inheritance refers to an overview of generational time within which values, wealth, goods, 
and morals are passed through family ties from one generation to the next. It also connects the family 
to the historical past of the nation, and glances ahead to connect the family to the future of both familial 
and national stability. In this category we can include the kinds of hypothetical temporality-the time of 
"what if" -that demands protection in the way of insurance poliCies, health care, and wills. 
(HALBERSTAM, 2005, p.5) 

 



271 
 

possível investe no seu desejo de ser poeta. Mas, também, podemos entender a 

narrativa, de maneira menos linear. Orlando vive mais de três séculos, vive diferentes 

temporalidades e espaços, e se reinventa em sua própria essência. 

Halberstam, faz uma análise das definições que Harvey faz sobre o tempo e o espaço 

queer. Harvey afirma que falhamos em perceber a construção do tempo, pois 

entendemos o tempo com algo natural. Segundo Harvey, isto acontece porque 

organizamos o tempo de acordo com a lógica da acumulação do capital, e aqueles 

que se beneficiam do capitalismo, colocam essa lógica como inevitável e, portanto, 

ignoraram as demandas feitas sobre eles e outros por um sistema injusto. Já o espaço, 

passa por uma dupla naturalização – os valores de uso (como a propriedade privada, 

por exemplo) e a subordinação ao tempo. Halberstam ainda observa que Harvey não 

discute a naturalização do tempo e do espaço em relação a sexualidade. 

(HALBERSTAM, 2005) 

 

O tempo reprodutivo e o tempo da família são, antes de tudo, 
construções heteronormativas de tempo/espaço. Mas enquanto 
Harvey sugere a política de gênero dessas formas de tempo/espaço, 
ele não menciona a possibilidade de que todos os tipos de pessoas, 
especialmente na pós-modernidade, vão e optam por viver fora do 
tempo reprodutivo e familiar, bem como as bordas das lógicas do 
trabalho e da produção. Ao fazê-lo, muitas vezes também vivem fora 
da lógica da acumulação de capital: aqui poderíamos considerar 
ravers, club kids, barebackers HIV positivos, garotos de aluguel, 
trabalhadores do sexo, sem-teto, traficantes de drogas e 
desempregados. Talvez essas pessoas possam ser produtivamente 
chamadas de "sujeitos queer" em termos das formas como vivem 
(deliberadamente, acidentalmente ou por necessidade) durante as 
horas em que os outros dormem e nos espaços (físicos, metafísicos e 
econômicos) que outros abandonaram, e em termos das formas como 
podem trabalhar nos domínios que outras pessoas atribuem à 
privacidade e à família. (HALBERSTAM, 2005, p.10, tradução nossa) 

124 
 

 
124 Reproductive time and family time are, above all, heteronormative time/space constructs. But while 
Harvey hints at the gender politics of these forms of time/space, he does not mention the possibility that 
all kinds of people, especially in postmodernity, will and do opt to live outside of reproductive and familial 
time as well as on the edges of logics of labor and production. By doing so, they also often live outside 
the logic of capital accumulation: here we could consider ravers, club kids, HIV-positive barebackers, 
rent boys, sex workers, homeless people, drug dealers, and the unemployed. Perhaps such people 
could productively be called "queer subjects" in terms of the ways they live (deliberately, accidentally, or 
of necessity) during the hours when others sleep and in the spaces (physical, metaphysical, and 
economic) that others have abandoned, and in terms of the ways they might work in the domains that 
other people assign to privacy and family. (HALBERSTAM, 2005, p.10) 



272 
 

Nesta análise de Jack Halberstam, em que não encontra o tempo e o espaço 

em relação a sexualidade, o autor nos recomenda as análises feitas por Stephen M. 

Barber e David L. Clark, a partir da obra “A História da Sexualidade”, de Foucault: 

 

Stephen M. Barber e David L. Clark, em sua introdução a um livro de 
ensaios sobre Eve Kosofsky Sedgwick, apresentam talvez a leitura 
mais convincente até hoje de uma temporalidade queer que emerge 
da formulação de Foucault da modernidade como "uma atitude e não 
como um período da história" (Barber 2002, 304). Barber e Clark 
localizam os comentários de Foucault sobre a modernidade ao lado 
dos comentários de Sedgwick sobre queerness definir queerness 
como uma temporalidade - "um 'momento', é também uma força; ou 
antes, é um cruzamento de temporalidade com força". Em Sedgwick, 
Barber and Clark identifica uma elaboração da relação entre 
temporalidade e escrita; em Foucault, eles encontram um modelo para 
a relação entre temporalidade e modos de ser. Eles resumem essas 
correntes em termos de um "momento", um "presente persistente" ou 
"uma temporalidade estranha que é ao mesmo tempo indefinida e 
virtual, mas também contundente, resiliente e inegável". 
(HALBERSTAM, 2005, p.10, tradução nossa) 125 
 

 
As reflexões sobre Orlando se encontram aqui como ponto de partida, das 

vivências que me tocam enquanto: eu artista, nomeada mulher cis e sapatão, para 

pensarmos uma perspectiva queer. No entanto, mais do que pensar sobre identidades 

de gêneros e sexualidades dissidentes, ainda que não se distanciando completamente 

dessas questões, estabeleço relações sobre o tempo e o espaço queer para refletir 

sobre o trabalho Território Nenhum (2018), de minha autoria. Insiro essa perspectiva 

queer como um flerte, inscritos em meu trabalho e na minha vivência, como nos 

entrega Louro “Mais do que uma nova posição de sujeito, queer sugere um 

movimento, uma disposição. Supõe a não-acomodação, admite a ambiguidade, o não-

 
125 Stephen M. Barber and David L. Clark, in their introduction to a book of essays on Eve Kosofsky 
Sedgwick, present perhaps the most compelling reading to date of a queer temporality that emerges 
from Foucault's formulation of modernity as "an attitude rather than as a period of history" (Barber 2002, 
304). Barber and Clark locate Foucault's com ments on modernity alongside Sedgwick's comments on 
queerness in order to define queerness as a temporality-"a 'moment,' it is also then a force; or rather it 
is a crossing of temporality with force". In Sedgwick, Barber and Clark identify an elaboration of the 
relation between temporality and writing; in Foucault, they find a model for the relation between 
temporality and ways of being. They summarize these currents in terms of a "moment," a "persistent 
present," or "a queer temporality that is at once indefinite and virtual but also forceful, resilient, and 
undeniable". (HALBERSTAM, 2005, p.10) 

 

 

 

 

 



273 
 

lugar, o trânsito, o estar-entre. Sugere fraturas na episteme dominante.” (LOURO, 

2009, p.135) Ou ainda como nos fala Michel Foucault refletindo sobre as sexualidades 

gays: um modo de vida. 

“Território nenhum” (2018), é uma publicação de artista, composto por 

fotografias impressas em transparência. (Figura 1) As imagens formam uma linha 

cinematográfica entre o meu corpo, os corpos de cães e territórios vazios que se 

somam pelo efeito do material. (Figuras 2, 3 e 4) 

 

 
 
 
 
 
 

 

Figura 1. Larissa Schip, “Território nenhum”, 2018, publicação de artista, 13 x 20,5 cm (fechado) 
 
 

 

 
Figura 2. Larissa Schip, Detalhe de “Território nenhum”, 2018, publicação de artista, 13 x 20,5 cm 

 
 



274 
 

 

 
Figura 3. Larissa Schip, Detalhe de “Território nenhum”, 2018, publicação de artista, 13 x 20,5 cm 

 

 

 

 

Figura 4. Larissa Schip, Detalhe de “Território nenhum”, 2018, publicação de artista, 13 x 20,5 cm 

 

 

Como um espelho que reflete a imagem que é nossa por não ser de ninguém, 

um corpo que jamais deixou de ser animal, um corpo que deseja não ser um limite. 

Trata de subverter o lugar de espaço definido, no qual separamos o eu do outro. Esse 

espaço indefinido torna-se um espaço possível para uma prática autárquica de uma 

vida outra.  

As imagens de territórios (Figura 5) que encontramos na publicação, podem 

parecer lugares vastos, no entanto, na realidade são pequenas calçadas cobertas por 



275 
 

musgos, que se desenvolvem como algo que se prolifera, um filo cosmopolita. O 

cosmopolita ou cidadão do mundo é uma pessoa que deseja transcender a divisão 

geopolítica que é inerente às cidadanias nacionais dos diferentes Estados e países 

soberanos. Temos a observação de um devir vegetal, uma camuflagem, uma 

organização diferente da nossa, não-humana, que se desenvolve em harmonia. 

“Território nenhum” (2018) trata de uma utopia, em sintonia com o que José 

Esteban Muñoz, fala em uma análise a camuflagem, no capítulo Algo como el cielo. 

Arte utópico queer y la dimensión estética, do livro Utopía Queer: 

 

É importante que não nos contentemos em deixar revoluções 
fracassadas serem meros momentos finitos. Em vez disso, devemos 
vê-los como vestígios de um mundo melhor fornecido pela estética 
utópica queer. Nuvens prateadas, redemoinhos de camuflagem, 
espelhos, uma pilha de folhas em branco e flores pintadas são 
passaportes que nos permitem acessar um caminho utópico, uma rota 
que deveria nos levar ao céu ou, melhor ainda, a algo que parece. 
(MUNÕZ, 2020, p.250, tradução nossa) 126 

 
 
 

 

Figura 5. Larissa Schip, Imagem que compõe “Território nenhum”, 2018 

 

 

 
126 Es importante que no nos contentemos com dejar que las revoluciones falidas sean meros 
momentos finitos. Em su lugar, debemos considerarlas como huellas de um mundo mejor que nos 
suministra la estética utópica queer. Nubes plateadas, remolinos de camuflaje, espejos, uma pila de 
hojas em blanco y flores pintadas son passaportes que nos permiten aceder a um caminho utópico, 
uma ruta que nos debería llevar al cielo o, mejor aún, a algo que se le parezca. (MUNÕZ, 2020, p.250) 



276 
 

Todas as imagens que compõem a publicação, foram realizadas em meio a 

processos de criação de outros trabalhos, isto é, não foram pensadas em um primeiro 

momento para compor uma publicação, o fazer artístico de “Território nenhum” (2018), 

está longe da ideia de qualidade técnica de grandes produções, está naquilo que se 

mostra como processo, como uma entrega íntima e contínua, um modo de vida, que 

se dá pela marginalidade daquilo que se cria cotidianamente. A possibilidade que a 

publicação de artista apresenta, de ser consumida fora dos espaços de exposição – 

ainda que possa ser trabalhado desta forma (Fig.53) – nos dá esse caráter de 

distribuição, por este motivo, “Território nenhum” (2018) não poderia ter outro formato. 

Imaginar um outro corpo, um outro espaço, em um outro tempo, são questões 

presentes nesta publicação, no entanto, como acredito que deve ser nas artes visuais 

e nos livros, deixo essa imaginação para os olhos de quem as quer ver, pela 

perspectiva que é possível no tempo e no espaço do outro. 

 

 

Referências 

 

HALBERSTAM, Jack. In a Queer Time and Place. New York: New York University, 
2005 

LOURO, Guacira Lopes. Foucault e os estudos queer In: RAGO, M; VEIGA-NETO, 
A. (orgs.). Para uma vida não facista. Belo Horizonte: Autêntica, 2009 

 _____. Um corpo estranho ensaio sobre sexualidade e teoria queer. 2.ed. Belo 
Horizonte: Autêntica editora, 2015 

MUÑOZ, Esteban. Utopía Queer. Buenos Aires: Caja Negra, 2020. 

  



277 
 

QUESTIONAMENTOS, EXPRESSÃO DE GÊNERO E TRANSGENERIDADE: 
processos e táticas digitais de autoaceitação visual 

e de autorrepresentação  
 

KAEL SANTANA BETUN127 
 ALICE JEAN MONSELL128 

 
Resumo 
 
Este trabalho tem por objetivo mostrar uma produção artística autoral em 
desenvolvimento e discutir sobre a mesma. Falarei sobre a trajetória que me levou a 
produzir as artes e como as utilizo como meio visual de autoaceitação de mim mesme 
como pessoa trans. Faço uso da figura do deus grego Dyonisus e da obra O 
Nascimento de Vênus de William-Adolphe Bouguereau como referências visuais para 
imagens que foram produzidas utilizando o software Adobe Photoshop. As obras 
apresentadas aqui abordam questões sobre transgeneridade, não-binariedade e arte 
queer. As utilizo como ferramenta de transformação e aceitação pessoal e como forma 
de visibilização de pessoas trans e suas pluralidades na arte contemporânea. 
 
Palavras-chave: Transgeneridade; Não-binaridade; Pintura digital. 
 

Introdução 

O presente artigo tem como objetivo detalhar a minha pesquisa em artes visuais 

e fazer uma reflexão sobre a minha produção. Apresentarei algumas obras realizadas 

entre os anos de 2019 e 2021, relacionando-as com questões de gênero, 

transgeneridade e não-binaridade. 

  

 Este artigo é uma produção realizada graças a minha participação como 

bolsista pesquisador de iniciação científica no projeto de pesquisa Sobras do 

Cotidiano e Contextos dx Artista - Deslocamentos Físicos e Virtuais, coordenado pela 

profª. Dra. Alice Jean Monsell, no qual atuo como bolsista  PBIP-AF da Universidade 

Federal de Pelotas/UFPel desde 01 Agosto de 2022, projeto vinculado ao grupo de 

pesquisa Deslocamentos, observâncias e cartografias contemporâneas 

(CNPq/UFPel) e ao curso do Bacharelado em Artes Visuais do Centro de Artes/UFPel. 

Minha produção poética em desenvolvimento neste projeto de vida consiste em 

produções de pinturas digitais que dialogam com questões de gênero na arte. O meu 

 
127Discente do Curso de Bacharelado em Artes Visuais do Centro de Artes da UFPel e bolsista BPIP-

AF da Universidade Federal de Pelotas.  

128Docente dos cursos de Bacharelado e Mestrado em Artes do Centro de Artes da Universidade 

Federal de Pelotas. Líder do grupo de pesquisa DeslOCC (CNPq/UFPel). Doutora em Artes Visuais 

(UFRGS, 2009). 



278 
 

processo de autoaceitação como pessoa trans não-binária é meu tema principal 

retratado: autoaceitação visual de mim mesme129. Uso procedimentos poéticos e  

visuais que substituem figuras de pessoas cis130 destas obras por figuras de mim 

mesme. Ao mesmo tempo, se trata de uma pesquisa sobre mim; uma pessoa trans131 

não-binária. Incluo a minha vivência como pessoa trans não-binária como referência 

para minha produção de desenhos e pintura digital. Através da minha arte, tenho 

conseguido entender mais sobre mim, podendo expressar o que estava oculto, não 

só para mim, mas para os outros. Não deixava me enxergar e  que me enxergassem. 

É no espaço plástico que o artista projeta, ao mesmo tempo, seu imaginário, 
seu inconsciente, suas emoções, suas paixões, desejos e os valores culturais 
do espaço social que ele vive as suas experiências. [...] o artista questiona os 
valores sociais admitidos, sendo este utilizado como meio de contínuas 
reflexões e possíveis rupturas. (KERN; ZIELINSKY; CATTANI, 1995, p. 30). 

 

Minha produção artística, ainda em desenvolvimento, busca representar, 

através dos espaços do corpo, a diversidade e multiplicidade que existem, mas que 

são apagadas e muitas vezes censuradas, dentro da letra T (transgênero, travesti) da 

comunidade LGBT.  

Desenvolvimento e discussão  

A minha poética visual vem sendo construída desde que ingressei no curso de 

Artes Visuais Bacharelado em 2019. Com 21 anos na época, ainda não entendia o 

que eu era, não achava que eu podia me autodeclarar como pessoa não-binária e 

muito menos como uma pessoa trans. Somente eu sabia dos meus conflitos e 

questionamentos sobre gênero, mas não queria que permanecesse assim. Então, foi 

através da minha produção artística que comecei a abordar estes questionamentos. 

No mesmo ano, produzi a obra (Figura 1), sem título, a partir desta produção, comecei 

a expressar a minha identidade de gênero, ainda em descobrimento e externalização.  

 
129No presente artigo, usarei a fórmula de conjunto de linguagem” e/elu/-e (artigo/pronome/desinência). 
“O pronome neutro “Elu” representa e inclui as pessoas não-binárias, intersexo, de gênero neutro, de 

gênero indeterminado e não-conformantes na língua portuguesa. Equivale aos pronomes “ela” (“padrão 

feminino”) e “ele” (“padrão masculino”) existentes no idioma, mas de forma neutra.” (CASSIANO, 2019) 

130Do termo cisgênero: pessoas que se identificam com o gênero que lhe foi atribuído ao nascer. 

131Do termo transgênero: pessoas que não se identificam com o gênero que lhe foi atribuído ao nascer.  



279 
 

 
Figura 1. Kael Betun. Sem título. Manipulação Fotográfica Digital. Pelotas, RS. 2019. Acervo pessoal. 

 
Para mim, essa obra simboliza a minha tentativa de expressão de gênero, uma 

tentativa de me expressar, externar e me entender como pessoa não-binária, mas 

ainda sem achar que eu merecia ser conhecide assim. Esta fotografia foi exposta na 

exposição coletiva Pandora do VI Simpósio Internacional de Gênero, Arte e Memória, 

na galeria A Sala do Centro de Artes da UFPel, em 2019. Foi a primeira vez que expus 

uma obra minha, o que foi importante para minha concretização como artista. Pude 

expor e externar algo que era até então guardado só para mim: meus 

questionamentos sobre gênero. 

 

 Em 2019, além das produções voltadas para minha poética visual, eu produzia 

desenhos digitais utilizando softwares voltados para o desenho/produção e edição de 

mídias digitais que representam minha imagem. As pinturas que eu fazia geralmente 



280 
 

eram fanarts de coisas que eu gostava, eu realizava essas pinturas apenas como 

modo de estudo de pintura digital utilizando o software Adobe Photoshop. Ainda não 

me sentia bom o suficiente para realizar uma produção poética utilizando este meio 

digital. Por isso, durante o final de 2019, que foi quando eu comecei a desenhar 

digitalmente, até o começo de 2021, eu só pintava coisas sem comprometimento 

algum com a minha poética visual. 

 

 Em 2020, com o começo da pandemia e o fato de termos que nos isolar. 

Encontrei-me longe dos olhos da sociedade, mas não longe dos meus próprios olhos 

direcionados a mim. Os meus questionamentos sobre a minha identidade de gênero 

se tornaram frequentes, pois agora eu tinha o tempo comigo mesme para tê-los sem 

muitas interferências externas. 

Eu passei a me entender como pessoa não-binária e aos poucos fui adquirindo 

propriedade para poder contar para mis amigues próximes. Foi um passo muito 

grande de autoaceitação, pois contar para outras pessoas era um modo de afirmar 

quem eu sou, não era mais algo só na minha cabeça. 

  

 Após este passo de me afirmar como pessoa não binária, me senti mais 

confortável para tratar isso na minha arte de forma explícita, não de forma subjetiva, 

como havia feito antes.  

 

 Em 2020, o Prof. Dr. Rogerio Lima, da disciplina de História da Arte 

III/CA/UFPel, fez uma proposta artística como exercício e pediu que es alunes 

produzissem uma arte contemporânea de tema neoclássico. Foi então que este 

desenho (Figura 3) foi feito: criei um autorretrato de tema mitológico com 

características (detalhadas na Figura 2) do neoclassicismo: equilíbrio, proporção, 

clareza, mínimo uso de cor, colorido sóbrio e delicado, mitologia como tema, arte como 

exatidão da natureza, adaptação/correção de características da pessoa representada 

(arte ideal), uso de modelos estéticos gregos. Utilizei do modelo de proporções 

Cânone de Policleto e também o contrapposto132, uma forma de apresentação que 

busca naturalidade.  

 
132Termo usado na escultura para figura humana em pé posicionada de forma que o peso repouse sobre 

uma perna (CONTRAPPOSTO, 2022). 



281 
 

 
Figura 2. Kael Betun. Anotações Retrato de Kael como deus Dionysus. Desenho digital. São Paulo, 

2020. Acervo pessoal. 
 

No autorretrato (Figura 3), me represento como deus Dionísio, o deus grego do 

vinho da mitologia grega, das festas, do teatro, da insanidade e "protetor daqueles 

que não pertencem à sociedade convencional e assim simboliza tudo o que é caótico, 

perigoso e inesperado, tudo que escapa à razão humana e que só pode ser atribuído 

à ação imprevisível dos deuses."133 (DANIÉLOU, 1992, p. 15). Dioniso é associado 

com feminilidade e foi criado como menina para que não fosse descoberto pela deusa 

Hera.  

 De acordo com Ross S. Kraemer (1979),  "o próprio deus [Dioniso] incorpora a 

forma de ambos os sexos simultaneamente; uma figura essencialmente andrógina, 

Dioniso representa apropriadamente a inversão dos papéis sexuais para ambos os 

sexos". 

 

 
133No texto original: represented by city religions as the protector of those who do not belong to 

convencional society and thus symbolizes everything which is chaotic, dangerous and unexpected, 

everything which is chaotic, dangerous and unexpected, everything which escapes human reason and 

which can only be attributed to the unforeseeable action of the gods. 



282 
 

 
Figura 3. Kael Betun, Retrato de Kael como deus Dionysus. Desenho digital. São Paulo, 2020. Acervo 

Pessoal. 
 

 Eu, pessoa não-binária, me retrato como o deus Dioniso, só que 

utilizando como referência uma fotografia de meu corpo nu e acrescentando ao 

desenho características corporais de mulheres e homens usando ferramentas e 

software digital Adobe Photoshop, de acordo os estereótipos e generalizações 

binárias de gênero: seios e pênis, para explicitar um ser não-binário ou intersexo. De 

acordo com a sexóloga e bióloga americana, Dr. Anne Fausto-Sterling (2020, p.4, 

tradução nossa), “rotular alguém como homem ou mulher é uma decisão social. 

Podemos usar o conhecimento científico para nos ajudar a tomar a decisão, mas 

apenas nossas crenças sobre gênero – não a ciência – definem nosso sexo”.134 

 Para a identificação da figura de Dioniso, utilizo como símbolos a sua coroa de 

pâmpanos e seu bastão Tirso. 

 
134No texto original: Labeling someone as a man or a woman is a social decision. We may use scientific 

knowledge to help us make the decision, but only our beliefs about gender – not science – defines our 

sex. 



283 
 

 

 Quando fiz este autorretrato135, ainda não tinha escolhido me chamar Kael. 

Quando passei a me chamar Kael, queria produzir algo para mim que simbolizasse 

essa mudança em minha vida. Esta proposta artística me inspirou a fazer algo mais 

elaborado e, a partir dela, pensei em fazer releitura de alguma obra do período 

neoclássico, que me levou a fazer a pintura digital intitulada O Nascimento de Kael. 

 
Figura 4. Kael Betun, O Nascimento de Kael. Pintura digital. São Paulo, 2021. Acervo Pessoal. 

 
Esta obra (Figura 5), intitulada O Nascimento de Kael, é um autorretrato que 

faz uma releitura contemporânea de O Nascimento de Vênus de William-Adolphe 

 
135Na minha poética, cogito o uso do termo adequado para estas imagens que são autorretratos,  que 

também possuem finalidades além do autorretrato. 



284 
 

Bouguereau (Figura 6). Através desta releitura, procuro representar a minha aceitação 

e descobrimento como pessoa trans não-binária. A obra retrata o meu nascimento 

simbólico como Kael, após mudar o nome que foi designado a mim no meu 

nascimento. O título da obra potencializa esta ideia, devido a troca de nome de “O 

Nascimento de Vênus” por “O Nascimento de Kael”.  

 
Figura 6. William-Adolphe Bouguereau, O Nascimento de Vênus, óleo sobre tela, 300cm x 215cm, 

1879. Acervo: Museu de Orsay 
 

Ao pintar duplamente a figura de meu corpo de modo espelhado, mas com 

características corporais diferentes, busco representar que não há um único jeito de 

ser trans, transgeneridade não é uma coisa singular e não há só uma forma de ser. 

Instigo o observador a pensar nas múltiplas possibilidades que o ser humano tem de 



285 
 

existir, ao mostrá-lo corpos que são diferentes dos impostos pelo sistema 

cisheteronormativo. 

Através desta releitura com características do neoclassicismo e fazendo o uso 

de organização espacial equilibrada, do contrapposto e modelo de proporções 

Cânone de Policleto, busco trazer uma sensação de divindade para a pintura, mas 

com questões contemporâneas.  

Pela posição de divindade que as figuras adquirem, proporcionada por ser uma 

obra inspirada no neoclassicismo de tema mitológico, as mesmas questionam as 

representações de gênero e transformam as ideias de sagrado e profano, através da 

substituição da figura original de Vênus, presente na obra de Bouguereau.  

Borboletas se tornaram um emblema de metamorfose na arte e também têm 

sido utilizadas como símbolo da transgeneridade. As borboletas azuis, que rodeiam 

as duas figuras, foram escolhidas por mim como símbolo de meu nascimento, ou 

melhor, meu renascimento assim como Frida Kahlo as utilizou em Autorretrato com 

Colar de Espinhos e Beija‑flor (WHITE, 2022). 

A escolha de representação de uma pessoa usando uma composição de duas 

figuras em planos simetricamente opostos ou espelhadas, faz com que o observador 

faça uma comparação entre elas, ele pode se questionar qual seria a ‘certa’, mas a 

ideia é exatamente mostrar que não há uma figura ‘certa’ e outra ‘errada’, ambas são 

possíveis, ambas são reais.  

Eu, como pessoa não binária, não deixo de ser trans por não me hormonizar136 

sinteticamente. Se eu escolho a opção de me hormonizar ou até mesmo a 

mastectomia, continuarei a ser uma pessoa trans não binária, mesmo adquirindo 

características corporais diferentes das que eu possuo atualmente. 

Considerações finais 

Quantas possibilidades de arte e de representação identitária podem existir 

com pessoas trans no meio acadêmico? Quantas formas de arte mostrando pessoas 

trans são expostas em galerias? Quantos artistas trans você conhece? Por vezes, 

sinto que só somos tratados como objetos de pesquisa por pessoas cis, só assim nos 

 
136“A hormonização (também conhecida por terapia hormonal ou hormonioterapia) é uma intervenção 

de saúde utilizada por muitas pessoas transexuais e travestis como uma estratégia para se 

expressarem e serem reconhecidas pela sociedade dentro dos limites do gênero com o qual se 

identificam ou com o qual preferem ser identificadas.” (UNIFESP, 2021) 



286 
 

tornamos relevantes na academia. Nós sempre existimos, mas onde está nossa 

representação dentro do campo da arte? Por isso é importante visibilizar formas de 

nossa representação em imagens da arte contemporânea.  

Acompanhar e ter contato com outras pessoas trans e artistas trans me 

proporciona estar mais à vontade comigo mesme, pois sei que essas pessoas 

vivenciam experiências parecidas com a minha. Me vejo nessas outras pessoas e me 

sinto conectade mesmo que não as tenha conhecido pessoalmente. Pesquisar artistas 

trans e encontrar nomes como Fefa Lins e Gabz 404 é um acalento para o coração. 

Eu quero produzir arte queer, produzir arte para mim, para outras pessoas 

trans. Quero romper com o protagonismo majoritário das pessoas cis na arte e 

conquistar o meu espaço, quero conquistar o espaço para pessoas trans. A nossa 

vivência é negligenciada e não quero que na minha arte aconteça isso também. 

Uso a minha arte como ferramenta de transformação pessoal e quero usar da 

minha arte para mover as pessoas. Quero tornar as pessoas retratadas visíveis, quero 

que elas se sintam vistas. Quero mostrar ao observador das obras a pluralidade que 

nós trans possuímos. 

 

 Ser trans é transcendental, é ser transparente e terno com si mesmo, é amar a 

si e escolher ser quem somos. Quero tornar-me visível e quero, através da minha arte, 

tornar visíveis outras pessoas trans como eu. 

 
Referências 
 
BETUN, Kael Santana; SIQUEIRA, William Alexsander Silva de. Gênero e Corpos 
Não-Conformantes em Sobreposições Fotográficas a partir de Práticas Ambientais 
Não Urbanas. Orientadora: Alice Jean Monsell. In: Simpósio Internacional Gênero 
Arte e Memória, VI., Pelotas, RS. Anais. Pelotas: Universidade Federal de Pelotas. 
Disponível em:   https://drive.google.com/file/d/1iwGBIbCstA4hj99YspryT5Or5xfH-
qn1/view. Acesso em: 18 mai. 2022. 

BROWN, Meredith E. Butterflies and rebirth. Wonders of Nature and Artifice. 
Gettysburg: The Cupola: Scholarship at Gettysburg College, 2017. Cap. 18.   
Disponível em: https://cupola.gettysburg.edu/wonders_exhibit/18. Acesso em: 18 mai. 
2022. 

CASSIANO, Ophelia. Guia para “Linguagem Neutra” (PT-BR): “Porque elus existem 
e você precisa saber!”. Medium, 2019. Online. Disponível em: 
https://medium.com/guia-para-linguagem-neutra-pt-br/guia-para-linguagem-neutra-
pt-br-f6d88311f92b. Acesso em: 5 nov. 2022. 

CONTRAPPOSTO. In: BRITANNICA, The Britannica Dictionary. Encyclopædia 
Britannica, 2022. Disponível em: https://www.britannica.com/art/contrapposto. Acesso 
em: 15 mai. 2022. 



287 
 

DANIÉLOU, Alain. Gods of Love and Ecstasy: The Traditions of Shiva and Dionysus. 
EUA: Inner Traditions, 1992. p.15. 

HATCH, Leah. Dionysus and His Cult and Worship; a Gender Study. Academia Edu. 
Disponível em: 
https://www.academia.edu/12423679/Dionysus_and_His_Cult_and_Worship_A_Gen
der_Study. Acesso em: 15 mai. 2022. 

KERN, Maria Lúcia B; ZIELINSKY, Mônica; CATTANI, Icleia Borsa. Espaços do 
corpo: Aspectos das artes visuais no Rio Grande do Sul (1977-1985). Porto Alegre. 
Editora da UFRGS; Programa de Pós-Graduação em Artes, 1995. 

KRAEMER, Ross S. Ecstasy and Possession: The Attraction of Women to the Cultof 
Dionysus. The Harvard Theological Review  72 (1979): p. 68. 

LANCRI, Jean. Colóquio sobre a metodologia da pesquisa em artes plásticas na 
universidade. In: BRITES, Blanca; TESSLER, Elida (Org.). O meio como ponto zero: 
metodologia de Pesquisa em Artes Plásticas. Porto Alegre: Ed. Universidade/UFRGS, 
2002. p.19.  

LIMA, Rogério.  Neoclassicismo 1780 – 1820: material didático para a disciplina de 
História da Arte III. In: PELOTAS. Centro de Artes da Universidade Federal de Pelotas. 
Acesso em: 15 mai. 2022. 

NEOCLASSICISM. Boundless Art History: European and American Art in the 18th and 
19th Centuries. Course Hero. Disponível em: https://www.coursehero.com/study-
guides/boundless-
arthistory/neoclassicism/#:~:text=Neoclassical%20painting%20is%20characterized%
20by,the%20epitome%20of%20Neoclassical%20painting. Acesso em: 05 nov. 2022. 

REY, Sandra. Da prática à teoria: três instâncias metodológicas sobre a pesquisa em 
poéticas visuais. Revista Porto Arte. Porto Alegre, v. 7, n. 13, p. 81-95, nov. 1996. 
Disponível em: https://seer.ufrgs.br/PortoArte/article/view/27713. Acesso em: 29 fev. 
2020. 

STERLING, Anne Fausto. Sexing the Body: Gender Politics and the Construction of 
Sexuality. New York: Basic Books, 2020. 

UNIFESP. Protocolo para o atendimento de pessoas transexuais e travestis no 
município de São Paulo. Núcleo TransUnifesp, São Paulo, 2021. Disponível em: 
https://nucleotrans.unifesp.br/conteudo/protocolo-para-o-atendimento-de-pessoas-
transexuais-e-travestis-no-municipio-de-sao-paulo. Acesso em: 15 mai. 2022. 

WHITE, Katie. A History of Butterflies in art. Artnet News, 18 de mar. 2022. Disponível 
em: https://news.artnet.com/art-world/a-history-of-butterflies-in-art-2085638. Acesso 
em: 18 mai. 2022. 

 

NARVAZ, Martha Giudice; KOLLER, Sílvia Helena. Metodologias feministas e 
estudos de gênero: articulando pesquisa, clinica e política. Disponível em:< 
http://www.scielo.br/pdf/%0D/pe/v11n3/v11n3a20.pdf>.Acesso em: 10 de jul de 2022 

WOOLF, Virginia. Orlando. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018. 



288 
 

SANGRÍA: da letra ao corpo 

Lorena Dias137 

 

 

Resumo:  Nesse trabalho analiso a obra Sangría (2017) criada pela poeta, slammer, 
atriz Luíza Romão com o objetivo de perceber os lugares da tradução, focalizando nos 
estudos desenvolvidos pelo Guilherme Gontijo (2017) e Rodrigo Tadeu Gonçalves 
(2017), os quais inserem a performance nos processos da tradução literária. As 
discussões sobre a inserção do corpo, da voz, dos gestos, na leitura da poesia não é 
uma proposta recente, já que temos estudos historiográficos que apontam para as 
narrativas orais em sociedades tradicionais como as de matrizes africanas e 
indígenas. A transcriação literária da poeta Luíza ocorre de forma subversiva, é 
possível reconhecer na voz, na letra, no corpo, no trabalho fotográfico caminhos 
outros para a recepção das tessituras de Sangría. Desse modo, a poesia 
contemporânea reencontra na tradição oral um caminho para tradizer, traduzir a 
história do Brasil de forma poética e transgressora partindo da corporalidade do texto. 

 

Introdução 

O presente trabalho analisa a obra Sangria da poeta, atriz, slammer, Luíza 

Romão com o objetivo de identificar como ocorre os atravessamentos da performance 

para a tradução literária. Para tanto, seguiremos um percurso inicial que apresenta a 

poeta, posteriormente analisarei alguns dos poemas a partir da crítica literária e 

cultural. Por fim, realizarei um diálogo com a tradução literária que encontra no corpo 

um modo de tradizer. 

Luíza Romão começou sua vida literária nos slams138, na cidade de São Paulo, 

nesses espaços ela declamava poesia e participava de competições com outros 

poetas. Nesse cenário, ela já vinha de uma formação no teatro, onde realizou a sua 

formação artística e cultural. Sangría é o seu segundo livro, em 2014 a poeta publicou 

o livro Motolove. Em Sangría, ela busca revisitar a história do Brasil sob a ótica de um 

útero. 

 
137 Graduada em Letras Português/Espanhol pela Universidade Federal do Rio Grande, atualmente é 
mestranda no Programa de Pós-graduação em Letras na mesma universidade. Integra o Grupo de 
Pesquisa Crítica feminista e autoria feminina: cultura, memória e identidade (UFGD).  
138 O Slam é feito pelas e para as pessoas. Pessoas que, apropriando-se de um lugar que é seu por 
direito, comparecem em frente a um microfone para dizer quem são, de onde vieram e qual o mundo 
em que acreditam (ou não). É um espaço para que o sagrado direito à liberdade de expressão, o livre 
pensamento e o diálogo entre as diferenças sejam exercitados. Um espaço autônomo onde é celebrada 
a palavra, a fala, e, ainda mais fundamental num mundo como o que vivemos- a escuta.  (D’ALVA, 
2011 p.125) 
Disponível em: https://gerflint.fr/Base/Bresil9/estrela.pdf.   

https://gerflint.fr/Base/Bresil9/estrela.pdf


289 
 

Os poemas apresentados pela escritora são acompanhados pelas fotografias, 

que foram feitas de forma coletiva, com a presença de outras mulheres, e de outras 

artistas, de diferentes lugares do Brasil em diferentes linguagens. Sangria também é 

uma web série139. Os 28 poemas foram gravados em estúdio, em seguida foram 

convidadas 28 mulheres de diferentes áreas artísticas como da xilogravura, pintura, 

grafite, dança, teatro, intervenção urbana, música, bordado, teatro de boneco, 

iluminação, linguagem de sinais, dentre outras, para performar os poemas. Cada 

poema, conta com uma trilha sonora especial, composta por baixo acústico e 

percussão 

Do encontro de tantas vozes femininas nasceu uma obra múltipla e coletiva, 

que vai muito além da poesia. É um grito de urgência e utopia em um tempo de 

constantes desmontes na área cultural brasileira. A poeta costura uma narrativa que 

evidencia experiencias pessoais e episódios históricos do Brasil, a fim de construir e 

desconstruir o que entendemos por identidade brasileira.  

É importante pontuar que a história é contada pelo ponto de vista do corpo da 

mulher, do ciclo menstrual. Os ciclos econômicos da borracha, do café e do ouro se 

misturam com os ciclos biológicos e as fases do útero (ovulação, menstruação, 

concepção); o “país do futuro” se sintetiza numa gestação impossível sempre 

interrompida por golpes de Estado ou “pílulas do dia seguinte”.  

A presença da oralidade a partir da linguagem urbana ilustra a poesia 

contemporânea da Luíza Romão. No livro temos a presença também da fotografia, 

cada poema é acompanhado por uma fotografia em preto, branco e vermelho. O 

fotógrafo Sérgio Silva registrou partes do corpo como os seios, pernas, mãos, punhos, 

pescoço, boca, olhos, umbigo, as 28 fotos foram impressas em tamanho 30×30 e 

costuradas com barbante de cor vermelho à mão pela artista Luíza Romão. Outros 

materiais também foram utilizados na customização das fotografias como correntes, 

talheres, fechaduras, pregos e espelhos.  

Essas tessituras apresentam um novo lugar para o poema e para a poesia, a 

anatomia do corpo é reinventada e torna-se um suporte de uma denúncia histórica. A 

sonoridade e as intervenções poéticas utilizadas pela poeta Luíza Romão vislumbram 

debates emergentes sobre o corpo feminino, o qual é debatido pelas teorias feministas 

 
139 O projeto Sangría fez parte de um financiamento coletivo intitulado “A história do Brasil sob a ótica 
de um útero: 28 dias, 28 poemas, 28 fotografias” Disponível em: https://www.catarse.me/sangria  

https://www.catarse.me/sangria


290 
 

e ela própria enquanto feminista rompe com concepções patriarcais no seu trabalho. 

As fotografias juntamente com os poemas são pensadas para o confronto com os 

leitores e leitoras descentralizando os conceitos sobre poesia, sobre a História do 

Brasil e sobre o corpo das mulheres, deixando de ser apenas um lugar de aceitação 

e conformidade para tornar-se autônoma e revolucionária. 

Da letra ao corpo 

O corpo das mulheres, as linguagens artísticas trazidas pela poeta são 

representações da coletividade e do feminismo em movimento. Essa diversidade de 

formas evidencia uma possibilidade de repensar o literário contemporâneo. A História 

da Literatura representa lugares de privilégio e de poder, nesses lugares ainda não 

temos um número significativos de mulheres, pessoas negras, dentre outros grupos 

minoritários. Dentro dos estudos literários, temos diferentes definições do que é 

literatura. Conforme Paul Zumthor: 

A noção de "literatura" é historicamente demarcada, de pertinência 
limitada no espaço e no tempo: ela se refere à civilização europeia, 
entre os séculos XVII ou XVIII e hoje. Eu a distingo claramente da ideia 
de poesia, que é para mim a de uma arte da linguagem humana, 
independente de seus modos de concretização e fundamentada nas 
estruturas antropológicas mais profundas. Foi dessa perspectiva que 
me coloquei o problema da poesia vocal (insisto no adjetivo) e afastei 
os pressupostos ligados à expressão, infelizmente frequente, 
"literatura oral". (ZUMTHOR, 2018 p.24) 
 

Do ponto de vista do teórico Paulo Zumthor, é possível repensar no lugar da 

literatura e no corpo feminino sendo também um lugar onde a poesia pode ser vivida 

e pensada de um modo não eurocêntrico. É importante mencionar o lugar da leitura 

no momento contemporâneo, também como um lugar que pode não ser silencioso. A 

poesia na literatura contemporânea pode ser observada como um entre lugar, onde a 

poesia e o corpo caminham juntos. Se movem de forma complementar. Os slams 

espalhados pelo país remontam os passos da literatura oralizada, dialogada de forma 

coletiva em espaços urbanos, os quais repensam o texto através da voz. Dessa forma, 

o pesquisador Paul Zumthor discute a questão do corpo com/na palavra, quando 

recorta esse movimento ele sai de um lugar comum da literatura, a qual entende a 

literatura em sua grande maioria como o texto escrito, o literário verbal. Entretanto, 

pensar o corpo, a voz em cena dessas novas formas de experienciar a poesia pode 

ser um caminho do reencontro com as poéticas ancestrais, as quais sempre estiveram 

nas culturas não ocidentais, como as de matrizes africanas e culturas ameríndias. 



291 
 

Na conceitualização sobre a etnopoesia trazida pelo autor Jerome Rothenberg 
140temos um distanciamento do que ocorre na poesia trazida pela Luíza Romão, já 

que a poesia encenada por ela está no âmbito urbano da periferia e não nos lugares 

originários, do campo e das comunidades ameríndias. Essas distâncias não são 

apenas no sentido dos ambientes e dos temas abordados pelas poesias, mas nos 

rituais, nos quais a oralitura está inserida. Dentro dessas diferenças é possível 

encontrar fios condutores que ligam a etnopoesia com a poesia marginal e nesse 

aspecto temos a presença da voz. A vocalização dos poemas no corpo. Parece 

redundante pensar a vocalização dos poemas na voz, mas é importante atentar-se 

para o que seria a voz nesse quadro desenhado pelo Paul Zumthor: “Considero com 

efeito a voz, não somente nela mesma, mas (ainda mais) em sua qualidade de 

emanação do corpo e que, sonoramente, o representa de forma plena.” (ZUMTHOR, 

2018 p.17). 

O corpo está presente na poesia e na literatura oral trazida pelos contadores 

de histórias das culturas africanas, as quais possuem a imagem dos criôs141, como 

sendo autoridades no que se refere aos conhecimentos e saberes partilhados em suas 

comunidades. A voz é um recurso para essa partilha porque é dessa forma que temos 

o transporte das palavras, de modo que as estórias contatas são replicadas por outras 

comunidades. Na poética trazida pela poeta Luíza Romão também temos a voz no 

corpo e o corpo na voz em movimento constante para que o dizer possa realizar-se 

de forma mais plena. 

O dizer para a etnopoesia pensada por Jerome Rotheberg é aprofundada no 

sentido xamânico. Colocar o poeta como xamã é retornar às tradições orais. A 

 
140 Nascido em Nova York, em 1931, Rothenberg fez parte de uma geração intermediária entre 
movimentos poéticos bastante conhecidos de público e crítica: a poesia beatnik dos anos 1950 e 1960 
e a language poetry do início da década de 1970. Junto com o poeta Robert Kelly, Rothenberg concebe 
a deep image nos anos 1960, movimento de curta duração, mas essencial para seu desenvolvimento 
poético.  Rothenberg é conhecido principalmente por ter criado o termo etnopoesia e  por  seus 
experimentos  com  o  que  chamou tradução total,  ao  traduzir  a  poesia  indígena  norte-americana. 
A tradução total foi um método inovador de considerar a musicalidade, a presença de distorções de 
palavras ou palavras sem sentido, e outros mecanismos poéticos das artes verbais indígenas como 
parte integrante da composição. Dessa forma, o resultado da tradução deveria necessariamente 
contemplar todos esses aspectos. 
141 A palavra griô tem origem no termo francês griot para designar uma função dos mestres guardiões 
dos saberes e fazeres africanos. Segundo a Lei Griô Nacional, griot é uma recriação do termo 
gritadores, criado pelos colonizadores portugueses, para nomear africanos que em praça pública 
gritavam as suas narrativas. Mas depois foi utilizada pelos estudantes afrodescendentes franceses para 
sintetizar milhares de definições. Os griôs são poetas, comunicadores sociais, sábios guardiões da 
história e dos saberes e fazeres das comunidades e eles consideram que a palavra escrita não tem 
papel social prioritário. Em África, existem muitos outros nomes para designar o griô. E no Brasil, as 
comunidades indígenas também reconhecem o termo griô a definição de um lugar social e politico na 
comunidade para transmissão oral dos seus saberes e fazeres. (PRUDÊNCIO, p.23-24) 



292 
 

presença do coletivo insere a poesia trazida pela poeta Luíza Romão também com 

um olhar nas tradições que englobam esse revés para as formas de experenciar a 

poesia. A coletividade presente nas culturas ameríndias também é presente nos 

slams, já que eles só ocorrem graças ao companheirismo dos participantes. A ação 

da palavra só é possível por conta do silêncio que é feito coletivamente. A organização 

também é pensada coletivamente. Existe algo de afetivo nos slams como o próprio 

encontro, as parcerias posteriores em antologias poéticas e nos demais trabalhos 

culturais.  

As declamações dos poemas feitas pelos poetas desses slams faz parte de um 

processo criativo, o qual insere a escrita criativa que permite pensar o lugar e as 

questões sociais da periferia. O trabalho desenvolvido pela poeta converte os 

processos artístico no suporte livro, mas não é dele que parte a poesia e sim das 

performances, as quais são exploradas nos slams.  

Poderíamos definir o poetry  slam,  ou  simplesmente  slam,  de  
diversas  maneiras:  uma competição de poesia falada, um espaço 
para livre expressão poética, uma ágora onde questões da atualidade 
são debatidas, ou até mesmo mais uma forma de entretenimento. De 
fato, é difícil defini-lo de maneira tão simplificada, pois, em seus 25 
anos de existência, o  poetry  slam  se  tornou,  além  de  um  
acontecimento  poético,  um  movimento  social, cultural, artístico que 
se expande progressivamente e é celebrado em comunidades em todo 
o mundo. (D” ALVA, p. 120) 

 

Antes da publicação dos seus livros, temos a tradição oral, ou seja, a escuta e 

as relações singulares com as outras pessoas, a experiência através da presença do 

corpo em cena e dessa forma as vozes se encontram nesse percurso poético. É 

possível compreender esse movimento como aquele que permite repensar as 

estruturas de poder que instituem o que pode ser uma literatura de prestigio e o que 

não pode ser, o valor literário é sempre colocado em discussão da crítica literária. 

Esse aspecto não será explorado de forma mais ampla nesse artigo, mas é importante 

rever esses conceitos de valor literário para pensar a literatura contemporânea como 

um rompimento com a tradição canônica ocidental. 

Repensar a história colonial do país do ponto de vista de uma mulher, de um 

útero é o que tange a obra de Luíza Romão. Os 28 poemas acompanhados por uma 

fotografia que foi cultivada com barbante vermelho e alguns objetos como talheres, 

chaves e outros materiais propõe pensar nos matérias que estiveram presente nesse 

percurso histórico e social no nosso país de forma violenta e dolorosa principalmente 

para as classes sociais minoritárias como as mulheres e os indígenas, povos 



293 
 

dizimados além das línguas que foram apagadas de forma violenta no nosso território. 

O primeiro poema do livro inicia com uma tentativa de dizer o nome do próprio país, 

esse nome é um lugar do enfrentamento com a historia atravessada nos traumas 

enfrentados pelas populações minoritárias. 

DIA 1. NOME COMPLETO 
 
eu queria escrever a palavra br*+^% 
a palavra br*+^% queria escrever eu 
palavra eu br*+^% escrever queria 
BRASIL 
eu queria escrever a palavra brasil 
 
aquela em nome da qual 
tanto homem se faz bicho 
tanto bandido general 
aquele em nome de quem 
a borracha vira bala 
a perversidade qualidade de bem 
 
aquela empunhado em canto 
atestada em docs 
que esconde pranto 
mãe do dops 
 
eu queria escrever a palavra brasil 
mas a caneta 
num ato de legítima revolta 
feito quem se cansa 
de narrar sempre a mesma trajetória 
me disse “PARA 
e VOLTA 
pro começo da frase 
do livro 
da história 
volta pra cabral e as cruzes lusitanas 
e se pergunte 
DA ONDE VEM ESSE NOME?” 
 
palavra-mercadoria 
brasil 
PAU-BRASIL 
o pau-branco hegemônico 
enfiado à torto e à direto 
suposto direito 
de violar mulheres (...) (ROMÃO, 2017) 

 

A exploração patriarcal é exposta não de maneira leve, mas sim em forma de 

denúncia, questionando os moldes da sociedade patriarcal. Assim como o corpo das 

mulheres, o território brasileiro foi, desde sempre explorado, nesse mesmo poema 

temos o sujeito poético enfatizando que “A COLONIZAÇÃO COMEÇOU PELO  

ÚTERO/matas  virgens/virgens  mortas/A  COLONIZAÇÃO FOI UM ESTUPRO” 



294 
 

(ROMÃO, 2017). Ao longo da obra é possível identificar as interlocuções entre o 

biológico, o cultural e o político embrenhados na tentativa de expor as mazelas 

existentes no nosso processo colonial. O corpo feminino, enquanto território explorado 

e submetido a inúmeras atrocidades, violentado e violado questiona o falocentrismo. 

O jogo de palavras e as repetições do vocábulo “pau” representam essa 

insistência de impor às mulheres uma determinada ordem e padrões a serem 

seguidos, dentro disso a imagem do “pau” é reelaborada várias vezes para propor 

uma contestação do patriarca. Nesse sentido, temos essas imagens como elementos 

simbólicos de exercício do poder patriarcal. 

O corpo feminino torna-se agente e suporte do discurso poético, ao conseguir 

vislumbrar espaços de fuga diante da construção delimitada e do controle que impera 

sobre ele. O útero, símbolo cultural que defini biologicamente a mulher, é o 

protagonista da narrativa dessa “história à contrapelo”. Dentro desse percurso 

narrativo, temos diferentes vozes femininas contando suas próprias versões e não 

aquelas que foram narradas por homens brancos, homens religiosos, de família e de 

bem.  

A poeta, por sua vez, constrói em uma via de mão dupla ao olhar para dentro 

de si e usar o que vê e sente para então projetar-se no mundo. Ao lançar-se incide 

sobre ele subvertendo o status quo do país fálico. Esvai-se a sangria para externalizar 

a impossibilidade de limitar o feminino, mesmo com as tentativas de contenção, 

controle e a vigia permanente. 

O retorno para a história do próprio país é apresentado em forma de denúncia 

e questiona o processo de colonização que ocorreu no Brasil, o que permite pensar a 

barbárie presente no nosso país, a qual ainda é apagada de forma criminosa pelos 

governos, como pode ser percebido nos nomes das principais avenidas, nos 

monumentos que homenageiam personalidades históricas que dizimaram populações 

indígenas e quilombolas. Conforme Walter Benjamin: 

Pois todos os bens culturais que ele vê tem uma origem sobre a qual 
ele não pode refletir sem horror. Devem sua existência não somente 
ao esforço dos grandes gênios que os criaram, como à corveia 
anônima dos seus contemporâneos. Nunca houve um monumento da 
cultura que não fosse um monumento da barbárie. E, assim como a 
cultura não é isenta de barbárie, não o é, tampouco, o processo de 
transmissão da cultura. (BENJAMIN, p.225) 
 
 

O poema de abertura de Sangría convoca a pensar sobre o processo de 

colonização do nosso país de forma descentrada dos ensinos normativos da história, 



295 
 

ao mencionar a tentativa de escrever o nome do próprio país temos um confronto com 

a historicidade que nos é contada, o confronto contra a barbárie presente não só na 

nossa história, mas na permanência da história da violência contra mulheres, 

indígenas, quilombolas dentre outras comunidades. Luíza Romão é uma mulher 

contemporânea que se esforça para romper com esses monumentos da barbárie. 

 

A tradução de Sangría  

 

O processo de tradução dos poemas feitas pela própria poeta Luíza Romão 

ocorre a partir do corpo. Nos estudos semióticos e intersemióticos temos as definições 

de adaptações e releituras sobre uma determinada obra. Cada uma com uma 

especificidade e tendo como foco meios de comunicação midiáticos, alguns até 

mesmo simultâneos. Conforme Guilherme Gontijo Flores: 

Dar algo sem levar. A tradução em sua etimologia — levar além, 
atravessar, conduzir ao outro lado — bem poderia ser um bem caduco: 
tradução não como um caminhão de mudanças (metaphora em 
grego), avaliada pelo estado da mobília que chega a seu destino; não 
como um barco de Caronte atravessando o rio dos mortos, o rio do 
esquecimento, levando sombras sem memória. Por que levar objetos 
desmemoriados, almas sem corpos? A quem levar? Sempre é 
possível arriscar o pensamento na tradução, talvez numa troca de 
corpos. Mas tradução não como metempsicose, de corpos que se 
trocam por uma alma pura imutável eternamente idêntica a si mesma. 
Como seria uma metempsicose de almas mutáveis? A ressurreição 
poderia ser um todo novo, de corpo e alma. O barco valeria por si 
mesmo, enquanto mudança. A tradução pensável como um dom dos 
corpos. (FLORES, 2017 p.23) 
 

Na definição do professor Guilherme Flores, observamos a importância do 

corpo no processo de tradução. Dessa maneira, a poesia não pode ser pensada como 

uma troca de corpos, mas como um atravessamento, um efeito de um ser sob o outro, 

não como peso, ou um trabalho de suportar as diferenças e singularidades do outro 

corpo, mas sim uma condução de um modo de perceber o outro em si mesmo, como 

um dom dos corpos. 

No ato do atravessamento podemos pensar a importância da poesia. Não na 

sua definição o que não é a proposta desse artigo, mas sim o que ela pode representar 

no âmbito da troca dentro da tradução. A poesia está inserida no poeta de forma 

ritualística, na transposição da palavra para o mundo, nesse ritual temos o retorno do 

mundo para o poeta. Refletindo de um modo mais teórico filosófico e não no sentido 

sociológico, já que estamos inseridos em um mundo capitalista, o qual exige de nós a 

inserção no mercado. 



296 
 

A poesia ainda é um lugar marginalizado, de menor prestigio dentro dos 

estudos literários por conta da sua abstração e também pelas suas transformações 

ao longo dos anos. Não que o romance, ou as prosas poéticas não tenham um grau 

de dificuldade no campo da crítica literária e dos estudos literários, mas me refiro aqui 

ao pouco valor da poesia para a reflexão sobre a sociedade em geral. É muito mais 

linear e compreensível do ponto de vista literário a análise de um romance do que 

uma poesia/um poema. 

O exercício da leitura e da escuta dentro da poesia da Luíza Romão provoca 

um deslocamento no sentido da percepção sobre o próprio texto e sobre o mundo, no 

qual estamos inseridos. A poesia dela é política e está inserida em um contexto, onde 

o corpo feminino é demarcado pelas instituições religiosas e pelos órgãos de poder 

como os governos e pelo patriarcado.142 

O sentido da poesia segundo Jean Luc Nancy é o fazer ou o deixar de fazer, 

no sentido da dificuldade. Dentro disso, temos os estudos sobre performance e 

tradução desenvolvidos pelo professor Guilherme Flores, o qual compreende a poesia 

como um mecanismo de entrega para o mundo, conforme ele menciona que o poema 

e a tradução do poema é um exercício de guardar. O poema é para ser guardado, ele 

é uma entrega para o mundo sem a necessidade de receber algo em troca, já que ele 

existe por si só. 

Diante das dificuldades do processo de tradução literária da poesia e do poema 

é necessário pensarmos as diferenças do que é o poema e do que é poesia, já que 

são distintos na sua inclinação para o sensível e na recepção desde a leitura até a 

escuta. Nesse percurso de diferenciação encontramos nos estudos de Haroldo de 

Campos o conceito de transcriação literária, o qual envolve o método de identificar as 

diferenças culturais dos poemas para aproximar-se da língua ou cultura de chegada. 

Na obra da Luíza Romão temos as duas preocupações sendo dispostas por meio da 

palavra e do corpo porque a partir do momento em que o corpo entra em cena há uma 

dimensão do afeto que é do gesto, e a letra está inserida não apenas no grafismo, 

mas na voz. 

  

Considerações finais 

Os diferentes olhares para a história do nosso país são urgentes porque coloca 

no centro das discussões o poder colonizador. O poder de narrar a história esteve ao 

 
142   O termo patriarcado remete, em geral a um sentido fixo, uma estrutura fixa que imediatamente 
aponta para o exercício e presença da dominação masculina. 



297 
 

longo do tempo atrelada aos lugares de poder. Durante muito tempo apenas os 

homens brancos de uma classe privilegiada narraram a história e estiveram 

representados na literatura e enquanto literatos. Conforme Chimamanda Ngozi 

Adichie: 

É assim, pois, que se cria uma única história:  mostre um povo como 
uma coisa, como somente uma coisa, repetidamente, e será o que 
eles se tornarão. É impossível falar sobre única história sem falar 
sobre poder. Há uma palavra, uma palavra da tribo Ilbo, que eu lembro 
sempre que penso sobre as estruturas de poder do mundo, e a palavra 
é Kali.  É um substantivo, que livremente se traduz:  "ser maior do que 
o outro”. Assim como nossos mundos econômicos e políticos, histórias 
também são definidas pelo princípio do Kali. Como são contadas, 
quem as conta, quando e quantas histórias são contadas, tudo 
realmente depende do poder. Poder é a habilidade de não só contar a 
história de uma outra pessoa, mas de fazer a história definitiva daquela 
pessoa. (ADICHIE, 2009 p.13) 
 

O poder mencionado pela autora Chimamanda ultrapassa as fronteiras e está 

presente na nossa historiografia literária brasileira que valorizou por muito tempo 

apenas alguns poucos autores de determinadas classes sociais. A literatura 

contemporânea produzida e incorporada pela poeta Luíza Romão é um enfrentamento 

aos lugares de poder institucionalizados dentro e fora da academia.  

O corpo das mulheres na obra da poeta é um palco de reconstrução da própria 

história e do território brasileiro, além do conceito de identidade. No nosso país temos 

culturas múltiplas por conta da presença africana, indígena, asiática, italiana, alemã, 

dentre outras. 

As culturas e as barbáries mencionadas pelo filosofo alemão Walter Benjamin 

são coexistentes, não existindo uma sem a outra, já que para existir cultura é 

necessário haver algum tipo de violência ou apagamento como no caso das línguas 

indígenas dizimadas no processo colonial português. Desse modo, a cultura brasileira 

está atravessada pelas violências que corroboraram pelos apagamentos históricos. 

A performance atribuída aos poemas da poeta Luíza Romão convoca a escuta 

para romper paradigmas hegemônicos de poder. Os governos ditatoriais, os ciclos 

econômicos são imagens potentes para fazer o ouvinte, os leitores e leitoras 

ressignificarem a compreensão sobre as narrativas que foram interiorizadas por conta 

das repetições da história única. O convite a escuta trazido pela poeta Luíza Romão 

foi aceito por mim como um desafio para pensar as novas estéticas contemporâneas 

emergentes no campo da literatura e das artes em geral feitas por mulheres que 

pesam o corpo e discutem o nosso processo histórico de forma decolonial. 

 



298 
 

 

 

 

Referências 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Tradução de Sérgio P. 

Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

FLORES, G; G.; GONÇALVES, R. T. Algo infiel.  Corpo, performance, tradução.  

Florianópolis: Cultura e Barbárie, São Paulo: n-1 edições, 2017. 

Romão. 2017. Disponível em: <http://www.esquerdadiario.com.br/Poesia-

contemporanea-a-coragem-feminista-de-Sangria-de-Luiza-Romao>. Acesso em: out 

2021.  

ROMÃO, Luiza. Sangria. Fotografia de Sérgio Silva e tradução de Martina Altalef. 1. 

ed. São Paulo: Edição do autor: Selo do Burro, 2017. 

ROTHENBERG, Jerome. Etnopoesia no milênio. Rio de Janeiro: Azougue 

Editorial, 

2006 [1994]. 

Zumthor, Paul. Performance, recepção, leitura. Tradução de Jerusa Pires Ferreira 

e Suely Fenerich. São Paulo: Ubu, 2018.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.amazon.com.br/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Jerusa+Pires+Ferreira&text=Jerusa+Pires+Ferreira&sort=relevancerank&search-alias=stripbooks


299 
 

 


