UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Instituto de Filosofia, Sociologia e Politica

Programa de P6s-Graduacéo em Filosofia

v@{,’;ensﬂ%
A )

i

[ ]
RS BrRAS™

Dissertacao

A filosofia do Espirito Livre em Nietzsche:

tensdes, rupturas e inovacoes

Daniel de Alvarenga Berbare

Pelotas, 2015



Daniel de Alvarenga Berbare

A filosofia do Espirito Livre em Nietzsche:

tensdes, rupturas e inovacoes

Dissertacao apresentada ao Programa de
Pos-graduacéo em Filosofia da
Universidade Federal de Pelotas, area de
concentracdo Fundamentacdo e Critica
da Moral, como requisito para obtencao
do titulo de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Clademir Luis Araldi

Pelotas, 2015



Daniel de Alvarenga Berbare

A filosofia do Espirito Livre em Nietzsche: tensdes, rupturas e inovagdes

Dissertacao aprovada, como requisito parcial, para obtencdo do grau de Mestre em
Filosofia, Programa de Pos-Graduacdo em Filosofia, Instituto de Filosofia, Sociologia
e Politica, Universidade Federal de Pelotas.

Data da defesa:

Banca Examinadora:

Prof. Dr. Clademir Luis Araldi (UFPel) (Orientador)
Doutor em Filosofia pela Universidade de Sao Paulo

Prof. Dr. Luis Eduardo Xavier Rubira. (UFPel)
Doutor em Filosofia na Universidade de Sao Paulo

Prof. Dr.
DoUutor €m ......eeeiiiiiiiiiiieeeeeeeeee pela Universidade ...



Dedico este trabalho ao meu amigo

Sidnei Jonas Pereira Gongalves.



Agradecimentos

bY

Agradeco, primeiramente, a Universidade Federal de Pelotas, pela
oportunidade de realizar o curso de Pds-graduacao, publico, gratuito e de qualidade.

Ao professor Dr. Clademir Luis Araldi, pela orientacdo critica, confianca e,
principalmente, pelos conhecimentos construidos, sem 0s quais esse trabalho néo
seria possivel ou careceria de fundamento.

Aos professores do Departamento de Filosofia, pela dedicacgéo,
profissionalismo e refinada consciéncia filosofica.

A funcionaria Mirela Moraes, pelo empenho em prol do curso.

Aos meus colegas de curso, Antonio Gissoni e Jonas Rodeghiero, pelas
conversas, cafés, analises de conjuntura e debates filosoficos. E aos amigos
Anderson Pirica, Nauro Junior, Gilson Araujo e Aisllan Souza, pelo companheirismo.
A Dannyelle Gautério, pela ajuda e carinho.

A minha familia, em especial minha avo, que sempre me ajudou desde que
cheguei a Princesa do Sul. Também ao meu irmdo Henry Berbare, pela postura
critica e intelectual. A minha Mae e ao meu Tio Miguel.

Por fim, agradeco a todos os espiritos livres que nos abrem caminho para as

colmeias do conhecimento.



“Para o homem consciente s6 havia um dever: procurar-se a Si
mesmo, afirmar-se em si mesmo e seguir sempre adiante o seu préprio
caminho, sem se preocupar com o fim a que possa conduzi-lo. Tal
descoberta comoveu-me profundamente e foi para mim como o fruto
daquela vivéncia. (...) Sua missao era encontrar seu proprio destino, e
ndo qualquer um, e vivé-lo inteiramente até o fim. Tudo o mais era ficar
a meio caminho, era retroceder para refugiar-se no ideal da
coletividade, era adaptacéo e medo da propria individualidade interior.
Essa nova imagem ergueu-se claramente diante de mim, terrivel e
sagrada, mil vezes vislumbrada, talvez ja expressa alguma vez, mas
somente agora vivida. Eu era um impulso da natureza, um impulso em
direcdo ao incerto, talvez do novo, talvez do nada, e minha funcéo era
apenas deixar que esse impulso atuasse, nascido das profundezas
primordiais, sentir em mim sua vontade e fazé-lo meu por completo.
Esta, e somente esta, era a minha fungao”.

(Hermann Hesse)



Resumo

BERBARE, Daniel de Alvarenga. A filosofia do Espirito Livre em Nietzsche:
tensdes, rupturas e inovagdes. 2015. 115f. Dissertagcédo (Mestrado) — Programa de
Pos-graduacédo em Filosofia, Linha de pesquisa: Fundamentacéo e critica da moral.
Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2015.

O presente estudo visa analisar a filosofia do espirito livre em Nietzsche. Para tanto,
pesquisaremos o desenvolvimento desse tipo superior de homem como uma forma
de superacdo de todo o dogmatismo. Abordando a sua origem: com 0 rompimento
de seus antigos mestres e tudo que |lhe era veneravel até as formulacbes mais
tardias presentes em Além do bem e mal e nos prefacios de 1886. Analisando,
também, as diferentes formulacdes do espirito livre. Neste sentido, € preciso
investigar como ocorre 0 processo de ruptura responsavel para que o0 espirito
encontre sua liberdade. A filosofia historica e a ciéncia tém um papel decisivo ao
fornecerem as ferramentas e a disciplina necessérias para romper com as ilusées da
metafisica. Exemplificando, também, que o espirito livre € um conceito relativo, visto
que € em oposicao aos espiritos cativos. Investigaremos como Nietzsche passa a
ver a vida como uma experiéncia daquele que conhece. O fildsofo aleméo anuncia a
morte de Deus e com ela abre-se um mar infinito de possibilidades de
experimentacdo. Sendo assim, € fundamental abordar como a morte de Deus esta
imbricada com a filosofia do espirito livre. Ressaltando que a metafora das trés
transmutacbes do espirito, em especial a da segunda metamorfose representada
pela mudanca do camelo para ledo, tem um papel determinante. A mudanca de
postura do “tu deves” (camelo) para o “eu quero” (ledo) é ainda uma liberdade
negativa, porém necessaria ao caminho da criacdo. Por fim, trataremos das ultimas
formulacbes dos espiritos livres, ressaltando a sua relacdo com a temética da
vontade de poder. Neste periodo do pensamento de Nietzsche, o perspectivismo é
central, jA que ndo existem mais fatos e apenas interpretacdes. Nada no mundo é
sendo vontade de poder, deste modo o valor das coisas existe apenas na
interpretacdo. Neste sentido, veremos se o espirito livre realiza a superacdo da
moral e a tarefa da criacdo de novos valores.

Palavras-chave: Nietzsche; Espirito livre; Ciéncia; Morte de Deus; Vontade de
poder.



Abstract

BERBARE, Daniel de Alvarenga. The philosophy of free spirit in Nietzsche:
tensions, ruptures and innovations. 2015. 115f. Dissertacéo (Mestrado) —
Programa de PoOs-graduacédo em Filosofia, Linha de pesquisa: Fundamentacéo e
critica da moral. Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2015.

This study intends to analyze the Nietzsche’s philosophy of the free spirit. We'll
research the development of this kind of superior human being, as a way to
overcome all dogmatism types. The approach will be taken from the origin: from the
rupture with his old teachers and all the things he used to venerate, to the latest
ideas of Beyond Good and Evil and the 1886’s forewords, and analyzing the different
formulations of the free spirit. In this sense, it's necessary to investigate how it works
the process of rupture that takes the spirit to freedom. The historical philosophy and
the science both play a major role by giving the necessary tools and discipline to
break up with the illusions of the metaphysics. As an example, we’ll approach the
free spirit as relative concept, an opposition to the captive spirit. We'll study how
Nietzsche starts to see the life as an experience of those who knows. The German
philosopher announces the God’s death, which opens endless possibilities of
experimentation. So, it's very important to approach how God’s death is deeply
related with the philosophy of the free spirit, observing that the three spirit
transmutations metaphor has an important role, in particular the second metaphor,
about the change of the camel to a lion. The attitude change by “you should” (camel)
to “I want” (lion) is still a negative freedom, but important for the way to creation.
Ultimately, we’ll study the last free spirit’s formulations, approaching their relation with
the will to power theme. In this period of Nietzsche’s ideas, the perspectivism is very
important because there are no more facts, just interpretations. Everything in the
world is will to power, in this sense the value of things exists only on interpretation.
We’'ll see if the free spirit can accomplish the moral overcoming and the job of create
new values.

Key-Words: Nietzsche; Free Spirit; Science; God’s Death; Will To Power.



Abreviaturas para a citacdo das obras de Nietzsche

A citacdo das obras de Nietzsche e dos fragmentos postumos segue a convencao
proposta na edicdo de COLLI, G., MONTINARI, M. (Org.). Samtliche Werke:
Kritische Studienausgabe (KSA). Berlin; New York: Walter de Gruyter, 1998, 15v.

As siglas em portugués séo abreviagOes das obras para facilitar a leitura.

NT
Co. Ext. |

Co. Ext. Il

Co. Ext. Il

HHI

oS

AS

GC
ZA
BM

GM
Cl

AC
EH

Die Geburt der Tragoidie (O nascimento da tragédia) — 1872
Unzeitgemasse Betrachtungen. Erstes Stick: David Strauss: Der
Bekenner und der Schriftsteller. (Consideracdes extemporaneas I:
David Strauss: o devoto e o escritor) — 1873

Unzeitgemasse Betrachtungen. Zweites Stick: Vom Nutzen und
Nachteil der Historie fur das Leben (Consideracdes extemporaneas Il: a
utilidade e desvantagem da histéria para a vida) — 1873-1874
Unzeitgemasse Betrachtungen. Drittes Stlck: Schopenhauer als
Erzieher (Consideragbes extemporéneas Ill: Schopenhauer como
educador) — 1874

Menschliches Allzumenschliches (v.1) (Humano, demasiado humano
[v.1]) — 1878

Menschliches Allzumenschliches (v.2): Vermischte Meinnungen und
Spriche (Humano, demasiado humano (v.2): Miscelanea de opinides e
sentencas) — 1879

Menschliches Allzumenschliches (v.2): Der Wanderer und sein
Schatten (Humano, demasiado humano (v.2): O andarilho e sua
sombra) — 1880

Morgenrote (Aurora) — 1880-1881

Die frohliche Wissenschaft (A gaia ciéncia) — 1881 e 1886

Also sprach Zarathustra (Assim falava Zaratustra) — 1883 — 1885
Jenseists von Gut und Bose (Para além do bem e do mal) — 1885-
1886

Zur Genealogie der Moral (Genealogia da moral) — 1887
Gotzen-Dammerung (o crepusculo dos idolos) — 1888

Der Antichrist (O Anticristo) — 1888

Ecce homo — 1888



11
1.2
1.3

2.1
2.2

2.3

3.1

3.2
3.3

SUMARIO

11 0T ¥ o3> o 1P 10
O espirito encontra a sua liberdade...........ccoooiiiiiiiiiiiiiiii e, 22
O nascimento do eSPIrito lIVI€.......coooiiiiiiiiieiiiiie e 22
O espirito livre em opo0SiGa0 ao espirito cativo...........evvvevieiiiiieeeeeeeeee, 32
O espirito livre: da filosofia historica para uma filosofia da manha...... 38
A morte de Deus e o0 novo horizonte de possibilidades............ccccccoe.... 46
O maior evento de modernidade. ...........eeeeveiiiiieiiiiiniiis e 46

Um novo anuncio da morte de Deus: a introspeccdo de

ZATATUSTI B ...ttt e e et e e et e n e e e e ar e aeene 58
O espirito de 180 € 0 eSPIrto VI ......ueviiiiiiiiiiiiiie e 64
A vontade de poder e as ultimas formulagdes do espirito livre............. 72
PNV Zo T o] = To [0 0 Lo o T Yo L= RPN 72
O espirito livre € 0 perspectiViSMO.........uciiiiiiiiie e 80

A superacdo da moral e a criagcdo de novos valores: 0s espiritos
MUITO [IVEES .ttt e e e 89
CONSIAEIAGOES FIN@AIS..uuuuieiiiiiiiiiiiie e 103

R I BN C S . e e 110



Introducéo

O problema que propomos investigar neste trabalho concerne a concepc¢éo do
espirito livre em Nietzsche, tendo como tese central que o espirito livre é uma
condicdo necessaria para a superacdo da moral e para criagdo de novos valores.
Para tal feito, pesquisaremos quais sao as diferentes formula¢des do espirito livre
presentes no pensamento nietzschiano. N&o obstante, apds analisarmos as
concepcdes do espirito livre, langcaremos méo a essa investigagdo: como se
relaciona o espirito livre com a ciéncia e a filosofia histérica? Como a no¢do de um
espirito livre e a morte de Deus dialogam no final da segunda fase’ e principalmente
na terceira fase do pensamento nietzschiano? E, por fim, as caracteristicas do
espirito livre em suas ultimas configuracdes, inquirindo qual a imbricacdo da nocao
de vontade de poder com a filosofia do espirito livre e qual o papel do
perspectivismo nesse ponto? Lancando as seguintes hipéteses: a ruptura de
Nietzsche como seus mestres como um processo de encontrar seu proprio caminho;
A morte de Deus como condicdo de possibilidade para o além do homem e espirito
livre; e por fim que a vontade de poder relaciona-se diretamente com a liberdade do
espirito livre. Para dar conta desse estudo abordaremos, em especial, os aforismos
presentes na obra Humano, demasiado humano - um livro para espiritos livres,
passando por Aurora, Gaia ciéncia, Assim falava Zaratustra, Além do bem e do mal,
em especial o segundo capitulo, a saber: O espirito Livre, e, por fim, os prefacios
escritos em 1886. J4 os fragmentos pdstumos serdo abordados de forma mais
pontual, circunscrito aos trechos que possam nos esclarecer as referéncias textuais
abordadas.

Com o intuito de elucidar melhor esses questionamentos, passamos a
algumas consideragdes iniciais. Na nova tradicdo da filosofia ocidental houve uma
intensa procura por uma fundamentacdo do agir humano. Os fildsofos visavam
encontrar um principio que estabelecesse as diretrizes de nossas a¢des, uma regra
de conduta que pudesse reger as relagdes intersubjetivas, a vida em sociedade e os

modos de ser e agir com outrem que garantissem uma boa convivéncia.

! Trataremos a seguir da divisdo em fases do pensamento nietzschiano.



11

Nas mais diversificadas formulacdes sobre a ética sempre buscamos uma
regra de ouro, uma panaceia para um dos maiores problemas humanos: o convivio
em sociedade. Assim, ao percorrer a vasta histéria da moral, vimos que sempre se
buscou fundamentar os valores ditos “morais”, entretanto, esses mesmos valores
eram tidos como “dados”. Nunca perguntamos de onde provinham essas valoragoes,
isto €, onde e como surgiram?

Tao logo se ocuparam da moral como ciéncia, os filésofos todos exigiram de
si, com uma seriedade tesa, de fazer rir, algo muito mais elevado, mais
pretensioso, mais solene: eles desejaram a fundamentacdo da moral — e

cada fildsofo acreditou até agora ter fundamentado a moral; a moral mesmo
era tida como ‘dada’ (BM §186).

Com Nietzsche buscou-se pela primeira vez, de forma mais contundente, na
histéria da filosofia, questionar o valor da moral, isto €, ele foi o primeiro fil6sofo que
ousou perguntar sobre o valor dos valores, j& que os mesmo nao sdo dados. Nao
obstante, o autor de Zaratustra ndo se mantém preso a velha dicotomia de juizos de
fatos e de valores, pois para ele o que ha é interpretacdo?® e interpretar nada mais é
sendo valorar. Os valores possuem uma histéria e, sendo assim, sdo passiveis de
uma genealogia®. E necessario, entdo:

(...) percorrer a imensa, longinqua e recdndita regido da moral — da moral
gue realmente houve gue realmente se viveu — com novas perguntas, com
novos olhos: isto ndo significa praticamente descobrir essa regido? (GM 87).
Temos aqui um carater perspectivista da filosofia nietzschiana, no qual a

moral € vista através de diferentes prismas de interpretacdo, onde ndo ha um valor

% Sobre a interpretacdo e a atribuicdo de valores, abordaremos mais especificamente no terceiro
capitulo sobre o perspectivismo em Nietzsche.

® Por genealogia adotamos, neste trabalho, a perspectiva apresentada por Michel Foucault (1999), ou
seja, uma oposicao a pesquisa de uma origem, a metafisica, enquanto meio de conhecer a histéria e
as significagfes. Para o fildsofo, do genealogista se exigiria uma obstinacéo pelo conhecimento, pela
busca dos diversos desdobramentos que marcam a singularidade de cada acontecimento. Assim, a
genealogia seria compreendida ndo como Ursprung (origem), mas sim como analise de Herkunft
(proveniéncia) e Entestehung (emergéncia). A primeira referente & articulagdo do corpo com a
historia, ao pertencimento, entendido como descobrimento de todas as marcas sutis e fatos que
afetam o corpo e o formam em carater heterogéneo, como “superficie de inscrigdo dos
acontecimentos”. A segunda, compreendida enquanto ponto de surgimento produzido em
determinado estado de forgas. A genealogia reestabeleceria ai os “diversos sistemas de submissao”,
0 “jogo casual das dominagdes”, produzidos no intersticio dos espagos ocupados pelos adversarios,
sendo esse o lugar, ou “ndo-lugar”, do afrontamento responsavel pela produgdo das emergéncias que
gravam marcas nos corpos. Se a metafisica busca uma origem para a dominacao, a genealogia ira
analisar as particularidades de cada sistema de violéncias, tentando alcangar a compreenséo do jogo
de forgas formado, das substituicbes, novas dominacdes, advindas das intepretacdes e apropriacdes
de cada sistema de regras. Enquanto as possibilidades futuras da humanidade se encontram
situadas nas intepretacdes possiveis, a genealogia seria a propria histéria efetiva da humanidade, a
Wirkliche Historie.



12

em si, uma objetividade dos valores, mas sim uma criagdo. Os valores n&o surgem
do nada e, sendo assim, podem ser questionados através de uma abordagem
genealdgica. Por consequéncia, os valores tém uma procedéncia, uma historia. Nao
sao divinos. Tampouco sao eternos e universais, mas frutos do espirito humano.

Em contraposicao a moral vigente, isto €, platbnica-cristd, podemos observar,
no horizonte nietzschiano, a busca por uma formulagdo de um tipo superior de
homem. Nietzsche, desde a sua juventude, busca elaborar uma concepcdo de um
homem raro, que foge a regra, uma excecdo. S&o variados o0s tipos superiores
apresentados por Nietzsche, dentre os quais destacam: o artista tragico, o génio, o
espirito livre, o além-do-homem e os espiritos muito livres. Nossa pesquisa busca
estudar, de modo minucioso, o espirito livre.

Para tratar dessas questdes, este trabalho ird nortear-se por um caminho
dividido em trés partes essenciais, ou melhor, em trés capitulos. No primeiro
investigaremos as diferentes concepg¢des da “filosofia do espirito livre” presente em
Humano, demasiado humano. No segundo iremos trabalhar com a morte de Deus e
0 novo horizonte de possibilidades aberto por ela. E, no ultimo, com os aspectos
tardios do espirito livre, em especial sua relagdo com a vontade de poder e
perspectivismo.

Consideramos importante, porém, uma pequena introducdo no modo de
leitura da filosofia nietzschiana que, em nosso entendimento, possui uma
complexidade impar na cultura ocidental. Complexidade esta, ancorada em sua
escrita radical e em uma originalidade que exige uma leitura lenta e cuidadosa. Por
ndo ser uma filosofia conclusa, tampouco um sistema acabado e estanque, ndo é
possivel abarcar a riqueza de seu pensamento buscando uma Unica chave de leitura
para interpretacdo, nem ao menos ter uma postura totalmente conclusiva sobre uma

unidade total de sua obra®.

* Essa opinido sobre uma possivel unidade na obra nietzschiana divide os comentadores. Roberto
Machado (1999), por exemplo, acredita que a transvaloracdo define a homogeneidade na obra de
Nietzsche. Ja Wolfgang Miiller-Lauter (1997) vé que a multiplicidade organiza-se em uma unidade e
recorre ao conceito de vontade de poder, citando-o: “S6 uma multiplicidade pode ser organizada em
unidade. Trata-se, no multiplo organizado, de ‘quanta de poder’, se, pois, 0 Unico mundo nao é nada
mais que vontade de poder” (MULLER-LAUTTER, 1997, p.75). Ja Clademir Araldi (2007) vé que na
filosofia de Nietzsche hd um pensamento de extremos, da perspectiva da negacao da vida e de sua
suprema afirmacéao. “Partimos da hipétese de que ha na filosofia de Nietzsche um pensamento dos
extremos, ou seja, que 0 Seu pensamento se move entre dois extremos: da perspectiva da negacgéo
da vida — de seu(s) sentido(s) e valor(es) — a perspectiva da suprema afirmacgdo do mundo e da vida.
Que este pensamento ocupa um lugar central na sua filosofia...” (ARALDI, 2007, p.33). Nao
pretendemos demonstrar quem esta “correto” ou quem apresenta a hipétese mais plausivel para o



13

A obra filoséfica do autor de Zaratustra, entdo, por ndo ser uma totalidade
fechada, incita-nos a ter coragem para nitimur in vetitum®, bem como a ter uma
predilecdo ao labirinto, s6 assim € possivel ter uma boa leitura daquele que nasceu
postumo. Ademais, acreditamos, firmemente, que demasiadas perspectivas afloram
nas mais variadas interpretacoes de seus escritos.

Nietzsche preocupa-se com seus leitores, buscando evitar ser mal
compreendido pelos legentes modernos e apressados que se debrucam sobre seus
livros, porém permanecem apenas na tensao superficial de sua refinada escrita, ndo
adentrando, assim, em suas camadas mais obscuras e profundas. O filésofo de Sils-
Maria prepara, entdo, a fina malha de sua rede para passaros incautos e procura
assegurar que uma ma leitura acoberte o “sentido” de sua obra. Essa incapacidade
de uma leitura lenta e demorada esta, para néds, ligada a “uma aparente perda de
sensibilidade, muitas vezes considerada por ele como um sintoma de sua época.
Vem dai a necessidade, em meio a essas novas exigéncias da sociedade moderna,
da busca de um leitor ideal” (BURNETT, 2008, p.28)

Dai que a filologia, entdo, € a metodologia reivindicada pelo fildsofo para uma
boa leitura, ou seja, para aqueles leitores que s&o “amigos do lento”, da busca
pormenorizada dos multiplos caminhos escondidos nos labirintos de sua escrita, das
inmeras perspectivas que afloram por trés de todas as entrelinhas. Postura esta
contraria aos tempos modernos®, onde prepondera o ritmo rapido e veloz da
maquina e do trabalho. A filologia, ao contrario: “[...] ensina a ler bem, ou seja, lenta
profundamente, olhando para tras e para diante, com segundas intencfes, com as
portas abertas, com dedos e olhos delicados [...]" (A, Prefacio, 85).

Adotaremos, nesse trabalho, a divisdo periddica da obra nietzschiana.” De

acordo com Marton ® (1990), podemos diferenciar trés periodos da producédo

pensamento nietzschiano, apenas enfatizar a riqueza de perspectivas que sao possiveis de abarcar
com sua filosofia.
® Langar-se ao proibido.
® Neste sentido, Nietzsche ressalta: “Do meu pescogo, a partir de hoje; pende o relégio das horas: A
partir de hoje cesso o curso dos astros, O sol, o canto dos galos e o evoluir de sombras, O que uma
vez me anunciava o tempo; Est4 agora mudo, cego, e surdo: - Toda a natureza para mim silencia; Ao
tiquetaque do relégio e da lei” (GC §48). Os modernos sdo, nessa perspectiva, os sem solidao
prépria, tdo absorvidos pela dindmica do capital que vivem sob a ditadura do trabalho e do relégio.
Visando uma melhor elucidagdo e analise dos textos filoséficos € comum trabalhar com
periodizagdo nas obras. Nietzsche, também, ndo escapa desta forma de analise, pois ela nos fornece
ferramentas que auxiliam no esfor¢o interpretativo. Todavia, ndo se trata de engessar a obra em
compartimentos estanques que bastam a si mesma, mas sim de um modo de buscar um parametro
para localizagdo dos conceitos, muitos deles fundamentais que aparecem em cada periodo. Bem
como, para melhor esquadrinhar as suas transformacdes, rupturas e inovagoes.



14

filoséfica nietzschiana. Concordamos com a autora nessa divisdo periédica, pois
auxilia-nos a recuperar as influéncias exercidas sobre o filosofo e a “recuperar
etapas do processo de elaboracdo de suas ideias” (MARTON, 1990, p.27). O
primeiro periodo € denominado de pessimismo romantico, onde a filosofia de
Schopenhauer e a musica de Wagner sdo as grandes influéncias do autor. O pano
de fundo € a crenca em uma renovacao cultural alemd. O segundo periodo,
intermediario, € o positivismo cético, onde a figura do espirito livre ocupa um lugar
central contra toda forma de conviccdes e a ciéncia e o método cientifico tém um
local de destaque ao fornecer ao espirito as ferramentas necessérias para as
libertacdes das crengas. As ideias de Auguste Conte, ainda segundo Marton (1990),
exercem influéncia nas elaboracfes desta fase. O terceiro, e ultimo periodo, é o da
reconstrucdo da prépria obra, onde a elaboracdo de sua propria filosofia torna-se
consistente. Os conceitos de vontade de poder, eterno retorno e método
genealdgico ocupam um papel determinante. Esse periodo é nomeado pela autora
como “transvaloragao dos valores”.

Nossos estudos, aqui, dirigem-se, inicialmente, na segunda fase do
pensamento do filésofo de Sils-Maria, mais especificamente no Humano demasiado
humano, Aurora e Gaia ciéncia. Fase esta em que aparece o conceito de espirito
livre de forma radicalmente nova. Pretendemos analisar de que forma surge o
espirito livre, bem como quais as suas caracteristicas. Além disso, ver quais sao as

inovacoes, tensdes, rupturas e transformacdes que esse espirito sofre desde as

® Na introducdo da obra, a autora trabalha com as diferentes periodizacBes estabelecidas por
variados interpretes de Nietzsche, com destaque para: Raoul Richter que estabelece dois periodos na
obra, o primeiro de 1869 a 1881 e o segundo de 1882 a 1888. Sendo o primeiro de elaboracao
conceitual da obra e o ultimo da obra acabada; Carl Albrecht Bernouilli vé o primeiro livro de
Nietzsche, O nascimento da tragédia, como algo a parte do restante de sua obra que é dividida em
quatro periodos: o de Nietzsche educador (1873/1875), critico (1876/1881), lirico (1881/1885) e
fanatico (1885/1888). Ja Charles Andler, mesmo que reconhega a divisdo da obra em trés periodos,
prefere dividi-la em dois, séo eles: o da descoberta de Schopenhauer em 1872 até em 1880 e a
Gltima aparece com a visdo do eterno retorno em 1881, sendo que os textos que vieram apés
Zaratustra sdo vistos como comentarios e aprofundamentos das tematicas ja trabalhadas nesta obra.
Karl Léwith, grande comentador, vé no filésofo alem&o também duas transformagées: a do jovem que
venerava Wagner e Schopenhauer para um espirito livre e do Ultimo para o mestre do eterno retorno.
Nao obstante, observa trés periodos em Nietzsche: o primeiro que abarca desde O Nascimento da
tragédia até as Consideracdes extemporaneas, o pensamento de renovacédo da cultura alema é a
principal caracteristica dessa fase; o segundo periodo vai de Humano demasiado humano até o
quarto livro da Gaia ciéncia e é marcado pela busca de si mesmo, da sua prépria caminhada
enquanto um espirito livre; e, por fim, o Gltimo periodo que vai de Zaratustra até Ecce Homo, onde a
doutrina do eterno retorno, o mais pesados dos pesos, € a sua principal caracteristica. Marton (1990)
adota a divisdo em trés periodos, conforme o adotado por inimeros comentadores, e é essa divisao
que adotamos nesse trabalho.



15

obras citadas até o terceiro periodo da sua producdo filoséfica, com destaque para a
obra Além do bem e do mal e os prefacios de 1886.

No primeiro momento, procuraremos demonstrar como 0 espirito cientifico
fornece ferramentas e uma metodologia para o esclarecimento do homem,
rompendo com a arte, a religido e a metafisica.

Sendo assim, a filosofia ancorada na ciéncia busca o sentido histérico e nédo
mais as explicacbes metafisicas para todas as coisas. Dentro desta perspectiva da
filosofia historica encontramos a ideia de um desenvolvimento -cultural da
humanidade, onde podemos distinguir trés fases — a religiosa, a artistica e a
cientifica — que correspondem respectivamente a trés tipos de homem: o religioso, o
artista e o cientista.

O espirito livre é fruto da dltima etapa do desenvolvimento humano e cultural
e, deste modo, pode dispor de toda cultura ja produzida, beber de todas as fontes
histéricas e, dado o desenvolvimento cultural, pode libertar-se das tradicbes que
antes |he acorrentavam. Todavia, veremos também que o espirito livre é um
conceito relativo, de tal modo que é posto em oposi¢cao aos espiritos cativos. Sendo
esses Ultimos aqueles presos ao peso da tradi¢ao.

Com o espirito livre, Nietzsche afasta-se de seus antigos mestres, a saber: de
Wagner e Schopenhauer. Suas mais altivas esperancas sobre um novo horizonte
cultural sdo deixadas de lado devido ao romantismo do primeiro € ao pessimismo do
segundo.

Nado h& mais espaco para o reino onirico da metafisica nem para os
devaneios romanticos. As novas formulagcdes nietzschianas sobre o conhecimento
levam-no a criar um artificio poético, uma grande libertacdo dos grilhdes culturais de
sua época.

Mas o que sempre necessitei mais urgentemente, para minha cura e
restauracao proépria, foi a crenca de ndo ser de tal modo solitario, de nédo ver
assim solitariamente — uma magica intuicdo de semelhanca e afinidade de
olhar e desejo, um repousar na confianca da amizade, uma cegueira a dois
sem interrogacdo e nem suspeita, uma fruicdo dos primeiros planos, de

superficies, do que é proximo e esta perto, de tudo que tem cor, pele e
aparéncia (HHI, 81).

Essa ruptura da-se no deserto da soliddo. O filosofo vé suas expectativas
esvanecerem: as artisticas com Wagner, por acabar se descambando para o
cristianismo; ja as filoséficas com o pessimismo schopenhaueriano, sendo, entao,

necessario o espirito libertar-se de tais amarras para construir suas proprias auroras,



16

novas liberdades e autodeterminagdes. Segundo Lowith (apud ARALDI, 2004), essa
ruptura de Nietzsche com seus mestres leva-o a um niilismo determinado e a uma
liberdade negativa, decorrente da frustracdo com o romantismo®.

Nossa tese, nesse primeiro capitulo, € de que a ciéncia e a filosofia historica
caminham ao encontro do livramento do espirito. A filosofia da manh& desabrocha
em novas auroras, novos horizontes de experimentacéo™®.

Em um segundo momento, estudaremos a relacéao do livramento do espirito e
sua relagdo com “Obito divino”, em especial o anuncio desta morte que é feito pelo
louco na praca do mercado, no prélogo e no primeiro discurso de Zaratustra serao
as fontes basicas de investigacdo. As possiveis imbricacbes da morte divina e os
novos ambitos de experimentacdo abertos pelo deicidio norteardo os rumos desse
capitulo.

Buscaremos, ainda, associar esta passagem de libertagdo com a segunda
transmutacdo do espirito, presente na obra Assim falava Zaratustra, onde o espirito
de veneracdo, o camelo, se transforma em ledo e quer ser senhor de seu proprio
deserto. Assim, o0 espirito que seguia seus antigos mestres (Tu Deves) passa agora
ao “Eu Quero”, da grande obediéncia ao “grande livramento”. O que significou:

(...) o sofrimento mais duro: a andanca por desertos desconhecidos,
calados. A partir de entdo, o filésofo voluntariamente desencadeou sua

‘triste sina’: seu prazer e curiosidade voltaram-se aos lados proibidos e
insuspeitos da existéncia e do mundo (ARALDI, 2004, p.211).

Dito isso, cabe elucidar o evento decisivo da modernidade para Nietzsche: a
morte de Deus, anunciada no aforismo § 125 e 343 da Gaia ciéncia e desenvolvida
na obra Assim falava Zaratustra. Com a morte de Deus, abrem-se novos mares,
novas perspectivas, e como os valores ndo nascem do ventre divino, nem do mundo
das ideias, consequentemente, temos que € o homem que coloca valor nas coisas e

nas acdes, podendo modifica-las e engendrar novos valores humanos, demasiados

% “A frustracdo em relagdo ao romantismo de seus mestres guiaria Nietzsche ao ‘niilismo
determinado” (LOWITH apud ARALDI, 2004, p.211).

19 Nesse primeiro movimento, além de beber na fonte, isto é, nos textos do préprio filésofo, utilizamos
comentadores da obra, visando um melhor entendimento, dentre os quais se destacam: Clademir
Araldi, em especial no segundo capitulo de sua obra Niilismo, criacdo e aniquilamento (2004), onde o
espirito livre é trabalhado como uma tentativa esclarecida da formulagdo de um tipo superior de
homem. Ademais, também recorreremos a Scarlett Marton, Eugen Fink, Henry Burnett, André
Itaparica e Barbara Ramacciotti como pontos de apoio ou de oposicdo para melhor elucidar o
desenvolvimento deste trabalho. Os demais autores constam na bibliografia, os supracitados foram
0S mais importantes para este ponto da pesquisa.



17

humanos™.

Dado que Deus morreu, ndo temos mais uma verdade para nos guiar.
Reconhecemos a inverdade como condicdo da vida, em suma, estamos com 0
caminho aberto para o além do bem e do mal e para novas possibilidades de
interpretacdes da vida e do mundo. O “veldrio divino” abre o caminho para uma
maior liberdade do espirito, todavia, a nova estrada esta longe de constituir-se como
um passeio seguro, ela pode levar tanto a obumbracdo niilista quanto a
autodeterminacdo, novos caminhos para esculpir-se no tempo, para ser senhor de si
mesmo.

O martelo critico da filosofia nietzschiana soa sobre a modernidade. Sua
critica volta-se contra a cultura moderna, a que da origem ao ultimo homem, o
representante do nivelamento cultural. O dltimo homem € o tipo mais desprezivel de
homem. Aquele que quer a vida facil. Para ele desconfiar é pecado, afinal tudo que
d& muito o que pensar se torna suspeito. Sua imagem é semelhante a imagem das
moscas na praca publica. Eles “Tém seus pequenos prazeres para o dia e seus
pequenos prazeres para a noite; mas respeitam a saude. Inventamos a felicidade —
dizem os ultimos homens, piscando o olho” (ZA, Prdlogo, 85).

Nossa tese, nesse capitulo, € que o espirito livre encontra, também, seu
livramento com a morte divina. Isso ocorre, pois 0s valores se norteavam por uma
verdade suprassensivel. Deste modo, com a retirada do solo onde os alicerces
celestiais sustentavam-se e com a constatacdo do 6bito divino, o homem encontra
uma nova liberdade, mas também pode cair em uma das suas piores crises, a crise
da falta de sentido, de uma verdade, de uma finalidade, enfim, no mais profundo
niilismo.

Semelhante ao camelo (primeira transmutacdo do espirito, representa a fase
da obediéncia e da submissao ao transcendente) que ruma para o deserto, 0 espirito
caminha para a sua propria soliddo. No mais solitario deserto se da a segunda
transformacdo, a transformacdo em ledo (segunda transmutacdo do espirito,
representa a fase da negacdo), agora o espirito quer ser o senhor do seu proprio
deserto. E com a morte de Deus que se abre o caminho para novas possibilidades
humanas, demasiadas humanas. A tarefa do ledo é, entdo, a negacao, negar eis a
sua tarefa. Relacionando com a vida do fildsofo, esta transmutacdo coincide com a

fase de ruptura de Nietzsche com seus mestres.

1 Aqui estamos de acordo com Scarlet Marton (2000).



18

Com o ledo o “homem cria para si a liberdade, liberta a liberdade que dorme
nele” (FINK, 1988, p.76). No entanto, o libertar do ledo é ainda liberdade negativa,
nao temos ainda a criacdo, s6 a negacdo dos antigos valores. Desatrelando-se do
dever e impondo sua vontade e desejo. “Deus esta morto, vivo esta o homem, sua
vontade e seu desejo” (BECKEMKAMP, 2005, p.143).

Como pontos de apoio e esclarecimentos conceituais, dialogaremos com
Didier Frank (2005), Jorg Salaquarda (1997), Clademir Araldi (2000, 2002, 2004,
2008, 2012a, 2012b), Scarlet Marton (1984, 1990, 1998, 2000), Henry Burnett (2000,
2008) e Vania Dutra Azeredo (2003a, 2003b, 2004, 2005, 2008). Neste sentido,
buscaremos, inicialmente, dialogar com os comentadores sobre a temética da morte
de Deus e a posteriori ver quais as ressonancias desse 6bito no conceito de espirito
livre. Nao obstante, investigaremos a relacdo do espirito livre com o espirito de ledo.
Neste sentido, faz-se necessario abordar a relacdo da nega¢cdo como o caminho
para a afirmacéo.

E, para concluir, no terceiro movimento desse trabalho, investigaremos as
altimas configuracbes do espirito livre, buscando verificar como o conceito de
vontade de poder relaciona-se com este. Nao obstante, veremos como 0
perspectivismo, a vontade de poder e a filosofia do espirito livre encontram-se
ligadas no terceiro periodo. De tal sorte, analisaremos se o espirito livre realiza a
superacdo da moral e, também, constitui uma expressdo afirmativa/criadora da
vontade de poder, isto €, se ele é também um legislador e criador de novos
valores™?,

Ha em Nietzsche uma constante busca por uma tipologia superior de homem
nas concepcodes elaboradas pelo filbsofo desde a sua juventude. Primeiramente, o

artista tragico era visto como tipo superior. Logo apds é o génio®® quem passa a

12 Neste dltimo capitulo, além de Nietzsche, dialogaremos com os seguintes comentadores: Clademir
Araldi (2000, 2002, 2004, 2008, 2012), Carlos A.R. Moura (2005), Wolfgang Miuller-Lauter (1997),
Alberto M. Onate (2003), Scarlet Marton (1984, 1990, 1998, 2000, 2007) e Fernando Costa Mattos
g2007), como pontos de apoio ou contrapontos em nossa investigacao.

® Segundo Araldi (2009), O artista tragico grego é vinculado ao génio romantico na primeira fase do
pensamento de Nietzsche. Nao obstante, a partir das no¢Bes schopenhaurianas, como as de ser e
aparéncia, uno-primordial e a multiplicidade do sensivel, o fil6sofo de Sils-Maria desenvolve o
conceito de génio com as nocdes de dionisiaco e do apolineo. O génio apolineo-dionisiaco encontra
“A chave para a resolugdo da oposi¢cdo coisa-em-si-aparéncia estaria no génio, no modo como ele
espelha o Uno-Primordial. O génio € pura aparéncia, espelhamento adequado do Uno-Primordial, é o
cume das séries de fenébmenos de nosso mundo engendrado (pelo Uno-Primordial)” (ARALDI, 2009,
p.185). Portanto, é na aparéncia que o génio resolve a contradicdo entre ser e parecer. Segundo
Nasser (2012), nessa concepcao da juventude nietzschiana, h4 uma forma de platonismo invertida,
onde a aparéncia € vista como fonte de prazer. “A aparéncia é fonte de prazer, o processo originario



19

ocupar o lugar dessa figura. Ja em Humano, demasiado humano surge o espirito
livre. Passando adiante, na obra Assim falou Zaratustra, o além-do-homem é visto
como o tipo superior par excellence e, por fim, em Além do bem e do mal, Nietzsche
retoma a filosofia do espirito livre e nos escritos do periodo chega a admitir que o

“inventou”*

, isto €, que lhe atribuiu um rigor conceitual préprio e original. Também
passa a se considerar como “[...] nés, bons europeus e espirito livres, muito livres,
nos ainda as temos, toda a necessidade do espirito e toda a tenséo do seu arco [...]"
(BM, Prdlogo).

Ha, nesta formulagéo tardia do espirito livre, uma maior desconfianca face
aos preconceitos morais derivados da vontade de verdade. O espirito livre em nada
se assemelha ao povo. Como um ser de profundidade, o espirito livre ama a
mascara. Nas palavras de Nietzsche “Tudo o que é profundo ama a mascara, as
coisas mais profundas tém mesmo 6dio a imagem e ao simile” (BM §40).

Com a nova formulacao de espirito livre (der freie Geist) ha uma identificacéao
com a figura do filosofo, aqui o ato de negacao € visto como uma etapa necessaria
para a afirmacdo. Assim, a tarefa negar/criar se encontram ligadas. Porém, cabe
frisar que neste ponto se vincula a um projeto futuro de transvaloracéo de todos os
valores. Nietzsche vé essa tarefa ainda legada para o futuro:

Est4 surgindo uma nova espécie de filosofos: atrevo-me a batiza-los com
um nome que ndo esta isento de perigos. Tal como eu os percebo, tal como
eles se deixam perceber — pois é da sua natureza querer continuar sendo
enigmas em algum ponto -, esses fildsofos do futuro bem poderiam, ou
mesmo mal poderiam, ser chamados de tentadores. Esta denominacéo

mesma &, afinal, apenas uma tentativa e, se quiserem, uma tentagdo (BM
840).

pelo qual o Uno-Primordial se “cura” ininterruptamente. Mas para se intuir enquanto obra de arte, é
necessario o génio (Genius) — a visdo Ultima da natureza. Se, do ponto de vista humano, aprisionado
as determinacdes de espaco, tempo e causalidade, o génio é um dentre outros homens, do ponto de
vista “eterno” do Uno-Primordial, o génio € o cume da “pirdmide da aparéncia” (NASSER, 2012,
p.292). Nao um prazer qualquer, mas o prazer supremo que é encontrado no reino das aparéncias e
um total afastamento da coisa em si. Em O Nascimento da tragédia, o aleméo esta preocupado nédo
sb com o0 génio nos gregos, mas com 0 nascimento do génio em sua época. Todavia, a concepgéo do
génio é reformulada em Humano, onde o romantismo € visto como um sinal de decadéncia,
Nietzsche afirma que foi capaz de “congelar” os erros que o tinha iludido “Um erro apds o outro €
calmamente colocado no gelo, o ideal nédo é refutado — ele congela... Aqui, por exemplo, congela “o
santo”; pouco adiante congela “o génio”; sob um espesso singelo congela “o herdi”; por fim congela “a
fé”, a chamada “convicgdo”, também a “compaixdo” esfria consideravelmente.” (EH, Humano,
demasiado humano, §1). Com essa reformulag¢éo no local do génio, o espirito livre passa a ser o tipo
superior de homem. Veremos melhor esse caminho no primeiro capitulo.

1“0 segundo aforismo do prélogo de Humano, demasiado humano é escrito em 1886, ou seja, é
acrescentado ap0s a obra, ja que ela é de 1878. Sendo assim, ja possui relagdo com as tematicas do
periodo, em especial a vontade de poder, o perspectivismo e projeto de transvaloracao de todos os
valores.



20

O filésofo aleméo distingue, ainda, os espirito livres e toma todo o cuidado
para ndo serem confundidos com os livres pensadores ‘libres penseurs”, ‘liberi
pensatori”, “Freidenker”, que sé&o os defensores da democracia e da igualdade de
direitos, enfim, das ideias modernas. S&o 0s sem soliddo e que pregam a compaixao
para com os sofredores.

J& os espiritos livres séo solitarios e “amigos da solidao” — citando Nietzsche:
‘na medida em que somos 0s amigos natos, jurados e ciumentos da solidao” (BM
842) — e sao também imorais, “tudo que ha de animal de rapina e de serpente no
homem serve tdo bem a elevacéo da espécie “homem” quanto ao seu contrario” (BM
842), sao curiosos e investigadores: “curiosos ao ponto do vicio, investigadores a
ponto de ser cruéis” (BM 842), bem como sao ousados: “prontos para todo o risco,
gracas a um excesso de livre arbitrio” (BM §42), por fim, sdo nbmades “Habitantes,
ou ao menos hdspedes de muitos paises do espirito” (BM §42).

Dito isto, entdo, buscaremos relacionar essa concepcdao tardia do espirito livre
com o conceito de vontade de poder. Para tanto, estabeleceremos essa imbricacéo
apresentada na obra Além do bem e do mal e em pdstumos do periodo. Devemos
levar em consideracdo, aqui, 0 emblematico paragrafo 36 que € colocado de forma
incisiva no capitulo do espirito livre'®. “Supondo, finalmente, que conseguisse
explicar toda a nossa vida instintiva como a elaboracéo e ramificacdo de uma forma
basica de vontade — a vontade de poder, como & minha tese” (BM 836). Essa
relacdo também serda ancorada em fragmentos poéstumos e com algumas
formulacdes anteriores da vontade de poder, principalmente no Zaratustra, onde ela
é relacionada com a vida. A vontade de poder como uma superagédo, como a vida
confiou-lhe um segredo, e este segredo € a vontade de ir além.

A filosofia do espirito livre, em concordancia com Marton (2000), é vista como
uma tentativa de superagdo da moral, “[...] é preciso ousadia para abrir mdo de
antigas concepcdes, desistir de mundo hipotético, libertar-se de esperancas vas.

Enfim, é longo o processo para o espirito tornar-se livre.” (MARTON, 2000, p.47).

> Se “pois todo impulso ambiciona dominar: e, portanto, filosofar’ (BM § 6), “Uma criatura viva quer
antes de tudo dar vazéo a sua forga — a propria vida é vontade de Poder (BM § 13), “[...] na vida real
ha apenas vontades fortes e fracas...” (BM § 21), “Toda a psicologia, até o momento, tem estado
presa a preconceitos e temores morais: ndo ousou descer as profundezas. Compreendé-la como
morfologia e teoria da evolugdo da vontade de poder, tal como eu faco - isto é algo que ninguém
tocou sequer em pensamento” (BM § 23). Todas essas formulagées sao anteriores ao §36. Neste
paragrafo ela é apresentada como tese, onde todas as forgas atuantes e o mundo visto de dentro sao
nada mais que a vontade de poder.



21

E € com o exercicio dessa vontade de poder, desejosa de se expandir, que
0 espirito livre leva ao seu extremo a subversdo daqueles valores morais
gue eram a expressao de uma vontade de poder impregnada pelo negativo
e que se mantiveram por milénios. (PASCHOAL, 2009, p.169)

N&o obstante, trabalharemos o perspectivismo e sua relacdo com a vontade
de poder. Evidenciando sua diferenca do relativismo, pois mesmo que nao exista
uma verdade Ultima, mas sim multiplos pontos de vistas, a vontade de poder oferece
um critério de hierarquizagdo das diferentes interpretacdes. Neste sentido, ha
perspectivas altivas e que favorecem um tipo superior de vida e outras
empobrecedoras que levam a negacao da vida.

Enfim, veremos que o espirito livre € um imoralista e encontra-se em uma
hierarquia superior ao homem da massa, € aquele que sabe “preservar-se: a mais
dura prova de independéncia” (BM §41). Alguém que visa superar sua época e 0
homem de seu tempo. Que tem a sua frente um mar infinito de possibilidades. Deste
modo, as Ultimas questbes que buscaremos analisar sdo: Qual a relacdo dos
espiritos livres com a no¢do de vontade de poder e com o perspectivismo? E como
0s espiritos livres se enquadram frente a tarefa da superacdo da moral e da criacédo

de novos valores? Isto €, com a tarefa dos legisladores.



O espirito encontra a sua liberdade

1.1 O nascimento do espirito livre

Primeiramente, antes de iniciarmos nossa trajetéria sobre o caminho
desenvolvido por Nietzsche na elaboracdo da filosofia do espirito livre, entendemos
gue sdo necessarias algumas consideracdes iniciais sobre a génese desses tipos
superiores de homem.

Paolo D’iorio, um importante estudioso de Nietzsche, reconstr6i com
habilidade a viagem™® do filésofo alem&o para Sorrento, na Italia, no ano de 1876. E
nessa temporada italiana que serdo construidos grande parte dos aforismos para
Humano, demasiado humano'’. Neste sentido, consideramos pertinente resgatar
algumas das passagens mais significativas dessas elaboracgdes, pois elas marcam o
inicio da filosofia do espirito livre.

No ano de 1876, Nietzsche passa por um grande sofrimento decorrente de
sua doenca, com crises graves de enxaqueca pelo menos uma vez por semana®®.
Ocupava-se da funcdo de professor em Basileia e sentia-se decepcionado com o
festival wagneriano realizado em agosto deste ano. Seu desejo de mudanca para
um local mais propicio a sua saude unia-se a necessidade de construir seu proprio
caminho. Para sua sorte, recebe uma proposta de viagem de sua amiga Malwida
von Meysenburg para “passar um ano no sul, para se cuidar mas também para
refletir, como que para tirar férias de sua propria vida” (D’IORIO, 2014, p.11).

Em final de setembro, inicio de outubro, o fildsofo de Sils-Maria parte para o
sul acompanhado por Paul Rée e Brenner, param por duas semanas na Suica e
pegam um trem de Genebra para Génova. No trem, Nietzsche trava didlogo com
Isabelle von der Paklen sobre temas variados, mas um em especial nos chama
muito a atencéo. Ele questiona: “Nédo € verdade que a senhorita também é livre-

pensadora?”'® A resposta ndo deixa de ser surpreendente: “O que eu desejo é ser

'® A reconstrugdo da viagem foi feita por D’iorio através das cartas, anotagdes em cadernetas,
documentos, de Nietzsche e seus companheiros de viagem, a saber: Malwida von Meysenburg, Paul
Rée e Brenner. (D’'IORIO, 2014).

' Em Ecce homo, Nietzsche destaca gue iniciou os escritos de Humano em Sorrento e concluiu em
Basileia, sendo nesta ultima em condi¢cdes bem menos favoraveis (Cf. EH, Humano, demasiado
humano). Na Genealogia da moral, novamente relata que foi em Sorrento o inicio de livro Humano,
demasiado humano, nos anos de 1876-77. (GM, prefacio, §2.).

'8 Conforme D’iorio (2014, p.9).

19 Segundo Notas sobre a impressdo dessa conversa no trem relatada por Isabelle von Ungern-
Sternber, Nietzsche im Spiegelbild seiner Schrift, Leipzig, Naumann, 1902, p.26-30 (apud D’IORIO,
2014, p.27).



23

um ‘espirito livre’ o que eventualmente pode corresponder ao libre-penseur dos
franceses”. Nietzsche faz, entdo, algumas anotagcbes em sua caderneta.

Analisando este caderno, D’iorio (2014) descobre alguns fragmentos que
remetem diretamente ao caminho para que o espirito encontre a sua liberdade.
“‘Nele afirma-se que é pelo futuro do homem que o espirito livre vive, inventando
novas possibilidades de existéncia e pensando as antigas” (D'IORIO, 2014, p.27).
Em outro dos apontamentos presentes, Nietzsche separa a humanidade entre
homens livres e escravos®. Tal distingdo serd essencial, como veremos a seguir,
para construir o classico aforismo 225 de Humano que postula que o espirito livre é
um conceito relativo, isto é, livre em oposi¢ao aos espiritos cativos.

Quando o trio chega no Sul, Nietzsche sente-se deslumbrado com a cidade
de Sorrento. Instalam-se na Villa Rubinacci. Wagner e sua esposa Cosima também
se hospedam na cidade para descansar do festival de Bayreuth que, alias, ndo
obteve 0 sucesso esperado. Sdos os ultimos encontros de Nietzsche e Wagner, ja
gue o ultimo confessa que tinha “éxtases que experimentava ao pensar o Santo
Graal e na Ultima Ceia. Isso, para Nietzsche, foi a gota d’agua.” (D’IORIO, 2014,
p.47). O afastamento do antigo mestre sera fundamental na constituicdo da sua
trajetéria como filésofo. O auge do distanciamento se dara com a publicacdo de
Parsifal por Wagner e de Humano por Nietzsche. Com um choque de duas
espadas?! tanto pela recaida do primeiro no cristianismo, quanto pelo abandono da
metafisica do artista em detrimento de uma visdo mais historia e cientifica do
segundo.

Apés a partida de Wagner de Sorrento, 0s quatro possuem uma jornada
diaria?®> mais ou menos definida: café na manha, almoco, passeios na tarde apés a
sesta e a noite pelo menos duas horas de leituras em grupo. Nessa atmosfera de
alegria e amizade, Nietzsche e seus companheiros de viagem desenvolvem a ideia
de construir uma escola de educadores. Até as principais competéncias sdo
definidas: “o médico, o bidlogo, o economista, historiador da cultura, o especialista
em historia da igreja, o especialista em gregos, o especialista em Estado.” (23[136]
1876). Porém, o projeto ndo vai adiante. Em 19 de dezembro de 1876, Nietzsche

escreve uma carta para Cosima para celebrar o aniversario dela. No envelope esta

2% Conforme fragmentos postumos KGWB 1876 — 16 [7-8], 16 [28].
! Conforme EH, Humano, demasiado humano, §5.
22 Conforme D’iorio (2014, p.56-57).



24

presente uma reflexdo sobre si mesmo e com ela a ideia de despedida de uma fase
de sua vida que ndo mais lhe convém. Ele anuncia a sua interlocutora uma
“divergéncia com a doutrina de Schopenhauer” e que nao esta “de acordo com ele
em nenhum dos principios gerais; quando escrevia sobre Schopenhauer, eu ja me
dava conta que havia superado toda a parte dogmatica; para mim, o homem era
tudo™®.

Nietzsche vive um momento de transicdo, de retorno a si mesmo, enfim, a
génese de um espirito livre. Deste modo, o processo de ruptura com Wagner e
Schopenhauer foi crucial, pois para seguir seus proprios passos deve-se deixar de
lado a trilha dos mestres. Veremos mais sobre essa ruptura adiante.

O rompimento de relacdes em sua vida pessoal afeta, também, a sua filosofia,
pois:

A vida de Nietzsche sdo seus pensamentos, seus livros. Nietzsche é um
exemplo raro de concentracdo mental, de exercicio cruel e continuo de
inteligéncia, de interiorizacdo e de sublimacdo de experiéncias pessoais,
das mais excepcionais as mais banais, de reducéo daquilo que comumente
€ chamado de ‘vida’ a ‘espirito’ essa palavra entendida no sentido alemao
‘Geist’, que é entendimento-razdo-inteligéncia, e também interioridade ou

espiritualidade (mas ndo misticismo ou Seele, alma) (MONTINARI, 2001,
apud D’IORIO, 2014, p.135).

Vida e filosofia sdo intimamente relacionadas em Nietzsche. Ainda em
Sorrento, Nietzsche desenvolve o estilo aforistico que sera publicado pela primeira
vez em Humano. Nas palavras de D’iorio (2014, p.91-92):

[...] a pratica do livre pensamento o empolgava e lhe inspirava uma multidao

de reflexdes sobre temas variados, muitas vezes sob a forma de aforismos
gue Nietzsche esbocava em suas cadernetas, durante passeios matinais.

Portanto € em Sorrento que inicia a filosofia do espirito livre através da
“pratica do livre pensamento” distanciando-se, assim, de seus antigos tutores e
desenvolvendo um estilo que lhe permitisse exprimir seus pensamentos.

Em Humano inaugura-se a utilizacdo de aforismo em sua filosofia. Ha, no
filbsofo aleméo, no entanto, emprego original dos aforismos, ja que antes eles eram
utilizados de uma forma curta e visavam sintetizar um conceito ou mesmo, conforme
0s moralistas franceses, era usado para efetuar um julgamento. Com Nietzsche, os
aforismos vao desde poucas linhas até varias paginas. Segundo Fink (1988), o
filosofo de Sils-Maria fez dos aforismos uma obra de arte:

?% Carta de Nietzsche, em Sorrento, Villa Rubinacci, para Cosima Wagner, 19 de dezembro de 1876
(D’IORIO, 2014, p.66).



25

O aforismo é antes adequado ao estilo de pensamento de Nietzsche...
pensa como que por rasgos de pensamentos mais do que segundo a forma
laboriosa de exposicdo abstrata, constituida de uma longa cadeia de
conceitos... Os aforismos de Nietzsche, fortemente expressivos,
assemelham-se a pedras polidas. E, no entanto, ndo se encontram isolados,
pois constituem, na sua sucessao na unidade de um livro, um todo singular.
Nietzsche é mestre da arte da composicdo; cada livio tem o seu clima
proprio, cuja presenca latente se faz sentir em todos os aforismos, cada um
com seu ritmo proprio, o seu timbre inconfundivel (FINK, 1888, p.12).

Todavia, discordamos de Fink (1988) ao afirmar que a forma aforismatica do
pensamento nietzschiano contribui mais ao valor literario®*, mas ao mesmo tempo
constitui o aspecto nocivo no modo de apresentacdo de sua filosofia, por esconder
mais do que expor.

Para nés, os aforismos de Nietzsche perseguem uma ideia por diferentes
prismas de observacdo, multiplas perspectivas que sdo adotadas para um mesmo
problema. Portanto, ao invés de “esconder’” ou, quem sabe, constituir “aspectos
negativos”, defendemos que os aforismos enriquecem e dao autenticidade a sua
filosofia, bem como contribuem para o aprofundamento do olhar. Alinhamo-nos,
neste sentido, a pesquisadora Marton (2010, p.41):

[...] o que é o aforismo — um dos modos de expressédo privilegiados pelo
filosofo - sendo a possibilidade de perseguir uma mesma ideia partindo de
diferentes perspectivas? Nessa medida, as contradicdes que se deparam
s8o necessarias, tornam-se compreensiveis e acabam por dissolver-se. Sdo
necessarias, ndo por terem sido colocadas por uma “dialética real”,.... mas
por emergirem da diversidade de A&ngulos de visdo assumidos na
abordagem da mesma questdo; tornam-se compreensiveis, nao por
corresponderem a momentos que seriam em seguida “ultrapassados ... mas
por surgirem da pluralidade de pontos de vista tomados no tratamento do
mesmo tema; acabam por dissolver-se ... mas por brotarem da

multiplicidade de perspectivas adotadas na reflexdo sobre a mesma
problematica.

A concepcao do espirito livre em Nietzsche, iniciada em Sorrento e terminada
em Basiléia, é publica na obra Humano demasiado humano em maio de 1878, ano
em que foi comemorado o centenario de morte de Voltaire, ao qual ele faz uma
dedicatéria que aparece apenas na primeira edi¢cdo da obra. Eis aqui a homenagem:

“Pois Voltaire €, em oposi¢ao a todos que escreveram depois dele, sobretudo um

2 Citamos: “O grande valor literario de Nietzsche, a forma aforistica dos seus livros constituem
justamente o0s aspectos nocivos a apresentagdo de sua filosofia. Nas suas obras primas, que visam
sempre ao efeito e, a0 mesmo tempo, a persuasdo, a seducao estética — seja ela a da aprovagao
consciente ou a do desmesurado exagero -, Nietzsche escondeu mais do que expds a sua filosofia.”
(FINK, 1988, p.12).



26

grand seigner do espirito: exatamente o que também sou” (EH, Humano, demasiado
humano, 81).

Nietzsche, em sua autobiografia, considera um grande avanco o nome de
Voltaire em escrito seu, pois assim como o francés, o filosofo de Sils-Maria a partir
de Humano representa um espirito independente das amarras das convic¢des. A
obra possui como subtitulo: um livro para espirito livres. Essa liberdade, no entanto,
€ encontrada em um momento de crise: a desilusdo com seus antigos mestres. O
filésofo, autor de Zaratustra, considera que a filosofia de Schopenhauer desaba em
um pessimismo® e Wagner cai no romantismo?®. Na apresentacdo da primeira
edicdo da Gaia ciéncia, Nietzsche esclarece que em Humano ha uma tentativa de
construcdo de uma nova imagem do espirito livre.

Nossos estudos, aqui, dirigem-se, inicialmente, na segunda fase do
pensamento do filésofo de Sils-Maria, mais especificamente no Humano, demasiado
humano, Aurora e Gaia ciéncia. La aparece o conceito de espirito livre de forma
radicalmente nova. Pretendemos analisar de que forma surge o espirito livre, bem
como quais as suas caracteristicas e, além disso, ver quais sdos as inovacgoes,
tensdes, rupturas e transformacdes que esse espirito sofre desde as obras citadas
até o terceiro periodo da sua producao filoséfica, com destaque para a obra Além do
bem e do mal e os prefacios de 1886. Mas neste primeiro momento nos deteremos
na segunda fase do pensamento nietzschiano e no aparecimento do espirito livre
nas obras publicadas.

Entretanto, vale lembrar que a formulagdo de um tipo superior de homem
(tipologia®’ esta ao qual o espirito livre faz parte) ndo surge com Humano, ao
contrario, ela ja vem de longa data na filosofia de Nietzsche. Vamos a elas: em O
Nascimento da tragédia o artista tragico, visto como génio?®, representa essa

% Abordaremos adiante a diferenca entre os tipos de pessimismo: 0 pessimismo romantico e o

pessimismo dionisiaco/trdgico. Nietzsche estabelece essa distingdo no livro V da Gaia Ciéncia no
aforismo §370 “O que é o romantismo”.

% Em AS §217, O romantismo é visto como uma oposic&o ao classicismo, sendo o Gltimo uma forca e
o primeiro uma fraqueza. Na Gaia Ciéncia, no §370, O fil6sofo de Sils-maria associa Wagner e
Schopenhauer ao romantismo. Ja em Além do bem e do mal, no 8256, Nietzsche relaciona Wagner
ao romantismo francés.

TA tipologia é utilizada na obra tardia de Nietzsche para demonstrar a oposi¢ao entre o tipo nobre e
os escravos. Utilizamos, aqui, essa nogcdo também para trabalhar os tipos superiores de homens
propostos na obra de Nietzsche, tais como: o além-do-homem, o artista-tragico, o génio, em especial
0 espirito livre.

8 Esta presente no artista tragico tanto o carater apolinio quanto dionisiaco, nas palavras de
Nietzsche: “co-presenga” (NT §24). E na aparéncia e no prazer que essa causa encontra o apolinio,



27

tipologia, sendo o Unico capaz de sair vitorioso sobre os sofrimentos que assolam a
vida e que assombram o mundo®. Temos nessa obra, entdo, o que chamamos de
justificacéo estética e a metafisica do artista®® como afirmac&o do mundo®..

J4& em Consideracbes extemporaneas, mais especificamente na terceira
consideracdo, a figura do génio filoséfico® é a sintese de trés tipos de homens: o
artista, o santo e filésofo. A possibilidade de surgimento do génio filoséfico seria uma
tarefa de toda humanidade e ndo s6 dos pensadores. Nesta obra, também, a busca
da “verdade” toma o lugar de uma justificativa estética do mundo. Schopenhauer
coincide com o conceito de génio filosoéfico. Destarte, o fildsofo busca divulgar seu
mestre aos espiritos livres de sua época.

Todavia, ao se lancar na busca da verdade, que é a caracteristica do génio
filosofico, Nietzsche acaba por constatar que a filosofia de Schopenhauer ndo pode
se adequar a este conceito e ruma para um pensamento mais cientifico, como uma
forma de intermédio para o agir positivo.

A ciéncia fornece ferramentas e a disciplina do espirito para destruir as
ilusdes metafisicas. Ja a arte perde sua caracteristica de ser vista como a “dltima
forma de existéncia restante, porque ndo é dissolvida pelo légico” (ARALDI, 2004,
p.215).

ja o dionisiaco “nega tal prazer e sente um prazer ainda mais alto no aniquilamento do mundo da
agparéncia visivel” (NT §24).

* De acordo com Araldi (2004. p.210), “do ponto de vista da arte, o artista tragico (der tragische
Kinstler) como o tipo superior, capaz de triunfar dos sofrimentos inerentes a vida e ao mundo”.

%0 Schopenhauer € a grande influéncia de Nietzsche na elaboracdo da metafisica da arte, quando o
primeiro estabelece a oposicdo da coisa em si (vontade) do fendmeno, no entanto, ndo ha uma
igualdade plena entre o dionisiaco e a vontade (coisa em si) e o apolinio com o fendbmeno. O Uno
primordial seria a chave para o entendimento da arte apolinia e dionisiaca, do prazer e da dor. O
“Uno-Primordial, enquanto o eterno padecente e pleno de contradigcdo necessita, para sua constante
redencdo, da aparéncia prazerosa” (NT §3). Nietzsche exibe, enfim, o nivel mais profundo da
contradicdo: na sua esséncia o Uno-Primordial é simultaneamente a “dor suprema” e o “prazer
supremo” (FP 1869 — 1874, 7[157], KSA 7.199)" (NASSER, 2012, p.290).

%1 Conforme O Nascimento da tragédia “[...] a arte é a tarefa suprema e a atividade propriamente
metafisica desta vida...” (NT, Prefacio) “Aqui se faz agora necessario, como uma audaz arremetida,
saltar para dentro de uma metafisica da arte (...) a existéncia e o mundo aparecem justificados
somente como fendmeno estético” (NT §24).

% Nessa perspectiva o génio é visto como o que ha de mais elevado na natureza, isto &, sua meta
ultima. “incentivar o nascimento do fildsofo, do artista e do santo em ndés e fora de nds, e trabalhar
assim para a realizagdo da natureza” (Co. Ext Ill). Contudo, hd uma grande mudanga para o génio da
metafisica do artista. Mudanca ancorada no deslocamento da justificagdo estética do mundo para a
busca da verdade. Schopenhauer é considerado o pioneiro, segundo Araldi (2004), Nietzsche procura
“tornar Schopenhauer conhecido aos “espiritos livres” aos que sofrem profundamente de sua época”
(ARALDI, 2004, p.214).



28

O génio* é substituido pela figura do espirito livre®*, sendo o Gltimo aquele
gue vive para o conhecimento, mesmo que tenha que padecer com o sofrimento da
veracidade. Em Humano demasiado humano € que ocorre essa ruptura decisiva:
“Nietzsche se apercebe, contudo, que o ‘heroismo da veracidade’, que ele projetou
em Schopenhauer, ndo condiz mais com a filosofia do seu mestre” (ARALDI, 2004,
p.214). O espirito deve romper com 0 pessimismo romantico para alcancar a sua
liberdade. Neste sentido, a desvinculagdo com o tipo de homem superior
representado pelo génio, filésofo e santo (pessimista) necessariamente tem que ser
efetualizada.

Nos anos de 1873 a 1876 h4 uma constante e crescente ruptura com tudo

que lhe era veneravel, culminando em humano, com o grande ‘“livramento”, no

* Embora tenha afirmado em Ecce homo o congelamento dos conceitos de “santo”, “heroi”, “fé”,
“génio” (EH, Humano demasiado humano, 81) e a tipologia do homem superior em Humano,
demasiado humano seja a do espirito livre, Nietzsche, em alguns aforismos, ainda trabalha a questao
do génio, mas em outra perspectiva. O génio ndo é visto como um talento inato, “uma graga dos
céus”, “um acaso muito raro”, mas € fruto de um intenso trabalho direcionado em uma s6 direcéo.
Nesse sentido, seu trabalho n&do difere muito do trabalho de um “historiador’, de um “mecéanico”.
“Também o génio ndo faz outra coisa sendo aprender antes a assentar e depois construir, sempre
buscando matéria-prima e sempre a trabalhando. Toda atividade humana & assombrosamente
complexa, ndo s6 a do génio, mas nenhuma é um “milagre” (HHI §162). O génio seria o resultado de
uma boa formacéo, determinacdo pessoal e uma grande energia direcionada a um fim, conforme o
fildsofo de Humano. O génio seria 0 produto de “felizes circunstancias que ali se juntaram: energia
incessante, dedicagéo resoluta a certos fins, grande coragem pessoal; e também a fortuna de uma
educacgéo que ofereceu os melhores mestres, modelos e métodos” (HHI §164).

3 Segundo Nasser (2012), quando Nietzsche fala do congelamento do génio, o fildsofo aleméao esta
propondo uma reformulacéo e nao um total abandono desta nocao, deixando de lado o culto ao heroi
e as nocgdes de génio da juventude. A nogdo de génio ndo tem mais os tracos mitolégicos nem
“religiosos”, ao invés de ser fruto de inspiracéo divina ou talento inato, o génio é fruto da tenacidade
em conseguir um objetivo. “O que € um génio? — Querer uma meta elevada e 0s meios para atingi-1a”
(OS §378). Ainda ha uma associagao do termo com a figura do espirito livre, “A origem do génio. — A
engenhosidade com que o prisioneiro busca meios para sua libertacdo, utilizando fria e
pacientemente cada infima vantagem, pode mostrar de que procedimento a natureza as vezes se
serve para produzir o génio — palavra que, espero, seréa entendida sem nenhum sabor mitolégico ou
religioso —: ela o prende num carcere e estimula ao maximo seu desejo de se libertar. — Ou, para
recorrer a outra imagem: alguém que se perdeu completamente ao caminhar pela floresta, mas que,
com energia invulgar, se esforca por achar uma saida, descobre as vezes um caminho que ninguém
conhece: assim se formam os génios, dos quais se louva a originalidade. — Ja foi mencionado que
uma mutilagdo, um aleijamento, a falta relevante de um drgdo, com frequéncia d& ocasido a que outro
Orgdo se desenvolva anormalmente bem, porque tem de exercer sua propria fungdo e ainda uma
outra. Com base nisso pode-se imaginar a origem de muitos talentos brilhantes. — Dessas indica¢cdes
gerais quanto ao surgimento do génio faca-se a aplicacao ao caso especifico, o da génese do perfeito
espirito livre.” (HHI §231).

> Em um Fragmento péstumo de novembro 1882 e fevereiro de 1883: “houve um tempo em que fui
atacado por um nojo de mim mesmo: verdao de 1876. O perigo do erro, a consciéncia cientifica ruim
acerca da infiltragao da metafisica, o sentimento do exagero, o risivel no “juizo” — portanto, engendrar
a razao, e tentar viver na maior sobriedade, sem pressupostos metafisicos. O “Espirito livre” — passou
sobre mim” (apud ARALDI, 2004, p.217). Ainda sobre este tema, outro postumo de 1885-1886: “Este
livro, que encontrou seus leitores em um amplo circulo de paises e cidades e vocé deve entender um
pouco de arte com que sdo seduzidos até os ouvidos mais esquivos e até mesmo relutantes,
precisamente este livro tem sido 0 mais incompreensivel aos meus amigos mais proximos - quando
apareceu, tornou-se para eles um horror e um ponto de interrogacao, e foi uma longa distancia entre



29

sentido de “livrar-se de”, isto €, de seus antigos mestres. A desilusdo decorre do
pessimismo schopenhaueriano e do romantismo de Wagner, porém é ainda uma
liberdade negativa®, decorrente da frustracdo com seus antigos mestres>’.

O aforismo 370 da Gaia ciéncia elucida o processo de ruptura com seus
antigos tutores por haver superestimado e mal compreendido ambos. No caso de
Schopenhauer, viu nele o pessimismo filoséfico como “mais elevada forca do
pensamento” (GC 8370), e com a musica de Wagner observou “uma poténcia
dionisiaca na alma alema” (GC 8370). Entretanto, na visdo do fildsofo de Sils-Maria,
tanto o pessimismo filoséfico quanto a musica alema tem algo em comum: ambos
pecam ao cair no romantismo.

Contudo, ha dois tipos de pessimistas. Primeiro, o pessimista romantico que
sofre de empobrecimento da vida (caso de Wagner e Schopenhauer), onde a
filosofia e a arte servem como panaceias que oferecem a paz e a quietude ao
espirito ou, quem sabe, a embriaguez necessaria para enfrentar os sofrimentos
inerentes ao mundo. Essa dupla conveniéncia da-se com o romantismo presente na
arte de Wagner e no conhecimento com a filosofia de Schopenhauer. O segundo
tipo de pessimista é o dionisiaco que sofre de abundancia da vida, isto €, que de
modo profuso diz sim a vida. Na segunda tipologia de pessimistas encontra-se o
espirito livre.

Nos prefacios de 1886, bem como em Ecce homo, Nietzsche considera
Schopenhauer como um “[...] um sintoma da forca declinante [..] da fadiga
fisiologica [...]” (NT, Prefacio, 84), jA que ele vé o pessimismo schopenhauriano
como uma negagdo da vontade de viver. Nada mais que um pessimismo dos
“vencidos”, dos “malogrados”.

Em oposicao ao pessimismo romantico, que de modo semelhante as religides

representa uma expressao de decadéncia, ha uma nova perspectiva que

eles e eu. Na realidade a situacédo que surgiu foi bastante misteriosa e contraditoria: eu estava, entao,
ao mesmo tempo, muito feliz e triste - Gragcas a uma grande vit6ria que ele havia conquistado sobre
de mim mesmo, uma daquelas vitdrias perigosas que geralmente se pode sucumbir. Um dia - foi no
verdo de 1876 - Senti um subito desprezo com uma visédo: desde este momento fui embora sem
misericérdia de todas as belas desejabilidades para que minha juventude tinha dado seu coracéo. ( 2
L9] outono de 1885- outono de 1886)..

® N&o no sentido classico, isto &, auséncia de coercdo, ou kantiano, de n&o ser determinado pela
natureza, mas sim em no sentido de libertar-se dé algo, a saber, de suas antigas convicgoes.

% Em Ecce homo Nietzsche relata-nos o momento de crise no qual fora escrito a obra: “Humano,
demasiado humano € o monumento de uma crise. Ele se proclama um livro para espiritos livres:
guase cada frase, ali, expressa uma vitéria — com ele me libertei do que ndo pertencia & minha
natureza. A ela ndo pertence o idealismo: o titulo diz “onde vocés veem coisas ideais, eu vejo coisas
humanas, ah, somente coisas demasiado humanas!” (EH, Humano, demasiado humano, §1).



30

7

encontramos engendrada no pessimismo dionisiaco, perspectiva esta que € uma
marca de for¢ca do intelecto. Neste sentido, a libertacdo do espirito também é uma
libertacdo do romantismo. O pessimista dionisiaco é aquele que ndo teme o que ha
de mais assustador na existéncia, ao invés disso, busca o perigoso e mantém uma
acepcdo positiva da vida até em seus tracos mais obscuros. Ou seja, o filosofo de
Sils-Maria ndo permanece atrelado as concepc¢des da filosofia pessimista ou
romantica, ao contrario, ele transfigura esta proposta puramente negadora da vida e
propde uma perspectiva afirmativa-dionisiaca, uma compreensao tragica da vida.
Veremos melhor essa proposta afirmativa da vida quando analisarmos a relagdo do
espirito livre com a vontade de poder, por enquanto interessaram os motivos do
distanciamento de Nietzsche daquilo tudo que antes Ihe era motivo de louvor.

Para tanto, retornemos ao Humano, pois € |4 onde Nietzsche considera
Schopenhauer e Wagner como “espiritos aprisionados”, sendo o primeiro atrelado a
metafisica e o segundo emaranhado na arte roméantica.

Para evitar a queda na metafisica € indispensavel a superacdo do
pensamento dualista, da oposicdo entre coisa em si e fendmeno. Schopenhauer,
com sua visdo em que afirma que o mundo nada mais € sendo vontade e
representacdo. O mundo da representacdo, para ndés, representa uma proposta de
rentncia do mundo efetivo, “[...] pois a vida é como um dispéndio que ndo vale o
custo investido e, assim, eis criada uma visdo pessimista” (LOPES, 2007, p.24). Em
Schopenhauer cabe destacar, ainda, que em sua estética a “metafisica de artista”
defende que a arte possui um status privilegiado para o conhecimento da “verdade”
em um mundo da vontade e da representacdo — notamos uma visdo dualista do
mundo presente nessa forma de pensar, conforme nos elucida Ramacciotti (2011)%.

Para Nietzsche nao existe tal separacéo, tudo € aparéncia, ndo ha um sentido
altimo atras do véu da maya, tampouco uma esséncia das coisas, a vida nada mais
€ sendo criacdo de sentido em um mundo de aparéncias. Assim sendo, a arte e a
ciéncia sdo criacdbes humanas necessarias a vida, ja que a mesma nao possui um
sentido ultimo, entdo é necessario cria-lo. A ciéncia serve para dissipar as ilusdes da
metafisica, na qual os idealistas veem a essencia de todas as coisas, mas Nietzsche

vé apenas formulagbes humanas, demasiadas humanas.

% Divisao da coisa em si (vontade) e fenébmeno (RAMACCIOTTI, 2011).



31

No entanto, esta ruptura é um processo doloroso*® para o autor de Zaratustra,
pois suas mais altas esperancas de uma renovagao da cultura alema nao tiveram
um éxito pleno nem com a filosofia de Schopenhauer nem com a muasica de Wagner.
O que lhe resta, entdo, € o caminho da autonomia do pensamento, daquele que
rompe com as amarras da tradicdo e do costume, enfim, o caminho de um espirito
livre. Conforme Marton (1984, p.34)*° define:

Nietzsche precisa de autonomia. Ja lhe pesa a vida profissional, com suas
obrigactes e deveres. Como ndo lhe pesaria a condicédo de discipulo? N&o
guer mais empenhar-se na divulgacdo dos pensamentos de Schopenhauer
ou na continuacdo das ideias de Wagner. Deseja empregar sua forca e

inteligéncia na busca do préprio caminho. Ambiciona torna-se um espirito
livre.

Deste modo, do processo de ruptura surge o espirito livre (Freigeist), tipologia
que aparece pela primeira vez, conforme ja afirmamos, de modo mais contundente
em Humano, embora ele j4 o tenha utilizado ainda na época da elaboracédo de O
Nascimento da tragédia. Em vérios aforismos de Humano, ele usa o termo
mostrando o novo projeto do filésofo onde ha constante busca de encontrar, seguir e
percorrer seu proprio caminho. Ndo ha mais espaco para 0 reino onirico da
metafisica, nem tdo pouco para os devaneios romanticos. As novas formulacbes
nietzschianas sobre o conhecimento levam-no a criar poeticamente um novo
artificio, uma grande libertacdo dos grilhdes culturais de sua época, enfim, uma
concepcdo de um espirito livre. E na ruptura com seus antigos mestres que o
espirito encontra seu livramento. Neste sentido, ele ainda € um conceito relativo,
visto que est4 em oposicéo a algo, isto é, liviando-se de alguma coisa. E importante
frisar que a ciéncia e o sentido histérico cumprem um papel determinante contra a

metafisica, sendo assim s&do determinantes para que 0 espirito possa, enfim,

% Em uma carta de 21 de fevereiro de 1883 para Malwida, Nietzsche reflete sobre a ruptura com seu
antigo mestre e vé sua morte com um alivio, em suas palavras: “A morte de Wagner me abalou
terrivelmente; e, embora tenha me conseguido levantar da cama, eu ainda sinto os efeitos dela.-
Creio, no entanto, que esse acontecimento, em Ultima andlise, significard um alivio para mim. Foi
duro, muito duro, ter de ser durante seis anos o inimigo de uma pessoa que havia sido objeto de tal
veneracdo e de tal amor; e também, enquanto adversario, ter de me calar, por respeito ao que esse
homem merecia em sua totalidade. Wagner me fez uma ofensa mortal — quero que a senhor o saiba!
— seu lento retorno rastejante ao cristianismo e a Igreja, eu o senti como um insulto pessoal a mim: a
toda a minha juventude e as aspira¢des daquela época me parecem contaminadas pelo préprio fato
de eu ter podido venerar uma mente capaz de tal passo. O fato de eu sentir isso com tanta forca — me
€ imposto por objetivos e tarefas que calarei. Agora, considero esse passo como o de um Wagner
que envelhecia; é dificil morrer na hora certa” (KGWB, BVN, 1883, 382 apud D’'IORIO, 2014, p.28).

* Para Marton (1984), o afastamento de Wagner foi um processo muito mais doloroso do que o de
Schopenhauer, ja que Nietzsche tinha uma relagdo mais intima com o primeiro, tido como seu
primeiro amigo.



32

encontrar a sua liberdade. Enquanto a metafisica encontra os conceitos e noc¢des
como esséncias eternas do ser, a historia, vista como uma ciéncia, demonstra que
todos os conceitos sdo desenvolvidos ao longo do tempo atravées de um fluxo

continuo de um vir-a-ser, do devir. E € isto que veremos a seguir.

1.2 O espirito livre em oposi¢do ao espirito cativo

Consideramos que no segundo periodo hd uma transicdo no pensamento
nietzschiano. A busca de sua construcdo filosofica propria com o afastamento da
metafisica do artista e das antigas concepc¢des de homens superiores, isto €, do
artista tragico foi formulada em O Nascimento da tragédia e engendrada nas
Consideracdes extemporaneas. Neste periodo, ndo estava ainda totalmente
delimitado o conceito de espirito livre. Existem, como iremos abordar a posteriori,
significativas mudangas nessa nogao de homem superior, sendo as mais relevantes
as postuladas em Além do bem e do mal e nos prefacios de 1886. O importante,
neste momento, € a formulacdo de um novo tipo de homem e o distanciamento dos
seus antigos mestres. Trabalho esse que se encontra fortemente ligado a sua vida e
ao seu desenvolvimento de um pensamento autbnomo.

Sendo assim, a principal caracteristica do espirito livre € o livramento de
todos os grilhbes que lhe acorrentavam ao peso da tradicdo e a desconfiangca
perante toda crenca ou supersticdo, pois as “convic¢cbes sdo inimigos da verdade
mais perigosos que as mentiras” (HHI §483)*'. O livramento*? ndo s6 diz respeito a
uma fase vivida pelo filésofo, mas a tudo aquilo que era ancoradouro para seus
pensamentos anteriores, principalmente Schopenhauer e Wagner. Nao obstante,
também € um rompimento com toda a forma de dogmatismo.

O conceito de espirito livre (der Freigeist) € ainda relativo, visto que € posto

em oposicdo aos espiritos cativos*®. No aforismo 225 de Humano, Nietzsche

1 Ainda sobre as convicgdes: “A convicgdo é a crenca de estar, em algum ponto do conhecimento, de
posse da verdade absoluta. Esta crenca pressupfe, entdo, que existam verdades absolutas; e,
igualmente, que tenham sido achados métodos perfeitos para alcanca-las; por fim, que todo aquele
que tem conviccBes se utilize desses métodos perfeitos. Todas as trés asser¢cdes demonstram de
imediato que o homem das convic¢des ndo é o do pensamento cientifico; ele se encontra na idade da
inocéncia tedrica.” (HHI §630).

20 grande livramento também leva a um estranhamento, pois, jA ndo possui mais a certeza das
antigas convicgbes. “O grande livramento resultaria numa sensacdo de vitéria para o homem,
acompanhada, no entanto, de um estranhamento; ele se veria inseguro em relacdo a sua primeira
vontade livre (...)” (BURNETT, 2008. p.38).

43 Segundo Marton, h& no segundo periodo de Nietzsche uma forte critica ao chamamos “instinto de
rebanho”, onde a obediéncia aos costumes é a diretriz central, em oposicdo a toda forma de
autoridade e crenca encontra-se o espirito livre, nas palavras da autora: “No segundo periodo da



33

estabelece esta distingcdo. Nao obstante, define o espirito livre em seu carater de ser
uma excec¢ao e seu modo de pensar diferente da tradicdo de seu tempo. A busca da
“verdade” é o que o move, ha aqui uma identificagcado do espirito livre com o espirito
cientifico ou, ainda, com o espirito do esclarecimento.
E chamado de espirito livre aquele que pensa de modo diverso do que se
esperaria com base em sua procedéncia, seu meio, sua posicao e fungao,

ou com base nas opiniées que predominam em seu tempo. Ele é a excecao,
0s espiritos cativos sdo a regra (...) (HHI 8225).

Os espiritos cativos, neste sentido, sdo aqueles presos aos caminhos ja
trilhados, deleitam-se na fundamentacdo de principios morais aceitos pela
sociedade, isto é, seguem apenas ao costume e a tradi¢cdo. Deles € apenas exigida
a fé. Sendo assim, possuem uma moral aprisionada aos ditames do que é
socialmente aceito. “Habituar-se a principios morais sem razbes € algo que
chamamos de fé&” (HHI 8226). N&o buscam as razfes que fundamentam suas
crencgas, seguem apenas o “instinto de rebanho” de tal sorte que é o hébito que lhes
conduzem as suas “verdades”.

J& para o espirito livre, em oposi¢do ao espirito cativo, estd sempre em busca
da verdade e para tal feito exige razdes, ndo mais apenas o encarceramento da fé.
De tal sorte que a perspectiva elaborada pelo conhecimento cientifico (de néo
aceitar as ‘verdades’ da fé e nem nada que ndo passe por um crivo racional) vai ao
encontro com a sua visdo cética®, libertando o espirito da crenca em um mundo
metafisico, imortalidade da alma, Deus e demais conceitos correlatos que nao fazem
mais sentido epistemoldgico com a chegada da ciéncia. Ndo é o objetivo aqui negar
a existéncia do mundo metafisico, mas sim a constatacdo que o conhecimento e o
intelecto humano ndo possuem nenhuma forma de acesso a esse mundo. Ndo ha
nada que possamos acessar que va além do intelecto, isto é, do mundo como
representacdo e aparéncia. A metafisica, entdo, nada mais é, sendo “...) a ciéncia
que trata dos erros fundamentais do homem, mas como se fossem verdades
fundamentais” (HHI §18).

obra, séo veementes as acusac¢fes de Nietzsche ao “instinto de rebanho”; elas tém como contraponto
o elogio do “espirito livre”. Enquanto este requer que o individuo se rebele contra toda autoridade,
aguele exige que obedeca incondicionalmente” (MARTON, 1990, p.113).

" Conforme HHI §21 e A §117 §119. Ainda sobre o ceticismo: “No ceticismo do espirito livre ndo ha
nenhum conhecimento incondicionado, mas somente a ‘consciéncia da aparéncia” (ARALDI, 2004,
p.223).



34

O elogio que Nietzsche faz a ciéncia deve ser bem elucidado, n&do se trata
aqui de confundir seu projeto de “esclarecimento” com o positivismo cientifico®.
Embora em Humano, demasiado humano haja uma influéncia de A. Comte, o projeto
nietzschiano de ciéncia é mais amplo e torna-se ainda maior quando é desenvolvido
posteriormente em Aurora e Gaia Ciéncia. De acordo com Araldi (2004, p.227): “A
ciéncia € compreendida como espirito de investigacdo da verdade [...] se apoia nas
ciéncias da natureza, opondo-se radicalmente a filosofia metafisica, a seus dogmas
e erros”.

Adota-se, entdo, uma perspectiva histérica na qual os homens tornam-se
céticos sobre a metafisica, j& que néo é possivel ter provas cientificas deste tipo de
conhecimento, de tal modo que, para nos, as consequéncias dessa forma de pensar
sdo as mesmas de uma refutacdo de toda metafisica. Nas palavras de Nietzsche,
“ndo nos é mais licito acreditar nela” (HHI 821).

O espirito livre é, entdo, ainda um conceito relativo, pois s6 é livre em
oposicdo ao espirito cativo. Todavia, ao lancar-se sobre a filosofia historica os
caminhos levam-no a uma nova filosofia da manha. Aurora e a Gaia Ciéncia, neste
sentido, representam essa nova forma de articular sua filosofia, de forma mais
alegre, mais viva, mais dancante *°. O espirito livre &, cada vez mais, um
experimentador, isto é, aquele que vive para o conhecimento. Como isso ocorre?
Conhecimento e vida ndo podem continuar separados, o homem do conhecimento
deixa de ser o observador que vé de fora o seu objeto de estudo e faz de si mesmo
seu objeto, examina suas proprias experiéncias e vivéncias sob a 6tica da ciéncia.
Nas palavras de Nietzsche: “...] n6és os sequiosos da razdo, queremos examinar
nossas vivéncias do modo rigoroso como se faz uma experiéncia cientifica, hora a
hora, dia a dia. Queremos ser n0ssos experimentos e nossas cobaias” (GC §319). A

propria vida passa a ser uma “experiéncia de quem busca conhecer” (GC §324). E

% “Da-se por extensdo a designacédo de positivismo a doutrinas que se ligam a Auguste Comte... e
que tém por teses comuns que sé o conhecimento de fatos é fecundo; que o modelo de certeza é
fornecido pelas ciéncias experimentais; que o espirito humano, tanto na filosofia como na ciéncia, sé
pode evitar o verbalismo ou erro na condicdo de se ater incessantemente ao contato com a
experiéncia e de renunciar a todo e qualquer a priori; por fim, que o dominio das “coisas-em-si” é
inacessivel, que o pensamento ndo pode atingir senéo relagdes e leis” (LALANDE, 1996, p.824-825)
“® Neste sentido, “[...] pode-se imaginar um prazer e forca na autodeterminacdo, uma liberdade da
vontade, em que o espirito de despe de toda crenca, todo desejo de certeza, treinado que é em se
equilibrar sobre ténues cordas e possibilidades e em dancar até mesmo a beira de abismos. Um tal
espirito seria o espirito livre por exceléncia” (GC §347). “[...] eu ndo saberia o que o espirito do
filosofo mais poderia desejar ser, sendo um bom dangarino.Pois a danca é o seu ideal, também a sua
arte, e afinal a sua unica devogéo também, seu ‘culto ao divino™ (GC §381).



35

necessario, entdo, vivenciar cada instante do conhecer, pois s6 assim teremos a
verdadeira “paixao pelo conhecimento” para poder “viver e rir alegremente” (Ibid.). A
vida é vista, entdo, como “um meio de conhecimento”. Conhecimento e vida, vida e
conhecimento devem caminhar juntos.

Retomando, a filosofia histérica € semelhante as ciéncias naturais®’, sendo
assim, também é contréria a metafisica. A vida € vista aqui como um processo
histérico natural, Nietzsche chega a mencionar “estagios culturais” desde os mais
selvagens até os degraus mais superiores da cultura. Para um conhecimento do
homem europeu moderno seria necessario, entdo, conhecer todas essas etapas e
suas tonalidades culturais.

Mas o que ha de novo nessa metodologia da filosofia histérica proposta pelo
filbsofo de Sils-Maria? Essa pergunta torna-se central na medida em que
examinamos a proposta de Paul Rée em As origens dos sentimentos morais em que
0 autor rejeita as hipéteses metafisicas e coloca causas naturais para fenbmenos
morais, ou seja, uma perspectiva da histéria natural da moral. Nos aforismos 35, 36
e 37*® de Humano, Nietzsche faz referéncias aos escritos de seu “amigo’, e:

[...] revela que o método da filosofia histérica além de adotar as
"observacdes psicoldgicas" como procedimento analitico também segue as
duas fontes de Rée: a critica moral no estilo aforismatico dos moralistas

franceses e a perspectiva da histéria natural da moral (RAMACCIOTTI,
2011, p.131).

Deste modo, é clara a aproximacao das propostas de ambos os autores.

Todavia, a tese de Paul Rée tem como tema central o altruismo. Nao obstante, o

47«0 meétodo da filosofia histérica ndo se fixa em verdades pré-estabelecidas como eternas ou em

pressupostos absolutos, ao contrario, examina muitas hipéteses e pontos de vistas distintos até
chegar a uma probabilidade mais segura... A flexibilidade do método filosofico histérico é definida
como a possibilidade da experimentacdo de diversos pontos de vista (pluralismo e perspectivismo,
como formulado na obra tardia)” (RAMACCIOTTI, 2011, p.15). &

8 Conforme HHI §35: “Vantagens da observagdo psicologica — Que a reflexdo sobre o humano,
demasiado humano — ou, segunda a expressao mais erudita: a observacao psicolégica- seja um dos
meios que nos permitem aliviar o fardo da vida, que o exercicio dessa arte proporcione presenca de
espirito em situac@es dificeis e distracdes num ambiente enfadonho, que mesmo das passagens mais
espinhosas e desagradaveis de nossa vida possamos colher sentencas, e assim um pouco melhor:
nisto se acreditava, isto se sabia- em séculos passados”. No aforismo HHI §36 “(...) o autor das
ObservacgBes psicolégicas parecem atiradores de boa mira que acertam sempre no ponto escuro-
mas no escuro da natureza humana”. Por fim, conforme HHI §37 “(...) o autor do livro Sobre a origem
dos sentimentos morais, gragas as suas cortantes e penetrantes analises da conduta humana? ‘O
homem moral’ — diz ele — ‘ndo estd mais proximo do mundo inteligivel (metafisico) que o fisico’. Esta
proposicao, temperada e afiada sob os golpes do martelo do conhecimento historico, talvez possa um
dia, em algum futuro, servir como machado que cortard pela raiz a necessidade metafisica do
homem”.



36

altimo considera o altruismo como um sentimento inato que é refor¢cado ao longo do
tempo através de um processo de selecdo natural.

Vemos aqui, claramente, o que denominamos como um “evolucionismo
moral”’, onde os costumes e habitos sdo transmitidos para as geracdes vindouras
como caracteristicas inerentes. Tese esta que sera criticada e desmantelada por
Nietzsche. O filésofo de Sils-Maria vé a influéncia de Schopenhauer nas formulacées
de seu “amigo”. Valimento este ancorado na valoracdo da compaixao e das agdes
nao egoistas. O filésofo do espirito livre ndo pretende refutar Rée e sim substituir
uma hipotese improvavel por uma mais provavel, conforme podemos observar na

Genealogia da moral*:

O titulo do livrinho era A origem das impressdes morais; seu autor, o dr.
Paul Rée; o ano de seu aparecimento, 1877. Talvez eu jamais tenha lido
algo a que dissesse “ndo” de tal modo, sentenga por sentenga, concluséo
por conclusdo, como a esse livro: sem traco de irritacdo ou impaciéncia,
porém. Na obra acima mencionada, na qual trabalhava entéo, eu me refiro,
oportuna e inoportunamente, as teses desse livro, ndo para refuta-las —
gue tenho eu a ver com refutagdes! — mas sim, como convém num espirito
positivo, para substituir o improvavel pelo mais provavel, e ocasionalmente
um erro por outro (GM 84).

Ainda na Genealogia da moral, ele observa que o principal problema a ser
enfrentado no plano conceitual ndo eram as hipéteses sobre a origem da moral, mas
sim sobre o “valor da moral”. De forma que deveria enfrentar, entdo, seu antigo
mestre Schopenhauer que havia divinizado o valor do ndo egoismo e da compaixao,
gue levam a negacao da vida.

Para responder, entdo, a questao sobre a originalidade do método da filosofia
histérica nietzschiana, concordamos com a arguicéo de Itaparica (2005, p.86)™ :

Assim, formulando hipéteses genéticas, Nietzsche mostrar4d as origens
arcaicas e “humanas, demasiado humanas” do conceito de bem, do valor do
altruismo, da construcdo da justica e mesmo do préprio intelecto humano.

[...] Sentido histérico, neste momento, significa, sobretudo um
guestionamento iluminista de toda pretensao metafisica [...].

YE importante salientar que na ordem cronoldgica das obras, a Genealogia da Moral é do periodo
tardio, sendo redigida em julho e agosto de 1887, segundo Paulo César Souza (2010) no posfacio da
obra. Entretanto, resolvemos recorrer a ela aqui, mesmo sendo do periodo posterior ao que estamos
trabalhando, devido aos esclarecimentos que encontramos sobre as teses de Paul Rée feitas por
Nietzsche na obra em questdo. Sendo assim, consideramos importante sua utilizacdo por ser
esclarecedora sobre as diferengas das teses do filésofo de Sils-Maria das do psicélogo francés.

%0 Segundo o autor, o elogio a cientificidade da histéria em Nietzsche ndo decorre de sua
objetividade, mas sim do ceticismo inerente a todo procedimento cientifico, isto é, de ndo aceitar nada
sem provas e experiéncias (ITAPARICA, 2005).



37

Para Nietzsche ndo h4 nenhuma contemplacdo que seja desinteressada, nem
qualquer acdo que seja puramente altruista®, mas apenas a sublimacdo de acdes
egoistas e nada mais. Uma quimica dos sentimentos morais, conforme o primeiro
aforismo de Humano, demonstraria que as acdes mais sublimes sdo obtidas das
matérias mais vis e despreziveis. Aqui estamos de acordo com Fink (1988), que vé
em Nietzsche um desmascaramento através da psicologia que traz o que esta oculto
para a luz, “[...] por exemplo, o altruismo é apenas a forma mascarada de um
egoismo impenetravel a si proprio” (FINK, 1988, p.50).

A filosofia histérica de Nietzsche trabalha com um conceito de ciéncia mais
amplo que o positivismo cientifico, ndo se limita apenas a verificar os “dados” que
nos sdo oferecidos pela experiéncia. Seu projeto € a construcdo de uma Gaia
ciéncia. Segundo Araldi (2004), a ciéncia é aqui entendida como um “espirito de
investigacdo da verdade” que engloba variados impulsos, tais como religiosos,
artisticos e metafisicos, na busca pela verdade.

Dai que podemos observar que o espirito livre utiliza-se tanto da perspectiva
historico-cientifica quanto da concepcéo intelectual, rejeitando as postulacées
metafisicas anteriores, bem como, o romantismo e o pessimismo schopenhauriano.
Tampouco cré em fato e verdades eternas, universais. V& nessa perspectiva
metafisica um “defeito hereditario dos filésofos”, isto €, a falta do sentido histérico
(HHI 82). Ademais, a historia € entendida como um eterno vir-a-ser de todas as
coisas, uma concepcédo do movimento eterno ao qual todas as coisas estdo sujeitas.
Em conformidade com Heraclito, temos, entdo, o devir, caracterizado pela famosa
proposicao: ndo se entra no mesmo rio duas vezes.

Porém, esse fluxo universal de todas as coisas ndo € um movimento
totalmente desordenado, tendo em vista, aqui, a perspectiva da histéria humana. Ha
no texto nietzschiano, como ja observamos, diversos niveis culturais que foram
alcancados pela humanidade. Todavia, devemos explicitar melhor que encontramos
a ideia de desenvolvimento histérico ndo como um movimento inexoravel, mas sim
possivel. Nas palavras do autor: “Quero dizer: é precipitado e quase absurdo
acreditar que o progresso deva necessariamente ocorrer; mas como se poderia
negar que ele seja possivel?” (HHI 824). Assim sendo, o homem cientifico é fruto da

era do esclarecimento, isto €, da Ultima etapa deste desenvolvimento, sendo que a

*! Conforme o primeiro aforismo de HHI — Quimica dos conceitos e sentimentos.



38

fase artistica é a intermediaria e a religiosa é a primeira®>. Podemos reconhecer na
obra nietzschiana essas trés fases da humanidade, bem como os trés tipos de
homem correspondentes a ela: o religioso, o artista e o cientista.

O espirito livre encontra, entdo, a sua condicdo de possibilidade de
florescimento nesta Ultima fase da humanidade. Fase esta em que pode se apropriar
de toda cultura ja produzida através de sua perspectiva historica para algar novos
VOO0S, para novas auroras. Desta forma, o espirito livre € um “antecipador, que se
move rumo a uma superior cultura humana” (HHI 8614). Porém, Nietzsche alerta que
embora exista a perspectiva positiva, isto é, a visdo daqueles que sempre buscam
mais conhecimentos, tais quais os andarilhos do espirito que visam desbravar
caminhos ainda néo trilhados, também ha os conformistas que nada mais sao,

sendao, espiritos cativos, isto €, presos ao peso da tradicao.

1.3 O espirito livre: da filosofia histérica para uma filosofia da manha

A ciéncia, a0 mesmo tempo em que fornece caixa de ferramentas e a
condicdo de possibilidade para se libertar das amarras do passado®®, demonstra,
também, que a vida esta ligada ao erro e a aparéncia. Quando ndo se encontra mais
nenhuma verdade universal e nem fatos eternos, hd somente erro e aparéncia. Esse
mundo como representacdo (erro) € necessario a vida. O espirito livre reconhece
essa constatacdo como uma das mais profundas “desarmonias da existéncia”*. A
saber, que a vida humana esta completamente submergida em inverdades, dai que
se coloca como uma das mais importantes questdes que podemos fazer a nés
mesmos: como € possivel viver uma vida baseada no erro? A resposta em Humano

€: a vida para o conhecimento!

52 Concepcao triplice do desenvolvimento historico/cultural aparece em varios momentos na obra
Nietzschiana. Em um fragmento postumo de 1884, “Nietzsche caracteriza as trés etapas essenciais
do ‘caminho para a verdade’: 1) veneracao; 2) libertacdo, tempo do deserto, do espirito livre; 3)
posicéo positiva, dizer-sim, a grande responsabilidade e inocéncia (X| 26 (47) verao/outono de 1884)”
(apud ARALDI, 2004, p.37). Também podemos observar no primeiro discurso de Zaratustra,
denominado “Das trés metamorfoses”, essa divisdo em trés partes: “Tu deves” (fase do camelo, isto
é, da veneragdo e do peso da tradigdo), “Eu quero” (fase do ledo, ou seja, da negacdo e da
libertacao) e, por fim, “eu sou” (fase da crianga, isto é, da afirmagéao e da inocéncia).

*% Adotando o prisma do sentido histérico, o homem deixa de ser uma verdade eterna, demonstrando
que o homem é resultado de um longo desenvolvimento, de variadas etapas da humanidade. Sendo
assim, ndo se pode mais considera-lo estatico, fixo ou mesmo ordenado. Longe disto, com o sentido
histérico vemos toda mudanca e transitoriedade dos homens e dos povos. Deste modo, 0 homem
pode beber em todas as fontes passadas, navegar pelos mais variados horizontes culturais, ser “(...)
herdeiro de toda a ‘nobreza de espirito passado’, todavia com ‘obrigacdes’ de fomentar uma nova
humanidade, uma nova ‘aristocracia” (GC §337).

> Conforme os aforismos HHI §32, 33 e 34.



39

Um Homem do qual cairam os costumeiros grilhdes da vida, a tal ponto que
ele s6 continua a viver para conhecer sempre mais, deve poder renunciar
sem inveja e desgosto, a muita coisa, a quase tudo o que tem valor para os
outros homens; deve-lhe bastar, como a condicdo mais desejavel, pairar
livre e destemido sobre os homens, costumes, leis e avaliacdes tradicionais
das coisas. Com prazer ele comunica a alegria dessa condicéo, e talvez ndo
tenha outra coisa a comunicar — 0 que certamente envolve uma privacéo e
renuncia a mais (HHI §34).

Neste ponto estamos alinhados com Araldi, ao esclarecer que em Humano so
0 método cientifico ainda ndo da conta da afirmacdo da existéncia, sendo, entao,
necessario “um minimum de vida, de ‘paixdo’, como condi¢cdo para o conhecedor
manter-se na vida” (ARALDI, 2004, p.249). Nao obstante, Nietzsche, no célebre
aforismo 34 de Humano, nos relata o temperamento de um homem superior que da-
se conta deste impiedoso conhecimento, isto é, da vida como erro. Tal homem
“deveria” levar uma vida mais “simples e livre da paixdes”, com “uma alma segura,
branda e no fundo alegre” (HHI 834) de quem alcancara a liberdade. O espirito livre
pode beber em todas as fontes historico-culturais, manter-se livre de toda autoridade
e crenga e, deste modo, salvaguardar a liberdade interior e cultivar o proprio espirito.

Essa busca pelo conhecimento e verdade sdo as condi¢cdes de possibilidade
para o aparecimento do espirito livre, bem como para sua formac&o/educacao.
Quem chega a esta condicdo ndo pode mais do que sentir-se como um andarilho
sobre mundo, sem destino, voando sem ter um norte, nem tampouco um mastro
para pousar. Esta migrando rumo as infinitas possibilidades do conhecimento. Com

0 espirito aberto para todas as novas auroras.

O andarilho. — Quem alcancou em alguma medida a liberdade da razéo,
nao pode se sentir mais que um andarilho sobre a Terra — e ndo um
vigjante que se dirige a uma meta final: pois esta ndo existe. Mas ele
observard e tera olhos abertos para tudo quanto realmente sucede no
mundo; por isso ndo pode atrelar o coragdo com muita firmeza a nada em
particular; nele deve existir algo de errante, que tenha alegria na mudanca e
na passagem. Sem duvida esse homem conhecera noites ruins, em que
estarq cansado e encontrard fechado o portdo da cidade que Ihe deveria
oferecer repouso; além disso, talvez o deserto, como no Oriente, chegue até
0 portdo, animais de rapina uivem ao longe e também perto, um vento forte
se levante, bandidos |he roubem os animais de carga. Sentira entao cair a
noite terrivel, como um segundo deserto sobre o deserto, e 0 seu coragéo
se cansard de andar. Quando surgir entdo para ele o sol matinal, ardente
como uma divindade da ira, quando para ele se abrir a cidade, vera talvez,
nos rostos que nela vivem, ainda mais deserto, sujeira, ilusdo, inseguranga
do que no outro lado do portdo — e o dia sera quase pior do que a noite.
Isso bem pode acontecer ao andarilho; mas depois virdo, como
recompensa, as venturosas manhds de outras paragens e outros dias,
guando j& no alvorecer vera, na neblina dos montes, os bandos de musas
passarem dancando ao seu lado, quando mais tarde, no equilibrio de sua
alma matutina, em quieto passeio entre as arvores, das copas e das



40

folhagens Ihe cairdo somente coisas boas e claras, presentes daqueles
espiritos livres que estdo em casa na montanha, na floresta, na solidao, e
gue, como ele, em sua maneira ora feliz ora meditativa, sdo andarilhos e
filosofos. Nascidos dos mistérios da alvorada, eles ponderam como é
possivel que o dia, entre o décimo e o décimo segundo toque do sino, tenha
um semblante assim puro, assim tdo luminoso, tdo sereno-transfigurado: —
eles buscam a filosofia da manh& (HHI 8§638).

O andarilho nietzschiano € aquele que caminha sem ter uma meta final, mas
mesmo assim move-se continuamente, tal qual o explorador que busca conhecer
novos lugares sem se fixar em nenhum deles. Neste sentido, ele é diferente do
viajante ou do turista que sabem onde querem chegar. Os espiritos livres sdo como
caminhantes do conhecimento, descobrindo novas formas de pensar e de ver o
mundo. Sua alegria provém da mudanca e sua solidao também.

Em Humano, a perspectiva do espirito livre, no que tange a ciéncia, esta mais
ligada a tarefa critica, ao ceticismo inerente, ao procedimento cientifico e ndo a
afirmacgéo plena da vida. Assim sendo, faz-se necesséario a colocacdo da questdo
sobre a relacdo do conhecimento e da vida. JA que nada existe sendo aparéncias,
em que sentido essa ilusdo é imprescindivel a vida? Em o Andarilho e sua sombra
ha a identificacdo da figura do espirito livre com seu autor®, no meio dia o instante
da mais curta sombra®® é onde o conhecimento soa como uma “felicidade pesada’.
Tal qual o canto do uirapuru-verdadeiro®’, tudo é quietude ao seu redor. Sua mente
encontra-se em suspenso, seu coracdo nada mais quer. Apenas seu olhar esta
desperto.

Faz-se siléncio em torno dele, as vozes soam cada vez mais distantes; o sol
cai a pique sobre ele. Numa oculta clareira do bosque, ele vé o grande P& a
dormir; todas as coisas da natureza adormeceram juntamente com ele, uma
expressédo de eternidade no rosto — assim lhe parece. Ele nada quer, com
nada se preocupa, seu coragdo esta parado, apenas o olhar esta vivo — é
uma morte de olhos abertos. O homem vé, entdo, muita coisa que nunca
viu, e, até onde enxerga tudo esta envolto numa rede de luz e como que
nela sepultado. Ele se sente feliz, mas é uma felicidade pesada. — Enfim o
vento se ergue nas arvores, o meio-dia passou, a vida o arrebata
novamente para si, a vida de olhos cegos, atrds da qual se precipita seu
cortejo: desejo, engano, esquecimento, fruicdo, aniquilacdo, transitoriedade

(AS §308).
Vemos aqui, claramente, que o estado em que se encontra o espirito livre é

de um afastamento da vida. Onde sua busca pelo conhecimento puro levou-o ao

*® Sobre essa autocompreensao tacita de Nietzsche com a figura do espirito livre, estamos de acordo
com Araldi (2004).

*® Titulo do artigo de Blaise Benoit, publicado nos Cadernos Nietzsche, n.23.

" A titulo de curiosidade: O Uirapuru-verdadeiro (Chyphorhinus arada), ave amazdnica famosa por
ter o mais belo canto da floresta, de tal modo que as outras aves silenciam para ouvi-lo. Villa-lobos
compds em 1917 o poema sinfénico “uirapuru” em sua homenagem.



41

“‘desespero da verdade”, isto €, que ndo podemos conhecer objetivamente o mundo.
Neste sentido, ha um certo niilismo no ceticismo do espirito livre.”® N&o se trata aqui
das formas mais elaboradas do nillismo, mas sim que na perseguicdo do
conhecimento sem a seguranca de um reino numinoso, ou mesmo das quimeras da
moral, o espirito livre encontra em seu livramento o deserto do niilismo e da
soliddo®. Tal qual o andarilho, o espirito livre encontra-se com a sua sombra ao
banhar-se nas luzes do conhecimento. Ademais, entendemos que o anuncio da

morte de Deus na Gaia ciéncia é fundamental para abrir o oceano de novas

*® A partir de 1881, o niilismo vai adquirindo uma posicdo cada vez mais relevante na filosofia
nietzschiana. Em diversos fragmentos péstumos e nas obras Aurora, A Gaia ciéncia, Assim falava
Zaratustra, Além do bem e do mal, Genealogia da moral, Crepusculos dos idolos e no Anticristo, a
historia ocidental é vista desde o advento da dindmica do movimento niilista até sua consumacgéao. A
desvalorizacdo de todos os valores é um dos pilares centrais deste movimento. Segundo Araldi
(2004), a origem do niilismo est& na interpretacdo moral da existéncia. Embora Nietzsche ndo tenha
publicado uma obra especificamente sobre o tema do niilismo, este tema ndo deixa de ocupar uma
posicdo de destague em sua filosofia. Destacamos o fragmento de Lenzer Heide, de 1887
denominado: Niilismo europeu. Neste fragmento péstumo a moral confere ao homem um “valor
absoluto” contra toda torrente do devir, estabelece a “perfeicdo” do mundo e assim dava ao homem
um “conhecimento adequado” que impedia tanto de atentar contra a vida quanto se “desesperasse”
com o conhecimento. Assim, a moral era uma forma de “antidoto” contra o “niilismo pratico e tedrico”.
Todavia, essa mesma moral cultivava a “veracidade”, for¢ga essa que ira fazer com que ela volte-se
contra si mesma. A veracidade leva a descobrir todo o carater “interessado” da moral e sua “teologia”.
No paragrafo 27 da terceira dissertacdo da Genealogia da moral, Nietzsche nos mostra que
autosupressao € uma lei da vida, a veracidade cristd ao estabelecer a “vontade de verdade” e tomar
“consciéncia de si como problema” leva a perecer “a moral: esse grande espetaculo em cem atos
reservados para os préximos dois séculos da Europa, o mais terrivel, mais discutivel, e talvez o mais
auspicioso entre todos os espetaculos...” (GM Ill §27). O mais auspicioso dos espetaculos é o
niilismo. A modernidade € uma época de crise, da dissolugdo dos valores morais que tem como
evento decisivo, conforme ja afirmamos, a morte de Deus. Com a morte de Deus ndo temos mais 0s
valores que davam sentido ao mundo, “o niilismo (...) radicaliza-se ap6s esse descomunal evento”
(ARALDI, 2004, p.70). Se anteriormente o sacerdote, com seu ideal ascético, era o que dava
“sentido” ao mundo, ja que o homem necessita de um objetivo “e preferira ainda querer o nada a
nada querer”, sentido esse que é ancorado nos valores morais, com a decorada do reino dos céus e
com ele seus valores, a vida cai em um enorme vazio axioldgico. Miller-Lauter (2009, p.143) vé que
“a histéria do niilismo ndo tem um comego. O niilismo é uma décadence fisiolégica”. Com isso,
entendemos que o niilismo tem origem nas mais variadas culturas como, por exemplo, no budismo,
na filosofia socratica-platénica e no cristianismo. O referido autor ressalta, ainda, que Sdcrates e
Platdo, ao colocar a filosofia sob as rédeas da moral e caluniar os sentidos, acabam por preparar o
solo para a religido niilista do cristianismo. E que a sua vontade de verdade (da moral) volta-se contra
si préopria. Nietzsche ainda distingue o niilismo em incompleto e completo, sendo que o niilismo
incompleto seria a “a tentativa de superar o niilismo sem transvalorar os valores” e o niilismo completo
caracteriza-se como “uma autoconsciéncia do homem sobre si préprio e sobre a sua nova situagao
apos a morte de Deus” (ARALDI, 1998, p.86). Ainda, destaca-se, no niilismo completo, o niilista ativo
e passivo, O niilismo ativo (aktiver Nihilismus) é entendido como inquietude e vontade de destruir (XII,
5 (71)) e o niilismo passivo (passiver Nihilismus) é entendido como resignacéo e quietude conformista
do animal de rebanho (XII, 9 (35)), remetem a uma doenca da vontade humana e, em termos mais
gerais, a uma marcha doentia do ocidente marcado pela moral cristd (ARALDI, 1998). O que nos
interessa prioritariamente na tematica niilismo é a sua relagdo com a morte de Deus. Nessa O6ptica,
buscaremos demonstrar como o espirito livre enfrenta o grande vacuo decorrente do deicidio no
segundo capitulo.

% Veremos melhor o tema da soliddo no terceiro capitulo, pois essa caracteristica € acentuada nos
Ultimos escritos sobre os espiritos livres.



42

experimentacdes. Visto que ndo ha mais uma verdade Unica e segura para dar o
norte que devemos seguir. Assim, a vida passa ser uma experiéncia de si mesmo.

O espirito da ciéncia conduz, entdo, a constatacdo de que ndo ha nenhuma
verdade, sendo que ha apenas “verossimilhang¢a”, como nos ensina o Andarilho e
sua sombra®®, s6 ha a “aparéncia da liberdade”, mas n3o liberdade efetiva. Todavia,
no caminho do espirito livre ha uma constante busca por novos horizontes de
experimentacdo. A experimentacéo® que mencionamos nao é a de carater cientifico,
mas sim intrapessoal, isto €, novas experimentacdes de si mesmo.

Segundo Fink (1988), a segunda fase do pensamento do filosofo de
Zaratustra vai se tornando cada vez mais alegre a partir de Aurora e Gaia ciéncia. A
metodologia adotada pelo homem da ciéncia vai deixando para tras a analise cética
gue levou a constatar o carater ilusério do mundo e preparando o terreno para uma
nova filosofia da manha. Assim, o espirito livre ndo se limita s6 a critica, mas lanca-
se a ousadia do experimentador. A vida passa, entdo, a ser o “experimento daquele
que conhece”®.

O espirito livre que inicialmente esteve atrelado ao deserto do seu livramento
marcado pela desilusdo com seus antigos mestres e tudo que lhe era veneravel
ruma, agora, para um novo horizonte de possibilidades aberto pelo oceano azul das
novas experimentacdes de si mesmo, “... a sua filosofia da manha é cada vez mais
iluminada pela luz do meio-dia...” (FINK, 1988, p.59). Conhecimento e vida nao se

encontram mais separados, ja que a vida nada mais € sendo uma possibilidade de

% AS §1 — Da arvore do conhecimento.

®! Neste sentido, A §453: “(...) e o que melhor fazermos, nesse interregno, € ser o maximo possivel
nosso préprio reges (reis) e fundar pequenos estados experimentais. Nés somos experimentos:
sejamo-lo de bom grado!”. Conforme, também, GC §51, 319 e 324, a vida como experimento daquele
que conhece. Relacionando-se também com o0s seguintes termos: tentador, viajante, ou seja, como
aguele que vive para conhecer através de novas experiéncias, novos caminhos.

®2" Redimido do ceticismo. “— A: ‘Outros emergem de um ceticismo moral universal maldispostos e
fracos, abatidos, corroidos por vermes, quase consumidos — eu, porém, mais corajoso e saudavel do
que nunca, de instintos reconquistados. Onde sopra um vento agudo, 0 mar se encrespa e nao é
pouco o perigo a superar, ali me sinto bem. Verme ndo me tornei, embora muitas vezes tivesse de
trabalhar e escavar como um verme’. — B: ‘Vocé parou de ser cético! Pois vocé nega!” — A: ‘E com
isso aprendi novamente a dizer Sim™ (A §477). “Quero cada vez mais aprender a ver como belo
aquilo que é necessério nas coisas: - assim me tornarei um daqueles que fazem belas coisas. Amor
fati [amor ao destino]: seja este, doravante, o meu amor! Nao quero fazer guerra ao que é feio. Nao
quero acusar, ndo quero nem mesmo acusar 0os acusadores. Que a minha Unica negacdo seja
desviar o olhar! E, tudo somado e em suma: quero ser, algum dia, apenas alguém que diz Sim! (GC
§276). Neste sentido, segundo Marton (1990, p.47), “A ideia de conflito entre conhecimento e vida
entdo desaparece: a vida é vista como possibilidade de ‘experimentagdo de conhecimento’ e este
encarado como o que permite a manutencao daquela. A forga do conhecimento ndo esta em seu grau

de verdade, mas em sua idade, sua incorporacao, seu carater de condi¢ao de vida”.



43

7

experimentarmo-nos e o conhecimento € a condicdo de manutencdo a vida.
Ademais, € na Gaia ciéncia que é anunciada a morte de Deus, a figura de
Zaratustra® e o mais pesado dos pesos: o pensamento do eterno retorno. No
entanto, abordaremos no proximo capitulo a relacao do deicidio divino com o espirito
livre®®. Por enquanto, limitamo-nos ao livramento do espirito, a relacdo da filosofia
histérica e os caminhos que foram trilhados por Nietzsche com adocdo de tal
metodologia. Além disto, vimos que conforme o espirito vai livrando-se do peso da
tradicdo, da visdo dualistas do mundo, do multicolorido reino metafisico, a filosofia
do espirito livre ruma para novas auroras.

Como podemos observar, sua busca pelo conhecimento levou a constatacao
gue ndo ha mais um solo fértil para sustentar os pilares suprassensiveis. Suas
bases foram destruidas pela ciéncia. A coisa em si, o fundamento ultimo de todas as
coisas e tudo mais que foi ilusoriamente posto pela religido e pela metafisica ndo
sdo passiveis de serem apreendidas pelo intelecto humano sob essa nova
perspectiva de conhecimento cientifico. Sé podemos conhecer aquilo que possamos
experimentar. J4 a histéria nos mostra o mundo como um constante vir-a-ser, um
fluxo continuo onde reina a aparéncia, transitoriedade e ndo a esséncia das coisas.
Nao obstante, o “sentido histérico” é de suma importancia para a emancipacao
humana, na medida em que ajuda a dissipar do espirito as ilusées embutidas por
muito tempo pela metafisica e pela religido.

Neste ponto estamos de acordo com Itaparica (2005, p.86):

Vé-se, portanto, que o elogio de Nietzsche ao sentido histérico, no seu
segundo periodo, esta indissociavelmente ligado a uma critica a metafisica.
Enquanto a metafisica encontra nos conceitos a expressdo de uma
esséncia, de um ser, Nietzsche aponta nesses conceitos o resultado tardio
de um vir-a-ser, de um fluxo continuo que caracteriza o mundo e que
podemos chamar de historia... no qual as ciéncias desmascarariam 0s erros

milenares praticados pela metafisica, e apontando para um futuro onde a
religido e a arte romantica nao teriam mais lugar.

Para concluir, buscamos demonstrar, também, que a filosofia histéorica
presente na segunda fase no pensamento nietzschiano mostra-nos a hierarquia da

cultura e da humanidade. Sendo que a ultima fase da cultura humana, onde

®% Vide GC §342 sobre Zaratustra e GC §341 sobre o pensamento do eterno retorno.

% Neste sentido, o antincio da morte de Deus na Gaia ciéncia §125 e no prélogo de Zaratustra seréo
trabalhados também no segundo capitulo, ja o pensamento do eterno retorno ndo ser4 um tema
abordado nessa presente dissertacdo. Reconhecemos, doravante, a importancia fundamental deste
tema no pensamento nietzschiano, principalmente em sua terceira fase, mas por ndo ser o objetivo
fundamental do presente estudo ndo adentraremos nessa dificil tematica.



44

encontramos 0 homem cientifico, € que torna possivel a emancipacdo humana, nao
como uma tarefa efetivada, mas sim como condi¢do de possibilidade na medida em
gue mostra o caminho percorrido pelo espirito na cultura e sua prépria posicao
dentro deste caminho. Ao percorrer o caminho do conhecimento, o espirito livre da-
se conta que a vida sem as “verdades eternas”, sem a arte romantica e tampouco
podendo contar com a religido acaba por leva-lo ao deserto do seu proprio
livramento. Tal qual o andarilho, o espirito livre vé que as luzes do esclarecimento
sao indissociaveis das sombras que elas projetam. E que a velha arvore do
conhecimento ndo lhe da mais belos frutos, mas apenas a “livre aparéncia”®. N&o
h& mais uma certeza, uma verdade, nem um ancoradouro onde podemos ancorar
nossa existéncia. Mas essa ombrumbracdo provocada pelo espirito cientifico e o
sentido histérico que ao mesmo tempo esclarece e ndo pode deixar de lancar suas
sombras demonstra que o que € mais louvavel no espirito humano é caréater de
conhecedor incansavel. Em o Andarilho e sua sombra, mais especificamente no
aforismo 213, onde aparece o didlogo entre Pirro® e Velho, ha o questionamento e a
indicacao da relacéo entre o ceticismo e a busca pela verdade. A desconfianca de

tudo e de todos é o caminho para a “verdade”, mas s6 aqueles dotados de um

extremo fanatismo podem garantir que essa busca trara frutos indubitavelmente. O
espirito livre, longe de todo fanatismo, ainda permanece no impasse entre o

ceticismo e a vontade de verdade. Citamos:

O velho — Entdo vocé quer ser o mestre da desconfiangca em relacdo a
verdade? — Pirro: Da desconfianga tal como ela nunca existiu no mundo, da
desconfianca de tudo e de todos. E a Gnica via para a verdade. O olho
direito ndo pode confiar no olho esquerdo, e a luz tera de se chamar trevas
por algum tempo: este € o caminho que vocés tem que seguir. Nao creiam
gue ele os conduza a arvores frutiferas e belos prados. Nele achardo
pequenos graos duros — sdo as verdades: ao longo de décadas terdo que
engolir punhados de mentiras para ndo morrer de fome, embora saibam que
sdo mentiras. Mas aquelas grdos serdo semeados e sepultados, e talvez,
talvez venha o dia da colheita: ninguém pode prometé-lo, a menos que seja
um fanético (AS §213).

Todavia, as palavras de Pirro ndo podem ser vistas como as de um fanatico?
Eis a questéo efetuada pelo Velho. Se for assim sé Ihe resta, entdo, “desconfiar’ de
toda palavra, enfim, silenciar. Siléncio esse que sO0 € quebrado pelo riso de Pirro

“Silenciar e sorrir — € essa agora toda a sua filosofia?” (AS §213). A partir de Aurora

% AS §1 — Da arvore do conhecimento — Verossimilhanca, mas nao verdade; aparéncia da liberdade,
mas n&o liberdade. E por causa desses dois frutos que a arvore do conhecimento ndo pode ser
confundida com a arvore da vida.

®® pirro de Elis (365 — a 270 A.C) Primeiro filésofo cético.



45

e da Gaia Ciéncia inicia-se o desenvolvimento da filosofia afirmativa nietzschiana.
Movimento este que ir4 culminar com seu filho predileto: Zaratustra. Contudo,
Ha que se notar que, mesmo nessa conotagao “madura”, o espirito livre ndo
assume a tarefa criativa/afirmativa, mas possui somente a coragem e

disposi¢do para langar-se no horizonte livre, ou no mar aberto, para a
experimentagéo no conhecimento (ARALDI, 2004, p.261).

A tarefa da criacdo de novos valores parece relegada aos filésofos do futuro,
mas 0 que agora nos conveém investigar € como a morte de Deus esta relacionada
com o espirito livre. Com a derrocada dos valores decorrente do Obito divino, o
homem corre o risco de cair em uma falta total de sentido — no niilismo. Sendo
assim, investigaremos como é anunciada a morte de Deus e quais sdo as suas
implicacbes. Com efeito, através da metafora das transmutacdes do espirito
buscaremos demonstrar que € necessario ter o espirito de ledo para poder trilhar o

caminho da criacéo.



2 A morte de Deus e o0 novo horizonte de possibilidades

2.1 O maior evento de modernidade

Anteriormente pudemos observar que o espirito livre, um tipo superior de
homem, surge com as tensodes e rupturas de Nietzsche com seus antigos mestres,
resumidamente, de uma dupla desilusdo: a filoséfica com o pessimismo resultante
do pensamento de Schopenhauer e a de uma renovacdo artistica e cultural que
decorre do romantismo de Wagner. Com efeito, mesmo apos a dificil superacao
desta dupla desilusédo, tal espirito ainda € um conceito relativo, visto que sua
liberdade decorre de uma oposicao a algo, a saber, dagueles que se mantém presos
aos ditames da tradicdo, isto é, dos espiritos cativos.

Ademais, ficou explicitado que a filosofia histdrica e a metodologia cientifica
sdo as armas utilizadas no campo de batalha da emancipa¢do humana rumo a sua
autodeterminacdo®’. Com o desenvolvimento conceitual dessas ferramentas, somos
levados a reconhecer que ndo existem mais valores universalmente validos e nem
uma verdade ultima a ser descoberta por tras de todas as coisas. Oposi¢cdes como
esséncia e aparéncia ndo fazem mais sentido. Reconhecemos o carater falso do
mundo®.

Todavia, ha, ainda, um dos maiores pesos de que é preciso libertar-se, a
saber, das concepcfGes engendradas pela religido monoteista, judaico-crista,
principalmente no que tange seus valores e as suas diretrizes morais. Para
Nietzsche, o cristianismo nada mais &, sendo, platonismo para as massas®. A
substituicdo do mundo numinoso dos deuses olimpicos por um Deus uno leva™ a
uma ordenacéo ética do mundo.

O cristianismo acaba por envenenar o mundo da efetividade e ornar com as

mais variadas cores um mundo suprassensivel. Nao obstante, prega que somente

" N&o na Optica do aufklarung (esclarecimento), mas sim de um dominio de si através da
hierarquizagédo dos impulsos, veremos melhor sobre esse ponto no terceiro capitulo.
®® para nés, o caréater falso do mundo é entendido através da limitacdo do intelecto humano em captar
a sua esséncia, 0 que podemos apreender do mundo é apenas nossa visao limitada e humana, isto &,
E)gerspectiva, conforme veremos a seguir.

Conforme BM, Prefacio.
" De acordo com o poéstumo 1869-70 “O mundo dos deuses olimpicos transforma-se numa ordem
ética do mundo. O homem necessitado prosterna-se diante dele” (VII, 3 [33]).



a7

negando o primeiro e apegando-se ao segundo € que o homem encontraria sua
redencdo. Adotando essa divisdo de mundo que é caracterizada por um claro
dualismo com fortes referéncias platbnicas, somos levados também a uma viséo
dualista do homem representada pela divisdo entre corpo e alma, onde o corpo é
renegado como uma priséo da alma.

O eixo central de tal concepcao leva em sua base conceitual um Deus uno e
normativo que da sustentacdo a tadbua de valores de onde deriva toda diretriz
normativa. Normas essas que devem ser seguidas por todos aqueles que buscam a
redencdo eterna. Se formos falar da religido conforme os idealistas: ela é todo
sentido ético da existéncia’’.

O monoteismo, esta rigida consequéncia da doutrina do homem normativo
Unico — portanto a crenga num deus normativo em comparacao ao qual sé
existem deuses falsos e mentirosos — foi talvez até agora o maior perigo da
humanidade: ameacgou-se com a fixagdo prematura que, até onde podemos
julgar, a maioria das outras espécies de animais atingiu ja h4 muito tempo;
enquanto tais, todas creem num animal normativo Unico e ideal em sua

espécie e assimilaram definitivamente em sua carne e em seu sangue a
eticidade do costume (GC §143).

Neste aforismo, Nietzsche, demonstra como a moral e a religido estdo
imbricadas dentro da Optica cristd, de tal sorte que o monoteismo, ao se conceber
como a Unica forma religiosa verdadeira, prega, consequentemente, uma moralidade
una e universal. A religido e a moral aparecem, ainda, como dadas através da
revelacdo. No entanto, como ja afirmamos, o filosofo aleméo € o primeiro que, de
modo contundente, passa a tratar a moral como problema’? valorativo. Sendo assim,
busca pela origem de toda moralidade e desconstréi a incongruente visdo de uma
moral tida como “dada” através da iluminacéo divina.

Para o espirito livre, toda crenca e conviccdo devem ser problematizadas até
as suas Ultimas consequéncias e nunca serem aceitas dogmaticamente através de
uma pseudo “revelagao”. O filésofo de Sils-Maria ndo se limita apenas a critica da

moral, mas busca a supera¢do da mesma. Tal movimento que visa supera-la nasce

" Deste modo, Nietzsche afirma: “A vida n3o seria toleravel, se lhe faltasse a significacdo ética de
seu fundamento! — logo, tem de haver um Deus” (A §90). Conforme, também, A§100.

2 Necessitamos de uma critica dos valores morais, o proprio valor desses valores devera ser
colocado em questdo: para isso é necessario um conhecimento das condi¢des e circunstancias nas
quais nasceram sob as quais se desenvolveram e se modificaram (moral como consequéncia, como
sintoma, mascara, tartufice, doenca, mal-entendido; mas também moral como causa, medicamento,
estimulante, inibicdo, veneno), um conhecimento tal como até hoje nunca existiu nem foi desejado
(GM, prélogo, §6).



48

do préprio desenvolvimento da vontade de verdade promulgada pelo cristianismo’ e
desenvolvida fortemente no espirito cientifico.

Nas palavras de Marton:. “A ‘desconfianga instintiva das aberragdes do
pensamento’ s6 se obtém apds longo exercicio. A utilizagdo dos métodos cientificos
€ até mais importante que os resultados por eles obtidos” (MARTON, 1984, p.54).
Ainda, segundo a autora, a ciéncia “(...) prové a disciplina necessaria ao espirito
para tornar-se livre: permite que esteja sempre de sobreaviso, evita 0 deslize em
qualquer crenca, impede a defesa de qualquer conviccdo, alimenta constantemente
a davida” (MARTON, 1984, p.54). A mais forte das crencas é aquela baseada na fé
e somente quando essa asseveracao for superada € que a liberdade espiritual pode,
enfim, desabrochar.

Em Humano, Nietzsche realiza uma investigacado da origem dos sentimentos
morais que representa, para nds, um primeiro movimento em busca da libertacéo da
moral, de todo seu carater errdbneo e ilusério. Nas palavras do autor: “Com isso
chegamos ao conhecimento de que a histdria dos sentimentos morais é a histéria do
erro, o erro da responsabilidade, que se baseia no erro do livre-arbitrio” (HHI §39).

O espirito livre, neste sentido, representa a oposicao a todos aqueles que se
mantém atrelados aos ditames morais. Tal liberdade do espirito s6 € possivel,
conforme j& abordamos, através de um afastamento de toda crencga, de todo
costume, enfim, de toda forma de amesquinhamento humano e do mundo em prol
de um além-mundo.

Como moral e religido encontram-se intimamente relacionadas no
cristianismo, conforme ja ficou certificado, € preciso demonstrar agora a falta de
sentido dessas concepcdes. Ndo se trata s6 de negar ou mesmo desmantelar o
arcabouco tedrico religioso, mas também buscar a sua superacao. Nietzsche, com
uma refinada “consciéncia” das consequéncias do cientificismo no seu tempo,
demonstra que desde o movimento filoséfico intitulado esclarecimento ndo é mais
possivel conhecer nada que va além da experiéncia. Ao buscar por esses
conhecimentos que ndo possuem uma relagdo passivel de uma experiéncia
sensivel, caimos inevitavelmente no terreno da metafisica’®. Entretanto, 0 homem

moderno € hipdcrita, pois mesmo decretando a impossibilidade de um conhecimento

® Conforme GM lII §27. Também nos pdostumos: “A moral deve negar a si mesma” (X, 2(6) — verdo-
outono de 1882)". Sera abordado a posteriori, no terceiro capitulo, esse tema.

* Conforme Kant no prefécio da Critica da raz&o pura (2001).



49

seguro sobre Deus, por ir além de toda a possibilidade limitada de nosso
conhecimento, ainda 0 mantém como postulado da razdo préatica’. Kant, mesmo
depois de demonstrar a implausibilidade do conhecimento metafisico, recorre ao
mesmo tipo de pensamento ao formular o “imperativo categérico’ e com ele no
coracao extraviou-se de volta para ‘Deus’, ‘alma’, ‘liberdade’ e ‘imortalidade’,
semelhante a uma raposa que se extravia de volta para a jaula!” (GC §335). Mas
resta, entdo, a importante questdo: porque o homem ainda necessita da religido?

Essa pergunta assola-nos na medida em que € inerente ao proprio
desenvolvimento cientifico e ao esclarecimento do esvaziamento da perspectiva
religiosa, pois o homem moderno coloca o mundo sobre a tutela de uma razéo
“esclarecida”, isto é, uma razdao que nao aceita de forma alguma qualquer
perspectiva dogmaética e subordinacdo intelectual a fé e, sendo assim, a religido’® e
a crenca em um Deus transcendente nao deveria ter mais espago em um mundo
governado pelas leis da ciéncia. Porque, entéo, a religido ainda continua a existir?
“O diagndstico nietzschiano indica que foi a busca pela salvagdo da alma [...] A
preocupacdo com a permanéncia da identidade pessoal é que levou o homem a
forjar os dominios extrinsecos a sua existéncia efetiva” (ONATE, 2003, p.54).

Eis a hipocrisia do homem moderno, pois a0 mesmo tempo em que ele quer
emancipar-se totalmente, também busca o0 repouso seguro em um absoluto
qualquer. Semelhante & imagem da sombra de Buda’’ projetada no fundo da
caverna apOs sua morte, o homem continua dirigindo-se a cavernas por séculos
para ver a imagem de Buda, ou melhor, a sombra de um Deus morto. Nas palavras
de Nietzsche: “Deus esta morto; mas tal como sdo os homens, durante séculos
ainda havera cavernas onde sua sombra sera mostrada. Quanto a nés — nés
também teremos que vencer a sua sombra” (GC §108).

E chegado o momento de enfrentar derradeiramente as consequéncias do

desenvolvimento cientifico. E necesséario demonstrar toda incongruéncia e falacias

® Conforme os itens IV e V do segundo capitulo do segundo livro da Critica da razdo pratica
denominados: “A imortalidade da alma como um postulado da raz&o pura pratica” e “A existéncia de
Deus como um postulado da razado pura pratica”.

"® Veremos a seguir que a religido € necessaria para o cultivo do espirito livre, todavia em seu
aspecto ascético, isto €, como uma experiéncia de si. Mas o espirito livre ndo deve se manter
atrelado a ela. Também a religido € necessaria para que os fracos ndo se revoltem. No terceiro
capitulo esses pontos serao melhor elucidados.

" A titulo de esclarecimento: na Gaia ciéncia §108 é a primeira vez que aparece o tema da morte de
Deus, em uma obra publicada.



50

religiosas, enfim, é preciso que Deus morra’® para que o homem novamente possa
viver sua plena liberdade.
No célebre paragrafo 125 da Gaia ciéncia é que Nietzsche apresenta a morte
de Deus. O modo em que o aforismo € trabalhado é sublime e j& antecipa tanto a
forma como o estilo empregado em Zaratustra. Por ser repleto de metaforas e
simbolismos, é necessério um cuidado excessivo na hora de sua leitura para uma
aproximacao proveitosa. Parafraseando Onate (2003), ele se movimenta no limite do
dizivel. Ndo obstante, o paragrafo que antecipa o0 anuncio, denominado “No
horizonte do infinito”, trata da temética da liberdade’ diante do declinio divino.
Deixamos de lado a terra firme e embarcamos! Queimamos a ponte — mais
ainda, cortamos todo o lagco com a terra que ficou para trds! Agora tenha
cautela, pequeno barco! Junto a vocé esta oceano, € verdade que ele nem
sempre ruge, e as vezes se estende como seda e ouro e devaneio de
bondade. Mas virdo momentos em que vocé percebera que ele é infinito e
gue ndo ha coisa mais terrivel que a infinitude. Oh passaro que se sentiu
livre e agora se bate nas paredes dessa gaiola! Ai de vocé, se for acometido

da saudade da terra, como se |4 tivesse havido mais liberdade — e ja nao
existe mais “terra”! (GC §124).

Entendemos que h&d uma forma de preparacdo da teméatica do deicidio e do
sentimento de liberdade decorrente dela, representado pela infinitude do oceano
aberto apos o 0Obito. Ao se deixar de lado a terra firme e queimar as pontes que
ligavam o homem ao reino numinoso, obtém-se, entdo, o bilhete de passagem para
o mar infinito de possibilidades no aquém sensivel. Entretanto, tal navegacéo
necessita de uma cautela constante, um estar sempre alerto, pois 0 mar nem

sempre € so “ouro”, “devaneio” e “bondade” para o navegante, mas também pode se

tornar ominoso, intragavel e se, porventura, 0 barqueiro cansar-se de viajar na

® Em AS §84 ha uma antecipagdo do tema da morte de Deus cristdio. O Deus trinitario é
representado pelo guardido da caverna e seu filho como um prisioneiro entre os demais.
Concordamos com a interpretagdo de Franck (2005) sobre a parabola: “ela descreve a passagem da
lei ao evangelho ou, dito de outra maneira, a origem do cristianismo. De um lado, o guardido ou pai
nao esta apenas encarregado de vigiar os prisioneiros, mas pode, como Javé pela boca de Jeremias,
‘pronunciar contra eles uma sentenga’; de outro lado, o filho oferece aos mesmos cativos a salvagéo
pela fé. E é somente pela fé, uma vez que a morte do pai, aqui significando o Deus de Israel, que o
filho do guardido, que também € prisioneiro entre os demais, sendo, portanto ao mesmo tempo divino
e humano, continua a prometer a protecdo e a liberdade, garantindo que seu pai ainda vive.”
(FRANCK, 2005, p.13).

° A liberdade nao é vista aqui como uma autodeterminacdo da vontade ou um processo volitivo que
leva o sujeito a deliberar sobre as melhores formas de conduzir sua existéncia. Essas noc¢des foram
duramente criticadas por Nietzsche, conforme HHI §18 e 39. Para n6s, o comentador Onate (2003) foi
feliz ao sugerir a figura como horizonte seméantico proposto nessa nocéo de liberdade nietzschiana:
“Antes da aventura ele se considerava livre e sua liberdade encontrava-se alicercada exatamente nas
pontes e nas terras destrocadas; desprovido das coordenadas que elas lhe propiciavam, ele se
debate entdo com as barreiras do...infinito” (ONATE, 2003, p.63).



51

infinitude e decidir voltar para sua “terra” firme, terd que renunciar seu bem mais
precioso: a liberdade.

Ja o aforismo® que segue logo apés o antncio da derrocada divina trata
peremptoriamente a desautorizar qualquer tipo de interpretacdo mistica do deicidio.
Tal postura se aproxima muito mais do dogmatismo do que do real enfrentamento da
questdo, ja que ndo € pela iluminacdo ou quica um éxtase que se deva decretar a
faléncia divina e enfrentar suas consequéncias, mas sim pela probidade intelectual
enquanto busca da verdade promulgada pela propria postura religiosa cristd e
aprofundada pela ciéncia que deve levar a sua superacao.

Circunscrito, entdo, os paragrafos anterior e posterior ao andncio, passemos

agora ao discurso do louco na praca do mercado:

O homem louco — N&o ouviram falar daquele homem louco que em plena
manha acendeu uma lanterna e correu ao mercado, e pbs-se a gritar
incessantemente: “Procuro Deus! Procuro Deus!”? — E como la se
encontrassem muitos daqueles que ndo criam em Deus, ele despertou com
isso uma grande gargalhada. Entéo ele est4 perdido? perguntou um deles.
Ele se perdeu como uma crianca? disse outro. Estd se escondendo? Ele
tem medo de n6s? Embarcou em um navio? Emigrou? — gritavam e riam
uns para os outros. O homem louco se langcou para o meio deles e
trespassou-lhes o olhar. “Para onde foi Deus?”, gritou ele, “ja Ihes direi! N6s
0 matamos — vocés e eu. Somos todos seus assassinos! Mas como fizemos
isso? Como conseguimos beber inteiramente o mar? Quem nos deu a
esponja para apagar o horizonte? Que fizemos nés, ao desatar a terra de
seu sol? Par aonde se move ela agora? Para onde nos movemos nés? Para
longe de todos os s6is? Nao caimos continuamente? Para trds, para 0s
lados, para a frente, em todas as dire¢bes? Existe ainda ‘em cima' e
‘embaixo'? Nao vagamos como que através de um nada infinito? Nao
sentimos na pele o sopro do vacuo? N&o se tornou ele mais frio? N&o
anoitece eternamente? Nao temos que acender lanternas de manha? Nao
ouvimos o barulho dos coveiros a enterrar deus? Nao sentimos o cheiro da
putrefacdo divina? — também os deuses apodrecem! Deus esta morto! Deus
continua morto! E nés o matamos! Como nos consolar, a nds, assassinos
entre os assassinos? O mais forte e mais sagrado que o mundo até entao
possuira sangrou inteiro sob os nossos punhais — quem nos limpara deste
sangue? Com que agua poderiamos nos lavar? Que ritos expiatorios, que
jogos sagrados teremos que inventar? A grandeza deste ato nao é
demasiado grande para nés? N&do deveriamos nds mesmos nos tornar
deuses, para ao menos parecer dignos dele? Nunca houve ato maior — e
guem vier depois de nés pertencera, por causa deste ato, a uma historia
mais elevada que toda histéria até entdo!” Nesse momento silenciou o
homem louco, e novamente olhou para seus ouvintes: também eles ficaram
em siléncio, olhando espantados para ele. “Eu venho cedo demais”, disse
entdo, “ndo é ainda meu tempo. Esse acontecimento enorme esta a
caminho, ainda anda: ndo chegou ainda aos ouvidos dos homens. O corisco
e o trovdo precisam de tempo, a luz das estrelas precisa de tempo, os atos,
mesmo depois de feitos, precisam de tempo para serem vistos e ouvidos.
Esse ato ainda lhes é mais distante que a mais longinqua constelacdo — e
no entanto eles o cometeram !” — Conta-se também que no mesmo dia o

80 «pg explicagdes misticas sdo tidas por profundas; na verdade, elas ndo chegam a ser superficiais”

(GC §126).



52

homem louco irrompeu em varias igrejas, e em cada uma entoou o
seu Requiem aeternam deo . Levado para fora e interrogado, limitava-se a
responder: ‘O que sdo ainda essas igrejas, se ndo os mausoléus e timulos
de Deus?’ (GC §125).

O primeiro passo que devemos dar para adentramos nesse labirintico
aforismo é atentarmo-nos para o cenario em que ele é desenvolvido. A escolha da
praca do mercado para tal comunicac@o remete-nos inevitavelmente a Grécia. Nao
se trata de maneira alguma de um mero acaso ou de um ato impensado, ja que
Nietzsche era também filélogo. A deliberacdo pela &gora grega como local da
mensagem da-se por ela ser o espaco publico por exceléncia, o territério das
reunides e debates, sendo assim é a area mais adequada ao seu discurso. Segundo
Tarcke, “(...) o mercado € o lugar onde se gestaram a filosofia ocidental e, com isto,
seus produtos de maior forca histdrica — as ideias metafisicas (...) a suma de toda
metafisica € Deus” (TURCKE, 1993, p.20).

Além disso, o mercado é o local utilizado pelos cristdos para divulgar a sua
boa nova aos gregos. E |4 que Paulo prega o evangelho do crucificado e da
ressurreicao das almas, porém é motivo de deboche dos filésofos ali presentes. Mas
os filésofos ndo desconfiavam do que estava por vir, isto €, da vitéria do cristianismo
e da moralidade de rebanho sobre o espirito grego. Deste modo, quando o insano
elege a pragca do mercado para sua declaracao grandiloquente e nédo a igreja (local
que seria mais “légico”, enquanto “morada” de Deus na Terra), ele quer demonstrar
que fora ali que se instaurou a fantasia religiosa cristd, entdo, nada mais legitimo
que seja no mesmo local também a declaracéo sobre a faléncia de todo o reino dos
céus.

O fato de o louco carregar uma lanterna em plena luz do dia a procura de
Deus remete-se inevitavelmente a Di6genes®!, a diferenca reside no fato que o
altimo procurava um homem e o primeiro procura Deus. Com efeito, pretende-se
resgatar a postura questionadora dos cinicos. Neste sentido, a lanterna representa a
busca de romper com as convic¢des dominantes e afastar toda a sombra da morte
do divino. Entretanto, hd uma diferenca fundamental quanto a postura cinica, pois so

€ possivel reencontrar o homem apés a morte de Deus.

® Diogenes de Sinope, da escola do cinismo, conforme Vida e doutrina dos filésofos ilustes, livro VI,
de Dibgenes Laértios. Nietzsche ja tinha anteriormente utilizado a referéncia a Diégenes em O
Andarilho e sua sombra: “O moderno Didégenes. — Antes de procurar o homem, deve-se achar a
lanterna. — Tera de ser a lanterna do cinico?” (AS §18).



53

Surgem nesse contexto algumas questdes de suma importancia, sdo elas:
porque o evento decisivo da modernidade fora anunciado por um louco? O fato de
ser um insensato o porta voz da morte de Deus n&do acaba por desqualificar o seu
discurso? Para respondermos essas questdes faz-se necessario demonstrar o papel
da loucura como contraponto da racionalidade. “Enquanto esta se propde a sondar e
intervir, pela via tedrica, integralmente no reino do ser, aquela instaura o império
macico do caos, da desordem, do sem-sentido.” (ONATE, 2003, p.66). A razao
estava alicercada sob as bases da logica, sendo a dltima o instrumento fundamental
para a busca de sentido no mundo. Através da utilizacdo da logica, em especial da
busca das relagBes de causa e efeito, &€ “que legitimou o apelo & nocdo de Deus,
pois a série causal ndo poderia prosseguir ad infinitum, necessitando de um
anteparo extrinseco ao processo” (ONATE, 2003, p.66)%.

Nietzsche quer demonstrar a necessidade do il6gico®, ndo como inferior &
razdo, mas sim como parte constituinte da “natureza humana”. A ldégica tem raizes
ilégicas, o pensamento em sua maior parte € instintivo. Com efeito, os juizos légicos
sdo meras avaliacbes-de-fachadas necessarias para a conversacdo da espécie ou
melhor: “exigéncias fisiologicas para preservacdo de uma determinada espécie de
vida” (BM §3). Dai que o louco reconhece o papel e a necessidade do ildgico,
rompendo, assim, com a concepcdo do homem “racional” e com sua mais alta
postulacdo: a da necessidade de um Deus. Ademais, Nietzsche afirma: “é a loucura
gue abre alas para nova ideia, que quebra o encanto de um uso e uma supersticao
venerados” (A §14). Portanto, a insanidade é necessaria para que se rompa com
antigas supersticoes.

Porém, do mesmo modo que acontece com Paulo ao anunciar o Deus
desconhecido na agora, o louco também é motivo de chacota e riso do publico. Os
ateus presentes no mercado riem do anlncio, mas ndo percebem que seu ateismo
era cego. Pois ndo entendem que ndo é com uma simples negacédo de Deus que se

enfrenta as consequéncias de um ato tdo grandioso. A morte de Deus ndo se

8 A utilizacdo dessa argumentacao, a titulo de exemplo, encontra-se em S&o Témas de Aquino na

Suma Teologica, nas cinco vias de acesso a Deus, sendo umas delas a da causa eficiente. Aquino,
retomando Aristételes, diz que ndo ha efeito que ndo tenha uma causa anterior, deste modo é
necessario ter uma causa primeira para que nao voltemos ad infinitum e a causa primeira € Deus.

8 Conforme Humano: “Entre as coisas que podem levar um pensador ao desespero esta o
conhecimento de que o ildgico é necessario aos homens e que do ilégico nasce muita coisa boa. (...)
Apenas 0s homens muito ingénuos podem acreditar que a natureza humana pode ser transformada
numa natureza puramente ldgica. [...] Mesmo o homem mais racional precisa, de tempo em tempo,
novamente da natureza, isto €, de sua ilégica relagdo” (HHI § 31).



54

resume a um problema meramente I6gico em que se possa simplesmente mudar de
postura colocando no lugar do divino outros ideais, tais como: igualdade, progresso,
democracia, etc. E através do louco que eles tornam-se conscios que seu ateismo®
€ uma maneira muito simplificada e dogmatica de enfrentar o problema. “O didlogo
entabulado entre o louco e os ateus visa justamente a denunciar a insipidez do
movimento que se limita a difundir de maneira mecéanica a formula Deus morreu”
(ONATE, 2003, p.67).

O deicidio tem um sentido e a forca de um abalo césmico. Com a
decomposicdo do divino perdemos totalmente as pontes que nos ligavam a toda
possibilidade de sentido da vida humana, ja que a mesma estava ancorada
firmemente no reino transcendente. Como 0s ouvintes ateus estavam acostumados
ao programa racional, ndo entendem a mensagem do louco, afinal, ndo seria mesmo
uma loucura matar Deus? Se Deus existe, como ele pode ser morto? A imortalidade
ndo é um dos principais atributos divinos? Se ele ndo existe, também ndo poderia
morrer, ja que soO € passivel de vir a 6bito quem vive e existe de fato.

Os ateus séo esclarecidos. O louco é louco. Mas é através deste que eles
ficam sabendo que seu esclarecimento é cego. Ele Ihes esclarece o motivo
de procurar Deus e ndo o encontrar: “N6s o matamos — vocés e eu”. Com
isto, a coisa torna-se ainda mais louca; pois como se pode matar Deus? Ou
ele existe e entdo, é criador do mundo, ndo se deixando enfraquecer e
muito menos matar pelas suas criaturas. Ou ele ndo existe e, assim, nao
pode ser assassinado. A gente pode quando muito parar de pensar. O louco
afirma entdo terceiro excluido: Deus existiu realmente e foi realmente
assassinado. Mas ainda: os assassinos, exceto um, que é louco, ndo tem
qualquer nocdo do que fizeram.(...) N&o é por acaso que ele é louco.

Apenas um perturbado esta em condi¢cdes de demonstrar publicamente o
que significa a morte de Deus (TURCKE, 1993, p.28-29).

Diferente dos ateus, o0 insano ndo se encontra em uma posicao imparcial, isto
€, de quem vé de fora o problema da faléncia divina — e, dessa forma, ndo é de
maneira alguma imune as consequéncias desse grandioso ato. Quando Deus é
assassinado, as concepcdes metafisicas também entram em derrocada. Todo
horizonte de fundamentacéo e sentido é sugado pela auséncia do Sol que outrora
iluminou o conhecimento humano. A perda da referéncia celestial e de toda verdade
objetiva traz a tona o conhecimento de que a vida nao possui nenhum fim elevado.
“Que fizemos nds, ao desatar a Terra do seu Sol? Para onde se move ela agora?

Para onde nos movemos nés?” (GC 8125), pergunta-se o louco em uma clara

% Neste sentido, o ateismo é entendido aqui como uma simples negacdo de Deus sem realmente
enfrentar as consequéncias da perda total de referenciais ocasionado por tal morte.



55

1®° platénico presente no mito da caverna, ja que Deus®

referéncia a metéafora do So
era toda a fonte de sentido e a luz que iluminava o conhecimento humano, bem
como o afastamento da Terra do Sol remete-nos a revolugcdo copernicana nas
ciéncias. Revolucdo essa que leva a uma queda da visdo geocéntrica de mundo.
N&o existe mais uma direcdo a se seguir, nenhuma bussola é capaz de apontar o
norte do horizonte humano: “Nao caimos continuamente? Para tras, para os lados,
para a frente, em todas as diregdes? Existem ainda ‘em cima’ e ‘embaixo’? Nao
vagamos como que através de um nada infinito?” (GC 8125). Com a queda do
geocentrismo, 0 mundo®’ deixa de ser “criado” para o homem: nada mais lhe garante
um lugar especial na Terra, mas ele ainda n&o tomou consciéncia deste
acontecimento®. “Esse acontecimento enorme esta a caminho, ainda: ndo chegou
ainda aos ouvidos dos homens. [...] os atos, mesmo depois de feitos, precisam de
tempo para ser vistos e ouvidos” (GC 8§125).

Como se redimir de tal ato? Teremos que nos tornar deuses para suportar a
vida em um mundo sem sentido? Pergunta-se o louco, ja que com a queda de Deus
nulifica também o dualismo que dividia o0 mundo em sensivel e suprassensivel,
restando apenas o0 mundo aparente e sem nenhum valor intrinseco. O mais estranho
dos héspedes, o niilismo, passa a assombrar o mundo. Ja que com deicidio também
morrem as interpretacdes morais®® do mundo e da existéncia, pois elas estavam
intimamente atreladas a religido.

O homem moderno, no entanto, quer manter-se ainda imune as

8 Conforme afirma Tircke (1993, p.32): “Isto é sem duvida uma alusdo a metafora platdnica do sol:
assim como o sol em relacéo a terra, assim se comporta a ideia do Bem em relacdo ao Ser inteligivel.
Ela confere ao intelecto humano visdo espiritual, revela-lhe a esséncia das coisas e Ihe permite como
que aquecer-se na sua luz suprassensivel, a qual ‘concede ao cognoscivel a verdade e ao
cognoscente a capacidade de conhecer”. Nao obstante, também entendemos que aqui ha uma
referéncia a Copérnico e a revolugao promovida por sua teoria. “Desde de Copérnico o homem
parece ter caido em um plano inclinado — ele rola, cada vez mais veloz, para longe do centro — para
onde? rumo ao nada?” (GM Il §25).

8 Compreendemos, neste ponto, Deus como uma personificagcdo do suprassensivel platbnico — deste
modo é que vemos sua relagdo metaférica com o Sol.

8 J4 em 1873, Nietzsche demonstra a infantil concepcdo do homem ao se colocar como centro da
criagdo e a terra como centro do mundo: “Em algum remoto rincao do universo cintilante que se
derrama em um sem-numero de sistemas solares havia uma vez um astro, em que animais
inteligentes inventaram o conhecimento. Foi 0 minuto mais soberbo e mais mentiroso da “historia
universal”’, mas também foi somente um minuto. Passados poucos félegos da natureza congelou-se o
astro, e os animais inteligentes tiveram de morrer.” (OS §1).

% Neste sentido, GC §343.

% O papel da loucura no rompimento com a moralidade é apresentado em Aurora: “(...) todos os
homens superiores, que eram irresistivelmente levados a romper com o jugo de uma moralidade e
instaurar novas leis, ndo tiveram alternativa, caso ndo fossem realmente loucos, sendo tornar-se ou
fazer-se de loucos — isso vale para os inovadores em todos os campos (...)” (A §14).



56

consequéncias do grande vazio ocasionado pela falta de um fundamento ultimo para
existéncia, sem perceber que era das m&os do Deus transcendente que provinha
toda a possibilidade de redencéo da vida humana.

Para manter-se afastado dessas terriveis consequéncias, ele desvia o sentido
da veracidade promulgada pela religido para as ciéncias e busca substituir os
valores religiosos por outras valoracfes, tais como: razéo, progresso, historia, etc. A
conscientizacdo da morte de Deus® é um processo demorado e ndo esta a altura
dos homens que realizaram o deicidio, s6 o louco compreende as consequéncias e
a grandeza desse ato. Mas 0 que € que impede a aceitacdo de que ndo é mais
plausivel a fundamentacdo da vida humana ancorada no suprassensivel?
Fundamentalmente a estabilidade que essa visdo de mundo proporciona, pois “Abrir
mao da promessa do infinito em troca da autonomia do finito constitui uma aposta de
maximo risco e ainda nao se esta preparado para assumi-la” (ONATE, 2003, p.72).

Todavia, mesmo sendo motivo inicialmente de chacota e logo apés de um
siléncio incompreensivo dos ateus presentes na praca do mercado, o louco nao
recua em seu propdsito iconoclasta. Embora a sua proposta pedagégica® tenha
falhado por ndo encontrar ouvintes a altura da mensagem®, ele continua e irrompe
as igrejas entoando seu canto de descanso eterno ao morto, ja que elas ndo passam
agora de meros monumentos e timulos do antigo Deus uno.

Para Turcke, o motivo da loucura do anunciante consiste em “todo o
pensamento que ndo quer se enganar, é forcado derrubar toda a metafisica como
inverdade geocéntrica” (TURCKE, 1993, p.38). E ademais, por reconhecer que 0
pensamento estava organizado em conformidade com essas premissas, isto €, o
pensamento também era egocéntrico e organizado em torno de um “eu”, era
também metafisico, e por reconhecer que o0 mundo € apenas erro e ilusdo e o
conhecimento, agora, limita-se a funcdo de manutencdo da vida sem qualquer

pretensdo de uma verdade universalmente valida ®. Caindo Deus, cai toda

% Em conformidade com esse tema, o aforismo 343 da Gaia ciéncia: “Mas pode-se dizer, no

essencial, que o evento € mesmo demasiado grande, distante e a margem da compreensédo da
maioria, para que se possa imaginar que a noticia dele tenha sequer chegado; e menos ainda que
muitos soubessem ja o que realmente sucedeu”.

%% No sentido de ter feito o anincio em praca publica, isto é, com intuito de informar a todo pblico a
morte de Deus. Diferente do louco, Zaratustra anuncia a morte de Deus de forma introspectiva,
conforme veremos a seguir.

%2 Semelhante ao gue ocorrera com Zaratustra ao anunciar o além-do-homem e o udltimo homem.
“Eles ndo me compreendem: ndo sou a boca para esses ouvidos” (ZA, proélogo, V).

% Conforme GC § 110: “Portanto, a forca do conhecimento ndo esta no seu grau de verdade, mas na
sua antiguidade, nos eu grau de incorporagdo, em seu carater de condi¢ao para a vida”.



57

metafisica e toda possibilidade de um conhecimento ultimo.

Onate tem um posicionamento diferente de Turcke. No entendimento do
primeiro o louco é o “porta-voz de um alargamento da racionalidade e ndo de sua
privagdao” (ONATE, 2003, p.66). Contudo, ndo € da concepgao tradicional de
racionalidade de que fala-nos o comentador, mas sim de uma “instintualidade difusa
que se desprende, como um iceberg momentaneo, o intelecto e sua operosidade
racional” (ONATE, 2003, p.66). Portanto, ao fazer o andncio, o louco nédo se

encontra desprovido da razdo, mas sim sob uma nova perspectiva racional®*

que
emerge do fluxo dos instintos e cabe ao louco denunciar o antigo projeto racional e
seu apelo a nocgéo de Deus.

Para n@s, a insercdo do insano como arauto do ébito divino esta ancorada na
denuncia da concepcao tradicional da razdo que levou a postulacdes erroneas,
como por exemplo, de Deus como causa primeira. Todavia, ndo representa um
alargamento da racionalidade, mas sim o reconhecimento da necessidade do ilégico
e do erro para a vida, o que nao leva obrigatoriamente a uma ampliacdo do projeto
de uma racionalidade.

Resta-nos saber em que medida a morte de Deus influencia na filosofia do
espirito livre? Ao contrario do louco que sofre as terriveis consequéncias do deicidio,
Nietzsche fornece-nos no aforismo 343 da Gaia ciéncia os efeitos do maior
acontecimento da modernidade para esses espiritos. Em vez do ensombrecimento e
da falta plena de referéncias ap6s o rompimento com o demiurgo e, deste modo,
com as concepcdes metafisicas em geral, a putrefacdo divina ndo cheira mal para
os espiritos livres, a morte de Deus surge como uma “nova espécie de luz, de
felicidade, de alivio, contentamento, encorajamento, aurora” (GC 8343). Ha de se
ressaltar que, neste aforismo, o filosofo de Sils-Maria expressa uma
autocompreensdo como espirito livre: “De fato, néds, filosofos e espiritos livres” (GC
8343). E, novamente, recorre a imagem do oceano para representar as infinitas
possibilidades® abertas no mar do conhecimento apés este grandioso evento. O
homem ndo é mais um mero fantoche nas maos de um Deus titeriteiro, “com o

deicidio instaura-se a via conducente a soberana liberacdo do homem” (ONATE,

% Uma razdo que compreende a necessidade do ilégico e sua ligagdo com os instintos. Desta forma,
ela vai além da antiga concepcao racional que se fundamentava em principios da légica.

% Segundo Onate (2003, p.63): “Portanto, é apenas com o ocaso de Deus que surge o horizonte do
inifinito estritamente a partir da efetividade do finito e, através dele, o homem identifica-se a inocéncia
do vir-a-ser e se torna genuinamente livre”.



58

2003, p.70). Apo6s o choque inicial do obtido divino surge, na perspectiva do espirito
livre, o sentimento de uma nova jovialidade, ultrapassando sua conotacdo negativa e
desembocando na possibilidade do surgimento de novas possibilidades de
experimentacao de si.

Portanto, é sé com a morte de Deus que o espirito pode encontrar realmente
a sua liberdade, pois longe de todo envenenamento do mundo efetivo em prol de
uma fantasia suprassensivel, o homem, enfim, tem a condi¢cdo de possibilidade de
encontrar a sua liberdade. Eis o maior evento da modernidade, a queda do divino e
com ela a possibilidade do surgimento de novos valores. O espirito livre sente-se
leve, jovem, disposto a trilhar novos caminhos. Mas antes cabe ver como a morte de
Deus € apresentada por Zaratustra e como ela relaciona-se com a segunda
transmutacdo do espirito, isto €, a metamorfose do camelo para o ledo. N&o
obstante, buscaremos demonstrar como o espirito de ledo e o espirito livre possuem

algumas congruéncias comuns.

2.2 Um novo anuncio da morte de Deus: a introspeccao de Zaratustra
Nietzsche, apds enunciar a morte de Deus na Gaia ciéncia, retoma a temética
logo no prélogo de seu préximo livro, Assim falou Zaratustra®®. Com ele inaugura-se
a terceira fase do pensamento nietzschiano, a mais afirmativa de sua filosofia. No
entanto, algumas das teméticas que ja haviam sido trabalhadas pelo filésofo séo

retomadas e ganham intensidade.

% Com zaratustra, a filosofia de Nietzsche encontra sua maioridade, isto é, sua terceira e decisiva
fase. ApOGs o pessimismo romantico de seus primeiros escritos e positivismo cético do segundo
periodo, “[...] agora Nietzsche encontra sua verdadeira natureza... seu pensamento atinge o meio-dia”
(FINK, 1988, p.65). Nietzsche desenvolve na obra uma linguagem particular, ou melhor, sua prépria
linguagem para expressar seus proprios pensamentos. Por conseguinte, Zaratustra representa uma
ruptura com os outros trabalhos precedentes do autor. Depois de escritos de uma desconfianca
glacial, surge uma exploséo de paixdo “no Zaratustra brota, a semelhan¢a de uma forga da natureza,
o espirito de empreendimento mais audacioso, o espirito da vida que experimenta” (lbid.). Quanto a
forma de expressdo, a obra é muito dificil de ser definida. A prosa € abandonada, ndo se trata
também de aforismos, poderiamos dizer uma “poesia”, isto nos aproximaria da formulagao demasiada
sutil da obra. Ela possui um estilo auténtico — o0 que é proprio de uma grande obra de arte. Apresenta
alegorias, imagens, parabolas, simbolismo. Ora assume um tom claramente pregatorio, ironizando os
discursos biblicos, ora um verdadeiro ditirambo, quando Zaratustra fala de si para si, como nos
capitulos “Antes do Sol Poente” e “Canto Noturno”. Em uma carta de 1883, que Nietzsche envia a seu
amigo Franz Overbeck, ele define seu livro como uma “poesia e ndo uma coletdnea de aforismos”.
Mas ainda cabe uma pergunta: trata-se de uma poesia filoséfica ou de uma filosofia poética? Mas
como lembra-nos Fink (1988), a obra foge a categorias demasiadas manejaveis. O que nos interessa
aqui é constatar ndo sé a mudanca de fase e postura no pensamento Nietzsche, como também uma
mudanca no estilo de seus discursos.



59

O que nos interessa, fundamentalmente, é a retomada da morte de Deus” e
seus aprofundamentos, bem como buscaremos relacionar o primeiro discurso de
Zaratustra intitulado “Das trés metamorfoses” com a tematica da queda do reino
numinoso e com a filosofia do espirito livre. Com efeito, nossa tese € de que o
espirito de ledo representa a fase em que se cai toda a metafisica e que coincide
como a figura do espirito livre®,

Aos 30 anos Zaratustra sobe a montanha, deixando sua terra natal e o lago
de sua terra natal, levando apenas as cinzas® para o monte. Permanece |4 por 10
anos, desfrutando da sua solidao e de seu espirito. “Mas enfim seu coracdo mudou”
(ZA, Prologo, 81). E preciso tempo para a mudanca, para cultivar a soliddo tdo
necessaria aqueles que buscam se tornar espiritos livres e também Zaratustra sabe
gue é necessario que Deus morra para que um tipo superior, isto €, o além-do-
homem, possa nascer. J& indicamos, entdo, qual o motivo da transformacdo de
Zaratustra. Em concordancia com Marton, a causa da mudanca ‘“reside no
conhecimento da morte de Deus” (MARTON, 2000. p.56).

Nietzsche faz questdo de diferenciar-se do evangelho'®

, pois é aos 40 anos e
nao com 30 que Zaratustra vai ter com os homens, 10 a mais que Jesus Cristo. Nao
obstante, ndo é por compaixao que Zaratustra desce da montanha ou, mesmo, com

o intuito de salvar a humanidade, mas por fartar-se de sua propria sabedoria.

N&o é por constatar a miséria do ser humano, querer resgata-lo e salva-lo
gue Zaratustra vai ter com os homens — mas por estar farto da prépria
sabedoria. Ndo € por perfazer a ascese dialética, abandonando a
diversidade sensivel e contemplando a verdade inteligivel, que ele desce da
montanha para o vale — mas por compreender que tal dicotomia ndo existe.
(SCARLET, 1998, p.104).

%7 Utilizaremos partes do trabalho A morte de Deus e a condicdo de possibilidade para o além do
homem (BERBARE, 2011), de autoria do pesquisador dessa dissertacdo, realizado para a Pés-
98raduagéo em Educacéo: Artes e Filosofia, do IF-SUL, para confeccgdo dos subcapitulos 2.2 e 2.3.
N&o é nossa pretensdo abordar todas as tematicas envolvendo a obra Assim falou Zaratustra por
considerar que tal tarefa excede todos os limites propostos nessa dissertacdo. Sendo assim,
limitaremos nossas analises da morte de Deus no prologo e do primeiro discurso: “Das trés
metamorfoses”. Outras partes da obra serdo abordadas pontualmente na medida em que
contribuirem para a discusséo dentro dessas teméaticas. No entanto, ressaltamos a concepc¢éao basica
do Zaratustra como mestre do eterno retorno e o mais pesado dos pesos como Oposicdo ao
pessimismo e ao niilismo, ligando o pensamento mais abissal a ideia de amor fati, conforme no
ensina Salaquarda, em seu artigo denominado “A concepc¢ao basica de Zaratustra” (SALAQUARDA,
1997, p.17-39).
% As cinzas representam a morte de Deus.
199 ycas 11l 23: “Ora 0 mesmo Jesus, ao comecar 0 seu ministério, tinha cerca de trinta anos, sendo
filho (como se julgava) de José, filho de Heli".



60

Nietzsche incumbe-se de atacar o platonismo desde o inicio da obra. O faz de
modo genial ao inverter o mito da caverna, pois ndo € fora da caverna que se torna
um sébio, mas sim dentro dela. E na soliddo que o espirito livre e Zaratustra cultivam
a si mesmos. E na caverna que ocorre a mudanca e logo quando seu coragio
encontra-se mudado sai e diz ao grande astro o Sol: “Que seria da tua Felicidade, 6
grande astro, se nao tivesse aqueles que iluminas” (ZA, Prélogo, I). Uma clara ironia

e transvaloracdo do mito platdnico®. O sol *%

, que era o apice do mundo
suprassensivel, agora é apresentado somente em relacdo aquele que ilumina.

Zaratustra, o solitario, inicia a descida de sua caverna na montanha, mas
antes de chegar a cidade, passando pela floresta que se situava entre a cidade e o
monte, reencontra-se com 0 santo que outrora o viu na subida. Este santo, um velho
eremita que se afastou dos homens para amar somente seu Deus, lhe fala: “Nao me
€ estranho esse andarilho: por aqui passou ha muitos anos. Chamava-se Zaratustra;
mas esta mudado” (ZA, Prélogo, II).

Ele reconhece nitidamente a mudanca que Zaratustra sofre na montanha,
percebe que outrora esse levava as cinzas'®® para a montanha e agora traz o fogo
para o vale. O santo vé, também, Zaratustra como crianca,'®* percebe que ele
despertou'® e anda com pés de dancarino®®.

Toda mudanca traz consigo o perigo e aqueles que pensam diferente e que
olham o mundo com outras perspectivas sao vistos como 0s mais tenebrosos. Neste

sentido, tanto Zaratustra quanto os espiritos livres®’

sdo amantes do perigo e de
todos aqueles que vivem perigosamente.
Todavia o eremita adverte-o: “Naquele tempo levavas tuas cinzas para os

montes: queres agora levar teu fogo para os vales? N&o temes o castigo para o

101

Da caverna aparece no Livro VII da republica.
102

D’iorio (2014) aponta a ligacdo da referéncia no didlogo de Zaratustra do grande astro com a
religido do Sol. Uma religido “trazida do oriente pelos soldados romanos e espalhada no império entre
os séculos | e lll, travou uma luta feroz contra o cristianismo. [...] Era uma religido profundamente
terrestre, que nao acreditava no além e concebia 0 mundo a maneira dos estoicos, como uma grande
conflagragdo cdsmica. [...] tendia a afirmagdo da vida” (D’IORIO, 2014, p.87). Com semelhante
perspectiva de vida, ela era notoriamente contrario aos postulados cristdos e, neste sentido, D’iorio
(2014) relata que Nietzsche se lembrard dessa religido ao abrir a sua obra mais afirmativa com o
didlogo entre Zaratustra e o Sol.
1% Cinzas da morte de Deus.
104 “Mudado esta Zaratustra, tornou-se crianga, Zaratustra...” (ZA, Prélogo, I1).
1% Termo gue é associado a Buda, apés sua meditacdo na figueira por trés meses = alcanca o
nirvana, passa a ser chamado, entdo, de o desperto. “Mudado, esta Zaratustra (...) um despertado...”
gOZGA, Prologo, I1).

“Sim, reconhecgo Zaratustra. Puro € seu olhar, e sua boca ndo esconde nenhum nojo. Nao caminha
ele como um dangarino?” (ZA, Prélogo, I1).
197 veremos no ltimo capitulo que os espiritos livres sdo os fildsofos do perigoso.



61

incendiario?” (ZA, Prdlogo, Il). ApGs ouvir estas palavras ele se despede rindo, bem
como o santo ri de Zaratustra. Ao se despedir ele fala de si para si “Como sera
possivel? Este velho santo, na sua floresta, ainda ndo soube que Deus esta
morto!”%® (ZA, Prélogo, II).

A morte de Deus é, entdo, retomada. Entretanto, diferente do louco, ndo é na
praga publica que Zaratustra faz o palco para declara-la, mas sim em um dialogo
consigo mesmo. Nao ha mais uma proposta pedagogica de anuncia-la para o povo,
ao inves disto apenas a introspecado do que ja fora esclarecido pelo louco, isto é, que
0s grandes acontecimentos mesmo depois de consumados demandam muito tempo
para serem reconhecidos, dito de outro modo: o santo ainda ndo sabe que Deus
morreu. Nao € sO de dissonancias que constitui a relacdo entre esses dois
personagens. Tal qual o louco, Zaratustra sente os efeitos da morte de Deus, tanto
que leva para a montanha apenas as cinzas desse 6bito e por la fica uma década
apenas no cultivo de si, de sua sabedoria e soliddo. Ademais, o papel da raz&do'® é
alvo de criticas em comum e a valoriza¢do do ilégico e, porque ndo, do papel da

loucura!*'®

No que tange a relacdo com o espirito livre, Zaratustra também néo se
sente perdido com a morte de Deus, mas sim uma nova jovialidade, uma
abundancia de vida.

De tal sorte que Zaratustra ensina um novo sentido para a humanidade e o

local escolhido para anunciar um novo sentido a vida humana, isto é, o florescimento

1% 5 tema da morte de Deus, mesmo sendo um dos eixos centrais do prélogo, ainda aparecera

demasiadas vezes na obra nas seguintes sec¢des: “O aposentado” e “O mais feio dos homens”. Ainda
sob a temética do deicidio, na Ultima secdo Zaratustra tem que adivinhar o enigma do mais feio dos
homens. “Quem eu sou?”. Zaratustra desvenda o enigma ao imputar-lhe a responsabilidade do
deicidio, a resposta é: eis o0 assassino de Deus. Cabe frisar, que o mais feio dos homens € um tipo
superior, mas ndo pode suportar o Deus que tudo via e, sendo assim, era a testemunha eterna da
feiura da humanidade. Deste modo, ele vinga-se de Deus e acaba matando-o. J& na secdo em que
aparece o ultimo papa, isto €, “O aposentado” que procurava o santo eremita da floresta: “Eu buscava
o ultimo homem piedoso, um santo e eremita que, sozinho em sua floresta, ndo havia ainda escutado
0 que hoje o mundo inteiro sabe.” Zaratustra, entédo, Ihe questiona: “E o que sabe hoje o mundo
inteiro?”, perguntou Zaratustra. “Seria, por acaso, que ja ndo vive mais o velho Deus em quem o
mundo inteiro acreditou um dia?” O que leva a tristeza do sem-oficio “Tu o dizes’, respondeu o velho,
entristecido. “Eu servi esse velho Deus até a sua hora final” (ZA, O aposentado).

19 “Que importa minha razdo? Procura ela o saber, como o ledo seu alimento? Ela é pobreza,
imundicie e lamentavel satisfagdo!” (ZA, prélogo, IlI).

119 valorizacdo da loucura no sentido tratado anteriormente da necessidade do ilégico para o
conhecimento. Também, conforme Zaratustra: “Onde esta o raio que venha lamber-vos com sua
lingua? Onde est& a loucura com que deverieis ser vacinados? Vede, eu vos ensino o super-homem:
ele é esse raio, ele é essa loucura!” (ZA, Prélogo, Ill). “Sim, uma tentativa foi o homem. Ah, quanta
ignorancia e quanto erro se encarnaram em noés! Ndo apenas a razao de milénios — também a sua
loucura irrompe em nos. E perigoso ser herdeiro. Ainda lutamos palmo a palmo contra o gigante
Acaso, e sobre toda a humanidade reinou até agora o absurdo, o sem-sentido” (ZA, Da virtude
dadivosa, II).



62

do além-do-homem®!, é na praca do mercado. “Eu vos ensino o super-homem. O
homem é algo que deve ser superado. Que fizeste para supera-lo?” (ZA, Proélogo,
).

Com a constatacdo da morte de Deus, Zaratustra j& anuncia logo em seguida
o advindo do além-do-homem que passa a ser, agora, 0 novo sentido da Terra. Uma
invers@o da perspectiva cristéd que vinculava o ser humano a um além, visando uma
superacdo de tudo que era terrestre e a um desprezo do corpo. Mas se outrora 0
maior de todos os pecados era cometido contra ia contra Deus, agora, ap0s sua
morte, o maior pecado é delinquir contra a Terra.

Com efeito, apds a morte de Deus, a humanidade possui uma nova liberdade,
uma outra possibilidade de esculpir a si mesma. O que aqui convém destacar é que
h&a uma mudanca na tipologia de homem superior na filosofia nietzschiana. Se em
Humano, demasiado humano o espirito livre era o tipo superior por exceléncia, em
Zaratustra o além-do-homem passa ocupar esse lugar. Nas ultimas formulacdes do
espirito livre presentes em Além do bem e do mal, ele também n&o sera mais o tipo
superior, mas sim os filosofos do futuro, no entanto, esse tema sera abordado a
seqguir.

Retomando, o que ha um tempo levava a “alma” a desprezar o corpo, ou
melhor, que desejava uma ascese visando uma superacdo do que é sensivel e
terreno e, deste modo, adotava uma forma de pensamento que via 0 cCorpo como
uma prisdo da alma, consequentemente desembocava em uma posicao entre eles:
corpo (terreno) e alma (espiritual). Essa visdo de mundo acabaré por levar o homem
a se tornar um ser infeliz, agora mudou: “[...] € o corpo que torna evidente a miséria
da alma” (MARTON, 2000, p.61).

Zaratustra nos ensina, entdo, que este tipo de homem envenenador, que
criava esperancas ultraterrenas, ao desdenhar o corpo e o domestica-lo em prol da
“alma”, deve ser superado.

O homem é algo que deve ser superado. Que fizestes para supera-lo?
Todos os seres, até agora, criaram algo acima de si proprios: e vOs quereis

ser a vazante dessa grande maré, e antes retroceder ao animal do que
superar o homem? (ZA, Prélogo, )

1 Adotamos a traducdo do termo Ubermensch adotada pelo tradutor Rubens Rodrigues Torres Filho.

Nosso intuito aqui ndo € estudar com afinco os conceitos de além-do-homem e Gltimo homem, pois
0S mesmo extrapolam o tema proposto neste trabalho. Deste modo, trataremos em passant na
medida em que nos for Util para alguns esclarecimentos dos caminhos abertos apds a morte de Deus.



63

N&o devemos chegar a conclusbes precipitadas e pensar essa evolugéo
como uma espécie de evolucionismo Darwiniano, ja que Nietzsche diz em termos
biol6gicos'*?. As ideias de evolucdo s&o no sentido de ir além, de ultrapassar, para
melhor formular a assercdo que diz que o homem € o ser que supera a Si mesmo
‘porque € nele que se reconhece e se pode reconhecer a natureza universal da vida”
(FINK, 1988, p.75), que é a autossuperacao.

O homem é uma corda, atada entre o animal e o super-homem — uma
corda sobre um abismo. Um perigoso para-la, um perigoso a-caminho, um
perigoso olhar-para-trds, um perigoso estremecer e se deter. Grande, no

homem, é ser ele uma ponte e nao um objetivo: 0 que pode ser amado, no
homem, é ser ele uma passagem e um declinio (ZA, Prologo, IV).

Logo, 0 homem n&o € mais um fim em si mesmo ou mesmo 0 ponto maximo
da “criagdao”, mas sim algo que pode ser superado: essa é a lei da vida, a
autossuperacao.

Semelhante ao que ocorre com o louco, o discurso de Zaratustra sobre o
além-do-homem é motivo de riso e chacota. Todavia, 0 caminho de possibilidades
aberto apds a constatagédo do 6bito divino € bifurcado. Com isso queremos dizer que
ele ndo tem uma Unica via que nos leva ao além-do-homem, mas sim que ele
também leva a um dos seus piores opositores: o Ultimo homem.

O dultimo homem é a representacdo da decadéncia, S40 numerosos e
mesquinhos, com ele tudo se torna pequeno e “Sua espécie € inextinguivel como o
pulgdo; o ultimo é o que tem vida mais longa” (ZA, Prdélogo, V). Quer que tudo
continue igual, “incapaz de transcender, satisfeito com a sua proépria insignificancia”
(BECKENKAMP, 2005, p.144). Na negacédo da transcendéncia, vista aqui no sentido
de se ir além, nega-se também a vida, pois a vida € superacdo. A vida cria novas
formas e supera as velhas. Ademais, todo grande homem sabe que a valorizacdo da
igualdade na visdo nietzschiana ndo € um valor afirmativo da vida, pois cria barreiras
para que sua forca se exprima enquanto tal*'®. Sob essa ética, tanto o espirito livre,

quanto Zaratustra, sabem que a vida € injusta, isto &, ela é desigual.

"2 Fink na obra A filosofia de Nietzsche (1988), aborda esta tematica: “O homem & qualquer coisa

que de ser superado.” Mas isto é dito ao mesmo tempo em termos bioldgicos. ‘Todos os seres até
agora criaram qualquer coisa que 0s supera e vos quereis ser o refluxo desta grande maré e
regressar ao animal em vez de superar o homem?’ Sera uma ideia tomada do evolucionismo de
Darwin o que afinal se exprime aqui? De modo algum. O pensador apenas retoma ideias correntes
?Sra formular o seu problema.” (FINK, 1988, p.74).

Veremos melhor esse ponto quando formos tratar da vontade de poder.



64

114 também tem consciéncia da morte de

Cabe ressaltar que o ultimo homem
Deus, considera-se instruido e nem sequer consegue desprezar a si proprio.
Acredita ter inventado a felicidade e assim piscam seus olhos. A sua felicidade
consiste na massificacdo e nos pequenos prazeres — eis 0 homem moderno, aquele
que torna todos iguais. “Nenhum pastor e um s6 rebanho! Cada um quer o mesmo,
cada um é igual: quem sente de outro modo vai voluntariamente para o hospicio.”
(ZA, Prélogo, V).

Zaratustra da-se conta que nao € do povo e da multiddo que ele precisa, pois
ndo € desses ouvidos que ele necessita. Compreende, também, que o povo odeia
os solitarios e que, mesmo rindo, possuem o ciniSmo no sorriso. A postura do povo
presente no anuncio do louco e de Zaratustra sdo semelhantes, ambos sédo ateus e
nenhum deles compreende a profundidade abismal da morte de Deus. Dai que
reside o motivo de escarnio por parte do populacho. Todavia, Nietzsche aponta, com
clareza visionaria, o caminho que a humanidade segue apés a perda da referéncia
transcendente. Se o além-do-homem é uma tarefa destinada ao futuro, um caminho
possivel, mas ainda ndo totalmente percorrido, o ultimo-homem € o retrato da
massificagao cultural presente.

ApGs anunciar a morte de Deus e o caminho em duas vias abertas apos o
deicidio, passemos agora ao primeiro discurso intitulado Das trés metamorfoses,
onde buscaremos, fundamentalmente, relacionar o espirito de ledo e a morte de

Deus ao espirito livre.

2.3 O espirito de ledo e o espirito livre

O primeiro discurso de Zaratustra ao abandonar a cidade é o Das trés
metamorfoses, sendo certamente um dos mais importantes da obra, bem como de
todo o pensamento do filésofo. Neste discurso prevalece um tom mais analitico,
diferente do prélogo que o drama lhe caracteriza mais adequadamente (MARTON,
1988).

Entendemos as trés metamorfoses como um “esforco de compreender a
histéria da humanidade, a histéria da filosofia e sua vida — em relacao intrinseca com

sua obra — a partir de trés figuras: o camelo, o le&o e a crianga” (ARALDI, 2014, p.8).

4 Sendo assim, as semelhancas presentes no prélogo de Zaratustra e no andncio do louco néo se

limitam a chacota do discurso, mas também ambos os publicos presentes nos dois discursos sdo
ateus, isto é, tem consciéncia da morte de Deus, mas ndo de suas consequéncias desse abalo
césmico e o vazio deixado por ele.



65

Estas figuras se relacionam com a obediéncia (camelo), a libertacdo (le&o) e a
inocéncia (crianca). Porém, nosso intuito fundamental é relacionar a libertacdo do
ledo com a figura do espirito livre, conforme veremos a sequir.

Fink (1988) nos mostra que este discurso revela as transformacgdes ocorridas
na humanidade ocasionadas pela morte divina. Ele vé como “..] o tema
fundamental: a modificagdo do ser humano pela morte de Deus [...]” (FINK, 1988,
p.76). O homem que outrora fora preso a valores transcendentais, agora se encontra
livre do espirito de peso, de Deus, passando a buscar a si mesmo para ai, entao,
poder ultrapassar-se, afirmar o mundo e criar novos valores. Ainda, segundo o autor,
estas transformacdes do espirito também corresponderiam a compreensao que o
filésofo tinha de sua vida. Sendo que sua visdo de génio corresponderia a figura do
camelo, o espirito livre ao ledo e Zaratustra a crianca (FINK, 1988). Entretanto, o
autor considera Zaratustra o “[...] remate do espirito livre. Génio, espirito livre e
Zaratustra sdo metamorfoses da personagem” (FINK, 1988, p.66). Logo apos
associa-o a crianca, “e o proprio Zaratustra, que afirma e cria novos valores,
corresponde a crianga que brinca” (FINK, 1988, p.78). Para nos, em contraposicao
ao autor, entendemos que a tarefa de criacdo esta ligada a figura do além-do-
homem, sendo Zaratustra apenas seu anunciador. Deste modo, quem anuncia nao
pode ser igual ao anunciado. Portanto, entendemos que o personagem central da
obra aproxima-se mais ao espirito livre e, neste sentido, ao espirito de ledo do que
ao espirito de crianca. Ademais, tanto o espirito livre como Zaratustra possuem
algumas caracteristicas em comum™®, dentre as quais destacamos: a valorizacdo da

solidao*!®, o imoralismo!’, ambos sdo sem-Deus''®, denunciam a moral escrava e

15 Sobre o espirito livre e Zaratustra, cabe frisar que Nietzsche anuncia o pensamento do eterno

retorno no ano de 1881 e, ainda, ele incorpora a paixdo do conhecimento no mais abissal dos
pensamentos: 0 eterno retorno. Como essa paixdo € caracteristica do espirito livre e Zaratustra o
mestre do eterno retorno, entendemos que o segundo incorpora, também, a filosofia do espirito livre,
conforme o postumo 11[141]. No mesmo aforismo, ainda: “O individuo singular como experimento (...)
o poder do conhecimento, a luta dos impulsos” (11[141] 4). Nesse sentido, € ainda mais plausivel
relaciona-la com a filosofia do espirito livre, ja que a experimentacdo de si e a luta dos impulsos séo
aspectos dessa filosofia, em especial suas Ultimas configuraces. Todavia, diferente de Zaratustra, o
pensamento do eterno retorno ndo esté presente nas ultimas formulag6es do espirito livre. Veremos
no terceiro capitulo essas formulacdes.

18 Conforme ZA (I, Das moscas do mercado), BM (§44) e HHI (prefacio, §4, 6). Ainda sobre este
ponto: “(...) vemos que o isolamento foi fundamental para a formagao e autoformagao de Nietzsche
como um espirito livre” (BURNETT, 2008, p.44).

7 Conforme ZA (Da picada da vibora) e BM (832): O imoralismo encontra-se presente nas
formulacbes do espirito livre apés Zaratustra, em especial em Além do Bem e do Mal. Conforme
veremos no ultimo capitulo, o imoralismo é uma das caracteristicas do espirito livre.

8 0 termo sem-Deus é utilizado por Zaratustra (ZA, lll, Da virtude que apequena). Consideremos
gue o termo sem-Deus é mais adequado que o termo ateu pelo fato que ele distingue Zaratustra dos



66

seus falsos principios de igualdade™®

e, por fim, a superacdo da moral e dos valores

vigentes lhes é uma tarefa comum*®. Sendo assim, consideramos o espirito livre

(presente em Humano) como um antecessor a Zaratustra'?!, ja que na configuracéo
mais tardia ambos possuem congruéncias, conforme buscamos demonstrar.

Voltando as metamorfoses, Hollinrake (1986) afirma que Nietzsche busca

pelo além-do-homem, como aquele que supera a humanidade por sua propria forca.

Para corroborar sua tese, ele compreende o discurso “Das trés

transmutagdes” como sendo equivalente a proposta de Lessing de uma

educacdo progressiva da humanidade, no sentido da transcendéncia,

através de trés fases: o obedecer, o querer e o0 ser, as quais seriam
ilustradas por imagens sugestivas (camelo, ledo e crianca) (ARALDI, 2014,

p.9).

Por fim, quem vai mais afundo em suas interpretacées deste ponto € Lowith,
pois visa compreender o primeiro discurso da obra, perseguindo uma questdo que
vé como fundamental em Nietzsche, a saber: “Qual é o sentido da existéncia
humana no todo do mundo?” (ARALDI, 2014, p.9). Nao obstante, entende que sao
duas e nao trés metamorfoses, sendo que o espirito de camelo seria a etapa inicial e
ndo propriamente uma mudanca. Mas ela é essencial para o0 homem constituir-se
enquanto tal, isto é, “0 homem sO surge e se constitui ao carregar o fardo da
obediéncia, dos valores estranhos” (ARALDI, 2014, p.9).

Nietzsche relata a trajetdria da humanidade apés a morte de Deus, desde a
fase em que o espirito se encontra alienado de si mesmo e exterioriza seu ser e
suas principais qualidades para uma entidade divina. Neste sentido, se
sobrecarregava com os valores mais pesados, os mandamentos ditos “divinos”,
seguindo da figura que nega esses valores e proclama sua vontade e seu desejo
até, por fim, a liberdade criativa e inocente da crianca. Uma tentativa de se retomar
as rédeas da humanidade que se encontravam em maos suprassensiveis. Vamos

ao discurso:

ateus convictos, os quais tanto ele, como o louco e o espirito livre, sdo bem distintos. Nao obstante,
tanto Zaratustra, quanto o espirito livre (em sua concepcdo mais tardia, isto €, em BM e nos prefacios
de 1886), enfrentam a morte divina e rechacam a perspectiva cristd de modo muito mais contundente
que o ateismo.

Conforme ZA (1, Das moscas do mercado) e BM (844).
120 Neste sentido, relacionam-se o que chamamos de o “grande livramento” (HHI, prefacio, §3; ZA,
Das trés metamorfoses). Em especial, ao espirito de ledo. Também a tarefa da criacdo de novos
valores parece estar reservada ao futuro — no Zaratustra quem se ocuparia de tal tarefa seria o além-
do-homem.
21 De acordo com Burnett (2008, p.46): “De certa forma, numa livre interpretacdo, esse espirito livre
pode ser considerado o antecessor de Zaratustra”.



67

Ha muitas coisas pesadas para o espirito, para o forte, resistente espirito
em gue habita a reveréncia: sua for¢a requer o pesado, o mais pesado.

O que é pesado? Assim pergunta o espirito resistente, e se ajoelha, como
um camelo, e quer ser bem carregado.

O que é o0 mais pesado, 6 heréis?, pergunta o espirito resistente, para que
eu o tome sobre mim e me alegre de minha forca.

N&o é isso: rebaixar-se, a fim de machucar sua altivez? Fazer brilhar sua
tolice, para zombar de sua sabedoria?

Ou ¢é isso: deixar nossa causa quando ela festeja seu triunfo? Subir a altos
montes, a fim de tentar o tentador?

Ou é isso: alimentar-se das bolotas e da erva do conhecimento e pela
verdade padecer fome na alma?

Ou é isso: estar doente e mandar para casa os consoladores e fazer
amizade com 0s surdos, que nunca ouvem o que queres?

Ou é isso: entrar em agua suja, se for a agua da verdade, e ndo afastar de
si as frias rés e 0s quentes sapos?

Ou é isso: amar aqueles que nos desprezam e estender a mao ao
fantasma, quando ele quer nos fazer sentir medo?

Todas essas coisas mais que pesadas 0 espirito resistente toma sobre si:
semelhante ao camelo que ruma carregado para o deserto, assim ruma ele
para seu deserto (ZA, Das trés metamorfoses).

O espirito de camelo representa 0 homem de grande veneracgdo, aquele que
se submete ao que julga transcendente e atrela-se a todos os valores morais,
tornando a vida um fardo demasiado pesado para ser carregada. Ele quer o peso
dos mandamentos e dos deveres mais severos e dificeis de serem cumpridos, 0s
que “n&o sao faceis de cumprir e que oprimem pesadamente [...] quer um dever e
mais ainda quer obedecer a Deus” (FINK, 1988, p.76). Deste modo, nesta fase o
homem ainda esta preso a diretrizes fixas e “ditas” imutaveis do “tu deves™?*. E o
espirito de peso, o arqui-inimigo de Zaratustra e de todo espirito livre'?3. S6 aquele
que se livrar do preso da tradicdo podera encontrar o caminho da sua liberdade.

Todavia, cabe salientar que a humanidade s6 se torna espiritual quando se
sobrecarrega, assemelhando-se, neste sentido, a figura do camelo que vai para o
deserto venerando o que lhe é estranho. Mas todo o valor deve ser problematizado
até a Ultima instancia e € sO6 dai que, no mais solitario deserto, ocorre a
transformacao do camelo em le&o:

Mas no mais solitario deserto acontece a segunda metamorfose: o espirito
se torna ledo, quer capturar a liberdade e ser senhor em seu proprio
deserto.

Ali procura o seu derradeiro senhor: quer se tornar seu inimigo e derradeiro
deus, quer lutar e vencer o grande dragao.

122 Neste ponto utilizamos a tradugdo Rubens R. Torres Filho (1974). Paulo César Souza usa o termo

N&o faras em referéncia a Biblia, Apocalipse 12, 9 e aos dez mandamentos que sempre enfatizam o
Nao, por exemplo: ndo roubaras, ndo mataras, neste sentido, “nao-faras”. Entendemos que o termo
“tu deves”, além da perspectiva cristd, também abarca a ética deontoldégica do dever, por isso
adotamos o termo.

'2% para n6s ha, na figura do camelo, uma clara vinculag&o ao espirito cativo (HHI §225).



68

Qual é o grande dragdo, que o espirito ndo deseja chamar de senhor e
deus? “Nao-faras” chama-se o grande dragdo. Mas o espirito do ledo diz
“Eu quero”.

“Nao-faras” estd no seu caminho, reluzindo em ouro, um animal de
escamas, e em cada escama brilha um dourado “Nao-faras!”.

Valores milenares brilham nessas escamas, e assim fala o mais poderoso
dos dragdes:

“Todo o valor das coisas brilha em mim”.

“Todo o valor ja foi criado, e todo o valor criado — sou eu. Em verdade, ndo
deve mais haver ‘Eu quero’!” Assim fala o dragao.

Meus irmaos, para que € necessario o ledo no espirito? Por que ndo basta o
animal de carga, que renuncia e é reverente?

Criar novos valores — tampouco o ledo pode fazer isso; mas criar a
liberdade para nova criacdo — isso estd no poder do ledo (ZA, Das trés
metamorfoses)

Agora o espirito quer ser o senhor do seu préprio deserto. Esta fase coincide
com a mudanca do homem crente (tu deves) para um homem livre (eu quero) e é
concomitante com a morte de Deus. E com a morte de Deus que se abre o caminho
para novas possibilidades humanas, demasiadas humanas. A tarefa do ledo é,
entdo, a negacdo — negar eis sua tarefa. No principio, a filosofia do espirito livre
também coincide com esse aspecto critico.

O ledo é o critico, o negador, aquele que destroi as tabulas dos valores, ele é
0 que devora o espirito de peso. Sua luta é também contra o grande dragéo, aquele
gue nao quer mais ser chamado de Deus, luta contra o dever, contra o “tu deves” e
para a imposicao pela forgca do “eu quero”. Com o ledo, o “homem cria para si a
liberdade, liberta a liberdade que dorme nele” (FINK, 1988, p.76).

No entanto, a liberdade do ledo ndo é ainda liberdade criativa, ndo temos
ainda a afirmacédo, s6 a negacao dos antigos valores. Desatrelando-se do dever e
impondo sua vontade e desejo. “Deus esta morto, vivo esta o homem, sua vontade e
seu desejo” (BECKEMKAMP, 2005, p.143) E através do ledo que se renega toda
autoridade pela critica, que é a condicdo sem a qual ndo € possivel ir além dos
valores, negar € um passo necessario para depois poder construir, destruir para ai
sim transvalorizar. A negacdo dos valores ndo € sozinha a transvaloracdo e nem a
sua garantia, isto €, ela ndo € a criacdo de novos valores, a sua tarefa é semelhante
a do espirito livre, é a tarefa necessaria da negacao, que ird dar margens para se
abrir o horizonte a novas perspectivas.

O espirito de ledo ndo possui a inocéncia criativa da crianga, realiza a fase
negativa, uma critica a modernidade, a moral de rebanho, ao cristianismo e a visao

dualista de mundo, mas néo € capaz de chegar sozinho a criacdo de novos valores,



69

mas apenas a uma libertacdo do espirito de peso que sobrecarregava o0 homem que,
deste modo, assemelhava-se ao camelo que caminhava para o deserto.

Com uma impiedosa critica visa fazer que o homem recupere sua vontade e
seu desejo. Deste modo, vé que o0 negar aos valores estabelecidos “[...] € a Unica
forma de devolvé-lo a si mesmo, a sua vontade e possibilidade de criagcao”
(BECKENKAMP, 2005, p.143). Com efeito, é muito importante frisar que a libertacéo
conquistada pelo grande felino ndo é a “de” algo, mas sim a liberdade “para” algo,
isto é, para trilhar o caminho da criacéo, para a santa inocéncia da crianca.

Enfim, a tarefa de negacéo € abertura para a vinda da criativa crianga, para o
além-do-homem. Esta tarefa coincide com a morte de Deus, vista aqui como uma
etapa necessaria para uma nova vontade, uma vontade que cria e afirma, ou seja,
um passo necessario para o homem ultrapassar a si mesmo para o além-do-homem.
Com efeito, a fase do ledo representa um grande livramento para o espirito, dai que
entendemos como plausivel relacionar essa transicdo do camelo para o ledo com a
mudanca de postura do espirito cativo para o espirito livre.

O grande livramento resultaria numa sensacgéo de vitéria para o homem,
acompanhada, no entanto, de um estranhamento; ele se veria inseguro em
relacdo a essa primeira vontade livre de autoafirmacdo, pois sairia do

terreno confortavel, justamente onde ele, durante muito tempo, viu-se tao
bem acomodado [...] (BURNETT, 2008, p.38).

O estranhamento do espirito livre precede a fase criativa, sua liberdade é
conquistada na luta com Deus, ou melhor, o grande dragéo e seus valores milenares
e sua superagao € um processo dificil e doloroso. Afinal, “é mais facil desembocar
no oceano divino do que medir e viver a partir de si” (ONATE, 2003, p.73). A
afirmacdo € a vontade de ir além de si mesma, o segredo que a vida confiou a
Zaratustra. Com essa compreensao, a vida pode ser concebida sobre novas
perspectivas, sobre outros valores, um comecar de novo. Eis que surge a crianca no
espirito:

Mas dizei-me, irmdos, que pode fazer a crian¢ca, que nem o ledo pdde
fazer? Por que o ledo rapace ainda tem de se tornar crian¢a?

Inocéncia é a crianga, e esquecimento; um nNovo cCOMego, um jogo, uma
roda a girar por si mesma, um primeiro movimento, um sagrado dizer-sim.
Sim, para o jogo da criagdo, meus irmaos, € preciso um sagrado dizer-sim:

0 espirito quer agora sua vontade, o perdido para o0 mundo conquista seu
mundo (ZA, Das trés metamorfoses).

A Ultima transmutacéo do espirito, a crianca, € a santa afirmacao, € uma roda

que gira sobre si mesma, uma criacdo inocente. Com a morte de Deus e a



70

superacao do niilismo, o caminho para uma filosofia positiva, afirmativa, encontra-se
aberto. O caminho da autossuperacgdo, o caminho do além-do-homem.

A vida afirmada como ela é'**, como vontade de poder, é a aceitacdo de sua
transitoriedade, do destino, da natureza do jogo e de seu carater ludico e arriscado
que é inerente a existéncia humana — o espirito criador do homem no jogo.

O além-do-homem se assemelha a crianga e vice-versa, ambos sdo capazes
da tarefa da criacdo. Ademais sdo, também, aqueles que expressam a vontade de
poder em sua conotacdo mais positiva: para ultrapassagem, enfim, para a
transvaloracdo de todos os valores. Esse transvalorizar € algo demasiado terrivel
para agueles que se encontram presos as antigas convicgdes, tao terrivel que
Zaratustra ja adivinha que chamaram seu além-do-homem de diabo.

Portanto, como pudemos ver, a morte de Deus € a condicio sine qua non
podemos chegar tanto no espirito livre, como no além-do-homem. Ela representa o
desapego a antigos valores que norteavam a vida humana, submetendo-a a um
além-mundo. O destino dos homens estava presente nas maos de Deus, porém é
com 0 seu assassinato que o homem recupera novamente sua liberdade e sua
vontade. Mas, como j& afirmamos, a vida confiou um segredo a Zaratustra e este
segredo é o desejo da vontade de ir além. Deste modo, o homem livre deve ir além
de si mesmo, ele representa uma ponte a ser percorrida. Uma perigosa travessia,
mas também uma trajetéria para um tipo superior, para o além-do-homem. O além-
do-homem é aquele que representa a maxima acumulacao de vontade de poténcia,
capaz de transvalorizar'?® e criar novos valores e, nesta perspectiva, a morte de
Deus ¢é a fase necessaria para uma proxima etapa da criacdo. No entanto, o projeto
de transvaloracao aparece como algo que esta porvir, bem como o além-do-homem

7

€ apenas enunciado, isto €, um projeto para o futuro e ndo algo consumado.

124 Conforme A gaia ciéncia, aforismo 276: “Amor fati: seja este, doravante, o0 meu amor! Ndo quero

fazer guerra ao que é feio. N&o quero acusar, ndo quero nem mesmo acusar os acusadores. Que a
minha Unica acusacao seja desviar o olhar! E, tudo somado e em suma: quero ser, algum dia, apenas
alguém que diz sim!”. Ainda, nesta 6ptica: “Minha férmula para a grandeza no homem é amor fati:
nada querer diferente, seja para tras, seja para frente, seja em toda a eternidade. Ndo apenas
suportar o0 necessario, menos ainda oculta-lo (...) mas amé-lo...” (EH §10).

122 N&o é nosso intuito trabalhar detalhadamente a tematica da transvaloracdo de todos os valores
por ir além do que nos propomos nessa dissertagdo. O que nos importa, fundamentalmente, é saber
se 0s espiritos livres sdo aqueles que cumpriram a tarefa de criar novos valores. Veremos mais
detalhadamente na Ultima secg¢édo do terceiro capitulo.



71

126 quanto &

Semelhante ao que ocorre aos filésofos do futuro (espirito muito livres)
tarefa de legisladores.

Concluindo, a morte de Deus abre o caminho e a possibilidade para a
formacéo e consolidacdo do espirito. Mas a filosofia do espirito livre ndo apresenta,
ainda, a fase criativa do pensamento nietzschiano. Todavia, a liberdade apresentada
aqui ndo é puramente negativa, isto é, a liberdade de, mas sim uma liberdade para
“si de novas criagdes”. Consequentemente, € uma fase necessaria ao caminho da
criacdo. Veremos agora como o espirito livre relaciona-se com a vontade de poder e
se, nas ultimas abordagens feitas por Nietzsche, lhe € reservada a possibilidade de

criacao de novos valores e da superacao da moral.

260 termo espirito muito livre aparece em BM 844 (1886) e, novamente, em uma carta de 1888

enderegada a Georg Brandes: “Meu escrito contra Strauss, a maligna gargalhada de um ‘espirito
muito livre’ a propdsito de um espirito que se tornava por tal (...)" (PASCUAL, 1994, p.8).



3 Avontade de poder e as ultimas formula¢cfes do espirito livre

3.1 A vontade de poder

Nossa trajetéria sobre a filosofia do espirito livre em Nietzsche demonstrou
que esse tipo superior de homem nasceu da tensdo e ruptura com seus antigos
mestres e seus canones filoséficos e culturais. Ndo obstante, é importantissimo ter
claro que o espirito livre é o inicio do desenvolvimento de sua filosofia propria.
Desde o seu “momento de balancgo intelectual” (D’IORIO, 2014, p.9), iniciado em sua

viagem a Sorrento nos anos de 1876, In media vita'?’

, que o levou a desilusdo de
uma renovacao cultural alemd com a arte wagneriana e filoséfica com
Schopenhauer'?, ja que para ele “a tentativa schopenhauriana de explicar o mundo
a partir da nogao de ‘vontade’ havia fracassado” (D’IORIO, 2014, p.9), até a sua total
ruptura com a publicacdo de Humano, demasiado humano em 1878. Mas 0 espirito
livre era ainda um conceito relativo, isto €, livre em oposicdo aos espiritos cativos.
Ademais, vimos que a filosofia histdrica e a metodologia cientifica sdo essenciais
nessa fase.

Logo apds, atestamos que a morte de Deus abre um novo horizonte de
possibilidades para o homem. O deicidio ocupa um lugar central no pensamento
nietzschiano, pois somente com a morte divina e “[...] miriade de imagens criadas a
sua imagem e semelhanca, que o ser humano pode efetivamente se sentir livre, livre
para criar o seu proprio caminho [...]" (MATTOS, 2007, p.119). Além disso, podemos
observar que ocorrem mudancas muito significativas na filosofia de Nietzsche: do
positivismo cético para uma proposta de transvaloracdo dos valores?®. Nesta Gltima
fase, os conceitos de vontade de poder**, eterno retorno, perspectivismo e método

genealdgico sao centrais.

2" No meio da vida (esta expressao é o titulo do aforismo GC § 324).

128 Segundo Paolo D’iorio, desde a época do servico militar (1867-68) Nietzsche ja tinha “uma
refutacdo detalhada da filosofia de Schopenhauer” (D’IORO, 2014, p.71). Ainda segundo o autor, no
ano de 1878 Nietzsche distinguira a sua posicao e os efeitos ocasionados a elite de sua época pela
filosofia de Schopenhauer, “Elas utilizavam a metafisica de Schopenhauer como uma introducao a
religiao” (D’IORO, 2014, p.71).

129 Isto &, da segunda para terceira fase do pensamento de Nietzsche, conforme ja abordado.

% Optamos pela traducdo de vontade de poder e ndo vontade de poténcia, para o termo Der Wille
zur Macht. Alertamos que o termo poder ndo deve ser entendido apenas em sua conotacdo politica,
mas também o termo vontade de poder evita a distingdo metafisica entre ato e poténcia. Neste



73

Agora interessa-nos ver quais sdo as concepc¢Oes tardias do espirito livre.
Todavia, ndo podemos deixar de explicitar que as ultimas formulacdes da filosofia do
espirito livre'® estéo intimamente relacionadas com temas do Ultimo periodo. Neste
sentido, buscaremos demonstrar como se relaciona com a vontade de poder e com
0 perspectivismo e, por fim, se a filosofia do espirito livre constitui uma superacao da
moral.

Segundo Fink (1988), a concepcao tardia do espirito livre € mais oculta, mais
secreta, mais labirintica, em suma: € uma concep¢ao superior. JA& em noOSso
entendimento, em contraposicdo ao de Fink (1988), ndo é por ser mais oculta que a
concepcdo tardia do espirito livre é superior ***, mas sim porque ha um
desenvolvimento e amadurecimento da filosofia nietzschiana, desde o livramento do
espirito, passando pela morte de Deus, até a sua fase mais afirmativa e sua relacéo
com a vontade de poder. Nietzsche afirma: “Esse mundo é a vontade de poder — e
nada além disso! E também vés proprios sois essa vontade de poder — e nada além
disso” (XI, 38(12) — junho, julho de 1885).

A complexidade da nocdo de vontade de poder pode nos levar a
descaminhos™3. Devemos afastar interpretacées tradicionais de vontade, bem como
de vé-la como uma faculdade, isto €, “um atributo exclusivo da inteligéncia humana
ou divina” (MOURA, 2005, p.184). Embora a nocédo de vontade de poder'®** seja

sentido, cada traducdo tem a sua vantagem e desvantagem, como em quase toda a dissertacéo
utilizamos as tradu¢des de Paulo César Souza, preferimos, também, por usar a sua tradugdo para
esse conceito.

131 Reconhecemos a importancia do pensamento do eterno retorno, do método genealédgico e do
projeto de transvaloracé@o de todos os valores. Nosso estudo limita-se aqui a trabalhar as relacdes do
espirito livre com a vontade de poder e com o perspectivismo. Pois acreditamos que assumir
trabalhar com toda a tematica presente no terceiro periodo seria uma tarefa demasiada grande para
essa dissertacdo. Tarefa essa relegada a um trabalho futuro.

182 Exemplificando melhor: Consideramos superior a concepc¢ao tardia do espirito livre devido ao seu
relacionamento com o desenvolvimento filoséfico de demasiadas tematicas no pensamento
nietzschiano, dentre as quais se destacam: a morte de Deus e com ela a possibilidade de
transvaloracao de todos os valores e do mais profundo niilismo; o pensamento mais abissal, isto &, o
eterno retorno; e, por fim, o desenvolvimento da no¢éo de vontade de poder. Deste modo, o espirito
nao esta apenas livre das suas antigas concepc¢des e do dogmatismo, mas também aberto para uma
tentativa de superacdo da moral e para o caminho da criacao.

133 Neste sentido, Moura (2005) afirma devemos ressaltar que este conceito esta em “contraste diante
da concepgdo tradicional do que é a “vontade” [...] (MOURA, 2005, p.183). Ainda, segundo o
comentador, a vontade de poder ndo é uma faculdade, “A partir de agora, a vontade de poder
passara a determinar a realidade em geral; ela designara, pura e simplesmente, 0 mundo” (MOURA,
2005, p.185).

% N&o podemos deixar de mencionar a edicdo da Vontade de Poder publicada por Elizabeth
Nietzsche em 1901 contendo 483 aforismos do periodo de 1887 a janeiro de 1889. Tal recurso
historico visa demonstrar como o pensamento nietzschiano fora muitas vezes deturpado ao longo do
tempo. Esta obra, por exemplo, foi um pleno desrespeito aos estudiosos de Nietzsche, por néo
obedecer a cronologia dos textos, nem tampouco contou com a autorizagdo do autor ja que fora



74

desenvolvida de modo mais contundente nos anos de 1884-85, ela ja aparece ja em
1883 no Zaratustra. No discurso Da superacdo de si mesmo, vida e vontade de
poder encontram-se ligadas, conforme veremos a seguir. Todavia, ha no
pensamento nietzschiano diversas interpretacdes da vontade de poder, dentre elas
destacamos a célebre leitura de Miuller-Lauter (2009). Primeiramente, devemos
ressaltar que ele vé em Nietzsche uma “filosofia dos antagonismos” que ndo
constitui contradicdes logicas, mas a propria efetividade é repleta de impulsos
contraditorios entre si que lutam por mais poténcia, vontade de poder ao se por
constantemente em conflito e definem a efetividade do mundo. “Enfim, a efetividade
a que se refere a filosofia de Nietzsche é a da multiplicidade de vontades de
poténcia, que diz respeito a antagonismos inter-relacionados, formando o mundo em
tal relagdo” (MULLER-LAUTER, 2009, p.68).

A vontade de poder ndo é algo que possui uma existéncia factual e ndo pode
ser considerada como uma vontade “em si”***. O querer é querer-algo, e esse algo é
expandir-se, dominar, em suma € poder. A ampliacdo do poder da-se através de
“processos de dominagdo” (MULLER-LAUTTER, 1997, p.54). A vontade de poder
encontra-se em toda a efetividade, do orgénico ao inorganico através de “um jogo de
forgas e ondas de forga” (XI, 38 (12) junho- julho de 1885). A relacdo desta com a
vida é caracterizada por uma identidade, ambas atuam com jogos de forcas e com a
relacdo dos fortes e dos fracos, respectivamente de mando e de obediéncia'®. “[...]

em todo vivente .. que tudo faz ndo para se conversar, mas para tornar-se mais” (14

publicada apés seu colapso mental e, anteriormente a este periodo, em nenhum momento a obra foi
dada como concluida, nem tampouco autorizada a ser publicada. Mesmo assim, coube a Peter Gast,
mesmo que a contragosto, compilar os textos que foram rigorosamente escolhidos por Elizabeth. A
irma do filésofo, ainda, alterou e falsificou o conteddo de muitas cartas que eram destinadas para
Malwida von Meysenbug, colocando-se no seu lugar como destinataria. Tal artificio visava dar
“credibilidade” a sua publicagdo para com os editores, bem como para os leitores e amigos do
filbsofo. Nao obstante, escreveu uma introducdo para a obra, onde afirmava que a Vontade de Poder
era a obra capital do filésofo. Tudo isso visando dar um conteddo antissemita ao texto. Tais
equivocos s6 foram desfeitos ap6s a segunda guerra mundial, onde as pesquisas nos Arquivos
Nietzsche, feitas por Karl Schlechta, desmantelou os procedimentos sérdidos realizados por
Elizabeth. A publicacdo completa da obra, no entanto, foi realizada por Giorgi Colli e Mazzino
Montinarri que ordenaram cronologicamente de forma magistral os poéstumos da época (MARTON,
1990).

1% Conforme Miller-Lautter (1997) em sua caracterizac&o proviséria da vontade de poder.

1% Sobre a vontade de poder igual a vida: “Escutai agora minhas palavras, ¢ sabios entre todos!
Examinai cuidadosamente se ndo penetrei no coracdo da vida e até nas raizes de seu coragdo! Onde
encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na vontade do servente encontrei a
vontade de ser senhor” (ZA IlI, Da superagéo de si mesmo). “[...] terd de ser a vontade de poder
encarnada, querera crescer, expandir-se, atrair para si, ganhar predominio — nao devido a uma
moralidade ou imoralidade qualquer, mas porque vive, e vida é precisamente vontade de poder” (BM
§259).



75

[121] primavera de 1888). Porém, ndo devemos buscar ver s6 no dominante essa

forca, ela também se manifesta na resisténcia™®’

do dominado. A vontade de poder
também é entendida como “principio da vida”, no sentido de um apetite fundamental,
um acumulo de forga, visando tornar-se cada vez mais poderosa. E todo o processo
de dominacdo, expansdo de forgca tem com um carater perspectivo e também
interpretativo. A vida, nessa Otica, seria apenas interpretacéo e criacdo de multiplas
perspectivas. Contudo, temos que distinguir a “vontade de vida” de Schopenhauer
da concepcéao nietzschiana. Para o ultimo, a vida € apenas um aspecto da vontade
de poder e é arbitrario pensar que toda a vontade de poder limita-se apenas a essa
manifestacdo™®. A vontade de poder esta presente também no mundo inorganico e,
nessa compreensao, ela é a origem de todo movimento, um jogo de forcas presente
em toda a efetividade, quanta™*® de poder em conflito e luta sem fim. O mundo seria,
entdo, uma multiplicidade de vontades de poder em oposi¢cdo — que lutam entre si e
se superam'*. Segundo Marton (1990), esse jogo de forcas (vontade de poder) em
Nietzsche ndo pode ser desagregado de suas manifestacbes. Ademais, a
pesquisadora esclarece “a vontade de poder como explicacdo do carater intrinseco
da forga” (MARTON, 1990, p.55).

Nietzsche afirma que “um nome para esse mundo” e uma “solucéo para todos
0s seus enigmas” é a “vontade de poder e nada mais” (XI, 38 (12) — junho, julho de
1885). Ao declarar que toda efetividade, isto €, o0 mundo todo, € vontade de poder e
nada mais, Nietzsche, ndo estaria aqui, caindo novamente nos bracos da metafisica
ao afirmar que a totalidade € apenas a vontade de poder?

Conforme as interpretacdes de Heidegger e de Jasper, o filésofo de Sils-Maria
retomaria as postula¢gdes metafisicas ao colocar a vontade como “uma qualidade

gue se decretaria constituir a esséncia dos seres em geral, uma determinacao

37 Oliveira esclarece-nos sobre o papel da resisténcia: ela é também uma outra forca que pretende

dominar e crescer, assim, ela leva a vida a superar-se cada vez mais, aumentando cada vez mais o
poder inicial. Em suas palavras: “A resisténcia é também uma resisténcia de outra forga que quer se
expandir e crescer e, como tal, faz a vida florescer como resultado do alargamento do poder inicial”
(OLIVEIRA, 2009, p.61).
* No fragmento péstumo da primavera de 1888, lemos: “a vida € um mero caso particular da
vontade de poder, - e é totalmente arbitrario afirmar que tudo anseia passar para essa forma da
vontade de poder” (14 [121], primavera de 1888). Também em BM §36: “O mundo visto de dentro, o
mundo definitivo e designado conforme o seu ‘carater inteligivel’ — seria justamente ‘vontade de
oder’ e nada mais”.
¥ As forcas se apresentam apenas no seu atuar, ndo possuindo existéncia em forma de matéria,
mas apenas como "quanta de 'vontade de poder' (OLIVEIRA, 2009, p.60; e nos péstumos XllI: 14
H{?], de 1888).

Conforme Xl, 14 (82).



76

metafisica no sentido classico da palavra” (MOURA, 2005, p.193).

Muller-Lautter (1997) demonstra que devemos precaver-nos de uma
interpretacdo da vontade de poder como um principio metafisico. Neste sentido, o
renomado comentador enfatiza o aspecto plural da vontade de poder, sua
multiplicidade. “A vontade de poder € a multiplicidade das forgas em combate umas
com as outras. [...] O mundo de que fala Nietzsche revela-se como jogo e contra-
jogo de forcas ou de vontades de poder’ (MULLER-LAUTTER, 1997, p.74-75)*!,

Longe de todo reino onirico e metafisico, Nietzsche, ao “descrever” 0 mundo
como vontade de poder, ndo visa buscar uma redugdo de tudo a uma realidade
Gnica, muito menos procura, com isso, encontrar uma qualidade ou esséncia que
seja o “valor de determinacdo de todos os seres” (MOURA, 2005, p.196). Ela
também n&o possui nenhuma conotacdo ontolégica**?, o que seria entdo a vontade
de poder? “A vontade de poder ndo € um ser, ndo € um vir-a-ser, mas um pathos;
ela é o fato elementar do qual resulta precisamente um vir-a-ser, um atuar” (KSA, 14
[80]).

Portanto, ela ndo pode ser isolada, s6 existindo em um incessante conflito
com outras for¢as para dominar ou manter-se. Com efeito, a vontade de poder ndo é
redutivel nem a uma vontade de vida e tampouco uma vontade de ser. Na verdade,
podemos considera-la como um querer-poder e nunca como um querer-ser. Dai que
colocamos a questdo: em que sentido a vontade de poder esta relacionada com a
vida? E qual a sua relagdo com o espirito livre?

Em Assim falou Zaratustra, a vontade de poder aparece como idéntica a vida
humana: “Onde encontrei seres vivos, encontrei vontade de poder; e ainda na
vontade do servente encontrei a vontade de ser senhor” (ZA, Da superacao de si
mesmo). Repete-se com clareza solar a igualdade da vida com a vontade de poder

em Além do bem e do mal, onde se € “[...] vida é precisamente vontade de poder”

I Em conformidade com Miiller-Lautter (1997), a vontade de poder ndo pode ser vista como um

principio metafisico, mas também ndo deve ser considerada como una, tampouco buscar
substancializa-la. A Unica qualidade da vontade de poder é o jogo de forcas, isto €, ela s6 é em
oposi¢ao a outras vontades de poder. Nas palavras do autor: “Toda vontade de pode é, com efeito,
dependente de sua oposicdo a outras vontades de poder, para poder ser vontade de poder. A
qualidade ‘vontade de poder’ ndo € um Um efetivo; esse Um nem subsiste de alguma maneira para
si, nem sequer é “fundamento do ser”. S6 ha ‘efetiva’ unidade como organizagdo e combinacgéo de
quanta de poder” (MULLER-LAUTTER, 1997, p.84-85).

142 Nietzsche se expressa claramente contra uma conotacao ontoldgica da vontade de poder em um
postumo: “deveria ser algo, ndo um sujeito, ndo um objeto, ndo uma forga, ndo uma matéria, ndo um
espirito, ndo uma alma; mas dir-me-80, poder-se-ia confundir algo desse género com uma quimera”
(KSA, 40 [31] V.12).



77

(BM 8259). Por fim, em um fragmento pdstumo: “Minha férmula é essa: vida é
vontade de poder” (KSA, 2 [190], vol.12). A vida, sob essa perspectiva, € uma
batalha entre demasiadas forcas que buscam se afirmar, € um relacionar-se com
outras forcas de forma conflituosa visando a dominacao, a intensificagcdo cada vez
maior de poder. Viver é crescer, apropriar-se, expandir-se, € a domina¢do do mais
forte sobre o mais fraco, mas como ela se da numa relagéo de tensao entre forcas o
mais fraco nunca é eliminado. Como ja afirmamos, a vontade de poder necessita da
resisténcia e ela é caracterizada como um jogo € ndo uma guerra que visa eliminar o
mais fraco'®. Ademais, a vida é a vontade de ir além, a lei necesséria a todo vivente
que é a de superar-se.

Voltamos aqui a questédo: ao identificar a vida e o0 mundo com a vontade de
poténcia nao correriamos o risco de cair no dogmatismo, isto é, “ao identificar a
totalidade do ser a vontade de poténcia Nietzsche retornaria ao leito tradicional da
‘filosofia’, por ressuscitar uma unica interpretacdo valida do ser” (MOURA, 2005,
p.201). Estariamos retornando a velha metafisica? Como buscamos demonstrar, a
vontade de poder da-se na multiplicidade, visando uma constante superacao de si
mesma e, justamente pelo movimento de ir-se além, temos que os sentidos, as
interpretagbes e as perspectivas sé@o infindaveis. Nao se pode aceitar nenhum
dogmatismo metafisico e um principio Gnico, mas sim uma luta constante de
diversas perspectivas de interpretacdo que superam umas as outras. Nenhum
conhecimento é final, ele € sempre provisério podendo ser superado por outra
perspectiva que contenha mais forca, mais vontade de poder.

Deste modo, o:

[...] espirito livre exprime a vontade de poder, ele jamais se fixara em
alguma certeza, superando-se perpetuamente em direcao a novas opinides,
novas perspectivas. E porque a vontade de poder é superacéo de si que as

convicgBes sdo prisdes, e o espirito livre estar4d condenado a ser um
experimentador (MOURA, 2005, p.201)

Nietzsche retoma a figura do espirito livre como tipo superior de homem. Se
no Zaratustra o além-do-homem era a tipologia superior por exceléncia, em 1886
com o Além do bem e do mal a figura do espirito livre retoma seu papel como tipo

superior, porém proviséria, como veremos a seguir. O segundo capitulo da obra é

3 Em um fragmento postumo, também encontramos uma definicdo do viver para Nietzsche: “como

uma for¢ca douradora de processos das fixacdes de forca em que os diversos combatentes crescem
desigualmente... na obediéncia também existe uma oposicado; a forga ndo € completamente
eliminada... ‘Obedecer e ‘comandar’ sdo formas de jogo e luta” (KSA 36 [22] vol.11).



78

todo dedicado aos espiritos livres. Os prefacios'** desse mesmo ano, escritos para
as obras ja publicadas, também retomam a filosofia do espirito livre, em especial o
prefacio para o primeiro livro de Humano, demasiado humano. Ao analisar essa
nova configuracdo da figura do espirito livre, observamos que nao podemos
desassocid-la do conceito de temas e questdes do periodo, em especial com a
vontade de poder. Reafirmando um dos principais preceitos da filosofia do espirito
livre que €: nenhuma postura dogmatica sera aceita. “Falando seriamente, ha boas
razdes para esperar que toda a dogmatizacdo em filosofia, ndo importa o ar solene e
definitivo que tenha apresentado, n&o tenha sido mais que uma nobre infantilidade e
coisas de iniciantes [...]” (BM, prélogo).

As formulacbes metafisicas passam, agora, a ser denunciadas como erros
fisiolégicos. Os fracos inventam—na para dar sentido para um mundo de iluséo. “[...]
erros fundamentais da razado que nela se pretificam” (GM | 813). O espirito livre, ao
contrario, sabe que “[...] ndo existe um tal substrato; ndo existe ‘ser’ por tras do
fazer, do atuar, do devir’ (GM | 813). Com efeito, sua forca deve atuar como
dominante, afirmativa’*® da vida.

Exigir da forca que ndo se expresse como for¢a, que ndo seja um querer-
dominar, um querer-vencer, um querer-subjulgar, uma sede de inimigos,

resisténcias e triunfos, é tdo absurdo quanto exigir da fraqueza que ela se
expresse como forca (GM | §13).

E necessario aceitar a vida como vontade de poder e assinalada como um
jogo de forcas, com uma luta pelo poder. Com efeito, a exploracdo € parte inerente
da vida, “faz parte da esséncia do que vive, como fungdo organica basica, € uma
consequéncia da propria vontade de poder” (BM §259). O espirito livre, sob essa
6tica, deve buscar valores que fomentem a vida, que a conservem ou promovam™*°,
Nas mais diferentes formas de encarar a vida, Nietzsche distingue dois tipos de

morais: a moral dos senhores e a moral dos escravos™*’. Aqui basta essa pequena

1 Trata-se aqui dos cinco classicos prefacios de 1886 para as novas edi¢cdes de: O nascimento da

tragédia, Humano, demasiado humano (um prefacio para cada livro), Aurora, e Gaia ciéncia. Segundo
Henry Burnett (2008), os prefacios buscam remontar uma ideia de unidade da obra de Nietzsche.
Esse esfor¢co de unidade liga-se ao projeto de transvaloracdo dos valores. Também ressalta que os
PAEefécios de 1886 constituem uma autobiografia filoséfica do autor (BURNETT, 2008).

N&o se trata de um simplismo otimista. Ndo esta descartado aqui o carater ilusério do mundo e da
vida, tampouco o pessimismo, mas sim o pessimismo a luz da vontade de poder. Portanto, um
essimismo dionisiaco, conforme GC §370.
““Nas palavras de Nietzsche: “A questdo é em que medida ele promove ou conserva a vida,
conserva ou até mesmo cultiva a espécie” (BM §4)
1" Nao é intencdo dessa dissertacdo esgotar a problematica que envolve a moral do senhor e do
escravo, mas sim diferencia-las e demonstrar que a filosofia do espirito livre alia-se a moral dos



79

distincdo basica: ambos os tipos de moral sdo resultados de um impulso interior,
mas uma o trata de modo reativo e outra de modo afirmativo. A moral dos escravos
€ a dos fracos, que leva a um tipo reativo de forca, ao empobrecimento da vida, uma
tendéncia niveladora da vida. Buscam, deste modo, defender os valores da
compaixao, a humildade, a igualdade. J& a moral dos senhores € uma moral nobre,
aristocratica, hierarquica. E, entdo, afirmativa, isto &, cria e estabelece os valores. A
moral do senhor determina o conceito de bom, “sabe-se como o Unico que empresta
a honra e cria valores” (BM §260).
Os espiritos livres, longe de toda moral da compaixdo, buscam um impulso
mais forte, pois “uma criatura viva quer antes de tudo dar vazdo a sua forca — a
propria vida € vontade de poder” (BM 813). O conhecimento é o instinto mais forte
para dar essa vazdao. Com efeito, o espirito livre é cdnscio de que no mundo ha
apenas vontades fortes e fracas'*® e que todo impulso, ao pretender o dominio,
busca filosofar'*®. Sendo assim, “é com processos de dominacdo que a vida se
confunde, € com vontade de poténcia que ela se identifica” (MARTON, 1990, p.32).
Portanto, o espirito livre percebe que a vida € nada mais do que uma das
inUmeras formas de manifestacdo da vontade de poder e essa vontade da-se
através de um jogo de forcas, em uma constante busca de dominio e intensificacdo
de poder. Nao obstante, aprende a refinar seu olhar para a necessidade de
exploracéo e injustica como inerentes a vida. Neste sentido, o prefacio de 1886, para
Humano:
Vocé deve ter dominio sobre o seu pré e o seu contra, e aprender a mostra-
los e novamente guarda-los de acordo com seus fins. Vocé deve aprender o
gue ha de perspectivista em cada valoragéo {...} Vocé deve aprender a
injustica necessaria de todo pré e contra, a injustica como indissociavel da

vida, a prépria vida como condicionada pela perspectiva e sua injustica (HHI
8§6).

O espirito livre reconhece que néo existe um valor em si para a vida e o Unico
valor que existe é aguele que o homem coloca nas coisas. Assim sendo, ele percebe

o carater perspectivo de cada valoracdo. Qual seria, entdo, o problema por

senhores no que tange a forma afirmativa e hierarquica de organizacéo dos impulsos. Ressaltamos,
porém, a rebelido escrava da moral, isto é, quando os escravos (0 povo judeu) invertem os valores
nobres, 0 pobre passou a ser sindnimo de santo (BM 8§195). E a constatacdo que a moralidade de
hoje é a moral de rebanho, leva-nos “que somos de outra fé” a propor e “estimular valoragdes opostas
e transvalorar e transtornar os valores eternos” (BM §203). Resta-nos a questdo: o espirito livre sera
0 legislador que ira criar esses novos valores ou essa sera uma tarefa relegada ao futuro?
Buscaremos responder essa questdo na ultima parte deste capitulo.

148 Conforme BM §21, “[...] na vida real ha apenas vontades fortes e fracas”.

149 Conforme BM §6, “Pois todo o impulso ambiciona dominar: e portanto procura filosofar”.



80

exceléncia dos espiritos livres? Nas palavras de Nietzsche: “Suponho que nos seja
permitido, a nds, espiritos livres, ver no problema da hierarquia o nosso problema”
(HHI 87). Mas onde devemos buscar ver o problema da hierarquia?
Vocé deve ver sobretudo com seus préprios olhos onde a injustica € maior:
ali onde a vida se desenvolveu ao minimo, do modo mais estreito, carente,
incipiente, e no entanto ndo pode deixar de considerar fim e medida das
coisas e em nome de sua preservacao despedacar e questionar o que for
mais elevado, maior e mais rico, secreta e mesquinhamente,

incessantemente — vocé deve olhar com seus olhos o problema da
hierarquia (HHI §6).

Para concluir, € fundamental um exame severo sobre os valores, isto é, se
eles manifestam uma postura afirmativa da vontade de poder e intensificam a vida
ou tratam-se apenas de uma forma reativa que leva a um empobrecimento dela.
Neste sentindo, devemos olhar os valores sob a perspectiva da sua criacdo. A
hierarquia dos valores se d& a partir das circunstancias e condi¢des sob as quais
foram criadas. Com efeito, a hierarquizacdo tem uma relacdo direta com uma
tipologia da moral***. Como j& abordamos, essa tipologia é divida em duas formas:
Uma que cria os valores a partir de si mesma, que é a tipologia dos fortes, dos
nobres, dos senhores, enfim dos espiritos livres, e outra que se submete aos valores
criados por outrem ou age de maneira reativa a eles, isto é, a tipologia dos escravos,
dos fracos, em suma, dos espiritos cativos.

Vejamos agora como a filosofia do espirito livre e o perspectivismo estdo

relacionadas, bem como o perspectivismo e a vontade de poder se relacionam.

3.2 O espirito livre e o perspectivismo

Até aqui pudemos observar que a filosofia do espirito livre € antidogmética por
natureza. Na Otica nietzschiana, a metafisica e o dogmatismo leva-nos, sem sombra
de davida, ao encarceramento do espirito. De tal sorte, que ao depararmos com 0
problema do conhecimento devemos afastar toda e qualquer busca pela verdade ou
mesmo uma oposicdo de valores, pois “A crenca fundamental dos metafisicos é a
crenga de oposigdo dos valores” (BM 82). Os espiritos livres, isto €, os fildsofos do
perigoso, ao contrario dos metafisicos, sdo conscios de que ndo devemos mais
buscar a coisa-em-si, tampouco a verdade ultima de todas as coisas. Ao contrario,
eles sabem que € necessario “revirar todos os valores” (BM 83), que s6 “assim se

vive, ndo mais nos grilhées do amor e 6dio, sem Sim, nem N&o” (BM §4).

%0 Neste sentido, ver BM §186.



81

Como ja afirmamos, os espiritos livres sabem que este mundo é vontade de
poder e nada mais. Nesse sentido, sua relagdo com o conhecimento é diferente de
todas as formulacdes que visavam procurar o fundamento altimo do ser. Ademais, o
préprio pensamento ndo é nada mais do que um processo instintivo®!. E, o
conhecimento é o instinto mais forte, que visa a dominacdo e apropriacdo. Nas
palavras do autor: “O chamado instinto de conhecimento deve ser remetido a um
instinto de apropriacdo e dominacao (...)” (XIll, 14 (142)). Com efeito, a propria vida
instintiva é uma ramificacdo de uma vontade basica™®?, a vontade de poder.

Se ndo ha uma verdade a ser descoberta, entdo o espirito livre deve admitir o
“carater errdneo” do mundo, mas ndo deve, de forma alguma, limitar-se a quietude
de tal constatacdo ou, quica, cair em um “desespero da verdade”. Se o mundo néo
tem mais um sentido ultimo, o que existe sdao apenas “graus de aparéncia”,
formulando-se a seguinte hipotese: “Admita-se a0 menos o seguinte: ndo existiria
nenhuma vida, sendo com base em avaliagOes e aparéncias perspectivas” (BM §34).

Ao afirmar que toda existéncia tem como base avaliacbes perspectivas e ao
abolir todo o dogmatismo de uma busca pela verdade, chegamos a conclusédo de
que todo o conhecimento e acesso do mundo € perspectivista. Deste modo, “o
mundo tornou-se novamente ‘infinito’ para nés: na medida em que ndo podemos
rejeitar a possibilidade de que ele encerre infinitas interpretagées” (GC 8374). Dai
que, semelhante ao espirito livre, o perspectivismo, entdo, contrapbe-se ao
dogmatismo por este tentar impor uma Unica forma de acesso correta ao mundo em
lugar de admitir que sdo mdltiplas as formas de interpretacédo do mundo e da vida'®>.

Essa compreensdo de mundo sob a perspectiva nietzschiana leva o espirito
livre a ter uma relacao diferente com a ciéncia. Se no inicio da filosofia do espirito
livre a ciéncia fora a ferramenta necessaria para a sua emancipacédo, agora ela cai
na mesma vontade de verdade dos dogmaticos. Segundo Marton (1990, p.208):

“Base da ciéncia, a incondicional vontade de verdade, além de moraliza-la, vai toma-

> Conforme BM §3: “A maior parte do pensamento consciente deve ser incluida entre as atividades
instintivas”

%2 Conforme BM §36: “Supondo, finalmente, que se conseguisse toda a nossa vida instintiva como
elaboracao e ramificacdo de uma forma bésica de vontade, a vontade de poder, como é minha tese”
153 Corroborando com essa tese de que o perspectivismo descontréi a falsidade de uma interpretacdo
dogmatica, isto &, unica do mundo, Lima (2010, p.124) afirma: “O perspectivismo se contrapde, dessa
forma, ao dogmatismo por este representar o bastido da verdade, desse recorte de uma interpretacéo
em detrimento de todas as outras. A filosofia dogmatica, ao fazer o corte transversal e permitir que
um “Unico” arranjo afetivo, a raz&do, imponha uma direcdo, outra coisa ndo faz sendo castrar o
intelecto, tolhendo todos os outros impulsos de modo a ndo permitir que o corpo, a grande razo, se
expresse de modo proéprio, isto &, perspectivamente”.



82

la cumplice da metafisica”. Em sua Tentativa de autocritica ***, Nietzsche
problematiza o conhecimento cientifico e propde que a ciéncia deve ser “encarada
como um sintoma da vida” (NT §1), sendo assim, “(...) o problema da ciéncia n&o
pode reconhecido no terreno da ciéncia” (NT §2). Roberto Machado enfatiza que a
critica nietzschiana da ciéncia ndo possui um cunho epistemoldégico, isto é, “(...) néo
tem sentido criticar a ciéncia em nome ou a partir da ciéncia visando a seu
aperfeicoamento, ao estabelecimento da verdade cada vez mais cientifica”
(MACHADO, 1997, p.7).

Como sera feita entdo uma critica da ciéncia? A ciéncia deve ser avaliada no
ambito dos valores. Ja é sabido que o espirito cientifico ndo aceita qualquer tipo de
dogma ou supersticao, ele exige a “razao e nao a fé, desta forma as convicgdes nao
deveriam ter abrigo no campo da ciéncia. Mas porque ainda a velha crenca na
verdade? Porque a convicgdo de que “nada € mais necessario do que a verdade, e
em relacdo a ela tudo o mais é secundario” (GC §344).

Ha& aqui duas maneiras distintas de interpretar a vontade da verdade. Em
primeiro lugar podemos pensa-la como “a vontade de ndo se deixar enganar’ e em
segundo lugar como uma “vontade de n&o enganar”. Poderiamos pensar a primeira
como algo positivo, j& que ninguém quer ser enganado, por considerar que isto é
algo “prejudicial, perigoso, funesto” (GC 8344) ja que faltar4 a verdade. Mas tanto a
“verdade” como a “inverdade” sdo Uteis para a vida. Entdo, devemos concluir que a
interpretacdo mais plausivel seria a “vontade de nao querer enganar’? N&ao! Na
vontade de ndo querer enganar, nem a si mesmo, caimos inevitavelmente no terreno
da moral.

A ciéncia parece romper, definitivamente, com a metafisica e rechacar, de
uma vez por todas, a religiao. No entanto, a consciéncia cientifica nada
mais é do que a consciéncia crista refinada. [...] Mas, fundando-se na

crenga na verdade, acabou por imprimir nova forma & visdo de mundo que
pretendia combater (MARTON, 1990, p.208).

Ja que a busca pela verdade demonstra o dogmatismo presente na ciéncia e,
também, seu aspecto moral, como, entdo, o espirito livre relaciona-se com o
conhecimento? Em local da verdade, o espirito livre postula a interpretacdo
perspectivista. Em um pdstumo aponta o filésofo: “Que pode ser simplesmente o
conhecimento? [...] interpretagdo e nao explicacdo” (XlIl, 2 [86]). Poderiamos

perguntar de modo seguro: Quem entdo interpreta? S&0 nOsSsos instintos e

1% prefacio de 1886 para O nascimento da tragédia.



83

necessidades que interpretam o mundo e o valor do mundo reside em nossas
interpretacdes, conforme veremos a seguir.

Nietzsche passa a tratar o perspectivismo como um fenomenalismo da
consciéncia. “Este é o verdadeiro fenomenalismo e perspectivismo, como eu o
entendo: a natureza da consciéncia animal [...]" (GC §354). O fenomenalismo
nietzschiano demonstra que ndo s6 o mundo externo tem o carater fenébmeno, a
consciéncia, isto €, nosso mundo interno também o é. Ja4 o perspectivismo releva
que toda a apreensao “consciente” nada mais € sendo um ponto de vista daquele
que interpreta de um modo determinado.

Temos que o perspectivismo, enquanto um fendmeno da consciéncia'®,
ultrapassa em muito toda a pretensdo dogmatica de uma verdade Unica, ao afirmar

que nao ha “fatos”'°°

, apenas interpretacdes, isto €, apenas um conhecimento
perspectivo em que somos levados a considerar que quanto mais olhares
diferentes™®’ lancarmos sobre uma coisa, mais saberemos sobre ela e maior sera a
“objetividade” desse conhecimento.

N&o estaria o espirito livre caindo em um relativismo ao afirmar que todo
conhecimento é perspectivo? Ou melhor, se todo conhecimento nada mais € sendo
a perspectiva daquele que conhece, qual sera o critério para saber qual
interpretacdo tem mais valor? Seria correto afirmar que toda interpretacao tem direito
a cidadania, isto é, possui um valor axiolégico de igual relevancia?

Para responder a todas essas questbes € fundamental tracar a relacdo da
vontade de poder com 0 perspectivismo, caso contrario a critica de um alinhamento
a uma teoria relativista seria impreterivel. Com efeito, para nés a vontade de poder
oferece um critério hierarquico para uma atribuicdo valorativa das mais diferentes
perspectivas. Anulando, assim, a ideia que todos os pontos de vista tém igual valor.
Em Além do bem e do Mal, o filésofo de Sils-Maria afirma que ha um pathos da
distancia que desenvolve uma “escala de hierarquia e diferengas de valor entre um e

outro homem” (BM 8257). Esse pathos caracteriza-se pela “elaboracéo de estados

%% por fenomenalismo da consciéncia, concordamos com Lima (2010) quando postula que: “O estar

consciente expressa uma pluralidade de afetos, cujo efetivar-se é sempre um recorte limitado e
traduzido, na linguagem, para fins Uteis a vida gregéria. Isso que tedricos do conhecimento e crentes
na graméatica chamam de consciéncia ndo € nenhum 6rgdo para a verdade, mas uma forma de o
individuo exprimir uma pequena parte de sua rica vida afetiva” (LIMA, 2010, p.11). Ainda sobre isso, 0
fenomenalismo da consciéncia contrapfe-se a uma ideia de unidade da alma, do eu, da substancia. A
consciéncia nada mais é do que uma pluralidade de afetos.

%6 Conforme o fragmento péstumo: “Contra o positivismo, que permanece no fenédmeno: ‘s6 ha fatos’
diria eu: ndo, justamente ndo ha fatos, apenas interpreta¢des” (7 [60] final 1886, primavera de 1887).
*7 Conforme GM Il §12.



84

sempre mais elevados, mais raros, mais remotos, amplos, abrangentes, em suma, a
elevagao do tipo ‘homem’, a continua ‘auto-superagcdo do homem’ (BM 8257).

A hierarquia fornece o aspecto positivo, isto €, o aspecto construtivo do
perspectivismo em oposicdo a sua critica a verdade que demonstra seu lado
destrutivo '®®. Como, entdo, ndo podemos considerar em pé de igualdade as
multiplas facetas interpretativas, isto €, qual seria o critério para que possamos
estabelecer uma hierarquia dessas interpretacdes? Ja que nao existe a “verdade”,
onde devemos buscar esse critério?

Em concordancia com Marton (1990), entendemos que a utilidade biolégica™®
pode ser uma resposta, jA que para Nietzsche a falsidade de um juizo ndo é
determinante sobre sua validade, mas sim se ele “promove ou conserva a vida” (BM
84). Na relacdo com a vontade de poder, o perspectivismo demonstra-se como um
constante jogo de forcas em luta com outras interpretacdes. E, como a vontade de
poder é uma vontade de dominio e apropriacéo, o conflito se torna inevitavel. E com
a luta que surgem diferentes prismas de interpretacées em cada novo jogo de forcas
buscando impor-se, surgindo, assim, sucessivamente, novas perspectivas.

O relativismo é afastado na medida em que reconhecemos que existem
interpretacbes mais elevadas e sublimes que demonstram toda a sua for¢ca no
enaltecimento da vida, enfim, a perspectiva dos pessimistas dionisiacos, isto €, dos
espiritos livres “que sofrem da abundéancia de vida” (GC §370). Bem como existem
aguelas niveladoras, esteiras e sem profundidade que sdo as interpretacfes dos
fracos. Corroborando com essa tese, Nietzsche afirma em Além do bem e do mal:
“Perdoem esse velho filélogo, que né&o resiste a maldade de p6r o dedo sob as artes
da interpretagéo ruim” (BM §22).

Portanto, o relativismo ndo consegue se impor, pois ao considerar igualmente
todos os pontos de vista, acaba por ignorar o que a teoria da vontade de poder nos
ensina, que é: cada interpretacdo fomenta um modo de vida e, consequentemente,
ao atender um determinado tipo de vida pode muito bem n&o servir ao outro. Ao

tratar igualitariamente toda interpretacédo, percebemos o desejo de querer que a

%% Concordamos com Lima (2010) sobre esse duplo aspecto do perspectivismo, isto &, seu lado

construtivo e destrutivo: “Com a questdo da hierarquia, Nietzsche revela, portanto, essa outra
dimenséo do perspectivismo, pois se em sua contraposi¢cdo a verdade reside, por assim dizer, seu
lado critico-destrutivo, agora se trata do lado construtivo.” (LIMA, 2010, p.147).

%9 “No limite, é na utilidade biolégica que reside o critério de verdade. Imprescindiveis para a
conservacdo da espécie, 0s juizos que o homem elabora, embora talvez “falsos”, por certo séo
verdadeiros.” (MARTON, 1990, p.203).



85

vontade de poder ndo se expresse como for¢ca, dominio e apropriagdo, mas isso ndo
passa de um sonho dogméatico em vao.

O espirito livre entende que a vontade de poder é o critério para toda
hierarquizacdo dos valores, buscando salvaguardar o aspecto multiplo dessa
vontade e fazer desabrochar dela inimeras perspectivas ligadas inexoravelmente a
tipologia de vida daquele que interpreta. Com efeito, a vontade de poder pode
balizar os diferentes pontos de vista e estabelecer critérios hierarquicos capazes de
distinguir quais sédo as interpretacbes que promovem a vida daquelas que a
empobrecem. Sendo assim, ndo cai nem no dogmatismo que pretende estabelecer
uma Unica perspectiva valida através de um conceito de verdade, nem no relativismo
gue afirma que todas as perspectivas tém igual valor. Ndo podemos esquecer que
umas das caracteristicas do espirito livre é a vigilia contra toda a forma de
dogmatismo e mas interpretacdes que levam a uma vida decadente. Eis uma tarefa
do espirito livre: “nds, cuja a tarefa é precisamente a vigilia” (BM, Pro6logo).

Se a interpretacdo esta ligada a vontade de poder e dependendo do tipo de
relacdo que ela estabelece com a ultima, que pode ser afirmativa ou depreciativa,
leva a uma dupla tipologia de homem: a primeira remete a um tipo superior, raro,
nobre, forte, em suma, a um espirito livre; jA a segunda é dos fracos, caracterizada
pelo amesquinhamento da vida, a uma moral cativa das convicgdes dominantes,
enfim, a uma moralidade dos escravos. Mas se a interpretacdo remete a uma
tipologia, poderiamos pensar nesse tipo como um sujeito? Aqui voltamos a questao
abordada anteriormente: existe entdo um sujeito que interpreta?

A resposta € absolutamente “N&o!”. Para Nietzsche, o eu nada mais é do que
um artigo de fé. Em verdade nédo passa de um mero dogmatismo tentar reduzir todos
os impulsos e instintos, enfim, toda a forca a uma simples unidade da consciéncia
representada por um “Eu”, um sujeito por tras de toda acdo. Dessa luta envolvendo
a multiplicidade de impulsos, o “estar consciente” revela-se como um fenémeno
corporal. “As nogdes de consciéncia e sujeito sao forjadas a partir de perspectivas
sobre a atividade corporal dos afetos” (LIMA, 2010, p.41).

Em um fragmento péstumo, Nietzsche aponta:

Tudo € subjetivo, direi vOs: mas isso é exegese, o0 “sujeito” ndo é nada
dado, porém algo inventado por acréscimo, suposto. — Sera que é
necessario, em ultima instancia colocar o interprete ainda por tras de toda a

interpretacdo? J4 isso é invencionice, hipotese. Sao nossas necessidades
gue interpretam o mundo, nossos instintos e seus prés e contras. Cada



86

instinto € uma espécie de busca de dominacdo, cada um possui a sua
perspectiva que quer impor como norma a todos 0s outros instintos (XII, 7
[60]).

O espirito livre, ao contrario de todos os desprezadores do corpo, evita cair no
jogo de seducao da linguagem, sendo assim, ndo busca estipular um agente por tras
da agdo. Ele sabe que a agao é resultado de um processo corporal e que “o corpo €
uma grande razédo, uma multiplicidade [...]” e “ha mais razédo no teu corpo do que em
tua melhor sabedoria” (ZA |, Dos desprezadores do corpo). Ademais, o sujeito é
apenas um modo ficticio e simplista de pensar a for¢a. Tal concepcdo €& um
‘resquicio daquela tendéncia dos organismos em substancializar e atomizar, [...]
sintetizando numa palavra um processo plural que € expressdo do corpo” (LIMA,
2010, p.122-123).

Nesse sentido, a critica contunde ao “eu penso” cartesiano'® que a prima
facie parece uma certeza imediata, mas que na verdade carrega uma série de
conceitos metafisicos e dogmas impossiveis de serem sustentados. O pensamento
de uma unidade basica da consciéncia representada por um “eu penso” é superficial,
pois ndo possuimos nenhum aparato conceitual epistemolégico e muito menos
metafisico capaz de distinguir estados momentaneos da consciéncia que separe 0
pensar do querer ou sentir. Nas palavras de Nietzsche:

[...] se decomponho o processo que esta expresso na proposi¢ao ‘eu
penso’, obtenho uma série de afirmagdes temerarias, cuja a fundamentacao
é dificil, talvez impossivel — por exemplo, que sou eu que pensa, que tem
gue haver necessariamente um algo que pensa, que pensar é atividade e
efeito de um ser que é pensado como causa, eu existe um ‘Eu’, e finalmente
gue ja esta estabelecido o que designar por pensar — que eu sei 0 que é
pensar. Pois se eu ja ndo tivesse me decidido comigo a respeito, por qual

medida julgaria que o que estd acontecendo ndo é talvez ‘sentir ou
‘querer’? (BM §16).

O espirito livre reconhece que ndo é possivel encontrar nenhum “substrato;
nao existe ‘ser por trds do fazer, do atuar, do devir; ‘0 agente’ é uma ficcdo

acrescentada a acdo” (GM | §13). Dentro dessa 06tica, o “eu” nunca esta dado, aquilo

1% consideramos de grande relevancia os ensinamentos da pesquisadora Marton sobre o tema, para

ela: Descartes, ao considerar que o homem possuia principios racionais inatos, acaba por criar um
“eu” por tras de todo o pensamento. E mais, colocou a razdo no trono da verdade. Além disso:
“Concebendo o homem como ser dotado de principios racionais inatos, o filésofo francés inventou a
substancia pensante e criou o sujeito transcendente capaz de apreender 0 ser no pensamento. Sem
dar-se conta de que trabalhava apenas com fic¢es, fez da razdo a fonte de todo conhecimento
verdadeiro. “Superficial”, ndo pdde ver que ela nada mais € do que um “érgdo do conhecimento”; esta
intimamente ligada a constituicdo biolégica do ser humano. Metafisico, ndo pdde perceber que o co-
nhecimento ndo se deve a uma eventual vocacdo do homem para a verdade; é ditado por sua
necessidade de sobrevivéncia e autoconservagdo” (MARTON, 1990, p.200).



87

que Zaratustra chama de si mesmo*®* ndo pode ser identificado com uma unidade
fixa que determina o que € o homem. Ao invés do “eu”, é a grande razdo enquanto
um fendbmeno corporal que oferece a viabilizacdo do reagrupamento de
pensamentos e impulsos. Dentro da multiplicidade dos afetos de que somos
formados h& uma constante luta por dominio, em decorréncia disso devemos
estabelecer uma hierarquizacdo desses impulsos e cultivar aqueles que afirmam a
vida. Devemos, entdo, abandonar a ideia de um eu ou um sujeito por tras da acéo,
pois isto “Tornou-se uma fabula, uma ficgdo, um jogo de palavras” (Cl, Os quatro
grande erros, 83).

Se nao existe um eu, um sujeito e muito menos uma verdade a ser
descoberta nas coisas, temos que: “O unico mundo de que se pode falar é, desse
modo, o0 mundo aparente e perspectivo (...)” (ARALDI, 2004, p.365). Com efeito, se a
Unica forma de falar sobre o mundo € de modo perspectivo, temos que buscar nao
uma explicagdo e sim uma interpretacdo, “em suma, uma nova e irrestrita
interpretacdo de todo o acontecer segundo a perspectiva humana” (ARALDI, 2004,
p.378).

No importante péstumo sobre o tema, lemos:

Que o valor do mundo est4d em nossa interpretacdo (que s@o possiveis
talvez em algum lugar ainda outras interpretagfes além das simplesmente
humanas), que as interpretacbes de até agora existentes sdo avaliagbes
perspectivas por meio das quais nds nos conservamos na vida, isto é, na
vontade de poder, de crescimento de poder, que cada elevacdo do
homem traz consigo a superacédo de interpretacdes mais estreitas, que todo
fortalecimento alcancado e todo alargamento de poder abrem novas
perspectivas e faz crer em novos horizontes — iSso percorre meus escritos.
O mundo, que em algo nos importa, é falso, ou seja, ndo é nenhum fato,
mas uma composi¢cdo e um arredondamento sobre uma magra soma de
observag6es. O mundo é ‘em fluxo’ como algo que vem a ser, como uma
falsidade que sempre novamente se desloca, que jamais se aproxima da

verdade: — pois — ndo existe nenhuma ‘verdade’ (2 [108], outono de 1885-
outono de 1886).

Portanto, como ja observamos, Nietzsche passa a compreender o mundo
como vontade de poder. No entanto, ndo se limita a isso, pois ele estabelece que o

préprio valor do mundo encontra-se somente em nossas interpretagﬁeslez. E é na

°1 Conforme Zaratustra, Dos desprezadores do corpo: “Por tras dos teus pensamentos e

sentimentos, irméo, ha um poderoso soberano, um sébio desconhecido — ele se chama Si-mesmo.
Em teu corpo habita ele, teu corpo ¢é ele.”

182 Dentro dessa 6tica: “A vontade de poténcia interpreta: na formacdo de um 6rgéo se trata de uma
interpretacdo; ela delimita, determina graus, diferencas de poténcia. Meras diferencas de poténcia
ainda ndo poderiam se sentir como tais: € preciso que la esteja algo que-queira-crescer, que
interprete todos 0s outros que-querem-crescer a partir de seu valor. [...] Na verdade, interpretacao é



88

constante busca por superar-se, isto €, na procura por mais vontade de poder que
as interpretacdes contribuem para a elevacdo do humano. Na luta por crescimento,
a vontade de poder estabelece hierarquias de valor que visam diferenciar as
interpretac6es mais elevadas das mais estreitas.

Dentro dessa perspectiva nietzschiana, a vontade de poder n&o se limita a
uma luta de forgas, pois ao estabelecer um critério de diferentes graduacdes permite
gue possamos avaliar as disposicfes de forcas, mas nao explica-las. Corroborando
com essa tese, explica a pesquisadora Azeredo (2008, p.47): “se houvesse uma
natureza humana apta a dar conta da significagédo, da verdade e da realidade, entéo
ela forneceria todas as explicagdes”. Entretanto, o espirito livre sabe que tal verdade
nao ha e que o mundo que realmente nos importa ndo é o verdadeiro, mas sim
aquele que nds mesmos interpretamos e avaliamos perspectivamente. “E porque o
valor do mundo estd em nossa explicacdo, que ndo podemos explica-lo, mas apenas
adentra-lo a partir de véarios angulos, (...) em suma, ao analisa-lo, ‘perspectiva-lo””
(AZEREDO, 2008, p.47).

Para o autor de Zaratustra, o mundo est4 em fluxo, um devir que releva sua
constituicdo falsa, sendo assim, afasta toda verdade e fixidez arbitraria. Como néo
h& fatos, mas somente interpretacdo, o valor das coisas so6 existe na medida em que
0 proprio homem estabelece-o0s. Segundo Araldi (2004, p.377), a vontade de poder
‘enquanto ‘tentativa de interpretacédo de todo acontecer pode ser vista como uma
tentativa de furtar-se as consequéncias niilistas da moral”. Com efeito, se
permanecemos apenas no aspecto falso e sem-sentido do mundo, deveriamos
concordar necessariamente com o maior inimigo de Zaratustra: o adivinho .
Todavia, ao estipular uma possibilidade de avaliacdo do mundo dentro da
perspectiva da vontade de poder, o espirito livre tem a condicdo de possibilitar a
superacao do niilismo. Mesmo que ndo possamos mais falar em uma verdade, as
avaliac6es possuem um critério hierarquico de valora¢cdes do mundo e, ja que este
nao possui um sentido Ultimo, € necessario cria-lo.

Com o perspectivismo imbricado com a vontade de poder, o espirito livre
afasta-se de todo o dogmatismo e relativismo. Contra o primeiro, ao afastar-se da

verdade e afirmar em seu lugar as multiplas perspectivas em luta por dominacao,

um meio mesmo para se tornar senhor de algo. (O processo organico pressupde
continuo interpretar)” (2 [148], outono de 1885-outono de 1886).
183 “Tydo & igual, nada vale a pena, o mundo é sem sentido, o saber sufoca” (ZA, O grito de socorro).



89

somos levados a abolir qualquer conviccdo e explicagdo do mundo, colocando em
seu lugar a sua interpretacdo. Ja contra o segundo, ao estabelecer um critério
hierarquico que visa um aumento efeito da forca cultivando aquelas que favorecem a
vida, destruimos a ingénua visao relativista que estipula que todas as perspectivas
tém igual valor.

Para concluir, o espirito livre reconhece a falsidade do mundo, mas néo se
deixa abater. Ele impde sua perspectiva e nada impede que a mude para outras
mais superiores, seguindo o segredo que a vida confiou a Zaratustra: a vontade de ir
além. Passaremos, agora, as Ultimas consideracbes sobre o espirito livre,
destacando quais foram as mudancas e inovacbes daquelas formuladas no
Humano, demasiado humano. Nao obstante, veremos se 0s espiritos livres serdo

agueles que vao criar 0s novos valores e realizar a superacao da moral.

3.3 A superacdo da moral e a criacdo de novos valores: 0s espiritos muito
livres

A filosofia do espirito livre iniciada em Humano, demasiado humano sofre
constantes mudancas em sua elaboracdo. Como pudemos observar, essas
mudancas sao indissociaveis do caminho trilhado pelo fildsofo na elaboragcéo de sua
propria filosofia. Se inicialmente a tipologia de homem superior nascia de uma
liberdade negativa, isto €, de uma liberdade de algo (de seus mestres, da filosofia
pessimista, do romantismo), aos poucos ela vai se tornando em afirmativa, em
outras palavras, transfigura-se em uma liberdade para algo, em suma, para a
criacao.

Longe de ser sinbnimo de uma filosofia otimista, a postura afirmativa
aproxima-se do pessimista dionisiaco. Reconhece o sofrimento como inerente a vida
e a possibilidade do caminho da criacao residir nas mdultiplas perspectivas sob as
quais podemos interpretar o mundo sob a luz hierarquica da vontade de poder. Mas
ainda é cedo para afirmar que nas ultimas formula¢des do espirito livre a etapa de
criagdo dos valores € uma tarefa que se encontra realizada ou, ainda, uma misséo
futura. Vejamos, aos poucos, as respectivas mudancas nessa figura para, a partir
dai, trabalharmos essa importante questéo.

No principio da filosofia do espirito livre, a ciéncia era valorizada por fornecer
as ferramentas indispensaveis a sua libertagdo. Agora a ciéncia € denunciada por

cair na mesma vontade de verdade presente na moral. O préoprio valor dessa



90

vontade deve ser questionado. O espirito livre ousa questionar: “Certo, que
gueremos a verdade: mas porque néo, de preferéncia, a inverdade? A incerteza? Ou
mesmo a insciéncia?” (BM 81). Dai que ele chega a conclus&o que até no mundo da
ciéncia reina a falsidade e até a melhor delas ainda quer nos manter em um mundo
simplificado. “E foi apenas sobre essa base de ignorancia granitica, que a ciéncia
pbde assentar até o momento, a vontade de saber sobre a base de uma vontade
bem mais forte, a vontade de ndo-saber” (BM §24).

No aprofundamento da visdo do papel da ciéncia, surge a constatacdo de
seus limites. Assim, ndo € apenas a questdo de expor a falsa oposi¢cdo de contrarios
efetuada pelos metafisicos e buscar supera-la, “mas de uma analise psicoldgica, ou
antes, “fisiologica” dos fildsofos e dos preconceitos por eles sustentados para a
preservacao de um modo niilista de vida” (ITAPARICA, 2002, p.95). No entanto, ndo
se trata da mesma psicologia do desmascaramento de Humano, isto é, aquela que
traz a luz o que esta oculto, mas sim de utiliza-la sob a luz da doutrina da vontade de
poder, livrando-a, assim, de toda a forma de preconceito e moralidade. “Toda a
psicologia, até o momento ficou presa a preconceitos e temores morais: ndo ousou
descer as profundezas. Compreendé-la como morfologia e teoria da evolucdo da
vontade de poder” (BM §23).

Nesse sentido, o proprio conhecimento ndo passa de um impulso e ndo temos
nenhuma forma de acesso ao mundo, com excecdo de uma unica: 0S NOSSOS
préprios impulsos. Assim, sempre vemos 0 mundo sob nosso olhar perspectivo.

No classico paragrafo 36 de Além do bem e do mal, Nietzsche destaca uma
importante suposicdo: a de que toda nossa vida instintiva provém de uma
ramificacdo da vontade de poder. Com efeito, até na vontade de verdade presente
na ciéncia encontra-se a vontade de poder, mas como uma expressao niilista e
negadora da vida. Ja ao estipular que existe apenas uma verdade nega-se o que a
vida tem de mais caracteristico que € o seu aspecto plural e maltiplo. Semelhante a
busca ancorada na metodologia cientifica por uma verdade de fato, os filésofos que
se ocuparam da ciéncia da moral miravam a fundamentacdo desta, mas a moral
mesmo era tida como dada (BM 8186). Faz-se necessario colocar “essa moral como
problema” (BM 8186). Na moral e na ciéncia, entdo, encontramos a mesma vontade
de verdade.

Segundo lItaparica (2002, p.96): “A moral, expressédo do processo niilista, que

petrifica as diversas possibilidades de conduta em apenas uma, tem na nocao de



91

verdade Unica o seu substrato, e na producéo cientifica, sua justificativa”. Veremos a

seguir como essa vontade de verdade'®

podera levar a uma superagdo da moral.
Mas se a busca por uma verdade Unica ndo passa de uma perspectiva que
enfadosamente leva ao estreitamento da vida, o espirito livre compreende que é
necessario “reconhecer a inverdade como condicao de vida” e que “uma filosofia que
se atreve a fazé-lo se coloca, apenas por isso, além do bem e do mal” (BM §4).

Ao consideramos a inverdade como necessaria a vida, devemos também
admitir que a vida é imoral. Mas por que devemos reconhecer a vida como imoral?
Porque quando ndo temos mais a verdade, resta-nos apenas um mundo falsificado.
Deste modo, 0 erro é essencial para a preservacdo da vida e revela o seu carater
imoral. Como j& abordamos, o imoralismo'® é uma das caracteristicas do espirito
livre. E importante frisarmos que se em Humano o espirito livre (Freigeist) era o tipo
superior final de homem, nos textos da época Além do Bem e do Mal, Nietzsche

166 & n3o o estabelece mais como um

muda a terminologia para der freie Geist
anunciador de um tipo ainda mais elevado: os espiritos muito livres, isto é, os
filésofos do futuro, conforme veremos a seguir.

No prefacio de 1886 para Humano, mais especificamente no terceiro
paragrafo, o filésofo de Sils-Maria reforca a ideia de que o nascimento do espirito
livre da-se em um grande livramento, uma “primeira erupcao de vontade e forca de
autodeterminacédo, de determinacéo propria dos valores (...), o desprendido, procura
demonstrar o seu dominio sobre as coisas” (HHI 83). Embora o livramento seja uma
perspectiva comum nas diferentes formulagbes da liberdade do espirito, em sua
ultima fase é facilmente perceptivel a influéncia da vontade de poder, tanto na luta
pela sua propria determinacdo de valores, quanto no seu dominio sobre todas as
coisas. Nao obstante, relaciona-se também com o perspectivismo, quando ele chega

“até a madura liberdade de espirito, que também é autodominio e disciplina do

1%4 Araldi (2004) entende que a filosofia do espirito livre levaria as Ultimas consequéncias a vontade

da moral, visando a superacao da moral.

1°® Em Ecce homo, Nietzsche reconhece-se como o primeiro imoralista (EH, Porque sou um destino,
§2). “O imoralismo, ainda, relaciona-se com o amor fati, ao afastar a quimera da moral abre-se uma
possibilidade de uma aceitagdo afirmativa do destino” (EH §4). Com o imoralismo, o filosofo do
espirito livre admite distinguir-se te toda a humanidade.

106 (O espirito-livre). Os textos que nos referimos séo os prefacios de 1886 e os fragmentos postumos
preparatérios dos mesmos. A mudanca no termo reflete o aprofundamento da filosofia do espirito
livre, passando de uma posi¢cdo mais critica para uma mais afirmativa e apontando, ainda, para a
possibilidade de criagdo de novos valores. Araldi (2004, p.220) nos esclarece nesse ponto: “o termo
der freie Geist, o que aponta para mudangas nas suas preocupac¢fes filos6ficas, como um tipo
provisorio, como uma espécie rara”.



92

coragao, e permite o acesso a modos de pensar numerosos e contrarios” (HHI 84),
em suma, a pensar sob diferentes prismas de observacéo, isto €, perspectivamente.

Com efeito, o espirito livre d&4 um passo além da convalescenca e retorna a
vida. “Seu olhar contempla o mundo como se o visse pela primeira vez. Quéo
mudada esta a sua visdo. [...] ele podera dizer: sou agora um espirito livre!”
(BURNETT, 2008, p.45). Dentro da otica nietzschiana do espirito livre, ele nos
ensina que devemos olhar com 0s nossos proprios olhos o problema da hierarquia,
pois aquele que pretende encontrar a “liberdade” necessariamente deve buscar o
poder, a autodeterminagcédo e o dominio através de uma “amplidao das perspectivas”
que o levam a crescer “conjuntamente as alturas” (HHI 87). O critério hierarquico
nada tem a ver com a verdade, mas sim em que medida ele afirma a vida. Viver
nada mais € sendo “avaliar, preferir, ser injusto, ser limitado, querer ser diferente”
(BM 89).

Se a vida consiste em avaliagbes perspectivas ndo € mais preciso um
“sofrimento pela verdade”. A “verdade” nao precisa de “defensores”, o espirito livre
sabe que “nenhum filésofo até hoje teve razdo”, mas também é “conscio” do perigo
que correm aqueles que ousam pensar de um modo diferente. Sendo assim, ele
escolhe a “boa soliddo, soliddo livre, animosa e leve” (BM §25). A solid&o®®’ é um
dos aspectos fundamentais do espirito livre, pois, com ela, ele pode para fugir da
regra homem e enquanto excecdo a esta regra deve manter-se longe da praca
publica. Pois “o caminho dessa elevagdo nao passa pela feira,” (MATTOS, 2007,
p.182).

Mas como é impossivel viver em um isolamento pleno, o espirito livre usa
mascaras “para ser confundido com os outros” (BM 825), os grandes necessitam
delas. E imprescindivel a sutiliza e estar alapardado. Sendo assim, a utilizagcdo de

mascaras é uma nova caracteristica dos espiritos livres. Ndo nos apressemos em

187 Zaratustra também reconhece a soliddo como essencial para o grande homem. Na passagem Das

moscas no mercado, ele nos ensina que tudo o que é grande passa longe da multiddo e do povo,
ademais, que os Ultimos compreendem mal o que é grande. Sendo assim, aconselha-nos a fugir para
nossa soliddo. Ja no discurso da terceira parte, intitulado Do regresso, Zaratustra considera a soliddo
sua patria, em suas palavras: “O soliddo! Solidao, patria minha!” [...] Pois contigo é tudo aberto e
claro; e mesmo as horas correm aqui com pés mais leves. De fato, no escuro o tempo é mais pesado
que na luz. Aqui se abrem para mim as palavras e arcas de palavras de todo o ser: todo o ser quer vir
a ser palavra, todo vir-a-ser quer comigo aprender a falar. L4 embaixo, porém — la toda fala é em
vao! A melhor sabedoria, |4, é esquecer e passar ao largo: isso — aprendi eu agora!” (ZA, Ill, O
regresso). O espirito livre, sob essa 6tica, ndo deve dirigir-se ao povo, pois “la embaixo (...) toda fala é
em vao!”. E o melhor que se tem a fazer quando se esta no meio do povo é “esquecer e passar ao
largo” (ZA 111, O regresso).



93

pensar que as mascaras servem para ocultar as coisas ruins, mas sim gque também
*ha muita bondade na astucia” (BM 840). Devido a ma interpretacdo que os fracos
fazem “de cada palavra, cada passo, cada sinal de vida que ele da” (BM 840), essa
mascara “cresce continuamente” (BM 840).

Com efeito, elas servem para ocultar o “seu perigo mortal (...) e também sua
reconquistada certeza de vida” (BM 840). Como uma tipologia superior de homem,
0s espiritos livres tragcam caminhos que poucos ousam desafiar e que o povo pouco
compreende. As suas perspectivas em nada se assemelham as dos Uultimos
homens. Consequentemente, ao adotar tal postura, os espiritos livres também séo
os filésofos do perigoso®,

A ‘“liberdade” é destinada apenas aos fortes e aos temeréarios (BM 829). A
independéncia é vista pelo filésofo de Zaratustra com uma maneira de preservar-se
(BM 841). Dai que o espirito livre deve desvencilhar-se de tudo que pode afetar seu
modo de pensar e seu modo perspectivo e raro de viver no mundo. Nao obstante, ao
cultivar essa extrema “liberdade a ponto de torna-la um vicio” (BM 841), o espirito
livre desprende-se de todas as pessoas, de toda a compaixdo, de todas as péatrias,
de todas as ciéncias, de todas as virtudes e o mais do importante: “Nao se prender
ao proprio desligamento (...) o perigo daquele que voa” (BM 841).

Mas por que ndo se prender ao préprio desprendimento é o mais importante?
Porque ndo permite que o espirito livre caia em um isolamento pleno, doentio, ao
desvencilhar-se de tudo e de todos: a soliddo € necessaria mas ndo ad infinitum.
Embora saibamos que toda companhia é ma, Nietzsche chega a admitir que
possamos encontrar facilitadores e abreviadores'®® da jornada do espirito livre.
Porém, nem aos facilitadores podemos nos prender. O mais relevante é ver o
desprendimento sob a Optica perspectivista, isto €, ter a independéncia de suas
interpretacfes, podendo muda-las sempre que preciso, superando as anteriores e
nunca assumir a fixidez arbitraria de adotar somente uma perspectiva como valida,
mesmo que essa perspectiva seja a do desprendimento. Segundo Mattos (2007,
p.117):

188 Nietzsche esclarece-nos que o perigo que corre o espirito livre provém do “gosto e pendor

diversos, contrarios aos daqueles que até agora existiram — fildsofos do perigoso ‘talvez’ a todo o

custo” (BM §2). Segundo Marton (1997), a luta também faz parte do perigo dos espiritos livres, nao

em um sentido de um confronto fisico, mas da batalha contra toda crenga. Em suas palavras: “O

homem livre ndo evita o confronto; é necessario, porém, ser em tudo responsavel por si mesmo, para
Or-se a prova, enfrentar o perigo, querer a luta” (MARTON, 1997, p.144).

% Neste sentido, vimos em BM §26: “Mas se ele tem a sorte em seu favor, como convém a um filho

favorito do conhecimento, depara com verdadeiros facilitadores e abreviadores de sua tarefa”.



94

Neste sentido, ndo se trata, por exemplo, de ndo conviver com outras
pessoas, nao reconhecer-se como cidadao de um pais, ndo sentir eventual
compaixao por alguém ou nao estudar as ciéncias, mas sim de fazer tudo
isso sem nunca deixar-se capturar, sem nunca tornar-se dependente de
outros olhos para ver o mundo.

Portanto, soliddo e independéncia sdo aspectos fundamentais do espirito
livre. Elas nos dao a prova para nds mesmos da altivez de nossas perspectivas, mas
a0 mesmo tempo é o jogo mais perigoso que devemos enfrentar. E sob esse prisma
nietzschiano que entendemos os espiritos livres como os filosofos do perigo por
exceléncial A possibilidade da independéncia encontra-se na luta contra toda a
crencga, isto €, toda a forma de conviccdo. Lembrando que uma das caracteristicas
dos espiritos livres € a vigilia contra todo o dogmatismo. Mais ainda, entendemos
que aquilo que favorece o espirito livre e o faz crescer sdo as suas mdultiplas formas
de ver o mundo, afirmando, assim, seu perspectivismo e abolindo toda convicgao.
Mas, também, o que |lhe serve de balsamo (BM 830) ndo passa de veneno para 0s
pequenos homens. Por isso a necessidade de mascaras e ndo do isolamento.

Nietzsche distingue os espiritos livres ndo sé dos espiritos muito livres, isto €,
dos filosofos do futuro, mas também de um terceiro tipo, a saber: os livres-
pensadores. Vejamos agora o porqué dessa distingdo. Os dois primeiros tipos, isto
€, 0s espiritos livres e os muitos livres, sdo homens raros e tipos superiores, sendo o
segundo tipo algo ainda mais espléndido, mais nobre, maior e mais profundo que o
primeiro, conforme veremos a seguir. O que nos interessa agora € saber em que
medida é possivel diferenciar o terceiro tipo dos outros.

Os livres pensadores nada mais sdo que defensores da democracia,= e das
demais nocdes modernas, tais como: o principio de igualdade e de direitos iguais.
Nao passam assim de meros niveladores. “O que eles gostariam de perseguir com
todas as forcas € a universal felicidade de rebanho em pasto verde, com seguranga
e auséncia de perigo, bem-estar e felicidade para todos” (BM 844). A democracia, ao
buscar uma equiparacdo entre todos os individuos, acaba por postular que os fortes
sdo iguais aos fracos e acaba por nivelar aquilo que justamente ndo pode ser
igualado. Neste sentido, mesmo que seja uma tarefa ardua, o espirito livre deve
resistir a tendéncia a uniformizacao.

Para nds, a critica nietzschiana dirige-se fundamentalmente ao projeto politico
da modernidade que afirma a democracia como forma ética da politica, porque nela
encontra-se o principio de igualdade. Para Nietzsche, o movimento democratico é



95

um herdeiro da moral cristd, deste modo ele pretende substituir a pequena politica
pela grande politica 1° . Todavia, devemos ter muito cuidado quanto aos
desdobramentos da critica & democracia e a defesa de uma aristocracia'* no
mundo moderno. Primeiro é fundamental ressaltar que “ao se perguntar pelo sentido
de aristocracia no mundo moderno, Nietzsche indica que a resposta a questdo ndo
pode consistir numa reaciondaria nostalgia das aristocracias passadas” (GIACOIA
JUNIOR, 2005, p.32).

Com efeito, a aristocracia proposta na perspectiva nietzschiana deve ser
entendida metaforicamente. Corroborando com essa tese, Giac6ia Junior (2005) nos
ensina:

Nietzsche emprega, pois, a distancia e a dominagdo social como metéafora;
sua interiorizagdo atua como meio para a aquisicdo de um tipo mais
refinado de distanciamento e dominio: introjetada, ela torna possivel a

elevacdo e a hierarquia psiquica, ou espiritual (GIACOIA JUNIOR, 2005,
p.33-34).

2 e ndo um animal de rebanho. Para

O homem livre é um guerreiro*’
Nietzsche, a democracia leva a mediocrizacdo dos individuos, bem como a auséncia
de perigos e solidado que sao primordiais para os espiritos livres. Por isso:

Nés, os avessos, que abrimos os olhos e a consciéncia para a questao de
onde e de que modo, até hoje, a planta ‘homem’ cresceu mais

7% Conforme BM §208: “O tempo da pequena politica chegou ao fim: ja o proximo século traz a luta

pelo dominio da Terra — a compulsdo a grande politica”. Ndo temos a intengao de abordar toda
tematica da grande politica em Nietzsche, apenas delimitar nosso entendimento sobre a aristocracia
necessaria ao espirito livre.

! Tratamos aqui, em especial, sobre seguinte aforismo: “Toda a elevagao do tipo ‘homem’ foi, até o
momento, obra de uma sociedade aristocratica — e assim serd sempre: de uma sociedade que
acredita numa longa escala de hierarquias e diferencas de valor entre um e outro homem, e que
necessita da escraviddao em algum sentido. Sem o pathos da distancia, tal como nasce da entranhada
diferenca entre as classes, do constante olhar altivo da casta dominante sobre os suditos e
instrumentos, e do seu igualmente constante exercicio em obedecer e comandar, manter abaixo e ao
longe, ndo poderia nascer aquele outro pathos ainda mais misterioso, o desejo de sempre aumentar a
distancia no interior da prépria alma, a elaboragdo de estados sempre mais elevados, mais raros,
remotos, amplos, abrangentes, em suma, a elevagao do tipo ‘homem’, para usar uma féormula moral
num sentido supramoral” (BM §257). Entendemos que Nietzsche ndo visa um regresso as antigas
aristocracias, mas sim a superagdo do nivelamento promovido pela democracia. Acreditamos,
ademais, que é impossivel uma defesa da escraviddo no plano social. Deste modo, alinhamo-nos a
interpretacdo de Giacdia (2005), que defende que Nietzsche néo legitima a escraviddo, mas a utiliza
em “um sentido metaférico, ou espiritual: escraviddo como distancia entre as instancias psiquicas,
como diferenciacdo no interior do préprio individuo” (GIACOIA, 2005, p.33). Com efeito, a dominagao
social deve ser entendida metaforicamente, ela € uma forma de elevagéo “espiritual” e ndo uma forma
de imposicéo pela forca bruta. Concluindo, para noés, forca e dominio séo indispenséaveis, porém nao
no campo social, mas sim no constante experimento de si mesmo.

72 No Crepusculo dos idolos Nietzsche afirma: “O ser humano que se tornou livre, e tanto mais ainda
0 espirito que se tornou livre, pisoteia a desprezivel espécie de bem-estar, com que sonham
pequenos lojistas, cristdos, vacas, mulheres, ingleses e outros democratas. O homem livre €
guerreiro” (CI IX §38).



96

vigorosamente as alturas, acreditamos que issoO sempre ocorreu nas
condi¢des opostas, que para isso a periculosidade da sua situacdo tinha de
crescer até o extremo, sua forgca de invencgéo e dissimulagao (seu ‘espirito’)
tinha de converter-se, sob prolongada pressdo e coercdo, em algo fino e
temerario, sua vontade de vida tinha de ser exacerbada até se tornar
absoluta vontade de poder — acreditamos na dureza, violéncia, escravidao,
perigo nas ruas e no coracédo, ocultamento, estoicismo, arte da tentacdo e
diabolismo de toda a espécie, tudo que ha de mau no homem, terrivel,
tiranico, tudo que ha de animal de rapina e de serpente no homem serve tao
bem a elevacéo da espécie ‘homem’ quanto o seu contrario [...] (BM 844).

Dentro desse ponto de vista, 0 espirito livre € uma excecdo por encontrar-se
avesso aos valores pregados pelo homem moderno. Quando proclama a hierarquia
através da luta, posiciona-se frontalmente contra qualquer ideal de igualdade. Na
perspectiva da vontade de poder buscar por um igualitarismo, nada mais é sendo
uma visao falsa de ‘“liberdade” que acaba por negar a vida. Ja que a vida é
imposicéo de forca e dominio e nunca igualdade. Eis que encontramos aqui mais um
perigo para os espiritos livres que ao criarem novas formas de valoracdo (BM §201)
sdo vistos como uma ameaca a estabilidade social. Por estar demasiado longe da
mediania, sédo vistos com temor, “tudo o que ergue o individuo acima do rebanho e
infunde temor ao préximo € visto como mau” (BM §201).

O movimento democratico, para Nietzsche, ainda € a politizagcdo da mesma
moralidade de rebanho cristd. E a “Moral é hoje, na Europa, moral de animal de
rebanho” e proclama-se como a unica verdadeira: “Eu sou a moral mesma, e nada
mais além €& moral” (BM 8201). Concluindo, a democracia promove uma
massificacao cultural que leva ao ultimo homem, que é inimigo nao sé de Zaratustra,
mas também de todos os espiritos livres. Todavia, ressaltamos que as noc¢des de
dominio e forca devem ser restritas as experiéncias de si, pois a nobreza do espirito
livre ndo requer uma revolugdo politica que derrube a democracia e implante a
aristocracia, mas sim um pathos de distancia. Sua diferenca hierarquica provém de
“alguma certeza fundamental que a alma nobre tem a respeito de si, algo que nao se
pode buscar, nem achar, e talvez tampouco perder. A alma nobre tem reveréncia por
si mesma” (BM 8§287).

Ainda restam-nos duas questdes essenciais sobre a filosofia do espirito livre.
A primeira é: Os espiritos livres levam a cabo o projeto da superagédo da moral? Ja a
segunda: Eles cumprem a tarefa da criagado de novos valores?

Para responder a primeira questdo devemos recordar que s6 € possivel o
florescimento de um espirito livre com o afastamento de todas as convicgdes. Com

efeito, os preconceitos morais ndo passam de dogmas. Porém, Nietzsche nédo se



97

limita a mostrar o aspecto da moral apenas como uma mera crenga. Ele vai além,
busca pela origem dos valores e coloca uma “nova exigéncia: necessitamos de uma
critica dos valores morais, o proprio valor desses valores serd posto em questdo”
(GM, Prélogo, 86). E afirma que para isso € indispensavel “um conhecimento das
condigdes e circunstancias nas quais nasceram e sob as quais se desenvolveram e
se modificaram” (GM, Pr6logo, 8§6).

Ao olharmos a vasta terra da moral vemos que o valor “bom” encontra-se

ligado a utilidade *"

, ho entanto nem sempre foi assim. Como bom fil6logo,
Nietzsche, ao analisar a etimologia do termo “bom” (GM | 84), conclui que este fora
desenvolvido remetendo-se ao nobre e aristocratico, isto €, como estes ultimos
intitulavam a si préprios. Dai que o termo “ruim” tem desenvolvimento paralelo
referindo-se ao comum, ao baixo. Aqui € importante frisar que ao se definirem como
bons, os nobres possuem um modo de valoragao ativa. E partem de “de si como
‘bom’ para definir como ruim todo obstaculo a realizagdo de si” (MATTOS, 2007,
p.172). De outra sorte, os fracos representam a perspectiva reativa de valoracao,
isto é, “parte do outro — o dominador — como ‘o mal’ para, num segundo momento,
definir como ‘o bem’ tudo o que seja contrario ao dominador” (MATTOS, 2007,
p.172).

Os nobres, assim como os espiritos livres, sdo guerreiros, entendem a luta e
a guerra’’™® como necessarias a vida. J4 os fracos ao buscarem a igualdade e
auséncia de perigo, em suma, a paz dos pastos verdes, sdo contrarios a guerra.

Desta forma, o primeiro tipo, isto é, os nobres, possuem uma moral ativa,
pois auto afirmam-se como bons e criam os valores a partir de si mesmos. De outro
modo, os fracos possuem uma moral reativa, “sua agao € no fundo reacédo” (GM
810), uma reacéo de 6dio a tudo que é altivo no homem, tudo que ele tem de animal

de rapina e temerario. Nietzsche nos diz metaforicamente: “Que as ovelhas tenham

7% para Nietzsche, a moral dos escravos é fundamentalmente “uma moral ad utilidade” (BM §260).

% Em Ecce Homo, Nietzsche compreende-se como um guerreiro, mas ndo devemos entender a
guerra no sentido fisico, isto €, uma luta de vida ou morte. Conforme vimos no estudo da vontade de
poder, a luta pressupde que exista resisténcia. Nao obstante, entendemos que a maior luta que deve
ser travada é contra a moral e seus valores. Luta no sentido de criacdo de novos valores, pois toda
criacdo também necessita da destruicdo. Nas palavras do filésofo de Sils-Maria: “Outra coisa € a
guerra. Sou por natureza guerreiro. Agredir € parte de meus instintos. Poder ser inimigo, ser inimigo —
isso pressupfe talvez uma natureza forte, € em todo caso condigdo de toda natureza forte. Ela
necessita de resisténcias, portanto busca resisténcia. [...] A forca do agressor tem na oposicdo de que
precisa uma espécie de medida; todo crescimento se revela na procura de um poderoso adversario —
ou problema: pois um filésofo guerreiro provoca também os problemas ao duelo” (EH, Por que sou
tdo sabio, §7). Conforme, também EH, Além do bem e do mal, 81.



98

rancor as grandes aves de rapina nao surpreende [...]” (GM | 813). Infelizmente, o
rebanho néo se limita em ter somente célera dos fortes, ele realiza a mais terrivel
das vingancas: A rebelido escrava da moral. Com ela ocorre a inversédo dos valores:
“E se as ovelhas dizem entre si: ‘essas aves de rapina sdo mas; e quem for menos
possivel ave de rapina e sim o seu oposto, ovelha — este ndo deveria ser bom?” (GM
| 813).

O valor do bom nédo aparece mais como uma autorreferéncia, mas sim em
reacao a algo. Em outras palavras, consideram os nobres como maus, para em sua
oposi¢cao considerarem-se como bons. Marton (1990, p.73) define nos seguintes
termos: “O fraco sé consegue afirmar-se negando aquele a quem nao se pode
igualar”.

Como grande psicologo da alma humana, o filésofo do espirito livre

desmascara todo ressentimento!”

por tras deste modo de valorar. JaA que nao
podem vencer a luta, dirigem seu Odio aos valores e unem-se para inverter essa
perspectiva.

Ja passam de dois mil anos da vitdria escrava na moral e com ela o advento
da perspectiva platonico-cristd de avaliar a vida. Com o0 povo judeu inicia-se esta
rebelido (BM 8195) e o seu Ultimo o movimento é a revolucéo francesa em seu ideal
democratico'™®, pois com sua tendéncia ao nivelamento, igualdade e defesa dos
fracos ao invés de ser uma transvaloracao, ela nada mais € sendo uma continuacao
dos mesmos valores de rebanho presentes na moral escrava.

Conforme ja abordamos, o igualitarismo democréatico vai de encontro ao
espirito livre. Em sua tendéncia niveladora acaba por desconsiderar a hierarquia e
com isso desemboca na “decadéncia e diminuicdo do homem, sua mediocrizagao e

rebaixamento de valor” (BM 8203). Nietzsche entdo anuncia: essa moral é algo que

7% Corroborando com nosso entendimento sobre o ressentimento, Marton (1990, p.74) nos ensina: “O

ressentido, ao contrario, avalia antes de tudo as acdes e julga os homens em decorréncia. Pouco
importa o critério de avaliagdo que adote: pode apreciar as agdes, examinando suas consequéncias,
considerando os motivos que as inspiraram, ponderando as intengdes com que foram realizadas ou
até imaginando-as boas ou mas “em si”; o pano de fundo de sua avaliagao sera sempre o modo pelo
qual o individuo se relaciona com o grupo de que faz parte: se o forte € “mau” porque causa temor,
“bom” deve ser aquele de quem n&o ha nada a temer. Instaurando a cisdo entre 0 homem e o ato,
inaugura um processo de moralizacdo cada vez mais abrangente. Ora, julgar um homem por seus
atos é pressupor que a ele teria sido possivel agir de outro modo. Que o forte ndo atue enquanto tal
ou que o fraco se comporte como forte, sdo votos igualmente insensatos”. Nessa 6tica, o ressentido
nega a vontade de poder em seu carater essencial, isto €, na sua expressdo enquanto forca. Nao
obstante, refor¢a a ideia de que o seu modo de valorar é reativo.

7 Encontramos essa relacdo em Aurora: “Também se comeca a perceber que a Ultima tentativa de
uma grande mudancga das valoragfes, alias no ambito da politica — a “grande Revolugdo” — néo foi
mais que uma patética e sangrenta charlatanice [...]" (A §534).



99

deve ser superado (BM 832). Como “a moral”, nessa perspectiva, € um espectro do
cristianismo, colocamos a seguinte questdo: para a superacao da moral a religiao
também deve ser eliminada? A resposta € ndo, pois elas sdo necessarias para a
educacao e cultivo do homem superior. Ademais, da mesma forma que ele se utiliza
da moral também o faz com as condi¢fes politicas de seu tempo. A religido contribui
para vencer a resisténcia dos dominados e “¢ um lago que une dominadores e
suditos” (BM 861). No seu aspecto educativo, ela oferece a condigcdo de
possibilidade de alguns fracos preparem-se “para dominar e comandar um dia” (BM
861). Através de seu ascetismo, que, alias, é essencial ao enobrecimento, ela
incentiva o autodominio e coloca “a prova os sentimentos da grande superacao de si
mesmo, do siléncio e da soliddo” (BM 861). Todavia, isso é para poucos. Na maioria
dos casos a religido é apenas um meio de consolo e utilidade social “e que apenas
assim tem direito a existir” (BM 861).

Entretanto, o espirito livre pode utilizar a religido em seu cultivo (apenas em
sua conotacao ascética filosofica), mas de forma alguma deve prender-se somente a
perspectiva religiosa. Ela é s6 uma ponte para seu cultivo, nunca um fim. O ideal
ascético, sob o ponto de vista dos padres e sacerdotes, nega a vida no aquém em
detrimento de outra vida no além. Nas palavras de Marton (1990, p.85): “Criam outra
vida, inventam outro mundo, desejam ser de outro modo, querem estar em outra
parte, porque neles a vida, ela mesma, estd em degeneracédo”. Dentro dessas visdes
encontramos duas perspectivas diferentes de relacionar-se com ideal ascético, sédo
elas: a dos filésofos (espiritos livres) e dos sacerdotes. Vejamos melhor quais sao
essas diferencas comecando pela segunda.

Na perspectiva dos sacerdotes, o ideal ascético da vida é um erro que deve
ser refutado (GM Il 813), afastando-se de seus desejos e paixdes. Em suma, nega
as vontade humanas. Essa negacdo da vontade esta intimamente imbricada com a
afirmacdo de outra existéncia no além: “o caso de uma vida ascética, a vida vale
como uma ponte para outra existéncia” (GM Il §11).

Seu mais fervoroso desejo é ser-outro e estar em outro lugar. Ele prega o
dominio sobre si e atribui ao sofrimento o passaporte para a redencdo. Nada mais
cristdo do que isto: felizes sdo somente os que sofrem’’’. Embora ele possa parecer
fraco, o sacerdote ascético é um poderoso adversario, isto €, sua fraqueza é apenas

aparente. Nietzsche, entdo, revela-nos: “o ideal ascético nasce do instinto de cura e

Y7 Mateus 5: versiculos 3 a 12.



100

protecdo de uma vida que degenera’” (GM Il 813). Em sua rejeicdo da vida, o
sacerdote ndo percebe que na verdade a esta afirmando’’®. Resta-nos a pergunta:
qual a vida que ele afirma? Certamente, ndo € a dos espiritos livres e dos fortes,
mas uma vida degenerada e doentia que ndo se entende como vontade de poder.

Ha, no entanto, outra perspectiva de encarar o ideal ascético: a dos filosofos.
Nela encontram-se as condi¢bes para uma elevada espiritualidade e, ao contrério
dos sacerdotes, ele ndo afirma outra existéncia com este ideal e sim a sua propria.
Nietzsche pergunta-se: “Que significa entdo o ideal ascético para os filésofos?” (GM
[ll 87). Para logo em seguida responder: “ja se tera percebido — o fildsofo sorri ao
seu encontro, como a um optimum das condicbes mais alta e ousada
espiritualidade.” (GM I1ll 87). Portanto, “ele ndo nega com isso a ‘existéncia’, antes
afirma a sua existéncia, apenas a sua ‘existéncia” (GM IIl 8§7). Contudo, o espirito
livre ndo fica preso apenas a esse ideal, 0 ascetismo € uma ponte para elevacao e
nao um fim em si mesmo.

Para concluir, resta-nos dizer que o ideal ascético também promove uma
vontade de verdade. Este ponto interessa-nos fundamentalmente porque € essa
vontade que pode levar a superagdo da moral. A vontade de verdade leva ao
desenvolvimento do conhecimento cientifico, conforme j& abordamos, e com ele o
descrédito do divino. “Ao ateismo incondicional e reto (...), uma educacgéo para a
verdade que dura dois milénios, que por for se proibe a mentira de crer em Deus.”
(GM 11l 827).

Dai que a religido nada mais seja do que um simples dogma. A flecha da
vontade de verdade lancada pelo cristianismo volta-se contra o arqueiro! Do mesmo
modo, a moral cristd, companheira inseparavel da “verdade”, é conduzida a tirar
conclusdes contra si mesma. Sendo assim, o filésofo do espirito livre nos ensina:
“Todas as grandes coisas perecem por obra de si mesmas, por um ato de
autossupressdo: assim quer a lei da vida, a lei da necessaria ‘autossuperaciao’ que
ha na esséncia da vida” (GM Ill §27). Portanto, a moral supera-se por si mesma, ou
melhor, pelo ideal de veracidade por ela promulgada. Cabe, entdo, perguntar: toda a

moral encontra-se superada?

8 Nas palavras de Nietzsche: “Ja me entendem: este sacerdote ascético, este aparente inimigo da

vida, este negador — ele esté estre as grandes poténcias conservadores e afirmadoras da vida” (GM
Il 813).



101

Em nosso entendimento, a questdo da superacdo da moral deve ser
respondida em dois niveis. O primeiro de uma forma mais critica e negativa, ou seja,
da superacdo da moral vista enquanto dogma. E o segundo na perspectiva
afirmativa, isto €, da criacdo de novos valores. Para n0s, no primeiro nivel, o espirito
livre ultrapassa toda moralidade cristéd e a supera. Corroborando com nossa tese,
Nietzsche afirma em um pdstumo: “A moral é impelida ao seu ponto maximo e
ultrapassada por intermédio da ‘filosofia do espirito livre’”” (X 4 (16). O libertar-se da
moralidade ndo é s6 negativo, mas um desprender-se para poder construir. Todavia,
no que tange ao segundo nivel, entendemos que ela é ainda € uma tarefa por fazer.
Embora o espirito livre ndo se vincule a nenhuma convicgdo de seus dogmas, ainda
permanece no impasse do caminho do criador. Em vista de um melhor entendimento
desse ponto, retomamos aqui a questdo: os espiritos livres executam a tarefa da
criagdo de novos valores?

Para responder essa questdo € necessario voltarmos a distincdo entre os
espiritos livres e os fildsofos do futuro (espiritos muito livres). JA& abordamos os
principais atributos dos primeiros, mas devemos enfatizar que agora eles ndo sao o
tipo final de homem superior, mas sim uma espécie proviséria. Se em Humano o
espirito livre era a tipologia final, agora eles assemelham-se a Zaratustra, isto €, sao
arautos de um tipo ainda superior. Nao mais o além-do-homem, mas sim os filésofos
do futuro.

Os filésofos do futuro séo os grandes tentadores, algo ainda maior que 0s
espiritos livres: eles serdo espiritos muito livres. Segundo Marton (1990, p.97):

Ao tratar dos fil6sofos do futuro, Nietzsche afirma que “teriam pleno direito
de ser chamados de criticos; e certamente serdo homens de experimentos”
(BM § 210). Mais uma vez, deixa entrever a intima relagdo entre
perspectivismo e experimentalismo: quem se entrega a tarefa filosofica,

buscando criar novos valores, ndo pode deixar de adotar diferentes
perspectivas, ndo deve furtar-se a fazer experimentos com o pensar.

A tarefa da criacdo € prerrogativa dos filosofos do futuro, eles séo
propriamente os criadores de valores. Nietzsche, de forma genial, deixa claro ja nos
subtitulos de suas obras o modo como concebe a filosofia do espirito livre. Se em
Humano o subtitulo era “um livro para espiritos livres”, em Além do bem e do mal
anuncia “preludio a uma filosofia do futuro”. No primeiro como um tipo final de
homem superior, ja no segundo apenas um preludio de um tipo ainda mais nobre: os

espiritos muito livres.



102

O espirito livre, embora procure superar todas as convicgdes, ainda esta
preso ao mundo moderno, ele € o “mais moderno dos modernos” (GC §379), preso
ainda ao sentido historico e a tarefa da critica dos valores.

Ja os espiritos muito livres sdo mais leves e criativos, possuem uma solidao
maior e, no entanto, mais serena, “transbordante de sua vontade; precisamente a
isso se chamara de grandeza: poder ser tanto multiplo como inteiro, tanto vasto
como pleno” (BM §212). Mas nao séo, ainda, algo consumado e sim um porvir.

Os espiritos livres delegam a tarefa da criacdo de novos valores aos
fildsofos do futuro. Portanto, os filésofos do futuro reforgam algumas caracteristicas
dos espiritos livres, tais como a solidado, a independéncia, o experimentalismo, e ndo
se detém nesse ponto, vdo ainda além, séo fildsofos no sentido mais auténtico:
agueles que criam novos valores! Nas palavras de Nietzsche:

Mas os auténticos filosofos sdo comandantes e legisladores: eles dizem
‘assim deve ser’, eles determinam o para onde? e para qué? do ser
humano, e nisso tém a seu dispor o trabalho prévio de todos os
trabalhadores filoséficos, de todos os subjugadores do passado — estendem
a mao criadora para o futuro, e tudo que é e foi torna-se para eles como um
meio, um instrumento, um martelo. Seu ‘conhecer’ é criar, seu criar é
legislar, sua vontade de verdade é — vontade de poder. — Existem hoje tais

filosofos? Ja existiram tais fildsofos? N&o tém que existir tais filosofos? [...]
(BM §212).

7

Logo, é inevitavel concluirmos que ao relegar a tarefa da criacdo para os
filésofos do futuro, os espiritos livres ndo realizam a parte mais afirmativa da filosofia
que é justamente cunhar novos valores. No entanto, sdo uma etapa necessaria a
criacdo. Tal qual o ledo é necessario para que a crianga surja, 0s espiritos livres séo
fundamentais para o florescimento dos espiritos muito livres. Dai que colocamos a
guestdo: qual o papel dos espiritos livres nas suas ultimas formulacdes? Cabe aos
espiritos livres varrer para longe todo equivoco e preconceito que apequena o0
homem a ser o arauto e precursor (BM 844) dos filosofos do futuro. Longe de todo o
dogmatismo e negacao da vida, os espiritos livres podem expressar sua vontade de
poder em suas multiplas perspectivas, buscando interpretacdes mais profundas e
hierarquizadas em prol da vida. Acabam, assim, por preparar 0 terreno para o

surgimento dos espiritos muitos livres, isto €, para os criadores de novos valores.



Consideracdes finais

Em nosso estudo sobre a filosofia do espirito livre no horizonte nietzschiano
pudemos observar que ela desenvolve-se, inicialmente, com sua viagem a Sorrento,
na ltalia, em 1876, e é caracterizada por uma ruptura com seus antigos mestres, a
saber: Wagner e Schopenhauer, e culmina com o desenvolvimento e retomada de
sua propria filosofia. Tendo como marco inicial a publicacdo de Humano, demasiado
humano no ano de 1878.

Aos 32 anos de idade o filosofo de Sils-Maria sente a necessidade de um
balanco intelectual de sua vida, decepcionado com a “possibilidade de uma
regeneragao da cultura alema” (D’IORIO, 2014, p.11) na arte de Wagner e com a
filosofia schopenhauriana da vontade, por esta cair em um pessimismo negador da
vida e em uma metafisica da vontade. Nietzsche desenvolve, entdo, o desejo de
seguir seu préprio caminho, de construir a sua filosofia. Porém, este € um momento
dificil para o filésofo, pois tudo que lhe era mais veneravel agora ja ndo lhe serve
mais.

O nascimento do espirito livre é definido como um grande livramento. Neste
sentido, sua natividade inicialmente é identificada por um libertar-se de algo, isto €,
uma liberdade negativa. Nietzsche compara essa sensacdo com a de um tremor de
terra’’® e de um enorme estranhamento, pois ja que ndo possui mais a confianca
nas antigas convic¢des corre o risco de perder-se em seu proprio desprendimento.

Todavia, aqueles que conseguem superar esta dolorosa etapa e dispdem do
autodominio e da disciplina do coracao “até a madura liberdade do espirito” (HHI §4)
sentem uma indescritivel felicidade. O espirito livre da, entdo, “um passo adiante na
convalescenca. [...] Somente agora vé a si mesmo — e que surpresa nao encontra!
Que arrepios inusitados! Que felicidade [...]” (HHI §5). Com efeito, o processo de
libertacdo, embora doloroso, fornece a condicédo de possibilidade do maior de todos
0S experimentos: o experimento de si! E esse experimento promove o prazer de
descobrir novas formas de se viver, novas felicidades.

A ciéncia e a filosofia sdo as ferramentas utilizadas inicialmente na libertacdo

9 Conforme prefacio de 1886 para Humano, demasiado humano §3.



104

do espirito. A primeira, através da sua duvida metodica, isto €, sua postura firme em
ndo aceitar nada que ndo seja possivel de verificagdo racional, acaba por
desestabilizar todo o dogmatismo metafisico. Ja a segunda demonstra que a vida é
um processo histérico natural e o0 mundo como um constante vir-a-ser, um fluxo
intermitente onde tudo é transitério. Com a histéria aprendemos que a humanidade
apresenta um desenvolvimento cultural caracterizado por trés fases distintas: a
primeira religiosa, a segunda artistica e a terceira cientifica. O florescimento do
espirito livre, nessa Otica, sO é possivel na ultima fase, porque nela encontra o
conhecimento imprescindivel para romper com as ilusées metafisicas.

Segundo Nietzsche, com o advento da ciéncia, em especial na sua vontade
de verdade, ndo somos mais autorizados em acreditar em Deus e tampouco em
qualquer verdade universal. Dai que, se ndo é possivel encontrar a verdade, a vida &
apenas erro e ilusdo. Mas a ilusdo € necessaria a vida, eis uma dura constatacdo do
espirito livre que passa a ser, entdo, aguele que vive para o conhecimento. Ele pode
desfrutar de todas as fontes histéricas passadas sem se prender a nenhuma
conviccdo, aumentando cada vez mais suas perspectivas.

No entanto, o espirito livre ainda € um conceito relativo. Ele sé é livre em
oposicao aos espiritos cativos, isto €, em antinomia com aqueles presos a tradicao.
Pois o primeiro exige razdo e ndo mais a fé.

Com o grande livramento, passado o estranhamento inicial, o espirito livre
caminha para uma filosofia da manha. A vida passa a ser um experimento daquele
que conhece e ele entende-se como um andarilho no mundo. E conscio que nas
luzes do conhecimento ha também a projecdo de suas sombras. O fruto do
conhecimento, embora possivel, nunca é algo totalmente garantido. S6é um
dogmatico poderia garantir um conhecimento Ultimo das coisas e o espirito livre,
longe de todo dogmatismo, sabe que na “verdade” sé ha inumeros pontos de vista,
alguns mais elevados e sublimes e outros mais nivelados e empobrecedores da
vida.

Contudo, ainda existe o maior de todos 0s pesos que o espirito tem de
desprender-se: o tu deves, ou melhor, Deus. S6 com a morte de Deus abre-se a
possibilidade para o caminho da liberdade e com ela, o caminho da criacdo. Dai que
o louco entra em cena, ele anuncia a morte de Deus na praca do mercado. Melhor
lugar para o0 anuncio ndo ha, ja que ela é o espago publico por exceléncia. Nela

nasceu toda a filosofia e suas mirabolantes ideias metafisicas. Ndo obstante, € na



105

praga do mercado que Pedro prega o evangelho de Cristo. Sendo assim, ndo existe
lugar melhor para anunciar o deicidio. E a escolha do louco para realizar a
comunicacdo demonstra a necessidade do ilégico para o conhecimento, pois a
prépria l6gica tem raizes instintivas e suas postulacbes sdo meras avaliacdes de
fachadas que buscam conservar um tipo especifico de vida.

O publico presente no mercado é composto basicamente por ateus, eles
também ja ndo creem mais em Deus, mas ndo sentem o abalo césmico ocasionado
por tal ato. Deste modo, ndo percebem que com a queda do numinoso caem junto
toda e qualquer concepcdo metafisica. Nao possuimos mais nenhuma referéncia
para fundamentar nossos valores. O homem ndo é mais o centro da criagdo e
tampouco a Terra o centro do universo. A grandeza do ato é sentido s6 pelo louco.
Mas como pode Deus morrer? A imortalidade por acaso ndo € um dos seus
principais atributos?

Nietzsche demonstra que a morte de Deus na verdade € um assassinato.
Todos nés o matamos, pois com o desenvolvimento cientifico ndo € mais licito crer
em Deus (GM Il 827). A moral, ao promulgar uma vontade de verdade, vontade
essa que serd desenvolvida pela consciéncia cientifica, acaba por voltar contra si
mesma e, por fim, a busca da verdade desmascara a falacia de um Deus uno. Para
nés, sé com a morte de Deus o espirito pode encontrar a sua liberdade, retomar o
valor do mundo e redescobrir a vida em todas as suas diferentes tonalidades.

A tematica do Obito divino é retomada e aprofundada por Zaratustra. No
entanto, em contraposi¢cao ao louco ndo é no mercado que ele a anuncia, mas sim
introspectivamente logo apos iniciar a descida de sua montanha. Apos dez anos de
cultivo de sua sabedoria e soliddo, ele se encontra com o santo que o vira subir o
monte.

O santo apercebe-se da mudanca ocorrida em Zaratustra, transformacao
essa ocasionada pela superacdo da morte de Deus. O eremita da-se conta do
despertar de seu interlocutor e o previne contra o perigo enfrentado por aqueles que
ousam pensar diferente. E ai que a morte de Deus é novamente anunciada: “Como
sera possivel? Este velho santo, na sua floresta, ainda ndo soube que Deus esta
morto!”. (ZA, Prologo, 82).

N&o ha mais uma proposta didatica, isto €, de informar ao publico a morte de
Deus, mas sim de dar um novo presente a humanidade. Zaratustra anuncia entao o

além-do-homem, mas também constata uma nova desilusdo: o ultimo homem. O



106

segundo nada mais é sendo o legitimo representante do nivelamento cultural que
busca a felicidade no rebanho. O primeiro, por outro lado, é aguele capaz de superar
o deserto do niilismo e criar novos valores.

O importante aqui é destacar que o espirito livre ndo é mais o homem
superior por exceléncia, este papel agora cabe ao além-do-homem e por uma razéo
l6gica simples: Zaratustra ndo pode ser este, enquanto anunciante ndo pode ser, ao
mesmo tempo, o anunciado. O além-do-homem é uma possibilidade futura.

Semelhante as trés fases da humanidade, o espirito passa por
transformacdes. Quando ele transforma-se em espirito é representado pelo camelo,
€ a fase da obediéncia e do tu deves. Ja a primeira metamorfose € a do ledo: a do
espirito livre, que no lugar do tu deves imp8e o eu quero. O rei dos felinos é um
negador, mas a sua liberdade ndo € puramente negativa, € uma liberdade para a
criacdo, para a crianca. A ultima metamorfose do espirito é a do ledo para crianca,
essa representa a criacdo, uma santa afirmacédo a vida — nesse sentido aproxima-se
muito mais do além-do-homem do que de Zaratustra e dos espiritos livres.

Ao analisarmos a filosofia nietzschiana, vemos que os tipos superiores de
homem encontram-se ligados aos temas filoséficos desenvolvidos no mesmo
periodo, por exemplo, em Humano com a ciéncia e a filosofia histérica. Logo ap0és,
na Gaia ciéncia e no Zaratustra, com a morte de Deus e as transmutacfes do
espirito, respectivamente. Nas ultimas configuraces do espirito livre, principalmente
em Além do bem e do mal e nos prefacios de 1886, as tematicas presentes e
fundamentais para o espirito livre sdo: a vontade de poder e perspectivismo.

Vimos que a primeira é caracterizada por um continuo jogo de forcas em
conflito por mais poder. Esta presente ndo s6 no mundo organico como também no
mundo inorganico. Vida é essencialmente vontade de poder, bem como “o mundo
visto de dentro [...] € ‘vontade de poder, e nada mais” (BM §36). Deveriamos
concluir, entdo, que essa tese € metafisica? Ja4 que essa vontade esta por tras de
tudo, seria ela a esséncia ou fundamento do ser? N&o, mil vezes nédo, a vontade de
poder é multipla e ndo pode ser isolada. S6 existe no movimento, no incessante
conflito por dominio e amplificacdo de seu poder inicial.

Em sua relacéo com a vida, o aspecto central € a autossuperacao. Através da
luta todo ser vivo busca crescer, expandir, apropriar, em suma, superar-se. Ha
vontades mais fortes e outras mais fracas, dominantes e dominados, e a injustica faz

parte da vida. Contudo, os mais fracos ndo devem ser eliminados, a vontade de



107

7

poder, como j& demonstramos, € um jogo e ndo uma luta de vida ou morte. Ela
precisa da resisténcia para atuar. Até nos fracos estd presente a vontade de
dominacéo.

O espirito livre, ao exprimir sua vontade de poder, ndo se fixa em nenhuma
convicgao e supera-se cada vez mais no caminho de novas perspectivas.

Com o perspectivismo, o dogmatismo é abolido e, no lugar de uma viséo
Unica de mundo baseada em uma verdade, o espirito livre afirma as multiplas formas
de se ver o mundo. Essa compreensdo muda sua relacdo com a ciéncia, ademais
ele percebe que ela encontra-se presa a mesma vontade de verdade presente na
religido, ou seja, ela vai na mesma conviccdo: a crenca em uma verdade. O
conhecimento passa a ser uma interpretacdo do mundo e ndo uma explicacéo.
Entdo questionamos: o perspectivismo € uma espécie de relativismo? Pois se néo
h& nenhuma explicagdo do mundo resta-nos apenas os diferentes olhares que
lancamos sobre ele, sendo assim, é correto afirmar que todas as interpretacdes tem
peso igual?

Longe de ser um relativismo, a teoria nietzschiana da interpretacdo possui
uma hierarquia de valores. Esse critério hierarquico esta ancorado na vontade de
poder e tem uma conotacédo bioldgica, segundo Marton (1990), j& que a falsidade de
um juizo ndo € o determinante sobre seu valor, mas sim em que medida ele
promove ou conserva a vida. Neste sentido, ha interpretacdes raras que levam a
elevacdo do tipo homem e outras rasas que levam ao seu apequenamento.
Ademais, cada uma delas favorece um tipo de vida e, sendo assim, pode n&o servir
a outra tipologia. Nietzsche afirma que aquilo que serve de balsamo para o espirito
livre “deve ser quase veneno para um tipo diverso e menor” (BM §30).

Por fim, buscamos demonstrar os ultimos aspectos do espirito livre com o
intuito de saber se em suas ultimas formulag@es ele realiza a tarefa da superacéo da
moral e da criacdo de novos valores. Passemos a elas.

Nietzsche ratifica que todos os conhecimentos sdo impulsos e nossa vida
instintiva ndo passa de uma ramificacdo da vontade de poder. N&o ha um sentido
no mundo e se ha é justamente aquele que nds colocamos nele. Como nao ha mais
um fundamento dltimo, n&o se faz necesséario um sofrimento pela verdade. Essa nao
precisa mais de defensores. Todavia, o espirito livre percebe o perigo daqueles que

ousam pensar diferente e assim escolhem a boa solidao.



108

Ha um aprofundamento no tema da soliddo no terceiro periodo da filosofia
nietzschiana. Os espiritos livres sabem que s6 com ela podem “esquecer a regra
‘homem’, enquanto excecéo a ela (...)” (BM §26). Mas como néo € possivel e nem
saudavel viver em um isolamento pleno, eles usam mascaras.

Aqueles que sédo profundos amam as mascaras, pois acobertam o perigo
mortal dos espiritos livres para o povo. Elas crescem devido a ma interpretacdo que
os fracos fazem dele. Aquele que ndo reconhece a forca no forte, acaba por
confundi-lo e, assim, criam-se as mascaras que o0 permitem passar despercebido. Ja
temos aqui duas novas caracteristicas do espirito livre: eles sdo os filésofos do
perigoso e usam mascaras. O espirito livre busca “preservar-se: a mais dura prova
de independéncia” (BM §41). Deste modo, ndo se prendem a nada, nem ao proprio
desprendimento.

O filésofo de Sils-Maria passa, agora, a distinguir os tipos de espiritos livres,
sdo eles: os espiritos muito livres, os espiritos livres e o0s livres pensadores.
Comecemos pelos ultimos, pois em verdade eles sdo falsos espiritos livres e
devemos ter todo cuidado para ndo confundi-los com estes. Representam os ideais
democraticos e todo nivelamento cultural. Buscam a felicidade do rebanho e nada
mais avesso aos tipos superiores do que a igualdade. Contudo, ao realizarmos a
critica @ democracia por sua tendéncia a massificacdo cultural que leva ao ultimo
homem, concluimos que devemos adotar a ingénua visdo de defender uma
revolucdo atras da forca bruta que leva a por em seu lugar uma aristocracia.

Aliados com a interpretacdo de Giacdia Junior (2005), entendemos que o
filésofo de Zaratustra afirma que toda a elevacéo do tipo homem ocorreu sempre em
sociedades aristocraticas, pois esta acredita na hierarquia e na diferenca de valor
entre os homens e, nessa 6tica, sdo necessarios a dominacédo social e o pathos de
distancia. Porém, essas afirmacdes, segundo o comentador, devem ser entendidas
metaforicamente. A dominacdo é a de si mesmo, é a interiorizacdo dela em busca
de estados cada vez mais elevados da “alma”. Portanto, ndo é o dominio de uma
classe sobre a outra, “mas aqueles refinados estados animicos de tensdo maxima,
aguele delicado dominio de si mesmo que, para ele, caracteriza uma forma sublime
de aristocracia — a exceléncia do espirito” (GIACOIA JUNIOR, 2005, p.33).

Mas como se separam 0s primeiros dos segundos, isto €, 0s espiritos livres

dos espiritos muito livres?



109

Os préprios subtitulos das obras, onde aparece mais enfaticamente a figura
desses tipos superiores, indicam parte dessa distingdo. Se em Humano o livre era
dedicado aos espiritos livres, ou seja, para um tipo final. Em Além do bem e do mal
eles séo, ainda, um preludio para os filésofos do futuro. Os espiritos muito livres sdo
um tipo ainda mais raro e elevado, em suma: s&o mais nobres. Possuem uma
soliddo mais serena e criativa, a sua liberdade vai além da critica, ela efetiva a
criacao. Portanto, Nietzsche € conscio de que a tarefa de criacdo de novos valores é
ainda algo a ser realizado, pois delega essa prerrogativa aos filosofos do futuro ja no
subtitulo de sua obra.

Os espiritos livres, embora tenham a soliddo, a independéncia e sejam o0s
mais modernos dos modernos, ainda estdo presos ao sentido historico e a critica
dos valores.

Sendo assim, para responder a questao da superacdo da moral e da criagao
de novos valores, devemos necessariamente nos remeter aos fildsofos do futuro. No
gue tange a superacdo da moral, observamos que o0s espiritos livres sao
antidogmaticos por natureza e, desta forma, ndo se prendem a nenhuma conviccao.
A vontade de verdade promulgada pela religido cristda e desenvolvida pela ciéncia
leva a moral a tirar conclusdo contra si mesma, ela percebe-se como falsa. Essa é a
lei da vida: a autossuperacdo! Sendo assim, os espiritos livres levam ao maximo a
moral e a ultrapassam. Mas acreditamos que a questdo da moral deva ser
respondida em dois niveis. O primeiro € o de libertar-se de toda moral, isto €, estar
além do bem e do mal. J& o segundo € o da criacdo de novos valores. No primeiro
nivel a moral é superada. Todavia no segundo € relegada conscientemente por
Nietzsche para os fildésofos do futuro.

Portanto, o espirito livre ainda permanece na tensdo da superacao completa
da moral e da formulacdo de novos valores. Os espiritos livres representam uma
liberdade para a criacdo, mas essa € ainda uma tarefa para os filésofos do futuro,
que serdo os legisladores. Aos primeiros convém preparar as condicbes de
possibilidade para o nascimento dos fildsofos do futuro e a esses cabe a geracao de
novos valores. Concluindo, percebemos que as tensdes, mudancas e inovacdes na
filosofia do espirito livre em Nietzsche estdo intimamente ligadas a vida e ao

desenvolvimento teméatico de sua filosofia.



110

Referéncias

ARALDI, Clademir Luis. Para uma caracterizacdo do niilismo na obra tardia de
Nietzsche. Cadernos Nietzsche, n.5, p.75-94, 1998.

. Karl Lowith e a posic¢ao da questdo fundamental do
pensamento nietzschiano. Artigo elaborado a partir do seminario apresentado para
disciplina “Nietzsche, uma leitura critica de Assim falava Zaratustra” no doutorado
em Filosofia da USP, 2000.

. Os desafios da Filosofia da Interpretacdo. Cadernos
Nietzsche, Sdo Paulo, n.12, p.7-13, 2002.

. NIILISMO, CRIAQAO, ANIQUILAMENTO Nietzsche e a
filosofia dos extremos. Sao Paulo: Editora Unijui, Discurso Editorial, 2004.

. Nietzsche como critico da moral. “DISSERTATIO”, Ufpel,
p.33-53, 2008.

“DAS TRES TRANSMUTACOES”: INDICACOES PARA
UMA NOVA ARTE DE VIVER. SEARA Filoso6fica, n.9, p.7-26, verao 2012a.

. A vontade de poténcia e a naturalizacdo da moral.
Cadernos Nietzsche, n.30, p.101-120, GEN, 2012b.

AZEREDO, Vania Dutra de. Encontros Nietzsche. ljui: Ed. UNIJUI, 2003a.

. Nietzsche e a dissolucdo da moral. 22 Ed. S&o Paulo:

Ed. UNIJUI, 2003b.

. Caminhos percorridos e Terras Incégnitas. ljui: Ed.

UNIJUI, 2004.

. Falando de Nietzsche. ljui: Ed. UNIJUI, 2005.

. Nietzsche e a aurora de uma nova ética. Sdo Paulo:

Ed. UNIJUI, 2008.



111

BECKENKAMP, Jodosinho. Seis Modernos. Pelotas: Editora Universitaria UFPEL,
2005.

BENOIT, Blaise. Meio dia; instante da mais curta sombra. Cadernos Nietzsche,
n.23, p.7-26, 2007.

BURNETT, Henry. Humano, demasiado humano, livro 1 Nice, primavera de 1886.
Cadernos Nietzsche, Séo Paulo, n.8, p.55-88, 2000.

. Cinco prefacios para cinco livros. Belo Horizonte: Editora

Tessitura, 2008.

COLLI, G., MONTINARI, M. (Org.). Samtliche Werke: Kritische Studienausgabe
(KSA). Berlin; New York: Walter de Gruyter, 1998.

D’IORIO, Paolo, Nietzsche na ltalia: a viagem que mudou os rumos da
filosofia.Riode Janeiro, Zahar, 2014.

ECO, Humberto. Como se faz uma tese. Sado Paulo: Perspectiva, 1995.

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche. Lisboa: Editorial Presencga, 1988.

FRANK, Didier. As mortes de Deus. Cadernos Nietzsche, n.19, p.07-42, 2005.

FOGEL, Gilvan. Conhecer € criar: um ensaio a partir da Filosofia de Nietzsche.
Sé&o Paulo: Ed. UNIJUI, 2003.

FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Rio de Janeiro: Editora Graal LTDA,
1999.

GIACOIA JUNIOR, Oswaldo. Labirintos da Alma: Nietzsche e a Auto-supresséo da
Moral. Sado Paulo, Campinas: Ed. da UNICAMP, 1997.

. Nietzsche & Para Além do Bem e do Mal. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005.




112

. Moralidade e memodria: dramas do destino da alma.
120 anos de Para uma Genealogia da Moral. In: PASCHOAL, A. E.; FREZZATI JR,;
W. A. (Org.). Colecé@o Nietzsche em perspectiva. ljui: Ed. UNIJUI, 2008. p.187-
243.

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. Sao Paulo: Atlas, 2010.

HABERMAS, Jirgen. O discurso filosé6fico da modernidade. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2002.

HOLLINRAKE, R. Nietzsche, Wagner e a filosofia do pessimismo. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar Ed., 1986.

ITAPARICA, André Luis Mota. Nietzsche: estilo e moral. Sdo Paulo: Ed. UNIJUI,
2002.

. Nietzsche e o sentido historico. Cadernos Nietzsche,

n.19, p.79-100, 2005.

KANT, I. Critica da razdo pura. 52 Ed. Lisboa: Fundag&o Calouste Gulbenkian,
2001.

KANT, Immanuel. Critica da razdo pratica. (Colecao Classicos). Sado Paulo: Martins
Fontes, 2002.

LALANDE, André. Vocabulério técnico e critico de filosofia. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1996.

LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Petropolis: Editora vozes, 2003.

LIMA, Marcio Jose Silveira, Perspectivismo e verdade em Nietzsche: Da
apropriagéo de Kant ao confronto com o relativismo. 2010. 203f. Tese (Doutorado
em Filosofia) - USP, Sao Paulo, 2010.

LOPES, Camila. O espirito livre em Nietzsche. 2007. 129f. Dissertacdo (Mestrado
em Filosofia) — UFC, 2007.



113

MACHADO, Roberto. Zaratustra: tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1997.

. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Paz e
Terra; Sao Paulo: Graal, 1999.

MARQUES, Antonio, A filosofia perspectivista de Nietzsche. Sado Paulo: Ed.
UNIJUI, 2003.

MARTON, Scarlett. Friedrich Nietzsche. 32 Ed. Sao Paulo: Brasiliense, 1984.

. Nietzsche: das forcas cGsmicas aos valores humanos. Sao
Paulo: Editora Brasiliense, 1990.

. A obra feita e a obra por fazer. 1998. Tese (Livre Docéncia) -
Departamento da Filosofia, USP, S&o Paulo 1998.

. Extravagéncias, ensaios sobre a filosofia de Nietzsche. S&o
Paulo: Discurso Editorial, 2000.

. Como ler Nietzsche. Cadernos Nietzsche, n.26, p.35-52, Sdo

Paulo, GEN, 2010.

MATTOS, Fernando Costa, Nietzsche e o primado da prética: o espirito livre em
guerra contra o dogmatismo. 2007. 270f. Tese (Doutorado em Filosofia) - USP, Sao
Paulo, 2007.

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Nietzsche: civilizagao e cultura. S&o Paulo,
Martins Fontes, 2005.

MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. S&o
Paulo, Annablume, 1997.

, Nietzsche e sua filosofia dos antagonismos e os
antagonismos de sua filosofia. Sdo Paulo: Editora Unifesp, 2009.

NASSER, Eduardo. O destino do génio e o génio enguanto destino: o problema do
génio no jovem Nietzsche. Cadernos Nietzsche, n.30, p.287-302, 2012.



114

NIETZSCHE, Friedrich. Obras Incompletas. Sao Paulo: Abril Cultural, 1974.

. Ecce Homo. Trad. Paulo César de Souza. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 1995.

. A gaia ciéncia. Trad. Paulo César de Souza. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2001.

. Assim Falou Zaratustra. Rio de Janeiro: Civilizacao
Brasileira, 2003.

. Além do bem e do mal. Sdo Paulo: Companhia de Bolso,

2005.

. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Souza. Sao
Paulo: Companhia de Bolso, 2009a.

. Humano demasiado humano. Sdo Paulo: Companhia de

Bolso, 2009b.

. A Gaia Ciéncia. Sao Paulo: Companhia de Bolso, 2009c.

. O Niilismo Europeu. Estudos Nietzsche, n.2, v.3, p.249-255,
2013. (Traducao de Clademir Araldi).

OLIVEIRA, Jelson Roberto de. A vontade de poder como carater geral da vida: uma
interpretagéo a partir dos escritos do segundo periodo. Revista Tragica: Estudos
sobre Nietzsche, v.2, n.1, p.59-72, 1° semestre de 2009.

ONATE, Alberto Marcos. A questdo do Humano na filosofia de Nietzsche. Rio de
Janeiro: 7 letras, 2003.

PASCHOAL, Antbnio Edmilson. A dinamica da vontade de poder como
proposi¢cao moral nos escritos de Nietzsche. 1999. 295f. Tese (Doutorado em
Filosofia) - Universidade Estadual de Campinas, 1999.

PASCHOAL, Antonio Edmilson. A Genealogia de Nietzsche. Curitiba: Champagnat,
2003.



115

. Nietzsche e a auto-superacao da moral.
(Nietzsche em Perspectiva). ljui: Ed. UNIJUI, 2009.

PASCUAL, André Sanchez. Considera¢cdes Extemporaneas. Buenos Aires:
Alianza, 1994.

RAMACCIOTTI, Barbara Lucchesi. Nietzsche e a ciéncia: Do Romantismo ao “Novo
Esclarecimento” (Aufkarung). ARTE e FILOSOFIA, 2011, UFOP, p.127 a 143, 2011.
Disponivel em: <http://www.raf.ufop.br/pdf/artefilosofia_11/Nietzsche_Ciencia.pdf>
Acesso em: 15 nov. 2014.

SALAQUARDA, Jorg. A concepcdao basica de Zaratustra. Cadernos Nietzsche, v.2,
p.17-39, 1997.

: WILSON, Antonjo Frezzatti Jr. 120 anos de Para a
Genealogia da Moral. ljui: Ed. UNIJUI, 2008.

TORRES FILHO, Rubens R. Nietzsche. Colecédo Os pensadores. Sdo Paulo: Abril
Cultural, 1974.

TURCKE, Christoph. O louco: Nietzsche e a mania da Raz&o. Petrépolis-RJ: Vozes,
1993.



