UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS
Instituto de Ciéncias Humanas
Programa de Pés-Graduacdo em Antropologia
Area de Concentracdo em Arqueologia

Mestrado em Antropologia

Dissertacao de Mestrado

Codinome Macumba:

A Vida na Tenda de Nacao Africana do Pai Oxala e Suas Estruturas Sagradas

Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana

Pelotas, 2019


http://www.ufpel.tche.br/

Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana

Codinome Macumba:

A vida na Tenda de Nacgdo Africana do Pai Oxala e suas estruturas sagradas

Dissertagdo apresentada ao Programa de Po6s-Graduagdo
em Antropologia, &rea de concentracdo Arqueologia, da
Universidade Federal de Pelotas, como requisito parcial a
obtencdo do titulo de Mestre em Antropologia.

Orientador: Prof. Dr. Claudio Baptista Carle

Pelotas, 2019



Espaco reservado a ficha catalogréfica



Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana

Codinome Macumba: a vida na Tenda de Nacdo Africana do Pai Oxala e suas estruturas

sagradas

Dissertacdo aprovada, como requisito parcial para obtencdo do grau de Mestre em
Antropologia, &rea de concentracdo Arqueologia, Programa de Po6s-Graduacdo em
Antropologia, Instituto de Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Pelotas.

Data da Defesa: 19/07/20109.

Banca examinadora:

Prof. Dr. Claudio Baptista Carle (Orientador)
Doutor em Historia pela Pontificia Universidade Catolica do Rio Grande do Sul

Prof.2. Dr.2. Angelita Hentges
Doutora em Educacéo pela Universidade de Pelotas

Prof.2. Dr.2 Cassiane de Freitas Paixao
Doutora em Educacdo pela Universidade do Vale dos Sinos

Prof.2 Dr.2 Louise Prado Alfonso
Doutora em Arqueologia pelo Museu de Arqueologia e Etnologia



Agradecimentos

Agradeco muitissimo a cada ente humano e ndo humano que me auxiliou nesta
minha jornada. Um agradecimento especial ao meu orientador, professor Carle, que me deu
liberdade para realizar um trabalho que agradasse mais ao meu povo que a Academia — mesmo
ndo estando de acordo com muitas dos meus posicionamentos e escolhas tedrico-
metodologicas.

Agradeco as mées de minha vida: minha mae biologica, minha sogra (e Mae-de-
Santo), minha avd, minhas bisavos que ja ndo estdo entre nos e a todas minhas ancestrais
femininas. Agradego imensamente & méde lemanja, a mae lansd, a mde Oxum, & méde Oba e a

Otim - esséncias do Sagrado Feminino dentro do Batuque.

Agradeco aos Pais Bara, Ogum, Xangd, Odé, Ossanha, Xapana e Oxala. Agradeco
aos entes ndo-humanos que clamaram por sua voz e participaram ativamente no meu processo

de (re)descoberta do mundo.

Agradeco a cada critica benéfica e, principalmente, as maléficas, feitas a mim e ao
meu povo, pois, sem elas, este trabalho néo teria a forca, a indignagéo e a revolta que precisa
ter. Agradeco a meus guias, aos meus mestres, a meus cachorros e ao meu noivo, que me inseriu

na Tenda e que é um exemplo de batuqueiro para mim.

Agradeco aos contatos que mais tarde fiz com outros batuqueiros e que reforgaram
0 quanto precisamos ser estudados em nés mesmos e sem comparacfes. Agradeco ao meu Odu
e a meu Ori. Apenas agradeco, com as lagrimas nos olhos de quem sabe que se ergueu apenas

por estar muito bem acompanhada. Omi6, minha mde d’agua. Odoy4, minha linda lemanja!



Eu ndo sou um intelectual, escrevo com o corpo. E 0
que escrevo é uma névoa Umida. As palavras sao
sons transfundidos de sombras que se entrecruzam
desiguais, estalactites, renda, madsica transfigurada
de érgéo.

[..]

Transgredir, porém, os meus proprios limites me
fascinou de repente. E foi quando pensei em
escrever sobre a realidade, ja que essa me
ultrapassa. [...]. O que narrei serd meloso? Tem
tendéncia mas entdo agora mesmo seco e endureco
tudo. E pelo menos o que escrevo ndo pede favor a
ninguém e ndo implora socorro: aguenta-se na sua
chamada dor com a dignidade de barao.

[]

N&o tenho medo nem de chuvas tempestivas nem das
grandes ventanias soltas, pois eu também sou o
escuro da noite. (LISPECTOR, 1998, p. 16-18).



Resumo

SANTANA, Ingrid Adrielle de Souza Freitas. Codinome Macumba: a vida na Tenda de Nacao
Africana do Pai Oxald. 157f. Dissertacdo (Mestrado em Antropologia) - Programa de Pés-
Graduacao em Antropologia, Instituto de Ciéncias Humanas, Universidade Federal de Pelotas,
Pelotas, 2019.

Esta dissertacdo propde realizar uma autoetnografia arqueoldgica na Tenda de Nacao Africana
do Pai Oxala - localizada em Rio Grande/RS, e suas respectivas Estruturas e materialidades
sagradas. Para isso € necessario somar 0s pressupostos de autoetnografia e de arqueologia do
presente com os da “virada” ontologica. Por estar inserida no Batuque ha seis anos, o trabalho
tem cunho émico e de pertencimento e seu objetivo é traduzir, para a Academia, a identidade
da nossa ontologia e nossas préaticas culturais, em relagdo direta e simétrica com agentes nao-
humanos. Para fazé-lo, é preciso mostrar o quanto a Ciéncia moderno-ocidental contribui para
a perpetuacao do estigma e do preconceito aos batuqueiros e a outras figuras subalternas. Fago
também algumas denuncias pessoais e proponho a insercdo de diferentes conhecimentos na
Academia — em especial, na Arqueologia.

Palavras-chave: Batuque. Autoetnografia arqueoldgica. Arqueologia Simétrica. Arqueologia
do presente.



Abstract

SANTANA, Ingrid Adrielle de Souza Freitas. Codinome Macumba: the life in the Tenda de
Nacdo Africana do Pai Oxala. 157f. Dissertation (Mester in Antropology) - Program of Pos-
Graduation in Antropology, Institute of Humans Cience, Federal University of Pelotas, Pelotas,
2019.

This dissertation addresses na afro-gaucho religion, using my own experiences and immersion
in the field of study. Thereby | propose na archaeological autoethography wich focuses, from
my experiences, in the sacred and living materiality of a Batuque's Home in Rio Grande, Rio
Grande do Sul, Brazil. The goal is to make archeology a more political and symmetrical science,

reducing epistemic violence and aiming at equity in relations.

Key-words: Batuque. Archaeological Autoethnography. Symmetrical Archeology. Ercheology

of the present.



Lista de figuras

Figura 1 — Foto do documento do Registro de IMOVEIS..........cccvieriiiiieieine e 73
Figura 2 — Foto do projeto de ampliaGio da CaSa...........ceovevrerreirinieieiesesreese e 74
Figura 3 — Foto do projeto de ampliagao da Casa...........cueveveiierierieriiisiee e 74
Figura 4 — Sala da Casa, @ ENFAda..........ccccveiieiiiciiecie ettt 77
Figura 5 — Casinha do Bard LOUE...........cccooeieiiiiiieieie e 85
Figura 6 — Imagem da Casa dos EXuS € POMDAs Giras...........ccccevveieereereiiieseeseene e see e 87
Figura 7 — Casinha do Xang0 KamUKA.............ccceerreiueiiieiicie e 88

Figura 8 — A imagem da Sarita e suas respectivas materialidades, como outras imagens de
€iganos da Linha do OFIENTE..........cviiiiie et ettt sre e enes 89

Figura 9 — Foto do Conga: materialidades e imagens de entidades associadas a Umbanda

SAGIATA. ...ttt bbb R bttt r et nneene s 91
Figura 10 — Croqui da estrutura da Casa e posicionamento das Estruturas Sagradas............... 92
Figura 11 — Foto de um alguidar de BarrO...........cc.coveiieiieiieie et 94
Figura 122 — Quarto de Santo olhado a partir do CONQA..........ccccereeririieine e 99
Figura 13 — Quarto de Santo ViSto de freNte..........ccoveiieii i 100
Figura 14 — Parte do chdo do Quarto de Santo, com um arranjo de flores brancas, uma quartinha
branca, o local que se coloca facas azuis e brancas e o castical do Bara, na cor vermelha.......111
Figura 15 — Flores, casticais de vela de diferentes Orixas. A esquerda, quartinha e Eco.......... 118

Figura 16 — Documento emitido pela SOPS, em 1973, que permitia a Tenda tocar em que se 1€
Centro Espirita de UmbDanda...........cooiiiiiiiiieese e 129



SUMARIO

F N o] == a1 = or- Uo LSRR PP 11
1. Primeiras definigdes: Arqueologia e criticas ao fazer cientifico tradicional................... 27
I I 1= T oo LSRR 28
1.2 Cultura material e Arqueologia pOS-ProCessual...........ccvvvieiiereiiieiieese e 36
1.3 Criticas ao fazer cientifico moderno-ocidental............cccccooovviiiviiiiinicieere e 39
1.4 Arqueologia por um Viés COIONIZAAON ...........cccoiiiiiiiieise e 42
1.5 ConSideracies € UENUNCIAS. .......ccueiueieerieeiesitesteesteeeeseesteseesteesresraesteeaessaesseeeesreesseaneens 45
2. Argueologia do Presente, Arqueologia Simétrica e Autoetnografia arqueoldgica......... 48
2.1 Estudos culturais afroamericanos € 0 BatUQUE. ...........coereriiiiiiiiiciesee e, 52
2.2 Virada Ontologica e Arqueologia SIMELIICA........ouviereiiireeee e 56
2.3 Arque0logia a0 PrESENLE........ecuiiuie ettt ste ettt e re e be e e sreeste e e e s re e beaneenreas 60
2.4 AfecCa0o € AULOETNOGIATIA.........ccveiieiicie e 64
3. Historia, Histdrias e Estruturas do Caminho Sagrado............cccceveeieneneinenenecneens 71
3.1 FUNAAGAOD € HISLOTIAS. . ..evevereeiiiie ettt 72
3.2 AS EStrULUras SAQIA0aS. .......cveiveiireieiieieeiieseesieeee s e steeaesreesteesteeeesaeesaeesnesseesreeneesneeneas 83
4, O QUANTO AE SANTO.....ccuiiiiiiiie ettt e e et e s ebe e saeesbeesbeeereesbeesbeeareeereean 98
O I 1 ) TSRS 101
4.2 OBFIGAGDES. ..ottt etttk bbbkttt bbbttt ettt nn b ene s 111
4.3 Ayurveda e Sagrado FEMININO............coiiiiiieie ettt re e 123
4.4 Batuque, Resistencia € “tSUNAMIS™ .........ccoiiiiiiiiiiiiiiciri e 127
Consideragdes (eSpPero que NUNCA) FINAIS..........coeieiiiiiiiisescee e 131
=] (1 (=] 100 - TSRS 144

Apéndice - Minidicionario: significado e explicacédo de alguns termos utilizados............ 150



11

Apresentacao

Peco que o (a) leitor (a) ndo se choque por demasiado com uma apresentacao que
ja inicia realizando uma autoetnografia — proposta deste trabalho. Examinei bastante, dentro de
minha alma, se a colocaria aqui, em um texto “académico”. Mas a verdade ¢ que, criticando
toda a série de dicotomias modernas-ocidentais, forjadas as custas de distintas culturas, decido
que, por pretender superar a racionalidade kantiana e afetar! a quem me ler, através de uma
autoetnografia arqueoldgica e mostrando resisténcia, o farei. Esta dissertagdo ndo € s6 minha,
mas deve me mostrar, deve explicitar quem sou e de onde falo.

O que comegou como um projeto académico, uma pesquisa, de fato, incomum na
area da arqueologia?, se tornou algo além. O respeito, o amor, a afeccdo em campo pelas
religiosidades e ontologias afro-brasileiras e, posteriormente, a completa insercdo no Batuque,
me fizeram ver que, se antes o tema era um instrumento para consagracdo Académica (para
obtencdo dos titulos os quais eu estava planteando), desloca-se em prioridade. Agora a
Academia € instrumento para nds — povos marginalizados pela sociedade moderna-ocidental
capitalista, para que sejamos, enfim, ouvidos e, graficamente, perpetuados. E um espaco que
devemos também adentrar, seja como estudantes afrodescendentes, através das cotas, mas
também falando sobre nossas culturas e apreensdes do mundo.

Aquilo que, para mim, desde minha graduacéo ja estava plenamente resolvido (que
a arqueologia ndo se delimita por fatores cronoldgicos, ja que estes sdo, em si, uma concep¢ao
moderna-ocidental, e nem todos os povos o0 compdem da mesma maneira), voltou a me
assombrar ao entrar no mestrado. Alguns de meus colegas, além do 6bvio estigma racista a que
me submetiam, pelo meu tema, tinham igualmente o pensamento de que aquilo que eu estava

fazendo néo era arqueologia.

1 FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Tradugdo Paula Siqueira. Cadernos de Campo, n.13, p.155-161, 2005.
2 Meu projeto, junto a religiosidades afro-gatichas na arqueologia iniciou em meados de 2012, enquanto eu
compunha minha monografia “Gira de Caboclo na Umbanda Rio Grandina: uma contribuigio”.



12

Bem, de fato, eu incorporo no meu estudo sentimentos, afeccdo, cognicao,
conhecimento émico, antropologia, filosofia e, pela percepcao do texto, até mesmo literatura.
Mas eu ndo sou graduada em outra area sendo arqueologia e estudo as materialidades
associadas, em distintos niveis, as sociedades. E devemos (re)agregar o social — composto por
seres humanos e ndo humanos. Entretanto, se tiver de limitar meu estudo a cronologias, a dados
quantitativos de materiais, a classificages que ndo contribuiram e nem contribuirdo em nada
para meu coletivo (ao qual eu alegremente sirvo), eu abdico desta arqueologia. Minha
arqueologia € uma arqueologia simétrica, participativa, politica, com compromisso com aqueles
que estudo, convivo, amo e sou parte.

Said (2007) demonstra a importancia que tem o local de fala para nos
posicionarmos. E eu ndo desejo me tornar uma gravura espectral no meu texto, me ausentando,
fingindo neutralidade cientifica, que nada mais é que uma criagdo muito bem localizada e que
tem por pressuposto violentar outras apreensdes de mundo além daquelas consideradas
“oficiais” — 0 olhar académico, o olhar do antepassado branco europeu, o olhar que nos matou
e que nos mata por imaginar que precisamos de tutela para falarmos e que ndo permite que
falemos de nds mesmos.

Sou filha de lemanja, de nacdo Oyo-Jeje, de tradicdo da linhagem de Xangb e
lemanji Bomi. lansd me fez, Xapand é meu avé e Oxum é minha madrinha. Estou localizada
dentro do Batuque e estou autorizada a falar em nome daqueles pelos quais falo — autorizacéo
esta que ndo dei a mim mesma, mas que 0s agentes (humanos e ndo humanos) me concederam.
Um (a) pesquisador (a) pode estudar “religiosidades” que ndo fagam parte de sua ontologia,
mas peco que ndo me neguem minha vocalidade. J& calaram meus antepassados, j& calaram
minhas Maes. J& mataram meus iguais, ja exploraram e saquearam o Ayé. Eu tenho direito,
tanto como cientista que sou por estudar culturas e materialidades (sem, entretanto, confabular
com dualismos ocidentais), como por ser um instrumento para aquisicao de simetria entre meus
coletivos — tanto da Academia como povos de conhecimentos ancestrais.

Acredito que uma breve sintese sobre como fui iniciada pode contribuir para que o
(a) leitor (a) compreenda o quéo ténue sdo os limites da “Ciéncia” e o quanto nosso Od(®
contribui para que tragamos esperanga para quem nunca os teve. Eu ndo vim de manifestacdo
de cultura afro-gaicha para me fazer na Academia. Meu caminho foi oposto. E, ecoando Favret-
Saada, nesse pequeno e denso relato, mostro o qudo importante € a afeccéo e a insercdo para a

% Odu pode ser entendido como destino, mas, particularmente, prefiro defini-lo como “caminhos”. Cada individuo
possui uma série de Odus, que mais falam a respeito das caracteristicas que terdo ao lidar com as adversidades da
vida que, necessariamente, dessas adversidades em si.



13

realizacdo de uma ciéncia simétrica, justa, equitativa e para a realiza¢do do Odu de cada um de
nos.

O comeco, a depender, pode se apresentar de maneira problematica. A razdo
primordial é que nunca compartilhei minha experiéncia, de maneira formal e escrita para um
publico maior do que em uma conversa coloquial entre colegas, amigos e amigas, irmaos e
irmas de fé. Trata-se de mais de seis anos de experiéncia, poucas anota¢fes sistematicas e,
entretanto, muita afeccdo em campo, neste primeiro momento (FAVRET-SAADA, 2005).

Por essa razdo, me permitirei realizar uma regressao extremamente breve a respeito
do meu “objeto de pesquisa” e sobre minha propria vida antes de me confrontar com 0 mesmo
— 0 estranhamento, tido como pressuposto basico para realizagdo da Ciéncia e, posteriormente,
a afeccdo em campo. Estas informacdes, nunca reveladas em texto, servirdo para que o (a) leitor
(a) possa se situar a respeito da minha localidade (geografica, politica e religiosa) e de como se
deu a realizacdo das minhas pesquisas, meus motivos e meus interesses.

Originaria de Feira de Santana, na Bahia, sou filha de assistente social/pedagoga e
neta de professora. Por esta razdo, na minha infancia, minha mae e minha avo sempre fizeram
questdo que eu tivesse bonecas negras, que eu entendesse que nds erdmos suas descendentes,
assim como de indigenas, e para que eu entendesse que nenhum coleguinha era inferior ou
superior a mim. Meus amigos, na Bahia, sempre foram das mais variadas tonalidades de pele e
origens. E eu nunca me dei conta de quem eu era. Na minha terra natal, onde os tons de pele
costumam ser mais escuros, fui considerada “branca” a vida inteira, sem ao menos saber. A
primeira vez que me dei conta de que minha cor era diferente da cor da minha mée e da minha
avo foi aos treze anos quando minha mae, por telefone, disse a uma amiga “nao... minha filha

299

¢ bem ‘branquinha’”. Antes disso, achava estranho quando as pessoas diziam que eu tinha uma
pele clara porque, na minha visdo, eu e minhas maes* tinhamos a mesma cor.

Muitos parentes meus elogiavam também o meu cabelo. Diziam que eu tinha uma
raiz “boa”, lisa. Eu ndo entendia a diferenca entre os cabelos. Mas via todos os dias na televisao
artistas de programas infantis com seus cabelos loiros e lisos e queria ser daquele jeito. Assim,
comecei a alisar meu cabelo aos onze anos. Meus parentes diziam que era “sortuda”, pois meu
cabelo, quando escovado, “parecia ser realmente liso”.

Entenda, caro (a) leitor (a), que o racismo é tao intrinseco que nao consigo odiar 0s
parentes que diziam isso e que me incentivavam a ir, toda semana, queimar meus fios, machucar

meu couro cabeludo, passar horas, em que poderia estar brincando ou estudando, presa em um

4 Como fui criada pela minha mae, meu avé e minha avé, chamo a Gltima aqui de mae também.



14

saldo de adultos. N&o sinto raiva por isso, pois, sem excecdo, as Unicas que aboliram os
alisamentos (muito influenciadas por mim) foram justamente minha mée e minha vé que, ao
ouvir como a aceitacdo da propria estética € um exercicio politico de aceitacdo da negritude, se
chocaram, pois nenhuma das duas conseguia perceber isso até entéo.

Toda a minha familia materna é evangélica. Tenho primo pastor e um tio que
também o é. Cresci indo para a Igreja, aprendendo livros da Biblia na Escola Dominical.
Entretanto, questionadora desde sempre, comecei a indagar minha entéo religido, seus preceitos
e a forma que os pastores interpretavam a Biblia. A Igreja que frequentava ndo tinha
pressupostos como 0 de usar apenas saia ou ndo cortar os cabelos. Ainda assim, eu via
machismo e rompi com a igreja aos quatorze anos de idade — o que foi impactante para minha
mée biologica, particularmente. A partir dai, comecei a dizer a todos que eu era deista, algo em
gue eu me encaixava melhor e que, diferentemente de outras crengas as quais tive acesso na
época, tive a oportunidade de vivenciar.

Em 2011, apés ter passado para o curso de bacharelado em Arqueologia pela
Universidade Federal do Rio Grande (FURG), me mudei para Rio Grande/RS. A presenca de
vestigios materiais de manifestacdes culturais afro-rio-grandenses chamava minha atencdo. A
todo lugar que eu ia, ebos, servigos, presencas. Eu ndo entendia e tinha medo. A minha vida
toda eu aprendi que religiosidades de matriz africana eram “demoniacas”, “sujas”, “bestiais”.
Continuei, assim, minha vida, estudando arqueologia e aprendendo a conviver com as
diferencas, mesmo sem entender, de fato, nenhuma delas. Mas o chamado sempre vem.

Entre os mais diversos assuntos aprendidos e compartilhados nos semestres, na
Universidade Federal do Rio Grande (FURG), alguns chamaram minha atencéo. Entre eles, a
bioarqueologia e os estudos sobre morte e evolugdo hominidea, arqueologia da resisténcia e
estudos a respeito do militarismo nas Américas Latinas.

Foi-me fomentado, desde meu primeiro semestre no curso, que arqueologia se
tratava do estudo da “cultura material”, da materialidade humana. Portanto, para mim, sempre
é uma surpresa quando colegas e, até mesmo, professores (as) de pds-graduacdo, associam
arqueologia a apenas estudos do passado, conseguidos através de escavacao. Aprendi, lendo
Bruneau e Balut (1997), que isso é reduzir todo potencial da arqueologia, diminui-la a periodos,
a localidades e a monumentalidades. Aprendi que preciso dar meu melhor para honrar minha
profissdo, preciso honrar culturas, preciso honrar povos e ontologias, ndo as tratar como
vestigios isolados, sem nome, a-histdricas e sem ligagdes. Arqueologia, para mim, sempre foi
amar. Minha paixdo, por menos que seja compreendida, perdura ha mais de dezessete anos,

visto que me decidi pela arqueologia aos nove anos de idade.



15

Percebo que faco parte dos (as) arquedlogos (as) pouco compreendidos (as), muito
criticados (as) e ignorados (as). Eu entendo, atualmente, que apresento uma ameaca. Eu permiti
me afetar e me inserir. Eu me permiti ir além de apenas observar — eu participo. Participar,
entrar, amar, ser. Eu ndo me isolei, ndo me justifiquei como “cientista pura”, ndo ignorei
pessoas ou objetos. Cada vestigio, cada caquinho, cada 0sso, um respeito maternal: sempre
criticaram que, ainda que rapida na realizacdo de limpeza e catalogacdo, eu olhava para cada
vestigio como um filho, com tanto respeito e cuidado, que parecia uma “fetichista”, uma “tola
obcecada” por materialidades, tratando-as “como pessoas”. Mas isso sempre me pareceu tao
I6gico, parte intrinseca de mim e de uma ciéncia que eu sempre quis acreditar que fosse
possivel.

Em determinado contexto, passei a ter disciplinas sobre arqueologia da escravidao
e, posteriormente, Historia e Cultura Afro-Brasileira com aquele que, posteriormente, seria meu
orientador. Me recordo de ir a biblioteca da FURG, pesquisar sobre o tema. Lembro-me do
encantamento, da dor, da empatia sentida como agua morna no meu coragdo enquanto lia,
imaginava e respirava o cheiro tdo caracteristico dos amontoados dos livros frente a mim.

Ainda que tenhamos falado a respeito de “religiosidades” de matrizes africanas, o
interesse por este assunto, especificamente, se tornou ébvio e intenso. Eu conseguia perceber,
como uma atmosfera no ar, como a umidade de roupas estendidas pela manha por conta do
orvalho, como se aquelas sim fossem as maiores resisténcias dos escravizados. Eu via que, tdo
além do que alguns estudiosos, preconceituosamente, chamavam de mitologias, havia
resisténcia e luta. Entretanto, ndo se pode requerer que a Academia note isso (especialmente a
arqueologia), havendo quilombos, revoltas armadas e todo um idealismo de pureza cultural em
buscar vestigios remontando ao (imenso!) continente africano. Decidi fazer o que, até entdo,
considerava “minha parte”.

Estudando, honrando aqueles que foram barbaramente violentados, estuprados,
mortos, degradados. A cada pagina lida, uma emocdo profunda surgia em meu peito, como o
solugo de choro que ndo demos, como 0 sobressalto de um susto noturno silenciado. Em minha
pele, aquelas experiéncias se tornavam fisicas. Chorava pelos abortos cometidos por tanto amor
aqueles que ainda ndo nasceram, solugava por quem foi jogado ao mar nos trajetos dos navios
negreiros. E, entdo, foi numa tarde, ao pegar o livro de Prandi sobre “mitologia ioruba”, na sala
gelada da biblioteca do Campus Carreiros, que escutei “vocé precisa ver com seus olhos, sentir
com seu corpo! V4 visitar”.

Na época, em minha mente moldada por uma ética protestante e pelo pensamento

humanista da Academia, pensei comigo “foi algo da minha mente. Essa voz foi meu



16

‘subconsciente’ falando comigo”. Pensei em Freud e Jung, pensei nas terapias as quais fui
submetida desde cedo por ser “criativa demais”, por ser “sensivel demais” — obviamente tracos
depressivos, pela medicina, pela psiquiatria e psicologia tradicionais. Entretanto, ao percorrer
a historia daqueles “mitos”, me sentia mais forte. Sentia alegria, como o0 sol que surge ap6s uma
tempestade. Como a beleza de uma brisa gelada em um calor de verdo, a onda gelada que
alcanca seus dedos do pé ao caminhar na areia ardente de uma praia. Eu realmente precisava ir
vé-lo. Precisava sentir, compartilhar daquela alegria. Ser alcancada por aquele brilho. Talvez
fosse egoismo querer me aproveitar de tamanha luz, mas eu desejava aquilo. Eu precisava.

Me lembro que nem sabia por onde comecar. Eu iria, sem referéncias, percorrer um
caminho desconhecido, um caminho que, durante dezenove anos de minha vida, eu via como
um caminho do diabo, um caminho do mal. Fui criada para perceber manifestacdes ndo-cristas-
protestantes como completamente erradas e demoniacas. A academia e a arqueologia me
fizeram perceber que tais manifestagdes eram apenas 0 primeiro passo: ndo existia isso de
“demoniaco”, mas eram “apenas” manifestacdes humanas, criacbes de mentes ndo racionais e
pouco evoluidas. Nunca ninguém foi rude o bastante para dizé-lo em voz alta, mas eu via: ou o
desprezo por parte de radicais; ou a condescendéncia de, supostamente, “liberais” que tinham
pena daquelas mentes “selvagens” — ainda que, publicamente, criticassem o0 uso desses termos
para mostrar suas respectivas superioridades éticas.

Perdida, comecei a perguntar para algumas amigas proximas se conheciam um
centro que eu pudesse ir. Um bom namero (eu nem tinha ideia de que havia na minha sala)
delas era umbandista, mas eu ainda ndo inspirava confianca. O segredo ainda nao poderia ser
revelado. Eu, a menina baiana, numa terra de galchos, mais obcecada por estudos que por
festas, a critica entre 0s jovens supostamente liberais. Aquela que sempre lia os textos, que
sempre tinha uma opinido e que, por isso, podia ser vista com desprezo pelos seus colegas e
com admiracdo pelos seus mestres. Por coincidéncia (ou ndo), na mesma época, tive alguns
problemas pessoais e, em determinada noite, uma amiga me enviou uma mensagem pela
internet. Lembro-me que ela me deu o enderego, 0 nome da cacique e me disse apenas que era
um lugar maravilhoso®.

Se fosse hoje, muito provavelmente ndo teria tanta coragem, ja que ndo contatei
com ninguem antes da minha ida. Apenas fui. Era um dia claro, pouco quente, e entrei no

Centro. Na porta, uma casa “normal” que, a ndo ser pelas folhagens bem cuidadas e flores

® Inclusive, recentemente, me reencontrei com esta minha amiga. Ela, emocionada, me disse o quanto se orgulhava
or ter sido uma “fagulha” no meu processo, processo esse que, segundo ela, deixaria os nossos orgulhosos.
p g p p q g



17

belissimas, passaria como mais uma casa daquela rua. Abri o portdo e dei passos até o batente
da porta.

Se eu fecho meus olhos, consigo ver claramente aquele espago: era uma sala nao
tdo grande, com bancos compridos formando um meio-circulo. Havia uma divisoria na prépria
sala com uma cortina vermelho-escuro. E, a frente da porta, esculturas e imagens. Imagens de
santos, de indios (caboclos), de pretos-velhos. Velas de todas as cores, copos cheios ou pela
metade com bebidas diversas. Fotos de pessoas proximas as imagens, espadas pequenas,
chaves. O paraiso de todo arquedlogo: tantas materialidades, tantos significados. Proximo ao
Conga (altar umbandista), duas poltronas velhas, mas confortaveis, atrds das cortinas, como se
separasse 0 mundo sagrado do saldo mais amplo. Fui alertada por uma velha india com a voz
baixa, mas firme:

- Tira o sapato, filha. Isso é chdo sagrado.

A mocga que estava proxima e que, posteriormente, descobri que se chamava
Luciana e que era filha da “velha india”, acudiu e disse a senhora:

-Fui eu que me esqueci de avisar para ela, mae!

Eu tirei rapidamente meus sapatos, obediente. Ela me mandou sentar. E foi o que
eu fiz. As poltronas ndo ficavam de frente uma para a outra, mas lado a lado. Me sentei ao lado
daquela senhora, tdo misteriosa, tio serena. Ela era a mae-de-santo (cacique)®, dona Jacui. Ela
sentou ao meu lado e, jogando carvdo na agua’, comegou a chorar. Me perguntou o porqué de
eu ainda ndo estar trabalhando. Eu falei que estava estudando e que depois pretendia trabalhar
em minha area. O que ela quis questionar, me explicou, é por qual razdo eu ndo estava
cumprindo minha missdo na terra. Era para eu trabalhar junto a eles — Guias e Orixas, me
desenvolver em minha mediunidade, ajudar. N&o preciso dizer o choque que levei. Como eu,
filha, neta e bisneta de evangélicos, uma das minhas bisavds tendo, inclusive, fundado a Igreja
onde cresci, poderia ter qualquer missdo em uma religido de origens africanas (porque, até
entdo, a Umbanda, em minha tola cabega, era algo completamente “africano”)? E pequei em
ndo lembrar dos meus outros antepassados. Os que foram violentados para que eu nascesse e

que, hoje, mostro ao mundo orgulhosamente.

® Faco ambas referéncias a dona Jacui, pois o Centro era de Umbanda Cruzada. Entretanto, no tempo em que
frequentei 0 mesmo, s6 tive experiéncias com a Umbanda. Era muito raro se tocar para os Orixas e, mesmo me
aconselhando entrar no Batuque, ndo fui iniciada no mesmo por ela.

" Dona Jacui, apesar de ter axé de bdzios, por se concentrar mais na parte da Umbanda, jogava, periodicamente,
desta maneira. Em sua frente, um copo com agua onde ela ia pegando pedagos de carvéo, “jogando” delicadamente
um por um na agua do copo. Ela conseguia enxergar o que precisava desta forma através do movimento da dgua
guando o carvéo era jogado.



18

No sabado da mesma semana, poucos dias apds dona Jacui me dar essa “intimacgao”,
fui na primeira terreira da minha vida. A terreira, a0 menos em Rio Grande, se refere aos dias
de gira e de trabalhos na Umbanda. A estrutura do local onde ocorrem essas festividades séo
chamadas de Casa, Centro e, até mesmo, Tenda. Ao chegar na terreira, fiquei sentada na parte
da assisténcia, observando, num misto de pavor e fascinio, tudo o que ocorria. J& suprimindo
meu preconceito (ou, a0 menos, assim pensava), imaginava que as pessoas “fingiam” estar
incorporadas ou estavam em tamanho estagio hipnotico que agiam daquela forma; ainda assim,
admitia, era impressionante como eles tinham forcas humanamente improvaveis quando
fingiam-ou-acreditavam-ser as entidades.

Duas semanas depois, eu simplesmente ndo consegui deixar de ir novamente na
terreira. Mas, desta vez, dona Jacui me surpreendeu ao me informar que eu iria “entrar na
corrente”. Eu o fiz. Ninguém me disse o que eu deveria fazer, mas, observando os gestos dos
outros, eu repetia e aprendia. SO depois compreendi que, dentro das manifestacdes culturais de
matrizes africanas, no Rio Grande do Sul, o aprendizado ocorre exatamente desta maneira —
olhando, repetindo, aprendendo. No meio da Gira de Caboclo, a cabocla Jurema da Mae Jacui
olhou para outros caboclos que estavam no mundo e disse, olhando para mim, “gira ela!” Fiquei
atonita.

Os caboclos comecaram a me girar, a passar seus ramos de plantas sobre mim, a
soltar a fumaca dos seus cigarros de palha no meu rosto. Comecei a ficar tonta, mareada...
queria escapar. Queria correr. Queria gritar. Comecei a me imaginar gritando alto e forte,
comecei a me imaginar fumando. Comecei a me imaginar correndo por matas verdes de outrora.
E foi, entdo, que tudo parou de girar. Tudo ficou preto e, quando eu voltei a mim, estava suada
e ofegante. O reldgio me informava que cerca de trinta minutos haviam se passado. E nesses
trinta minutos que, de forma alguma, foram 0s minutos em que eu girei: eu ndo estive neste
plano. Onde eu estava? Nao sei. Quem estava no meu lugar, com meu corpo material? Tenho
alguma ideia hoje, mas nenhuma certeza. Gostaria de dizer que foi a Gnica vez que meu caboclo
ou cabocla chegou. Apos isso, apenas se encostavam, nunca incorporavam.

Nao tinha mais como dar desculpas “logicas” a mim mesma, falar de estados
hipnoticos, falar de histeria, falar de estruturas “simbolicas” para compreensao da incorporagao,
da manifestacdo de entidades. Eu senti, eu vivi aquilo. E o que, inicialmente, era para ser um
trabalho de uma disciplina da faculdade, se tornou a minha monografia de concluséo de curso.

Meu orientador, professor José Carlos Vieira Ruivo ndo era arqueblogo. E isso,
para mim, foi muito mais enriquecedor do que dificil. Contei toda minha experiéncia a ele, a

respeito das minhas vivéncias e ele me forneceu embasamento na dita “observacao



19

participante”, para que eu pudesse me embasar cientificamente na realiza¢éo do trabalho. Foi o
que fiz.

A minha monografia, intitulada “Gira de Caboclo na Umbanda Riograndina: uma
contribuicao” fez homenagem ao meu primeiro real contato com uma “religiosidade” de
matrizes africanas — que também tem matrizes kardecistas e da pajelanca indigena. No trabalho,
entrevistei irm&os, caciques, pessoas que participavam da fé umbandista. Suas vozes, minha
voz, experiéncias, materialidades. Na minha defesa, um dos professores da banca, me
perguntou se eu ndo achava que meu trabalho era mais antropoldgico que arqueoldgico. Minha
resposta, a qual tenho muito orgulho, foi que essa interface de diferenca, para mim, néo
precisava ser clara. Se honrar as pessoas, as entidades, a cultura era fazer antropologia, entdo
que o fosse. Mas ignorar tais aspectos para falar tnica e exclusivamente de materialidades para
ter respaldo suficientemente arqueoldgico ndo seria feito por mim. Acredito que minha
resposta, apesar de um tanto incisiva — o (a) leitor (a) perceberd, com a leitura desta dissertacéo,
que é uma caracteristica minha — agradou tanto aos professores da banca quanto aos guias, pois
fui aprovada com nota maxima.

Entretanto, o fazer “ciéncia” me era muito importante. Eu ndo conseguia viver
“servindo a dois mestres”. A Ciéncia exigia de mim o estranhamento, o distanciamento. Eu
dizia isso a meu orientador que, pacientemente, me aconselhava a seguir meu coragéo. Foi entéo
que, antes de terminar a monografia e, por conselhos da propria dona Jacui, que sempre dizia
que meu caminho era na Lei de Santo®, que migrei para o Batuque. Ndo me arrependo disso.
Foi necessario e estava no meu Odu. Eu precisava sair da Umbanda, que ainda sinto carinho
inigualavel, para me iniciar no Batuque. Quando tentei entrar no mestrado, ainda com a
inseguranca de fazer ciéncia e separa-la da minha vida pessoal, fiz meu anteprojeto sobre Orixas
na Umbanda. Eu ndo passei.

No ano seguinte, talvez por estar mais ousada, fiz meu anteprojeto sobre o Batuque.
E passei. Desta vez, ndo abandonaria o meu coletivo pela Ciéncia.

Meu intuito inicial era o de tracar a historiografia da “religiosidade” batuqueira e a
analise da “cultura material” ligada aos rituais funebres nesses coletivos, me valendo das
correntes “pds-processuais” na arqueologia. Entretanto, com o aprofundamento a respeito do
tema, em especial com o contato com outras perspectivas tedrico-metodologicas no mestrado
académico em Antropologia, area de concentracdo Arqueologia, me descobri mais voltada a

uma perspectiva pds-colonial de analise, em um sentido mais amplo do termo, enquanto

8 Qu seja, trabalhar diretamente com os Orixas — como ¢ o caso do Candomblé, do Xangé do Recife e do Batuque
Gaducho.



20

questionadora da colonialidade do saber, pois sofri preconceito de muitos por tratar do meu
tema — mestres que me trataram com extrema violéncia.

Acredito que a andlise da hegemonia do discurso, bem como da violéncia
epistémica para tratar de temas e de coletivos que compartilham de outras formas de se
apropriar de seus diferentes e multiplos mundos, tornam-se relevantes tanto na antropologia
(que ja vem sendo feita com outros legados da escravidao) quanto na arqueologia. Possibilita
também a outras vocalidades — como a minha propria e de outras tantas perspectivas émicas
que foram silenciadas e marginalizadas ao longo do discurso intelectual — de verdadeiramente
ter legitimidade em seus discursos e tratar de temas que, muitas vezes, por distintos motivos,
passam despercebidos e/ou s&o interditados na relacdo pesquisador/pesquisados. E estas
“interdi¢cdes” ou manuten¢des daquilo que os grupos pesquisados (seja na arqueologia ou na
antropologia) revelardo ou esconderdo tém relacdo direta com o histérico de tais grupos e das

relagdes de poder.

E, acima de tudo, um discurso que ndo esta de maneira alguma em relacéo direta,
correspondente, ao poder politico em si mesmo, mas que antes é produzido e existem
em um intercdmbio desigual com vérios tipos de poder, moldado em certa medida
pelo intercAmbio com o poder politico (como uma ordem colonial ou imperial), com
o poder intelectual (como as ciéncias reinantes da linguistica comparada ou anatomia,
ou qualquer uma das modernas ciéncias ligadas a decisdo politica), com o poder
cultural (como as ortodoxias e canones de gosto, textos e valores), com o poder moral
(como as ideias sobre o que “nds” fizemos e o que “eles” ndo podem fazer ou entender
como “nods” fazemos). (SAID, 2007, p. 24).

Aprendi, a duras penas, que essa Ciéncia precisava ser revista, criticada, que essa
Ciéncia ja matou, que essa Ciéncia ja causou atrocidades, ja suprimiu outras ontologias e
culturas e que separa o inseparavel em tantas apreensdes de mundo. Essa “Ciéncia” que ¢é
racista, que se acha onisciente para falar dos outros e nunca para olhar para si, que almeja
perpetuar sua tradicao e seu método (e respeito isso), mas que nao permite a insercao de outras
tradicdes — salvo quando estas estdo tuteladas por um pesquisador onipresente. Decidi, entdo,
permanecer na minha “religido”, na minha Casa, e falar de nos, junto aos meus Orixas, irmé&os,
irmés e Mée de Santo. E confrontar hegemonia do conhecimento, resistir as pressdes dos meus
pares, desafiar a violéncia epistémica. Acima de tudo, ¢ superar os “limites” que me impdem e
me colocar em prol de uma equidade de relaces. Muito ja foi dito sobre manifestagdes culturais
negras, mas quantos de nés falamos a nosso préprio respeito?

Com isso em mente, fui desafiada, desacreditada e, até mesmo, humilhada por
alguns pares da arqueologia (por vezes, professores meus, de distintas correntes teoricas), meu
trabalho foi ganhando mais forma, mais vetor politico que antes e, também, mais

representatividade. Se eu ja imaginava fazer uma arqueologia colaborativa (SILVA, 2012),



21

neste trabalho, faco uma arqueologia participativa, onde eu sou instrumento para contar
experiéncias, vivéncias, vozes, desejos.

A minha pesquisa, todo o tempo, desde 0 momento em que entrei no mestrado, se
guiou por aquilo que meus Orixas, minha Mae de Santo, meus irmaos e minhas irméas de Santo
compartilhavam cotidianamente. Se, incialmente, eu pretendia realizar minha pesquisa a
respeito dos rituais funebres do Batuque Gaulcho, foi pelo aconselhamento dos irmaos, Mée de
Santo e, por fim, dos Orixas (através dos jogos de buzios), que esta ideia foi suprimida, pois
sou filha de lemanja.® Acatei essa decisdo. Meu ego, como intelectual académica, teve de estar
suprimido pelas vontades superiores & minha, principalmente quando assim diziam os Orixas.
Foram Eles que aqui me colocaram e s&o Eles que me guiarao.

Pode ser que, para o conhecimento mais tradicional da Ciéncia, isso pareca falta de
“autoridade cientifica” ou de “encabecamento” de uma pesquisa. Mas, como disse, estou
questionando essa Ciéncia, com apogeu no iluminismo, que da plenos poderes a figura humana
intelectualizada. Mas eu, mesmo “cientista”, tenho poderes reduzidos pelo fato de ser mulher e
por ndo ser “branca”, mas, ainda assim, decido compartilhar desse “poder” — nossas vivéncias.
Eu reclamo o direito de falar e, através dele, outras vozes que, nem pela vida cotidiana, muito
menos por conhecimento “oficial”, tiveram qualquer direito possam também ser ouvidas. O
meu direito Se torna nosso direito. E, como eu disse anteriormente, sou um instrumento, alguém
dentre os milhares de seres (humanos e ndo-humanos) que teve a permisséo, concedida por
Eles, de falar sobre nossas préaticas.

Reclamo meu direito como uma “menina esperneando”, como me disseram outrora.
E sim: minha fala parece desesperada porque o €. E se saio “com minhas armas”, “batendo” em
“gregos e troianos” € porque tanto os “gregos” quanto os “troianos”, de alguma maneira,
violentaram minha possibilidade de falar — seja por uma analise deveras cientificista, seja por
uma analise centrada apenas na figura humana, algo que, para as mais diferentes ontologias,
ndo contempla nossa realidade. Ndo necessitamos de tutela! Seria mais facil utiliza-la, me
esconder para “passar” pelas adversidades da Academia. Mas decidi abdicar dela. E mais:
resolvi denuncié-la enquanto a violéncia que, se travestindo de “bondade” e de “humanismo”,
continua renegando a vocalidade de grupos historicamente marginalizados.

Por essa razdo, por ainda ter medo (afinal, um cachorro, de tanto apanhar, passa a
morder para se defender), a estrutura desta dissertagdo permanece “ortodoxa” em alguns

aspectos, como na organizacdo dos capitulos, nas definicdes de palavras, na parte tedrico-

° Balé se trata da estrutura, geralmente nos fundos das Casas de Batuque, onde sdo servidos os antepassados da
Casa que ja faleceram.



22

metodoldgica utilizada por mim, etc. Também algo questionado, tendo em vista que minha
banca foi composta por pessoas da Educacéo, é a utilizacao de dicionarios. Mas, quando escrevi
esta dissertacdo, escrevi visualizando dois grupos aos quais pertenco, a saber: o Batuque e a
Academia, assim, seguindo sua producdo, quis torna-la mais inclusiva e mais explicativa
possivel. Minha verséao final permanece com as defini¢fes encontradas nos dicionarios, apesar
de, com excecgédo de Lopes (2006) e Cacciatore (1988), terem foco nas definicdes moderno-
ocidentais, também, apesar de eu as criticar.

Também ressalto que, em distintos momentos, fago criticas a muitos ou “pego as
minhas armas”, como me disseram. E me surpreendi porque, ao ler minhas palavras, muitos se
ofenderam pessoalmente com elas, sendo que ndo foram as pessoas que cito nas minhas
dendncias. Infelizmente, como diz um ditado baiano, se a carapuca serve, que se vista até o
tornozelo e faca-se uma autoculpa, tentando compreender aquilo que digo com empatia e
respeito ao meu coletivo.

Quando falo também de “moderno-ocidental” ou “moderno-capitalista” estou me
referindo a toda uma modernidade que, em seu apogeu iluminista e com as suas colonizagdes,
se impde a diversos povos e culturas. E critico este enquanto ontologia, pois essa ontologia
matou, estuprou, violentou, segregou e humilhou inimeros povos (0 que ocorre até o presente
momento). Me questionaram sobre a visdo judaico-cristd, a mée da ontologia moderno-
ocidental. Ela permanece nos violentando. Afinal, grupos de fanaticos evangélicos continuam
invadindo terreiros, nos ameacando, agredindo e nos matando. Entretanto, a ontologia
moderno-ocidental vai além, pois ela ndo se prende mais a religiosidade judaico-crista: ela se
insere no Estado, nas préaticas, na Educacéo, na Ciéncia e nas formas de vida da sociedade
brasileira, de onde falo. A Constituicdo Brasileira, que tanto querem destruir atualmente,
infelizmente, peca em ndo considerar outras ontologias como mais que apenas “religides”, por
exemplo. Temos pouco arcabouco politico-social para nos defender de situa¢fes absurdas que
0 préprio Estado nos impfe. Entdo, essa ontologia ultrapassa, hd muito tempo, a esfera
religiosa.

Considerei muito se iria realizar essa critica neste momento, tendo em vista a
guerra, sem medida, & ciéncia e a educacdo. Mas a verdade é que eu preciso de mais: eu exijo
mais. Preciso realizar essa critica para que, dentro da arqueologia, possamos nos conscientizar,
nos politizar (além das redes sociais), descer do degrau de nossa arrogancia e estabelecer
dialogo com o povo. Porque o0 povo nos odeia porque também nés ndo falamos com ele. E essa

autoculpa vejo que ninguém quer fazer.



23

O méximo que os arquedlogos realizam, além dos encontros periodicos entre 0s
pares, sdo exposicdes, museus e a famosa “educacdo patrimonial”. Mas inserir verdadeiramente
0s atores no discurso € ainda uma pratica fragil e temerosa. Aproveita-se as informacdes dadas
pelos atores, mas pouco se faz, politicamente, por eles. Estamos sempre fascinados pelo
passado e, raras excecdes, nos focamos no presente e na vida daqueles para os quais realizamos
a “educagdo patrimonial” — inclusive, fazemos o que esta previsto em lei e vamos embora para
nunca mais voltar. Sao relativamente recentes as insercdes dos grupos que pesquisamos
verdadeiramente no discurso académico.

E eu, mesmo aparentemente “ocidental” pelas minhas linhas de formacao, encontrei
dificuldades imensas para poder falar plenamente nesta dissertacdo. Imaginar-se-a outros
grupos que nao tiveram acesso a uma educagdo “formal”! Precisamos discutir sobre isso e ir
além: minha guerra ndo é contra a ciéncia. E contra o ndo agregar outras formas de
conhecimento na arqueologia, importar modelos-prontos e subjugar povos (pretéritos ou
presentes) a tais metodologias. E contra a analise n3o critica de que ainda estamos violentando
diversos povos e culturas, sem sequer nos darmos conta ou assumirmos nosso local de
privilégio.

Retorno a Said (2007), quando ele nos informa sobre a importancia em evidenciar,
além de quem fala e de onde fala (ap6s esse relato), sobre para quem se fala. Falamos para
todos aqueles que queiram nos ouvir, pares intelectuais, académicos, para populagdo em geral
que acredita que somos do “demonio” ou que somos inferiores em qualquer aspecto. Falamos
para n6s mesmos, ndo como regra, afinal, cada Casa tem suas regras, mas para ver que nos
podemos fazer também, que nds podemos ser. Falamos para as futuras geraces para que
saibam que nosso amor e nossa resisténcia conseguiram manter-nos vivos em nossas praticas e
ontologias. Falamos aqueles que ndo nos conhecem; falamos a quem nos conhece e nos odeia;
a quem nos conhece e ndo se importa e a quem nos conhece e nos ama. Falamos porque, nesta
oportunidade, podemos, enfim, falar. E, apropriando-me das palavras de Clarice Lispector
(1998), é porque ha o direito ao grito, que grito!

E eu sou extremamente grata a oportunidade que tive em ambas as Universidades
em que estudei (FURG e UFPEL), pois, apesar de ter sido violentada por alguns membros do
quadro docente, em outras instituicdes este trabalho e esta forca contida nele sequer poderiam
existir. Entdo, por qual razo reclamo? Estou reclamando “de barriga cheia”? A razao é simples:
apesar desse momento ser extremamente delicado para a Ciéncia, é necessario fazer reflexdo

sobre como melhorar e tornar mais simétrica a Academia.



24

Pois o direito —meu, do meu povo e de povos que ndo compactuam com a ontologia
moderno-capitalista, estda gravemente ameacada neste exato momento. Vemos politicos
colocarem em perigo nossas identidades, particularidades, nos humilhar publicamente, nao
somente com o aval da nacdo brasileira, como com aplausos, ovacionados por falarem
monstruosidades. Agora, se tudo se concretizar, com 0 nosso atual presidente, esta seja, talvez,
minha Ultima oportunidade de escrever sobre os meus e perpetua-los dentro da Academia.
Provavelmente, eles tentardo nos reprimir, mas nos temos séculos de resisténcia: podem matar
um por um de nds, mas jamais matardo nossa cultura e nem nosso amor. Nossa vida, como
demonstrarei neste trabalho, perpassa o0 nosso fisico humano. Entéo, ainda que eu seja abatida,
guem sou e quem esta comigo jamais acabara.

O problema, de fato, ndo € o presidente e sim o que chamo de “fa clube”. Eles nos
atacam, nos ameacam, nos matam e nos agridem fisica e psicologicamente. O discurso do
presidente eleito estd a legitimar todo tipo de barbarie e intolerancia, antes, obviamente,
existente (ndo nos enganemos), mas contida em apenas olhares e “piadinhas” sem graca, N0OS
almocos de domingo. Com o discurso do cidadao — tido como um idolo, um “mito” - o olhar
virou gritos de “vamos matar viados!” e as piadinhas se transformaram em doze facadas num
homem negro. Esses gritos, essas facadas, uma por uma, atingem todo um coletivo — o coletivo
que, dizem os maus, “ndo servem nem para procriar’.

Meu texto, anteriormente, ja tinha intencdo de apresentar resisténcia. Hoje, ele
precisa ser resisténcia. Por mim, pelos meus, pelos coletivos marginalizados. Minha arma ¢ a
palavra e, pela minha voz, amor. E, pelo nosso direito de ser, é que estou aqui. Estamos todos
aqui — até mesmo aqueles que mataram.

Eu queria um texto lotado de resisténcias e politico. O que eu demorei a perceber €
que o fato de eu escrever, de colocar a Ciéncia ao nosso favor para poder falar sobre nés, na
primeira pessoa (seja do singular, seja do plural) é, em si, a propria resisténcia. Apenas o fato
de sobrevivermos e fazermos manutencdo de nossa tradi¢do, o fato de estarmos aqui, notados
por quem nos entende e aceita ou ignorados por quem nos odeia ou ndo nos compreende €, em
si, a nossa maior resisténcia.

Portanto, esta dissertacdo utilizard dos meétodos que, a meu ver, mais podem tratar
sobre 0 meu coletivo com mais simetria e menos violéncia possivel. Para isso, minha intencao
é realizar uma autoetnografia arqueoldgica, a partir das materialidades vivas e com um fim em
si mesmas. Para compreender a vida nas materialidades e estruturas sagradas, foi necessaria
completa inser¢do. Mas, para “traduzir” para Academia (sem, no entanto, realizar qualquer tipo

de violéncia epistémica ao meu coletivo), parto dos pressupostos da arqueologia simétrica.



25

O objetivo é trazer a Academia novos conhecimentos. Muitos arquedlogos, que
trabalham com passados mais remotos que 0 meu, perguntam muito sobre materialidades que
encontram em suas escavacdes e se seriam ou ndo de manifestagoes “religiosas”, € COMO as
interpretar. Entretanto, o objetivo ndo é a comparacgdo e sim honrar e trazer, para a discussao
académica, um texto produzido por uma filha de Santo do Batuque sobre a Casa de Batuque.

E a possibilidade de consolidar, verdadeiramente, o poder de voz dos “subalternos”
e fazer com que tiremos as “madascaras brancas”, para que tenhamos voz ativa e agéncia na
producdo do conhecimento. E me orgulho de estar aqui, pois muitos batuqueiros que conheco
ndo adentram este espaco, justamente porque sabem as violéncias que sofremos aqui dentro —
vindas de pessoas que, colocando mascaras de “bons samaritanos”, nos apunhalam pelas costas.

Entretanto, pelas minhas ancestrais, pelos meus Orixas e por toda a comunidade de
Batuque (de distintas Nacdes), eu digo: ocupem todos 0s espacgos que puderem, pois had menos
de cinquenta anos atras, nossos Pais de Santo sequer podiam entrar nestes espacos. Chega de
tutela de quem nos violenta, chamando nossas praticas de “adaptacdo” e também de quem,
fingindo-se de bonzinho, faz textos que nds nao entendemos, com suposic¢des absurdas as quais,
para preservar seus status, chamam de “interpreta¢des”- mesmo gque nds sejamos um coletivo
existente, que poderia, facilmente, explicar o que significa cada coisa para nos, em nossa
ontologia.

Mas é desconfortavel entender outra ontologia e eu entendo isso. E desesperador
olhar no espelho e enxergar que, ao invés de salvador, se é opressor. E mais fécil utilizar do
deboche, da violéncia simbolica que nos fala Bourdieu, do que realmente deslocar o
pensamento e entender que ndo precisamos de tutela que, no fim, permanecera nos violentando.

Sofro com depressdo h& muitos anos e s6 me recordo de ter sentido tanto medo
apenas uma vez na vida — quando descobri, aos dezessete anos, que era portadora de Esclerose
Multipla. Se, por um lado, minha consciéncia e minha completa devocao aqueles sobre quem
falo me fazem seguir, a tristeza pelos horrores que vi, desde as elei¢cbes do ano passado, a
sensacdo de impoténcia, 0 medo me fizeram né&o querer sair da cama, mas sim me esquecer, me
alienar. Quem dera fosse eu completamente alienada! Quem dera eu fosse egoista. Quem dera
eu pensasse apenas na minha vida e ndo na dos outros. Seria uma pessoa menos “nobre” e sem
empatia, é bem verdade. Mas a dor, essa dor que me golpeia, me sufoca todos os dias, ndo
existiria. Mas sou assim: sempre a flor da pele, sempre sensivel a dor de meus irmaos e minhas
irmas. Choro todo o tempo e, brincando — mas, no fundo, falando sério, digo que, em minhas
lagrimas, carrego as dores do mundo. Porque quando choro, geralmente ndo sou s6 eu. Nunca

sou sO eu — comigo, ha milhdes.



26

Neste momento, contudo, tudo parece tdo incerto como a turva 4gua do mar numa
tempestade de verdo. Sei o que deveria fazer: listar cada coisa, metodicamente, para que, com
uma frieza “racional”, eu pudesse realizar minhas tarefas — incluindo a de ndo escrever uma
dissertacdo tdo subversiva, em todos os sentidos. Esse seria 0 caminho mais facil e, muito
provavelmente, 0 menos doloroso. Nao seria violentada por donos de “arqueo-feudos” que
preferem humilhar a ler certas bibliografias, ndo seria rebaixada por meio de chacota, quando
minha Mae esta comendo em minha cabeca. E ndo teria tanto medo de arriscar, pois sei 0 quanto
esta dissertacdo €, essencialmente, revoltada e dolorida. E, para me “vingar” pela dor a que me
submeteram, coloco falas que comentamos entre nds (estudantes indigenas, quilombolas,
batuqueiros etc.), mas que temos medo de dizer frente aos “donos” da verdade — esta que seria
univoca para eles.

Porque é comum se violentar alunos — especialmente aqueles que colocam em
perigo uma hegemonia de discurso.

Mas tenho fome de lutar por um mundo melhor e tenho sede de ser. E, entre ser e
parecer, decido que tomarei coragem e escreverei como sou: ser humano complexo, que estéa la
€ aqui; que esta no “antes” e no “agora”, com “razd0” e com” fé”. Faco das palavras de Lispector
(1977), novamente, as minhas “Me compreender ndo é uma questdo de inteligéncia e sim de
sentir: ou toca ou ndo toca”.

Peco a ti, leitor (a), honrosamente, que me permita tocar vocé. Sinta para
compreender esta dissertacdo. Mergulhe nas &guas da nossa ontologia, da poesia, da
arqueologia, da antropologia, das minhas criticas “tsunamis”, da Tenda e de seu sagrado.
Apenas encha seus pulmdes com ar puro e permita-se.

Esta escrita que parece desesperada marca o sentido da producéo que segue, marca
uma posicao tomada por muitos brasileiros e muitas brasileiras em todo o pais. Ela € a forma
de expressdo que esta ainda viva em muitos cora¢fes. No meu, agora, é o estimulo para a escrita,
que é desprovida da méascara de isencdo da ciéncia ocidental.

Alupo! Que Pai Bara guie nossos caminhos!



27

Capitulo 1

Primeiras Defini¢Ges: Arqueologia e criticas ao fazer cientifico tradicional

Considerei, ao longo de meses, se devia me dedicar a uma parte inteira de um
capitulo para definicdo de termos, tendo em vista o anexo com um “minidicionario” de
significados émicos. Chego a conclusdo de que, embora alguns termos sejam cotidianamente
utilizados, ha a necessidade intrinseca de esmiucar e especificar quais sentidos serdo utilizados
neste trabalho. A razdo primordial é a responsabilidade inerente que possuo com esses dois
“mundos paralelos™: a Tenda de Nagio Africana do Pai Oxala'® e o Meio Académico. Somada
a essa responsabilidade, também fui questionada, por minha banca de qualificacdo, sobre
determinados termos, tendo em vista a possivel multiplicidade de significados.

Portanto, visando facilitar o entendimento, dar clareza, e assumindo meu papel,
tanto como divulgadora de conhecimento émico, como cientista social, comecarei este capitulo
definindo palavras-chave que serdo utilizadas neste trabalho e suas delimita¢6es de significado
no texto?,

Apbs essa primeira parte de definicbes, vamos apontar no que consiste a
arqueologia e definir o seu objeto epistemolégico. Em seguida, vamos abordar as criticas a
ciéncia moderno-ocidental, que passei a realizar no decorrer do meu processo com esses dois
mundos (dentre outros) que faco parte e retomaremos a arqueologia com essas criticas. Penso
ser vital “mastigar” bem esse tema, ja que pretendo que minha dissertacdo seja lida por
diferentes pessoas, de distintas areas.

Entdo, caso o (a) leitor (a) ja esteja familiarizado no que consistem tais criticas,

favor ter paciéncia e relembrar que, enquanto uma cientista contra a colonialidade do saber e

10 Essa responsabilidade também se aplica a outras Casas de Batuque, de diferentes Nagdes, e a outras
religiosidades que tenham matrizes africanas.
11 Nos capitulos da pesquisa de campo, entretanto, alerto o (a) leitor (a) para o “minidicionario” anexado, que tera
relevancia fundamental na fluidez da leitura.



28

violéncia epistémica, ndo posso jamais ser lida apenas pelos meus pares. Por essa razdo, muita
coisa pode parecer, num primeiro momento, muito “mastigada”. Mas o intuito ¢ evidente: no
nosso segundo capitulo, com as abordagens que utilizarei, ja se tenha ficado evidente as razdes

para usa-las e haja uma sequéncia fluida do texto.

1. 1 Definigdes:
O trabalho de descrever e explicitar argumentos em construcdo, que sao estas
defini¢des, que discorro a seguir, é fruto da necessidade de construir uma terminologia que seja

entendida tanto no saber tradicional quanto no saber produzido pelo pensador académico.

1.1.1 Batuque

Se no Dicionério Aurélio da Lingua Portuguesa, Batuque é definido enquanto a
designacio de algumas dangas africanas'? (FERREIRA, 2010, p. 294), o Dicionario Escolar
Afro-Brasileiro define Batuque, também, como “certas dangas afro-brasileiras” (LOPES, 2006,
p. 28), mas faz intrinsecamente uma critica ao nos informar que tais dancas assim eram
chamadas genericamente e pelos portugueses.

No mesmo dicionario, aponta-se que o termo também ¢é aplicado, genericamente,
aos cultos afro-gatchos (LOPES, 2006, p. 28), o que é corroborado por Cacciatore (1988), em
seu Dicionario de Cultos Afro-brasileiros, que define Batuque enquanto nomenclatura genérica
e leiga para cultos afro-brasileiros no Rio Grande do Sul.

Séo chamados templos de Batuque aqueles que cultuam a ancestralidade, seja na
forma de Orixas, seja na forma daqueles que ja faleceram e se tornaram eguns®3. Nesses
templos, hd a o Pai ou a Mée de Santo (Babalorixa e lalorixa, respectivamente) e os filhos de
Santo (Yawos).

Os filiados ao Batuque se denominam ‘“batuqueiros”, entretanto assim se
proclamam para os intimos ou como afronta, devido ao estigma e preconceito que circundam a
“religido” (CORREA, 1994). Particularmente, de maneira émica, ndo considero a classificagéo

de Batuque como uma classificacdo leiga, como colocado em algumas defini¢cdes acima. Pelo

12 Também pode significar, no dicionario Aurélio, “baile popular ao som de instrumentos de percussdo”. O mesmo
dicionario ainda define este termo como culto relacionado com o babagué, que incorpora ao ritual Jeje-nagd
elementos rituais e entidades dos Candomblés de Caboclo, pajelanca, Catimbd e Umbanda

13 Espiritos que ainda ndo evoluiram a ponto de se tornar entidades.

14 Em geral, chamamos apenas de “Pai” ou “Mae”, sendo os titulos de lalorixa e Babalorix4 para apresentagdes
mais formais.



29

contrério, entre nds — batuqueiros — o termo é amplamente utilizado, seja para descrever nossa
cultura, seja para denominar os festejos aos Orixas.

O Batuque, no Sul do Brasil e, em algumas outras areas, como Uruguai, € uma
forma de mundo prépria. Fundamentalmente, cada Centro de culto tem suas proprias regras,
ritos e, até mesmo, em algumas, entidades. Entretanto o que faz uma Centro ser de Batuque é
o culto direto aos Orixas e a primazia deles em relagdo a qualquer outro ser espiritual. Em geral,
um filho de Santo do Batuque colocara seu Santo acima de qualquer entidade (caso tenha) para
uma oferenda, para uma festividade. Se faltar dinheiro para realizar ofertas a todos os seres
sobre-humanos, ele dara importancia ao seu Santo (ou Orixa)'®> em detrimento dos outros guias
espirituais.

Vale também ressaltar que Batuque ndo ¢ apenas a “religiosidade”. Isso se da
porque, pelo conceito moderno-ocidental do termo, uma religiosidade se delimitaria na parte
sagrada e distante do ser. Um batuqueiro é batuqueiro 24 horas do seu dia. Pensamos no Orixa,
pensamos se isto ou aquilo lhe agrada ou néo, todo o tempo. Temos diversas “proibigdes” que
se aplicam a nossa vida cotidiana, como por exemplo, comidas que, a depender do Santo, nao
podemos comer, algumas coisas que jamais devemos usar nas nossas cabecas e, também,
dependendo do Orixa, algumas cores que nao devemos vestir.

Além disso, da parte mais “espiritual”, Batuque também ¢ a denominagdo da
festividade especifica de culto aos Orixas que, a depender da casa, ocorrem com determinada
periodicidade. Geralmente, em grau comparativo a outras praticas afro-brasileiras, batuques
(enquanto festividades) ocorrem num espaco de tempo muito maior entre um e outro, podendo
ser um a cada ano ou em datas em que ha obrigacdes®®, enquanto uma gira na Umbanda (ou
“terreira”’’) pode ocorrer a cada quinze dias ou a cada semana, por exemplo.

Apesar de ndo concordar inteiramente que o termo batuque seja uma “nomenclatura
genérica” e/ou “leiga”, posso compreender porque alguns autores assim o definem: em geral,
entre nds, depois de uma pessoa se declarar batuqueiro, se esta esta a falar com um outro que

também é batuqueiro, nos aprofundamos um pouco mais e dizemos a nossa nagao.

15 Utilizamos as palavras Santo/Orixa como sinénimos. Assim, sé destacamos, se ha uma diferenca, com uma
especificagio apds o termo. Exemplo: E um santo catlico.

16 Mais bem explicado no capitulo quatro.

17 Nao sei se sdo alguns pais de santo de Pelotas, mas todos os pais de santo que conheci ao longo desses meus
quase sete anos inserida entre Umbanda e Batuque, nunca vi ninguém sequer associar a palavra “terreira” ao
Batuque. Terreira é o nome de festa, de gira de entidades na Umbanda. Uma casa de Batuque até pode tocar para
entidades (fazer terreiras), mas o nome de templos de Batuque ndo é terreira! Nunca foi e, até comentando isso
com um grupo extenso de batuqueiros de Rio Grande, todos estranharam muito. Como mencionei, ndo sei se é
algo de Pelotas ou se algum pesquisador associou a palavra “terreiro” (como ¢ no candomblé) e apostou nessa
palavra, mas o fato € que terreira € 0 nome dado ao toque (gira) para entidades.



30

1.1.2 Nacao

Nacéo, do latim natione, segundo o Dicionario Aurélio, trata-se do agrupamento
humano, no qual os membros de um territorio sdo conectados por lagos historicos, culturais,
econémicos e/ou linguisticos. Pode ser também tida enquanto Patria. Ferreira continua a

definicdo mostrando que

nas religides afro-brasileiras, o conjunto daqueles que cultuam as divindades suposta
ou originalmente associadas a determinada etnia africana e que se definem como
continuadores das praticas e traducdes dessa etnia; Grupo de entidades cultuadas por
um mesmo grupo ou subgrupo étnico africano, ou por tradicdo religiosa dele
proveniente. (FERREIRA, 2010, p. 1447).

No Dicionério de Ciéncias Sociais, Silva (1996) nos informa que Nac&o significa
um conjunto de pessoas de mesma origem racial e que essa ideia (de nacdo) foi uma das
maneiras de classificar o ser humano na Europa, juntamente com raca e classe. Entretanto,
essas nacdes, pela conceitualizacdo neste dicionario, focalizam e ddo sentido num contexto
ocidental e sdo, portanto, “insuficientes para se entender as distin¢fes internas que os fiéis
fazem, no Brasil, no seio do culto de denominacéo afro, diferenciando-se entre si, através da
categoria nagdo” (SILVA, 1996, p. 799, grifo meu). Além disso, nagdo, para além do sentido

moderno-ocidental, pode ser:

a) um grupo de divindades provenientes da mesma etnia africana (Congo, Angola,
Jeje...) ou do mesmo subgrupo étnico (Ketu, ljesa, Oy6...). A nacdo designa
igualmente o grupo humano que no Brasil cultua estas divindades: os Ketu, os ljesa,
etc. (apud Leépine, 1978). Segundo Lépine, ha vérias tradi¢cBes culturais que se
cultivam em terreiros no Brasil, provenientes de etnias africanas distintas, embora o
conjunto de pessoas ligadas a cada tradi¢do (ou nacgdo) desconhega suas proprias
origens étnicas, apesar de as pessoas serem classificadas segundo o nome da “nagdo”
africana a que se filiaram.

[...] Através da categoria nacdo, parece que 0s negros (e os brancos e mulatos que
seguem as regras religiosas peculiares de cada nacéo) afirmam uma identidade étnica
particular, a partir de um elenco preestabelecido e bastante reduzido em relagéo as
tribos africanas introduzidas no Brasil. [...]. Os grupos procuram distinguir-se dos
outros com 0s quais mantém contato e com os quais geralmente partilham uma série
de dados culturais, mas em relacdo aos quais afirmam suas diferencas por critérios
tais que exigem o estudo da dimensdo ideoldgica que tornam necessario o
conhecimento das representacOes e valores prdprios a cada grupo. (SILVA, 1986, p.
799).

No Dicionario do Pensamento Social do século XX, observamos que os autores
significam da forma mais corriqueira o conceito de Nacao (tanto no século XX, como também

no século atual®®).

18 Conceito este desenvolvido e definido numa modernidade e, através dela, o legitimando. Outhwaite et al (1996,
p. 507-508) ainda argumentam que, “em tempos pré-modernos”, os humanos eram membros de grupos de
parentesco ou “de organizag¢des locais”, ou suditos, adeptos de uma mesma fé, etc., e que o questionamento sobre
“anagdo” era dificilmente realizado e so6 se torna difundida a partir dos fins do século XVIII. Ou seja, no advento
do iluminismo e expansdo da ontologia moderno-ocidental.



31

No mesmo texto, ¢ apontado ainda que a “na¢do”, no sentido moderno do termo,
pode abranger diferentes humanos, de diferentes culturas e fé. Portanto, nesses casos (que,
evidentemente, é o caso do Brasil), o papel do Estado seria prover uma educagdo padronizada
aos seus cidaddos, enquanto um precursor de uma determinada identidade social. Caberia
também, a esse mesmo Estado, prover simbolos e prote¢do de uma cultura nacional para se
legitimar (OUTHWAITE et al., 1996, p. 507-508).

Nei Lopes, entretanto, no seu Dicionario Escolar Afro-brasileiro, define Nacao

enquanto

designacdo da origem dos africanos trazidos para as Américas como escravos.
Estabelecida, geralmente, a partir do nome da regido de onde provinham ou do porto
em que eram embarcados, ela quase nunca esclarece a real identidade étnica desses
africanos [...]. O uso do vocabulo estendeu-se para qualificar as comprovadas ou
supostas origens de cada linha ritual dentro dos cultos afro brasileiros (LOPES, 2006,
p. 118).

Nacdo, nesta dissertacdo, é especificidade de Batuque, que remete a ideia de
pertencimento, ancestralidade e identidade, podendo, assim, que o religioso se declare, por
exemplo, de “Nacdo Jeje” ou “Nacdo Cambinda”, etc. Os cultos e doutrinas acabam por se
diferenciar entre as naces e o termo € um forte marcador étnico entre nos.

Ainda que exista Candomblé no estado do Rio Grande Sul, este ndo s6 é
diferenciado por sua “Nacdo”, podendo esta ser “Ketu” ou “Angola”, mas também porque o
Candomblé se diferencia do Batugue em diversos fatores importantes, como a ritualistica de
“vestir” o Orix4, as comidas, as quizilas, as rezas e, principalmente, na quantidade dos Orixas
e até mesmo qualidades!® dos Orixas — o Candomblé, em geral, tem de 16 a 32 Orixas
cultuados, enquanto que, no Batuque, cultuamos 12 orixas. Ou seja, 0 Candomblé e o Batuque
se diferenciam pelo fundamento e pela tradicdo, muito mais do que apenas por localidade
geogréfica.

Vale ressaltar, no entanto, que as praticas de cada Nacgdo (incluindo as relativas ao
Candomblé) ja sdo presumidamente particulares entre si e que ha completa autonomia nos
Centros, nas maos dos Pais e Méaes de Santo e nas de seus respectivos Orixas.

A denominagdo e 0 agrupamento em “nagdes” poderiam ser resultado de uma
separacao primaria realizada por brancos, citado por Bastide, quando este nos informa que,
ainda que o catolicismo se sobrepusesse aos cultos originarios da Africa, a Igreja Catélica, ao

permitir a reunido de negros em confrarias e irmandades de “homens de cor” a fim de catequiza-

19 A definigdo do que sdo as qualidades dos Orixas estard mais bem explicada no Capitulo 4 sobre o Quarto de
Santo.



32

los e propagar a fé catdlica, acabou por, acidentalmente, estimular a perpetuacdo e um
“sincretismo” das religiosidades africanas, bem como a solidariedade entre os negros. E,
somada a ajuda do governo, a Igreja passa a dividir os escravizados em “nagoes”. (BASTIDE,
1985). Ou seja, ainda que as formas sociais estabelecidas pelos africanos tenham sido
dissolvidas, 0 negro reinventou seus valores por meio de novas organizagdes sociais, 0 que
permitiu a perpetuacédo desses valores nas geracdes seguintes.

O termo “Nag¢ao” mostra, dentro do grupo, um determinado conhecimento de quem
nos fala. Alguém que ndo possui esse conhecimento (fundamento), geralmente nos classifica
unica e exclusivamente como ‘“batuqueiros” ou, nos mais estigmatizados casos, como
macumbeiros. Inclusive, ja que citei “macumba”, fago um grande paréntesis: originalmente,
macumba é um instrumento. Posteriormente, foi associada a ritos da Umbanda e, atualmente,
engloba todos nos, num exercicio de “igualar” o que ¢ considerado ruim — do “diabo”. Mas nds
absorvemos tudo: até o que € ruim e n6s mesmos nos autoproclamamos assim. SO
especificamos nosso povo (dentre Candomblé, Xangb, Batuque, Umbanda, Quimbanda) se
tivermos a primeira etapa de confianca. Numa segunda etapa, se confiamos, falamos nossa
nacao.

No Rio Grande do Sul, hé cerca de cinco Nagdes encontradas com certa facilidade
(na regido de Rio Grande?): Jeje, Oy0, ljexa, Nagd e Cambinda. Se somarmos as nagdes do
Candomblé (Ketu e Angola), encontramos sete na¢des no Rio Grande do Sul. Com excecéo das
nacdes de Candomblé (Ketu e Angola) e da Cambinda, € raro se ver uma nacao classificada
enquanto “pura” — ou seja, em geral, é raro, em nimeros quantitativos, ver uma casa puramente
“nagd” ou uma casa puramente “Jeje”.

Em geral, elas estao “misturadas” em algum grau. Exemplo disso ¢ a propria Tenda
de Nacdo Africana do Pai Oxala, que € uma Casa Oy0-Jeje e onde, apesar de tracos Jejes fortes,
tem maior ritualistica Oy0. Compreendo que, sob uma otica ocidental, dizer a palavra “pura”
pode parecer moralmente equivocada. Mas é assim que chamamos mesmo, entre nés. Cada
combinacdo é essencial (é “pura”) e, de forma alguma, a interface entre nagdes significa

qualquer tipo de perda.

1.1.3 Vida
Vida, no presente trabalho, seguira a sua definicdo mais simplificada, encontrada

no Dicionéario Aurélio da Lingua Portuguesa, enquanto aquilo que “representa forga, animo,

20 Apesar de ter contato frequente e direto com pais e mées de santo de outras localidades, como Santa Maia,
Bagé, Porto Alegre, etc. por participar do Povo de Terreiro.



33

entusiasmo, vitalidade”, bem como “o espago de tempo que ocorre do nascimento até a morte;
existéncia”. Nossa principal critica serd, também, em relacdo a defini¢des, encontradas no
mesmo dicionario, de que “vida” significaria a vida humana, bem como a nogéo de que “sendo
inanimado”, ndo transmitiria “ideia de vida” (FERREIRA, 2010, p. 2156). Para tal critica,
usarei as perspectivas da Virada Ontologica — que serdo colocadas em pauta no segundo
capitulo desta dissertacdo. Mas, antes, senti a necessidade de primeiramente definir o proprio

termo ontologia.

1.1.4 Ontologia

O Dicionario do Pensamento Social do Século XX, define ontologia enquanto dois
significados distintos: primeiro, como no Aurélio?, como parte da filosofia que trata da
natureza da existéncia ou do ser enquanto ser; o segundo significado é atribuido as entidades
postuladas pressupostas por teoria cientifica (OUTHWAITE et al., 1996, p. 535-536).

Outhwaite et al. (1996) também esmil¢cam os esforcos de Kant e Hume para
deslegitimar o conceito de ontologia, na parte filoséfica, e a proposta de ambos para rejeita-lo
de um modo geral, ja que, supostamente, investigacdes, no aspecto ontoldgico, seriam
“indecidiveis ou mesmo inexpressivas de transpor os limites da experiéncia possivel”
(OUTHWAITE et al., 1996, p. 535-536).

Para fundamentar melhor a minha critica e desenvolver o meu trabalho, no proximo
capitulo, trabalharemos com as perspectivas da Virada Ontoldgica nas ciéncias e sua
importancia para tratar de diferentes povos, de maneira mais equitativa, em especial dentro da

arqueologia.

1.1.5 Estrutura (s)

O termo utilizado por mim e, em certo grau, questionado na minha Banca de
Qualificacdo, foi o termo estrutura. Justamente por esse termo, inspirei-me a fazer este tdpico.
Sao um tanto ldgicas as razGes do questionamento: a depender de quem e como usa, pois, se
nao houver uma definicao, a palavra “estrutura” pode significar, por exemplo, uma abordagem
das ciéncias sociais de toda uma corrente teérica, em especifico a que este trabalho ndo aborda.

Trabalhamos tanto com essa palavra na arqueologia, de maneira téo cotidiana, que

assumo total responsabilidade por ndo ter feito uma melhor defini¢do daquilo que quis dizer —

21 Ontologia, segundo o Dicionario Aurélio, é “parte da filosofia que trata do ser enquanto ser, do ser concebido
como tendo uma natureza comum que € inerente a todos e a cada um dos seres” (FERREIRA, 2010, p. 1510).



34

talvez até mesmo por uma ingenuidade e por falta de atencéo a responsabilidade que carrego,
afinal, o meu mestrado é em antropologia, apesar de ter minha area de formagé&o, a arqueologia.

Mas, basicamente, estrutura, como esta no titulo e, ao longo do trabalho, consiste
“naquilo que €, ou foi construido; conjunto formado, natural ou artificialmente pela reunido de
partes ou elementos em determinada ordem ou organizagdo; forma” (FERREIRA, 2010, p.
884). Acrescento, também, a esse termo, aquele que também sera melhor definido nas proximas
paginas: materialidade. Estrutura, aqui, sera basicamente a parte da forma material e, pela
abordagem proposta por mim, a sua vida e sacralidade inerente. Essa vida, por sua forca e

plenitude, esta presente na Casa e na Tenda.

1.1.6 Casa e Tenda

Casa €, pelo Dicionario Aurélio, edificio destinado geralmente a habitacdo ou,
ainda, lar, moradia, familia. Também pode vir a ser local destinado a reunides de certos grupos
de pessoas, como terreiros e centros afro-brasileiros (FERREIRA, 2010, p. 443). Nei Lopes
(2006) define casa como termo genérico de qualquer templo religioso afro-brasileiro.

Neste trabalho, na realidade, Casa assumird ambos os sentidos: € o local de moradia
dos sacerdotes e/ou filhos (as) de santo (especialmente no Rio Grande do Sul) e local de culto.

Na Tenda, também comumente chamada de Casa, os sacerdotes coabitam com as
estruturas sagradas e com e seres ndo-humanos. Entretanto, fazemos uma sutil diferenga entre
a Tenda em si e a Casa. Resumindo, a Casa é a estrutura total, j& com todos os elementos
(humanos e ndo humanos), onde as pessoas habitam, visitam, etc. e que contém a Tenda.

A Tenda ndo pode ser entendida ou sequer definida como o sentido que o Aurélio
nos da, de local de reunido de espiritas e umbandistas (FERREIRA, 2010, p. 2022). Nem
poderia comungar o significado do que Cacciatore chama de templo, terreiro, onde se realizam
as ceriménias do culto umbandista (CACCIATORE, 1988, p. 235).

Como sabemos, a Tenda em questdo, como ja o proprio nome diz, é de NACAO,
ndo de Umbanda — religiosidade brasileira nascida no século XX e que trabalha com entidades
enviadas pelo Orixa, mas, em que, em geral, ndo tem 0s mesmos ritos ou, se me ousarem dizer,
ligagdo direta com os Orixas através do corte.

Sendo assim, a Tenda em questéo e que sera utilizada daqui por diante é o espaco
sagrado de contato com os Orixas. Essa diferenca sutil sera melhor entendida nos capitulos da

pesquisa de campo. Mas a Tenda ndo é necessariamente a Casa e ndo a contém. A Casa, mesmo



35

tendo vida inerente, ndo é necessariamente a Tenda. A Tenda surge depois, quando se assenta??
o0s Orixas. Como veremos logo no inicio do terceiro capitulo, a Casa € do Xapana e o Oxala
acampa ali, fazendo, assim, sua Tenda.

Portanto, como dito, a Casa contém a Tenda. Mas a Tenda, ainda que fundamental,
ndo contém a Casa. A Tenda, em resumo, estd mais ligada a parte espiritual, ao assentamento
das estruturas sagradas, enquanto a Casa, ainda que contenha essa parte espiritual, ultrapassa
os limites do sobre-humano, incluindo outros seres que nela habitam?:. Tanto é que, entre nos,
dizemos sempre “A Tenda ¢ do Oxal4, mas a Casa ¢ do Xapana”. Tais diferengas estardo mais

bem esmiucgadas nos capitulos seguintes. Ambas — Tenda e Casa — sdo lugares de resisténcia.

1.1.7 Resisténcia

Por fim, vamos trabalhar com a definicdo de Resisténcia. O Aurélio mostra que a
palavra, do latim resistentia, trata do ato ou efeito de resistir; a forca opositora a outra, que se
opde a um movimento de um sistema (FERREIRA, 2010, p. 1926). Para o Dicionario de
Ciéncias Sociais, resisténcia tem sentido de renuncia ou de oposi¢do e, soma que, na ordem
social, o termo pode ser presumido de significados negativos ou positivos (SILVA, 1986, p.
1069).

Entretanto, o significado que mais se aproxima daquilo que trabalharei enquanto
resisténcia € o encontrado no Dicionario Escolar Afro-brasileiro, quando este define

resisténcia escrava:

Durante todo o tempo em que perdurou a escravidao negra no Brasil e nas Américas,
a ordem escravista encontrou oposi¢cdo por parte dos cativos, e as formas mais
frequentes de demonstra-la eram fugas, revoltas, aquilombamentos, sabotagens,
suicidios, abortamentos, o “amansa senhor” e o assassinato puro e simples. Mas, assim
como o controle dos senhores ndo se exerceu apenas pela forca, a resisténcia escrava
se deu também pelo emprego de estratégias pacificas expressas em pequenos atos de
desobediéncia, manipulacdo pessoal e a afirmacéo cultural, bem como de atitudes
dissimuladas ou mesmo de reivindicagOes feitas por meio de negociacdo. (LOPES,
2006, p. 144, grifo meu).

O tempo da resisténcia €, evidentemente, atual. Isso porque, mesmo que tenhamos
travado varias lutas no periodo pretérito, ainda mantemos as “estratégias pacificas” de
afirmacéo cultural como meio de perpetuacéo do ente e da sua forma de viver, como ente numa

sociedade que tende a normatizar a partir de modelos eurocentrados. EXxistir € resistir. Neste

22 Termo esta explicado no minidicionario.
23 Como seres humanos, plantas, cachorros, gatos e que, mesmo esses componentes tendo vida e sacralidade, néo
s80 0s seres sobre-humanos em questéo.



36

texto, essa expressdo toma forma, como o préprio argumento e forma de argumentacao, que

tento expressar em todas as linhas do trabalho.

1.2 Cultura material e Arqueologia pés-processual

Analisando a palavra em sua origem, a arqueologia se refere ao estudo daquilo que
¢ antigo. Entretanto, esse conceito pode causar diversas contradigdes na tentativa de se
estabelecer a arqueologia enquanto ciéncia e, principalmente, na definicdo de seu objeto de
estudo. Epistemologicamente faz-se necessario que a arqueologia possua seu proprio objeto de
estudo, um objeto especifico que a diferencie de outras ciéncias. Autores como Bruneau e Balut
(1997, p. 220-22) estdo de acordo que o objeto especifico de estudo da arqueologia é a producéo
humana, a técnica. Apesar de que os limites evidentes para que essa produ¢do humana se inclua
no conceito de arqueologicidade se diferencie entre os diversos tedricos da arqueologia, a
ciéncia tem como seu principal objeto de estudo os vestigios materiais. Ainda para Bruneau e
Balut (1997, p. 220-22), 0 objeto epistemoldgico da arqueologia seria a arte (enquanto técnica,
o “saber-fazer”), aquilo que os humanos produziram, independentemente de sua temporalidade.
Para abranger toda a técnica se inclui o “projeto” na analise arqueoldgica, ndo somente o
aspecto fisico de um objeto, mas também sua idealizacéo e planejamento.

E evidente que, ao analisar um objeto, numa perspectiva moderno-ocidental
humanista, sua forma de producao, seu planejamento e sua realizac¢éo tornam dificil questionar
guem produziu tal arte. Em geral, afirma-se que ndo se trata de uma analise individualista, mas
do modo de pensar em uma rede social, como tal sociedade se relacionava, pensava, sentia e,
por fim, fabricava (BRUNEAU; BALUT, 1997, p. 213-219). A arqueologia vem, nos ultimos
anos, alargando seu campo de acédo para o estudo da cultura material de qualquer época, passada
ou presente. (FUNARI, 2003).

Bruneau e Balut (1997, p. 213-219) afirmam que o imaterial também esta presente
no objeto de estudo arqueoldgico a partir do momento em que considera que o ficticio poderia
ser fabricado, logo o imaterial também possui finalidades industriais. Aquilo que foi destruido,
sem vestigios, é também componente do estudo arqueologico, assim como “a obra em perfeita
integridade”, por entrarem no conceito de obra.

Os artefatos nos auxiliam, segundo esta abordagem, a materializar o ser, seja na
demonstracdo de poder proprio e lugar na hierarquia social, como pelo fornecimento de

envolvimento no presente, lembrangas pretéritas e indicacdes para metas futuras, ou ainda como



37

evidéncia concreta de lugares em redes sociais como simbolos de relacionamentos valiosos
(LUBAR; KINGERY, 1993. p. 1-5).

A autora Tania Andrade Lima afirma que a arqueologia historica tem condicGes de
“atingir aspectos NA0 conscientes das estruturas tecno-econémicas, socio-politicas, ideoldgicas,
etc., que ndo aparecem nos registros escritos, se for desenvolvida a partir de uma perspectiva
antropologica e nela buscando seus fundamentos teoricos” (LIMA, 1985, p. 1-16).

Nos fins da década de 1970 e 1980, as transi¢des de ditaduras da América Latina,
concatenando-se com a chamada “nova ordem mundial”, repercutiram na arqueologia,
originando o chamado pos-processualismo. Se, no processualismo, o conservadorismo, a
técnica de documentacéo e fatores ambientais prevaleciam na andlise, no pds-processualismo,
os significados da cultura material codificariam ideias e simbolos que estariam estruturados
dentro dos vestigios materiais. Ideias e simbolos estes necessariamente dependentes da mente
humana. (TRIGGER, 2004, p. 325-361).

O mal-estar causado com a relacdo de materialidade e utilidade imediata, criada
somente para atender as necessidades humanas ao meio ambiente tornou, no poés-
processualismo, 0 humano protagonista e a materialidade — sendo objeto epistemoldgico da
disciplina — um produto humano fundamental de analise. Desta maneira, as particularidades
culturais das sociedades ganham énfase. A “cultura material”, dentro da corrente pos-
processual, vai além de um mero reflexo das necessidades humanas, como era na corrente
processual (TRIGGER, 2004, p. 325-361).

Afirmam Francovich e Manacorda que a aparicdo da arqueologia pds-processual
foi a transicdo de um pensamento que privilegiava grandes tendéncias e movimentos de massa
a outro movimento que realca as variantes individuais e as categorias primordiais da sociedade.
“Nesse sentindo, se trata de corrigir o preconceito que desfavorece as classes subordinadas, as
mulheres, as minorias ¢ os marginalizados” (FRANCOVICH; MANACORDA, 2001, p. 290-
293).

O pds-processualismo, indica Johnson, reafirma a importancia das crengas das
pessoas e seu poder de simbolizacdo e ndo apenas a analise da cultura unicamente por términos
de adaptagdo ao meio ambiente. Dessa maneira, a “cultura material”, dentro da corrente pos-
processual, ndo era simplesmente um reflexo passivo de um conjunto de normas, mas sim um
meio na interpretacdo das diversas sociedades. (JOHNSON, 2000, p. 131-150).

A Cultura Material, dentro dessa perspectiva, seria, primordialmente, simbolo, um
texto a ser lido e interpretado, ainda que subjetivamente. Na corrente pés-processualista, as

perguntas sdo celebradas e mais entendidas do que as respostas imediatas e universalistas. Os



38

distintos pontos de vista tedricos ndo sdo vistos como problemas e sim como enriquecedores
acerca da interpretagdo dos vestigios materiais, e a cultura material humana seria a
materializacao das vivéncias e praticas cotidianas e individuais (TRIGGER, 2004, p. 325-361).

As experiéncias multissensoriais passam a ser propostas e a cultura material
constitui-se, segundo essa linha de pensamento, como ativa para afirmar identidades e
demonstrar questdes culturais muito mais profundas que apenas a olho nu pouco se observa.
Nesta mesma linha de pensamento, a crenga e 0s simbolos das pessoas sao de suma importancia,
e o individuo passa ser o0 agente de suas construcdes e interpretacfes acerca da materialidade
que o rodeia, tornando de suma importancia os significados que atribuimos aos objetos e 0s
simbolos que deles observamos e sentimos.

Tentei, aqui, dar um panorama da arqueologia, a partir da perspectiva pos-
processual, citando brevemente a corrente processual, a qual a primeira se opunha. Eu parto
desse historico porque, a principio, meu contato com “religiosidades” e culturas de matrizes
africanas (na época, Umbanda), também partiram dele. E muito deste texto “brota” de minha
autoria, na época, da monografia de conclusao de curso.

Entretanto, ndo apenas o olhei novamente, o marquei, 0 questionei, como ocorre no
préximo topico, no qual me debrucarei naquilo que me fez transitar de uma corrente pos-
processual a uma Arqueologia Simétrica e a uma critica a colonialidade do saber. Entretanto,
algo que restou em mim da corrente pos-processual é, principalmente, a celebracdo dos

questionamentos e ndo das respostas prontas.

1.3 Criticas ao fazer cientifico moderno-ocidental

A critica do modelo humanista, com seu apogeu iluminista (GONZALEZ-
RUIBAL, 2007; LATOUR, 2008), passa a deslocar o Deus cristdo no territorio europeu em
detrimento de um novo centro: 0 “homem” e sua “racionalidade”, a luz que se distanciava das
trevas do periodo medieval.

Buscar-se-ia, assim, resolucdes na Ciéncia para explicacbes de mistérios
relacionados a observacao, a olho nu. Entretanto, devemos lembrar que esse suposto sujeito
objetivo da ciéncia é, na verdade, extremamente subjetivo e muito pontualmente localizado:
trata-se de um homem branco, europeu, heteronormativo, com aquisi¢des financeiras (nobres
ou burgueses avidos por conhecimento e status — e, assim, poder) e quando, por exemplo,

mulheres passaram a ser inseridas, elas sd3o os seus “opostos” ideais: também brancas,



39

heteronormativas e com poder aquisitivo, geralmente filhas, esposas ou até maes do “cientista”
(TOSSI, 1998; HARAWAY, 1995). Said (2007), ao tratar sobre o orientalismo, nos informa
que:

O orientalismo nunca esta longe daquilo que Danys Hay chamou de ideia da Europa,
uma nogdo coletiva que identifica a “n6s” europeus em contraste com todos “aqueles”
ndo-europeus, e de fato pode ser argumentado que o principal componente na cultura
europeia € precisamente 0 que torna essa cultura hegemdnica tanto na Europa quanto
fora dela: a ideia da identidade europeia como sendo superior em comparagdo com
todos 0s povos ndo-europeus.

[...] O cientista, o erudito, o missionario, o negociante ou o soldado estavam no
Oriente, ou pensavam nele, porque podiam estar la, ou podiam pensar sobre ele, com
muito pouca resisténcia da parte do Oriente (SAID, 2007, p. 19).

Ainda que, nesta obra especifica®, Said se foque mais na invengéo do Oriente pelo
mundo ocidental, podemos correlacionar as mesmas atitudes do mundo Europeu? a distintas
culturas e povos. A apropriacdo e a exploragdo, o saqueamento, a escraviddo de povos
considerados “inferiores”, fosse por ndo possuirem suficiente armamento bélico, fosse por ndo
terem a mesma apreensdo de mundo que tinham esses grupos dominantes. Durand (2004)

corrobora para esta afirmacao ao constatar que:

Embora, por um lado, tenha sido a lenta erosdo do papel do imaginério na filosofia e
epistemologia do Ocidente que possibilitou o impulso enorme do progresso técnico,
por outro, o dominio deste poder material sobre as outras civiliza¢des atribuiu uma
caracteristica marcante ao “adulto branco e civilizado”, separando-0, assim como sua
“mentalidade 16gica”, do resto das culturas do mundo tachadas de “pré-l6gicas”,
“primitivas” ou “arcaicas” (DURAND, 2004, p. 15).

Portanto, ndo bastava ndo ser suficientemente “civilizatorio”, numa perspectiva
material (como materialidades atribuidas a um mundo bélico organizado ou cidades
imponentes), mas também todos aqueles que observassem e percebessem um de maneira ao
que Durand chama de “imaginario”, mas eu chamo, nesta dissertacdo, de ontologicamente
distinto, eram associados a qualquer termo pejorativo. Isso nos colocava numa categoria além
de “pré-humanos”: éramos ‘ndo-humanos”. E se, num primeiro momento a fé cristd era
relativamente aceita, ap0s, ha a completa “erosido” entre ciéncia e a mesma. O mundo ocidental
passa, ontologicamente, a dividir-se em dois. Dualidades como ciéncia/fé; natureza/cultura;
homem/mulher e outros. Dualidades estas que sdo culturalmente compartilhadas com a
perspectiva judaico-crista e que se impdem aos mais distintos grupos que foram subjugados

pelo mundo Ocidental.

Como raramente essas dualidades representam relagdes de igualdade na diferenca, a
relagdo inerentemente instavel é resolvida ao subordinar-e uma metade de cada par a
outra. Dessa forma, brancos dominam negros, homens dominam mulheres, razdo é

24 SAID, Edward. Introdugéo. In: Orientalismo: o Oriente como invencdo do Ocidente. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2007.
25 E, posteriormente, norte-americano.



40

aclamada como superior a emogao em garantir a verdade, fatos superam opinido ao
avaliar conhecimento e sujeitos dominam objetos. A diferencga de oposicao dicotdbmica
invariavelmente implica relagdes de superioridade e inferioridade, relagdes
hierarquicas que se enredam com economias politicas de dominacédo e subordinagéo
(COLLINS, 2016, p. 108-109).

Devemos ter em mente, entretanto, que, para se legitimar enquanto Unica verdade, a Unica
“razao” possivel, foi necessario suprimir outras formas de conhecimento, de apropriacdo de
mundo, de cura. A ridicularizacdo e a chacota sdo também meios de opressao, muito comuns
no periodo contemporaneo. Mas, neste primeiro momento, falamos de mulheres com
conhecimentos milenares sendo queimadas vivas, negros sendo violentados de todas as
maneiras possiveis, indigenas sendo catequizados ou dizimados, etc. Foi necessario matar, nos
internar como loucos, perseguir os “endiabrados”, prender os ‘“charlatdes curandeiros”
(NEGRAO, 1996, p. 43-66). N6s, que ndo compartilhdvamos da ontologia moderna-ocidental,
éramos os inimigos da “luz”, do verdadeiro conhecimento.

E, ainda que tenha o objetivo de se declarar “neutra” e oposto completo de “fé”, essa
Ciéncia, em geral, perpetuou as perseguicdes da Santa Inquisi¢do do periodo Medieval, apenas
com métodos distintos. Se ndo somos “agentes de Satda” (DELUMEAU, 2009), passamos a ser
considerados (as) doentes mentais pela medicina moderna — jamais poderiamos trazer nosso
conhecimento, tdo “contaminado” por nossas “crencas”, a0 mundo de luz e razdo. A Unica
forma de podermos ter vocalidade, em tais circunstancias, é sermos tutelados ou nos
enquadrarmos nos moldes “académicos”.

A Ciéncia (com “c” maitsculo, a tida enquanto oficial) teve papel crucial em ambas:
modernidade e colonialidade, tanto na tentativa de abandonar o dominio exclusivo da Igreja,
quanto para reforcar o que esta ja impunha — a exemplo, as dualidades, como bem/mal,
homem/mulher, etc. (DURAND, 2004). Tais teorias, hoje citadas com desprezo pela Academia
pelo pavor de seu préprio passado, nos parecem absurdas. Mas a violéncia de uma colonialidade
do saber apresenta-se até hoje (BOURDIEU, 1989; GNECCO, 2009).

Aprofundando ainda mais a afetividade e relacionamento com os seres (humanos e néo
humanos) que pesquiso e dos quais também faco parte, muitos questionamentos a respeito do
proprio fazer arqueologico surgiram. Por ter sido inimeras vezes “impedida” e desacreditada
de estudar meu proprio coletivo, iniciei a critica do “fazer Ciéncia”, em especial, a

Arqueologica.



41

Ao estudar a virada ontoldgica e textos pos-coloniais, passei a questionar a colonialidade
do saber, a violéncia epistémica e o racismo?® praticado cotidianamente no cenario Académico,
em especial na minha area de conhecimento — a arqueologia. Nao poderia, entdo, o subalterno
falar??’

Acima de tudo, a modernidade ocidental € um evento palpavel a quem se dispbe a
analisd-la (LATOUR, 2013). Alguns autores pressupdem que essa modernidade tem origem no
iluminismo, por meio da consagracao da teoria humanista (TOSSI, 1998; WOLF, 2016). Outros
defendem que a sua origem é do socratismo (DURAND, 2004). Ndo me aprofundarei acerca
das origens da modernidade em si, mas em alguns aspectos que podemos observar como
resultados dela.

Estamos tratando de contextos europeus, de sujeitos que, desejando se afastar de uma
teoria mais divinizada da Igreja Catolica, criam um sujeito supostamente objetivo: um
observador “onipresente, onisciente, onipotente”, que teria, por sua modéstia, a capacidade de
observar a natureza e a sociedade (em oposicdo, evidentemente) em uma perspectiva ndo
emotiva e racionalizada (TOSSI, 1998). Os humanos teriam, portanto, atributos de centro e, ndo
por acaso, as qualidades outrora divinas passam a localizar-se no ser humano. A ontologia
moderna cria, para 0os mais distintos aspectos de seu mundo, dualidades, e as difunde
forcadamente — por meio da globalizagdo do mundo colonial. Assim, coloca-se uma grande
linha horizontal de opostos completos, onde 0 meio termo praticamente seria inexistente ou

patologicamente inviavel?®,

Asi, todo objeto fue dividido en dos, y los cientificos e ingenieros se llevaron la mayor
parte- la eficacia, la causalidad, las conexiones materiales- y les dejaron las migajas a
los especialistas de “lo social” o la dimension “humana. [...] Cuando se da al ambito
social un rol tan infame, es grande la tentacién de reaccionar exageradamente y
convertir la materia en mero intermediario que “transporta” o “refleja” fielmente la
agencia de la sociedad. (LATOUR, 2008, p. 123).

Algo que noto no fazer cientifico mais tradicional é que, ainda que lutemos para a
insercdo de negros (a) e indigenas na Academia, nos negros (as), indigenas, corpos
marginalizados em geral, ndo temos direito pleno de falar sobre nos. E a razdo? Deveriamos
ser, N0 maximo, relacionais, ndo émicos.

As culturas negras, por exemplo, oriundas de diversos locais de um imenso

continente, interagindo com outras etnias, em graus de relacGes diferentes, com legislagdes

26 Visto que meu coletivo é de matriz negra.

21 Referéncia a SPIVAK, 2010.

28 para leituras mais aprofundadas a respeito de patologizag@es, sobretudo as da imposicéo do sexo, efetuadas pela
modernidade, ver Machado (2005), Preciado (2011), Bento e Pellcio (2012), Haraway (1995), Schienbinge
(2001), Rohden (2003), Butler (2006).



42

diferentes para cada localidade da colonia (CARLE, 2005), poderiam, de alguma maneira ser
iguais? E procurar tracos étnicos africanos de uma Africa ideal que foi arrancada de nds (ou,
mais bem colocado, fomos arrancados dela).

A questdo ndo é deslegitimar que outras pessoas — que ndo sejamos nds negros (as),
batuqueiros (as), quilombolas, indigenas ou outros grupos marginalizados — falem da nossa
cultura ou uma critica direta ao pressuposto da alteridade. Mas é sim a dendncia que esse local
de fala, infelizmente, ainda ndo nos é permitido a todos (as), justificando um racismo ideoldgico
por estarmos afetados (as) pelo campo ou completamente inseridos (as) dentro dele —algo que,
segundo Favret-Saada (2005) e Collins (2016), seria mais enriquecedor do que,
necessariamente uma falha epistemoldgica, ja que teriamos acesso a determinadas informacdes
gue um (a) pesquisador (a), que nao tivesse sido afetado em campo, néo teria acesso facilmente

(se é que, sequer, as teria).

1.4 Arqueologia por um viés colonizador

No nosso segundo topico deste capitulo, trabalhamos um pouco a respeito do objeto
epistemoldgico da arqueologia e da corrente tedrica com a qual desenvolvi a minha monografia
de conclusdo de curso de bacharelado em Arqueologia pela FURG. Pelo fato de ja trazer a
arqueologia pos-processual e suas respectivas criticas realizadas ao cientificismo exacerbado
da arqueologia processual, preferi partir de suas analises para melhor esclarecer a critica deste
texto, também a esta, e nos voltarmos a uma arqueologia “p6s-colonial” — no sentido da tomada
de consciéncia de uma colonialidade de saberes e da reivindicacéo do local de fala e de virada
ontoldgica, nas quais pretendo desenvolver meus estudos.

A arqueologia se origina de uma tentativa humana de conhecer suas origens e
entender como viveram os povos “primitivos”, nossos supostos “ancestrais”’. Colecionavam-se
objetos, espécimes, materialidades, considerados “exoéticos” de localidades distintas,
preferencialmente, longinquas, e de populacdes consideradas selvagens e primitivas. Os
chamados “gabinetes de curiosidade” foram, assim, se expandindo e, seus estudos — através de
inventarios e seriacdes, foram tornando a “curiosidade” em um estudo cada vez mais
sistematico. (TRIGGER, 1984).

Para “alimentar” tais gabinetes, nobres e burgueses em ascensdo, financiavam
expedicOes aos locais em que se acreditava que as materialidades poderiam responder a davida

filosofica que permeia 0 nosso ser: de onde viemos? Quem realmente somos? Entretanto, esses



43

questionamentos de ordem existencial passaram a legitimar o saqueamento e exploracéo dos
locais que poderiam conter o “elo perdido” da existéncia humana. Além disso, passa-se a
defender que a diferenga entre os povos “primitivos” ¢ as civilizagbes europeias eram graus
evolutivos e lineares: a civilizacdo era o apice da evolucdo e, portanto, tinha direito ao
conhecimento, ainda que fosse necessario explorar, saquear, violentar etc. A origem comum,
que tanto se tentava encontrar, também legitimou a criacdo dos Estados-Nagdo, emergentes até
entdo. Verificamos, dessa maneira, que a arqueologia ja surge com um principio colonizador,
nacionalista e imperialista (TRIGGER, 1984).

Pelo préprio texto e pela critica a ciéncia moderna que levantei, o (a) leitor (a)
compreende algumas das abordagens que foram e permanecem sendo realizadas no fazer
arqueoldgico, quando este surge como disciplina “cientifica™®® e as razbes pelas quais me
utilizarei da virada ontoldgica, da arqueologia do presente e da autoetnografia em meu estudo.

Conseguimos observar isso mais evidentemente em arqueologias “cientificistas”,
como é o caso do processualismo. Mas a perspectiva pds-processual, mesmo que considere 0
simbolico nas relacbes humanas, esquece que, para distintas apreensdes de mundo, em
diferentes culturas, o humanismo (enquanto ontologia) ndo ¢ uma realidade inerente em suas
relacdes e percepcoes:

La arqueologia simétrica, si embargo, va més alla de las teorias de la materialidad al
uso y propone una nueva forma de mediar (traducir) estas relaciones entre personas y
cosas Yy una practica mas reflexiva de la disciplina -pero no una reflexion de un tipo
posestructuralista, donde se ensalza al sujeto individual pensante, sino mas bien una
etnografia de la practica arqueoldgica. (EDGEWORTH, 2005 apud GONZALEZ-
RUIBAL, 2007, p. 284).

Entretanto, necessito fazer um paréntesis. Algo que é muito criticado, dentro da
arqueologia, sobre a corrente pds-processual, ¢ a falta de inovagdo do “Método”. Diz-se que,
ao utilizar o mesmo método que correntes anteriores, 0 pos-processualismo estaria, de alguma
forma, invalidando uma “superacdo” de correntes prévias € o nome adotado “pds” esta,
portanto, equivocado.

Penso completamente diferente. Primeiramente, observamos a necessidade,
especialmente oriundas de arque6logos de outras correntes tedricas, de uma suposta “evolugdo”
linear; de um modelo kantiano e de uma necessidade de “superagdo” através da “climinagao”
do antecessor e da aniquilacdo de formas prévias do saber, de preferéncia. 1sso ja me diz muito

mais sobre quem critica do que sobre o que € criticado.

2 Trigger (2004) aponta que os primdrdios de uma arqueologia cientifica estdo relacionados ao uso do histérico-
culturalismo, ou seja, com objetividade, método e sistematizacdo de dados.



44

De maneira alguma tracarei qualquer critica a respeito da corrente pos-processual
utilizando uma perspectiva colonizadora e cientificista assim. Pelo contrario: o que talvez
arqueologos ndo se deem conta — e nisso, pelas minhas experiéncias, incluo também os autores
que se denominam pds-processualistas — é que uma critica “pds” (seja ela poés-moderna, pos-
colonial e, até mesmo, pos-processual) ndo pressupde eliminar o mérito de nenhum pesquisador
ou corrente antecessora, os conhecimentos tragados, as fontes bibliograficas e nem “métodos”.

Cada um traz luz a algo especifico a ser criticado e problematizado. Mas essa
superagao nao ¢ “matando oponentes”, eliminando “passados” numa “cadeia evolutiva” linear.
A propria tomada de consciéncia e, como eu carinhosamente chamo, “botar a cara no sol” (ou
declarar seu local de fala, se formos falar de maneira mais “oficial”) €, em si, uma superacao e
uma resisténcia.

Para mim, ndo é, de forma alguma, prejudicial a arqueologia fazer interface com
outras ciéncias e, nisso, incluo tanto Ciéncias moderno-ocidentais como formas de saberes
ancestrais. Trago, pelo pouco, mas crucial contato que tive nas disciplinas ministradas por
antropologos, no meu mestrado, criticas que, se ndo tivesse tido essa oportunidade de
interseccdo, jamais ousaria realizar dentro da arqueologia.

N&o sei se é porque venho de um curso propriamente dessa ciéncia que, ao
contrario de muitos arque6logos com quem ja tive contato ao longo destes oito anos, nao tenho
medo de abracar. A Arqueologia, muitas vezes foi considerada filha da Antropologia ou, pior,
como mao-de-obra da Historia. Provavelmente porque, hd muito pouco tempo, conseguimos a
legalizacdo da nossa profissdo, e ha uma necessidade de se sublinhar o que € ou ndo arqueologia.
Em minha opinido, um exercicio frequente de inseguranca, tentativa de legitimacao do préprio
poder que se perpassa, até hoje, em congressos, salas de aula e outros espacos em que se
encontrem grupos de arquedlogos.

Entretanto, pessoalmente, nunca tive nenhuma duvida de que a minha profissao é
aquela que trabalha e dialoga com povos — pretéritos e presentes, através das materialidades. E
observo que, para obten¢do de uma “independéncia” de outras Ciéncias Humanas, arquedlogos
se fecham em seus casulos. E buscando uma referéncia para aquilo que fazem, infelizmente, se
referenciam por modelos europeus e, em alguns casos, norte-americanos. Importamos modelos
prontos e esperamos que povos, filhos desta terra, em suas maltiplas ontologias, se encaixem —
ou forgcamos, a todo custo, que se encaixem.

Quanto a arqueologia, especificamente, algo que eu sempre quis demonstrar é que
as coisas ndo sdo necessariamente reflexos de uma cultura ou de agentes humanos. Pelo

contrario: damos de comer as pedras porque nossos Orixas sao essas pedras. Nossas quartinhas



45

ndo representam que estamos servindo aos Orixas. Elas sdo servidas aos Orixas. Enquanto
trabalharmos o “representar” e ndo nos dermos conta que outras ontologias e muitos outros
pluriversos existem, estaremos sempre reiterando aquilo que a modernidade e a colonialidade

nos deixou: a violéncia.

1.5 Considerac0es e denuncias

Como ja me referenciei outrora, a arqueologia ja nasce de um pressuposto
colonizador, nacionalista e imperialista (TRIGGER, 1984): para compor as colecdes dos
gabinetes de curiosidades e antiquarios, invadimos terra, saqueamos artefatos, exploramos a
terra e tudo aquilo que nela habita, ndo nos importamos com as pessoas a Ndo ser para que sejam
colocadas como selvagens e primitivos e muito menos demos agéncia e simetria aos elementos
humanos e ndo humanos que estudamos. Analisamos sociedades que pretendemos que sejam
“museus a céu aberto”, vitrificadas.

Se um grupo cré em algo, dizemos que ¢ pura “mitologia”, total oposto de Ciéncia,
pela nossa prépria episteme. Aceitamos estudar o (a) negro (a) e suas manifestacfes, mas, de
preferéncia, que ndo sejam estudados por ele (ela) mesmo (a). Afinal, a Ciéncia moderna s
permite que o (a) negro (a) faga ciéncia se for no molde perpétuo e cristalizado da Ciéncia do
dominante, este que, ndo por acaso, é de origem branca.

Como podemos deixar que uma batuqueira fale sobre Batuque e dizer que este ndo
¢ a mesma coisa que 0 Candomblé se estamos estudando uma grande heranca africana em todo
territério nacional (lembremos sempre que a arqueologia tem, originalmente, um fim
nacionalista), como se todos esses elementos fizessem parte de uma mesma e Unica cultura para
nos?

Repito: as culturas negras, originarias de multiplos locais de um gigantesco
continente, interagindo com outras etnias, culturas, ontologias, linguas. E em graus de relacfes
igualmente multiplas, subjetivas e proprias. Legislacdes diferentes para distintas localidades da
colénia (CARLE, 2005) e submetidos a uma escravidao que necessitava tirar toda a identidade
cultural e subjetiva dos corpos escravizados. Como, com tantas peculiaridades e lutando para
sobreviver (em todos os sentidos), n6s poderiamos ter apenas uma cultura, referenciada a uma
Africa ideal, mais conhecida e defendida, inicialmente, pelo colonizador? Poderiamos, de
alguma maneira, ser iguais? Isso, mais que qualquer coisa, me deixa profundamente
incomodada.

Eu sou baiana e vivi dezoito anos de minha vida na Bahia. Se fosse a mesma coisa,

por que eu ndo entrei no Candomblé, tendo acesso a este pela minha bisavo, méae de meu avo



46

materno? Meu bisav0, pai de minha vé materna, frequentou o Xangd pernambucano. E nunca
foi meu Odu o conhecer. A minha lemanja quis vir para o Rio Grande do Sul, ela quis entrar
no Batuque. Frequentei a Umbanda e, & mesmo, ja me encaminhavam para o Batuque.

Uma pessoa de fora, branca e sem qualquer afec¢do ou conhecimento émico, com
sua ontologia humanista, na qual sé me respeita enquanto quase-humana (mas finge que me
reconhece enquanto humana) e ndo consegue entender as particularidades de cada cultura, em
diferentes regides, em distintas peculiaridades, jamais vai compreender minha cultura ou o meu

povo, se ndo se permitir afetar.

Se afirmo que é preciso aceitar ocupa-lo (um lugar no sistema da feiticaria), em vez
de imaginar-se 14, é pela simples razdo de que o que ali se passa é literalmente
inimaginavel, sobretudo para um etnégrafo, habituado a trabalhar com representacdes:
quando se estd em um tal lugar, é-se bombardeado por intensidades especificas
(chamemo-las de afetos), que geralmente ndo sdo significaveis. Esse lugar e as
intensidades que Ihe sdo ligadas tém entdo que ser experimentados: é a Unica maneira
de aproxima-los. (FRAVET-SAADA, 2005, p. 159).

Em uma recente discussdo com dois arquedlogos, uma arqueéloga, professora
doutora, me falou o quanto a arqueologia da FURG (sim, da universidade na qual sou graduada
e passei mais de quatro anos) € inclusiva e simétrica. Segundo ela, essa inclusdo se da por
“dialogar” com diferentes agentes — todos humanos, I6gico. Eles viram, geralmente, nomes,
estatisticas, uma nota de rodapé para a gloria do (a) pesquisador (a) e obtencdo de linhas no
Lattes. Mas isso € humano e, ainda que trabalhe com materialidades, a arqueologia imagina que
0 maximo a se alcancar é a fala humana do outro — que é sempre outro. E, reconhe¢o que a
intencdo € boa — trazer conhecimentos para dentro da universidade, mas o poder de falar de si
por esses atores, em uma dissertacdo de mestrado, em geral, é visto com mau-olhos.

Certa ocasido, determinado professor estava questionando a respeito da pesquisa de
todos os seus alunos e falei sobre a minha. Ele insistia que eu deveria me pautar em autores
arqueotlogos para falar do meu tema em minha dissertacdo. Posso falar muito a respeito da
teoria arqueoldgica, da arqueologia da escraviddo, mas, excetuando-se Wolff, arqueologia feita
sobre Batuque, especificamente, ha poucas fontes, em especial, num sentido émico de
vivéncias.

Ele insistia, “fazendo alusdes de carater ambiguo” dizendo que os indigenas que ele
trabalhava “nao aguentavam mais” que falassem de suas “mitologias”, ainda que nao soubesse
ao certo o que eu iria trabalhar a respeito de Batuque - como se tudo o0 que tivéssemos, fosse,
efetivamente, “mitologias”, reduzindo a esfera batuqueira a religiosidade. E, em sua violéncia
epistémica e simbdlica — tipicas de uma ontologia moderna-ocidental, a religiosidade (que

pressupunha que eu iria trabalhar) estaria em total oposicéo a toda e qualquer racionalidade.



47

Toda aula, uma nova violéncia, que perdurou por quase seis meses. Acusada de ser
menos cientista, acusada de meu coletivo ndo querer que eu falasse de nos, acusada de n&o ser
digna de estar ali. Tudo isso eu, sinceramente, poderia suportar. Até que, em certa ocasido, esse
“salvador”, esse ‘“cientista onisciente, onipresente e onipotente”, esse “deus arque6logo”
resolveu me salvar! Aconselhou-me: eu deveria buscar sobre religiosidade afro-brasileira em
autores arqueologos. Quando Ihe respondi que, em tais obras, se referiam mais ao Candomblé,
ou & Umbanda®’, ou a uma “arqueologia da diaspora” em geral, ele respondeu — “mas isso ai é
tudo a mesma coisa!”.

Eu fiquei alguns minutos olhando para ele, calada. O desprezo que ele tinha ndo s6
pela minha cultura, mas por outras de matrizes africanas, era tdo absurdo que ndo tinha voz para
argumentar. Eu, além de ndo ser cientista, ndo ser arquetloga, de ser uma traidora diante dos
meus, eu era qualquer coisa. Meu povo era qualquer manifestacdo. Eu ndo pertencia a um grupo
porque esse grupo ndo existia, ndo era legitimo academicamente. Esse grupo era sé um fetiche,
pautado em mitologias e eu, para me provar académica, deveria escrever de maneira ndo
sentimental, ndo afetada e jamais émica.

O que nao se percebe é que eu estaria também criando um sentimento e uma crenca
de que estava sendo racional e objetiva. Afinal, ndo seria a racionalidade cientifica, ocidental,
moderna e humanista, também uma forma de fé e uma manifestacdo de uma ontologia? A
diferenca e que esta Ciéncia, dentre as inimeras existentes, é a filha legitima e todas as outras,
bastardas.

“Como ousa esta ‘fedelha’ questionar minha autoridade?” — “Como ousa esta
‘macumbeira’ falar de ‘religiosidade africana’ (no singular), sendo que hé trabalhos de séniors
da arqueologia sobre isto?” — “Como ousa esta ‘negra’ adentrar os portdes do ‘paraiso do
conhecimento’ e ousar tirar a mascara branca?” — “Quem vocé pensa que ¢?”” — Indagacdes que
pairavam nas afirmacdes do cientista — professor e de muitos outros, durante meu mestrado.

Eu digo: sou Ingrid Santana. Filha de lemanja. Batuqueira. Filha da Grande Mae,
da agua e do mar. Arqueologa também. E, ao meu lado, trago uma legido de ancestrais que
foram violentados e que veem seus descendentes também o sendo. Agora, pode a subalterna
aqui falar, por gentileza, sinh6 e sinha?

Agora que passamos pelas criticas e dendncias ao fazer arqueoldgico tradicional e
a violéncia epistémica, vamos, em nosso segundo capitulo, trabalhar com as teorias e

metodologias que utilizarei, de fato, nesta dissertacéo.

30 Incluo em trabalho sobre Umbanda, o meu préprio TCC. Sobre Candomblé, sei do trabalho de Andrade Lima
no Cais do Valongo, no RJ.



48

Capitulo 11

Argueologia do Presente, Argueologia Simétrica e Autoetnografia arqueologica

Trabalhei, no capitulo anterior, as definigdes de termos “basicos”, mas, nem por
isso, irrelevantes a esta dissertacdo, tendo em vista a tomada de consciéncia e a responsabilidade
—nao apenas para um grupo especifico (meio académico), como para outras partes, geralmente
discriminadas na produgdo ativa do conhecimento. E, ainda que seja tema central desta
dissertacdo, as comunidades de matrizes africanas sdo relativamente poucas (ainda que
imensamente numéricas), dentro dos inimeros exemplos dessas partes discriminadas.

No primeiro capitulo, também foi trabalhado a nocdo inicial do objeto
epistemoldgico e da corrente da qual parti, em minha graduacdo em arqueologia (0 pos-
processualismo), além de ter dado breves pinceladas ao que essa mesma corrente pretendia se
opor — a corrente denominada “processual” e até mesmo a corrente chamada “historico-
cultural” (TRIGGER, 2004). Abordo também as criticas ao surgimento e a perpetuacdo de uma
Ciéncia ocidental colonizadora e revisamos a arqueologia, pela perspectiva dessas criticas.
Neste capitulo, vou aprofundar as perspectivas tedrico-metodoldgicas que guiardo, de fato, este
trabalho. Irei também, neste capitulo, fazer uma breve revisdo bibliografica sobre estudos a
respeito do Batuque.

Collins (2016), ao abordar a multiplicidade e o enriquecimento das mulheres negras
feministas dentro do meio sociolégico — o qual expando também a outras ciéncias
humanas/sociais, reforga a importancia de um olhar, a0 mesmo tempo “de fora” (segundo certos
modelos tradicionais da academia) e de dentro (em certos coletivos, marginalizados pela

sociedade e pela propria Academia®!). O objetivo ¢ a insercéo de diferentes olhares, em especial

31 Em seu texto, Collins (2016) abordara estes grupos, simultaneamente “de dentro” das comunidades negras, mas
gue, também, estdo na Sociologia, dando como exemplo as feministas negras norte-americanas. Mas seu texto sera
utilizado por mim, ndo apenas porque sou feminista negra, mas também porque os aspectos tedricos de seu trabalho
podem ser aplicados a diferentes grupos marginalizados que se inserem no meio académico.



49

daqueles tidos enquanto marginais, para um enriquecimento e uma tomada de consciéncia
politica nestas disciplinas.

Basicamente, para se tornar um insider socioldgico, as mulheres negras precisam
assimilar um ponto de vista que é bastante diferente do seu préprio. Homens brancos
tém, por muito tempo, sido grupo dominante na sociologia e a sua visdo de mundo
sociologico compreensivamente reflete as preocupagdes deste grupo de praticantes.
[...]- N&o chega assim a surpreender o fato de que os esfor¢os das mulheres negras em
lidar com os efeitos de sistemas interligados de opressdo possam produzir um ponto
de vista um tanto diferente e, em diversas ocasides, oposto ao ponto de vista de
homens brancos insiders.

[...]. Assim como as outras pessoas, as mulheres negras podem ver o “pensar como de
costume” sociolégico como parcialmente organizado, parcialmente claro e
contraditério, e podem questionar essas receitas existentes.

[...] De forma parecida, os insiders sociolégicos tradicionais, quer sejam homens
brancos ou seus discipulos ndo brancos e/ou discipulas, certamente ndo estdo em
posicdo de perceber as anomalias especificas que sdo nitidas para as mulheres afro-
americanas, pois esses mesmos insiders socioldgicos produziram essas anomalias.
(COLLINS, 2016, p. 118, 122, grifo meu).

A dominacdo de homens brancos no campo de investigacdo socioldgica gera um
esforco das mulheres negras na ruptura com os efeitos nefastos dessa opressao. As mulheres
negras, como indica Patricia Hill Collins, passam a questionar essas receitas constantes de
origem europeia heterocentrada que geraram anomalias especificas na analise de populacbes
néo brancas, de mulheres ou de qualquer grupo discriminado — seja pelo género, pela cultura,
pela classe, no mundo moderno-capitalista, etc.

A necessidade de realizar uma arqueologia ndo-violenta, ndo colonial, que respeite as
identidades que se prop@e a analisar, sejam estas datadas do tempo presente ou, também, de
passado mais longinquo vem sendo uma questao de conflitos e debates (calorosos e, por vezes,
epistemicamente violentos). Vejo a necessidade constante de realizar conexfes com a
antropologia e com propostas consideradas “audaciosas” pelo meio académico arqueoldgico,
nao apenas para justificar “cientificamente” meu trabalho, mas também para criticar e
denunciar os locais de fala, que ndo séo permitidos a todos (as).

Sendo assim, para uma melhor compreensdo a respeito do tema e da minha escolha,
entre metodologias e teorias no ambito das ciéncias sociais, faz-se necessario um exercicio de
digressdo, dentre as perspectivas tedricas que mais poderiam auxiliar na compreensdo do
Batuque Galcho e as razdes pelas quais eu realizei a escolha dos meus escopos tedrico-
metodologicos. Escopo realizado dentro de uma perspectiva émica e, nem por isso, menos

arqueoldgica. Dessa maneira,

0s meus principais dispositivos metodologicos para o estudo da autoridade sdo o que
se pode chamar de localizacdo estratégica, que € um modo de descrever a posi¢do do
autor em um texto com relacdo ao material oriental sobre o qual ele escreve, e a
formacéo estratégica, que € uma maneira de analisar a relagéo entre textos e 0 modo



50

pelo qual grupos de texto, tipos de textos e até géneros textuais adquirem massa,
densidade e poder referencial entre si e depois na cultura mais geral (SAID, 2007, p.
31).

Os “dispositivos metodologicos”, vistos como estratégia, indiciam em que posi¢ao
eu me coloco, na maneira de investigar o contexto e 0s textos que aparecem sobre estes, onde
“densidade e poder referencial” estdo mais fortes na cultura do que nas referéncias escritas
sobre ela. Em minha defesa de qualificacdo, fui seriamente orientada a deixar evidente a
problematica de meu texto. E considerei, num “mar sem fim”, qual seria tal problematica.
Aconselharam-me, também, a realizar o (famoso) estranhamento. E eu realizei estranhamento
h& muitos anos, quando ainda era graduanda no curso de Arqueologia, na FURG, para trabalhar
com Umbanda, h&d mais de seis anos. Entretanto, pesquisando textos que abordam o Batuque,
verifiquei que eles também possuem um carater quase que contemplativo e procurei uma
“problematica” evidente.

Percebi que, infelizmente, a probleméatica e outros métodos mais cientificistas
sempre serdo mais exigidos de mim. Wolff (2016), mesmo tendo afeccéo e a deixando evidente,
permanece sendo branca. Correa (1994), mesmo trazendo dados sobre Batuque (também com
afeccdo®?), em seu trabalho, o autor declara seu local de fala (o que é absurdamente louvavel,
tendo em vista a época e 0 rumo das pesquisas no Brasil até entdo): ele € um homem branco,
de origem crista. Eles podem se “dar ao luxo” de olhar e descrever. Eu devo ter um problema
para reforcar que, apesar de batuqueira, eu posso também ser cientista. Sei que ndo foi a
intencdo me machucar, pelo menos ndo conscientemente. Sei também que, no método cientifico
tradicional, é necessaria uma problemética nas pesquisas.

Pensei, ainda rodada pela depressdo dos meses que seguiram, na cama, na
escuridao, qual seria a bendita problematica deste trabalho. Pensei que a problematica poderia
ser se tais materialidades seriam formas de resisténcia dentro do Batuque. Mas a resposta ja
gritava em meu consciente. Pensei ndo ser suficiente por ja saber qual seria o “resultado”.
Pensei em abordar a possibilidade de existéncia de vida ou ndo, mas também sabia a resposta.
O qué, entdo, pesquisar? Foi quando me dei conta daquilo que ndo sabia: eu ndo sabia as
historias - a0 menos minuciosamente, ndo sabia 0s assentamentos, ndo sabia uma série de
informagBes que meus irmdos, minhas irmie e Mée de Santo® foram me fornecendo. E,

tentando ser alguém que nao sou, uma pesquisadora voltada ao “duro” de uma pesquisa, eu nao

32 Mesmo que ndo o diga em seu trabalho inicial (1994), é notavel a afeccdo que Corréa teve ao pesquisar o
Batuque.
33 Posteriormente, fui aprendendo também com grupos de outras NagGes também.



51

via que toda essa série de informagfes — que, sem querer, j& me causavam estranhamento, eram
exatamente aquilo que outros trabalhos, talvez, ndo tivessem.

Mas querem um problema. E ja até abordei melhor sobre isso no capitulo anterior.
O problema é que eu sou parte dos outros e, logo, fui colocada como outsider da Academia
(Collins, 2016). O problema é que, para assumir esse local dentro da “Ciéncia-com-c-
maitsculo”, de um regime solar, de 365 dias de produtividade, eu perdi a informacao de que
eu, em mim mesma, sou ciclica. Eu perdi, nessa necessidade de ter que falar mais alto, por ser
uma mulher negra de pele clara, a voz e a minha consciéncia, de que, mesmo ciclica, mesmo
mulher, mesmo batuqueira, eu tenho algo a oferecer sim a Academia: uma pesquisa émica,
com, de fato, pouco estranhamento, mas com muita colaborag&o®, com equidade de relacdes.

Ofereco o sentido do local de fala, pertencimento e identidade. Ofereco uma
autoetnografia arqueoldgica que pode auxiliar arquetlogos (as) que trabalnem com
“arqueologia da escravidao” ou com culturas negras no Rio Grande do Sul. O problema aqui é
se eu terei direito de falar, com os dados que eu e uma legido de almas abjetas (ndo s6 0s
“macumbeiros”), mas aqueles (as) que estdo a margem da sociedade terdo o direito de falar.

Ao contrario do que esta sendo proposto pelos dominantes, minha critica e
dissertacdo vém para incentivar negros (as), indigenas, quilombolas, pessoas de baixa renda a
gritarem, com toda a for¢a de sua garganta e com todo o ar de seus pulmdes, pelo seu espago
na producédo, na manutencéo e na divulgacdo de conhecimento. O nosso sangue e nNOSSO suor,
derramados pelos (as) nossos (as) ancestrais que morreram, violentados (as) de todas as
maneiras, saqueados (as), humilhados (as) para fundar esse pais. Pais este em que a identidade
nacional pouco nos contempla ou nos insere plenamente. Pelos (as) negros (as) que todo dia
morrem mais que os (as) brancos (as) nas ruas e vielas das cidades. E a histéria contada é dos
dominantes, dos “vencedores”, que ditam o que pode ser dito sobre nos.

NOs exigimos nosso espaco. Na Universidade Publica de qualidade a todos e todas
brasileiros (as), em suas particularidades e ontologias: nds gritamos para ser quem realmente
somos, sem “mascaras brancas”, sem fingimento, sem necessidade de trabalhar mais do que o
outro porgue somos pressupostos como abjetos, como quase-humanos! Temos direito! E mais:
temos o dever. Devemos adentrar todos os espacos que pudermos, espagos que, até pouco
tempo, nem eram sonhados adentrar. Que a Mé&e lemanja e o Pai Oxala nos guiem nessa jornada

nada facil de busca de equidade.

3 Silva (2012) também trabalha com a nogéo de Arqueologia Colaborativa.



52

2.1 Estudos culturais afroamericanos e o Batuque

Ainda que os estudos culturais sobre manifestacdes de matrizes africana nas
Ameéricas ndo sejam relativamente recentes (podemos observar o0 estopim de interesse nesse
foco especialmente relacionado aos Direitos Civis e a inclusdo do elemento negro na
sociedade), novas abordagens e aclamac6es por visibilidades multiplas permanecem em foco
de discussdo, tanto para melhorias politicas quanto para a promocdo de vocalidade das
populacgdes negras (SANTQOS, 2009).

Ferreira (2009) aponta que a chamada Arqueologia da Escraviddo emergiu nos anos
de 1960, nos Estados Unidos, quando, ao pesquisar ruinas das treze col6nias e as plantations
foram encontradas materialidades associadas aos escravizados (FERREIRA, 2009). Dentre os
arqueologos que trabalharam com os vestigios materiais dos escravizados, estdo Singleton e
Brograd (1995) e Fairbanks (1994), que acreditavam que os escravizados ndo confeccionassem
materiais tdo expressivos, o que posteriormente foi contradito. Arquedlogos como Leone (1995)
e Schulyer (1979) trabalharam com a questdo da “resisténcia escrava”.

Nos Estados Unidos, ha uma tradicdo de que um dos principais topicos da
Arqueologia da Escravidao seja a “diaspora africana”, ou seja, o trafico dos escravizados. Por
vezes, se remontam rotas transatlanticas, e as relagdes dos coletivos de Africa, Europa e
Américas (FERREIRA, 2009).

No Brasil, conforme Ferreira (2009), a tematica preferencial, ao se estudar
escravismo é o estudo sobre resisténcia escrava, principalmente através de marcadores étnicos
(os cachimbos, por exemplo, estudados por Agostini) e por aquilombamentos, como ja foi
amplamente pesquisado por Guimaraes e Lanna (1980), Oser Jr. e Funari (1991).

Estudos etnoarqueoldgicos também foram realizados no Brasil, como os de Amaral
(2001) e os de Ribeiro (2008), que se propdem a analisar o acervo etnografico do MAE, de Sao
Paulo; este ultimo, além de ter com foco a interpretacdo das mascaras gueledé e dos edanogboni,
posteriormente, analisa a religiosidade de matrizes africanas na Bahia, na proposta de
tombamento de terreiros religiosos (WOLFF, 2016). Carvalho (2011) trabalha a especialidade
das arvores, relacionadas as religides afro-brasileiras, num quilombo de Mato Grosso; Ja
Novaes (2013) trabalhard com assentamento de ExU na Bahia, trabalhando com
etnoarqueologia focada na paisagem e a importancia desta no Candomblé.

Bastide (1985 ) afirma que, apesar dos primeiros africanos capturados no continente
negro provavelmente pertencessem as tribos do litoral, conforme se intensificava a necessidade

de mao de obra escravizada no Brasil, o trafico penetrava ao interior do continente . Ainda que



53

alguns pesquisadores ndo presenciem mdaltiplas etnias negras, nos registros historicos (ja que
geralmente se atribuia a origem do escravizado ao porto em que 0 mesmo embarcou), Arthur
Ramos apud Bastide (1985) divide as etnias de africanos (as), que aqui desembarcaram, em
quatro: sudaneses (representados pelos iorubas, daomeanos do grupo gége, fanti-axanti — ou
mina — e por grupos menores como agni, zema e timini); os coletivos islamizados (peuhls,
mandingas, haussas); bantos do grupo angola-congolés (ambundas de Angola, congos,
cambindas e benguelas); e bantos da Contra-Costa (mogambiques — macuas e angicos).

Ja Correa (1994) divide africanos (as) trazidos (as) ao Brasil em dois grandes
grupos: sudaneses, que geralmente se originavam da Republica de Benin e da Nigéria e os de
origem Banto.

Se, ao chegar ao Brasil, os (as) africanos (as) foram obrigados (as) a conviver com
distintos grupos sociais e étnicos (europeus (as), indigenas e negros (as) originarios (as) de
diferentes partes da Africa), também se estabeleceu novas relagdes de convivio e solidariedade,
recriando suas visdes de mundo e garantindo, assim, sua sobrevivéncia (MATTOS, 2008).

Para meu seguimento de pesquisa, entretanto, farei um recorte espacial: o Rio
Grande do Sul. Félix (2014) apud Wolff (2016) realiza uma etnoarqueologia a partir das
materialidades de pretos velhos e caboclos em Pelotas, RS. Barbosa Neto (2012) apud Wolff
(2016) realiza sua tese com base etnogréafica de diversos seres sobrenaturais de Pelotas, RS.
Kosby (2009) apud Wolff (2016) realiza uma etnografia sobre as relagbes sutis de morte e
renascimento nas religiosidades de matrizes africanas, em Pelotas, e sobre a afec¢do que passou
ao trabalhar com a temética.

Autores como Gorender, Fernando Henrique Cardoso e Maestri apud Carle (2005)
abordam uma historiografia sobre o negro do Rio Grande do Sul, a partir de uma abordagem
marxista. Segundo Maestri (1984), a presenca negra no estado pode ser constatada desde a
entrada dos primeiros lusitanos, com uma possivel identificacdo de bantos e sudaneses, sendo
que o primeiro, a principio, estaria em maior nimero, numa relacéo 2:1 sobre 0s outros.

Segundo Norton Corréa, no advento das charqueadas, um nimero significativo de
escravizados (as) foi trazido para trabalhar no Rio Grande do Sul. No final do século XVIII e
inicio do século XIX, apogeu das charqueadas, cerca de 30% da populacdo sul rio-grandense
era composta por negros (as), sendo provavel que bantos representassem uma propor¢éo de 3 a
4:1 sobre sudaneses (CORREA, 1994). Maestri ainda aponta que, salvo relativamente poucas
excecOes, a entrada de africanos (as) escravizados (as) se dava pelo porto de Rio Grande, a

partir do que chama de “atividade saladeiril em grande escala” (MAESTRI, 1984).



54

A origem desses (as) escravizados (as), suas “nacionalidades”, como Maestri
coloca, sdo ainda pouco sabidas, visto que tanto o contato com o interior do continente africano
quanto a preocupacao a respeito das origens e particularidades desses grupos eram, em geral,
superficiais para os colonizadores (MAESTRI, 1984).

Entretanto, novamente, necessito realizar mais um recorte: o Batuque. Muitas
pesquisas se focam em Umbanda ou dao apanhados gerais a respeito do Batuque, o confundido
constantemente com outras culturas. Corréa (1994) mostra que ha, no Rio Grande do Sul, trés
principais expressdes (que chama de) religiosas: a Umbanda, a Nagédo (ou Batuque) e a Linha
Cruzada. Oro (1994, 1998) pincela brevemente as diferencas entre esses “horizontes
antropologicos” de cada uma dessas manifestagdes.

Corréa aponta que foi em 1963 que Bettiol publicou a primeira obra que parece se
dedicar ao Batuque. Laytano apud Corréa (1994) também iniciou, em 1938, um trabalho sobre
casas de culto e rituais da religiosidade, publicando em 1955 e, reeditando 0os mesmos dados
obtidos, publicou em 1987 a obra Folclore do Rio Grande do Sul.

Herkovits; Bastide apud Corréa (1994) também vieram ao Rio Grande do Sul para
conhecer o Batugue. Ambos ndo levaram em conta contextos especificos dos aspectos
socioculturais do estado. Bastide passa a relativizar o que vé e, considerando o Candomblé uma
expressao “pura” dos ritos afro-brasileiros, compreendeu que o Batuque ndo passava de uma
variacdo do primeiro; sendo assim, entende que as praticas diferentes realizadas aqui eram fruto
de uma “perda” ou “enfraquecimento” das tradi¢des candomblecistas. Herkovits apud Corréa
(1994) também toma o Candomblé como comparativo, mas encara 0 Batuque como uma
religiosidade com realidade a parte e que se “adaptou” em contexto especifico.

Corréa (1994) também cita o trabalho de Krebs (1948), que analisa o Batuque em
relacdo a modelos comparativos do Candomblé, ja que acredita que aquele se deriva deste.
Outros autores como Friederichs (1958) apud Corréa (1994), La Porta (1979) apud Corréa
(1994), Frigerio (1988) apud Corréa (1994) também estudaram manifestac6es religiosas afro-
rio-grandenses.

Oro (1994, 1995, 2010) e Corréa (1994) analisam as manifestacdes culturais afro-
rio-gatchas com um fim nelas mesmas. Faco, também, a ressalva de que esses dois autores
mostram, ainda que ndo declaradamente, afec¢do e uma méaxima de respeito etico ao lidar com
0 tema em suas particularidades locais.

Goldman (2009), ainda que néo trabalhe diretamente com as manifestacdes do Rio
Grande do Sul, também tem a premissa de que as manifestacGes culturais nas Américas nao

devem ser estudas por analogias ao continente africano, ja que demonstra, em seu trabalho,



55

certa idealizagdo de uma “cultura Toruba” — criada por missionarios que acabaram por

“conjugar” diversas etnias, linguas e culturas, em um grande grupo ao qual denominaram assim:

Isso significa que nunca existiu uma religido yoruba, que mais tarde viria a
“sincretizar-se” com outras igualmente unas e puras. A religido yoruba — como
qualquer outra, alids- é um patchwork ou um “complexo” que contém intimeras
possibilidades ou virtualidades que se atualizardo com maior ou menor forga segundo
as situacOes. [...]. Nesse sentido, ndo ha qualquer razdo para repetir Bastide, que
limitou a sua hipétese aos candomblés de origem yoruba e fon, insistindo na busca de
decadéncias e degeneracBes quando abordava as religides de origem bantu.
(GOLDMAN, 2009, p. 110-111).

Devemos ter em mente que a sociedade escravista, em especial a brasileira,
promovia as melhores condi¢Bes possiveis para que 0s sujeitos escravizados se tornassem, de
fato, “escravos” (MAESTRI, 1984). Entretanto, podemos considerar a manutencdo, a
permanéncias e a criacdo de lacos de solidariedades como manifestacGes de matrizes negras
enguanto resisténcias e estas (além de muitas outras) sempre existiram.

Mello trabalha com a nog¢ao de Batuque enquanto “resisténcia escrava” em Pelotas,

a partir da qual o autor procura “mapear representagdes sociais” (MELLO, 1994, p.12).

Essa opg¢do pela valorizagdo da cultura em seu sentido mais amplo esta diretamente
ligada a nocdo de resisténcia que tomamos emprestada de E.P. Thompson. Para este
autor os subalternos néo estdo presos a forgas externas e determinantes e, se tivermos
olhos para ver, poderemos detectar uma outra cultura a emergir, cumprindo um papel
ativo e mesmo decisivo no proprio fazer historico e correlacdo de forca dos atores em
determinados contextos (MELLO, 1994, p.14).

A nocdo de resisténcia, que passa pela manutencdo e pela valorizacao da cultura,
de Thompson, se opde a uma perspectiva de entender o ente em agdo como “subalterno” em
seu proprio efetivar. Ele ndo estava apresentado como ser de sua prépria resisténcia, pois é
aquele que estd sob as ordens de outro, que é subordinado e mesmo inferior a outro em
autoridade. Como poderiamos ser inferiores em nossa propria acdo de resistir? Somos,
constantemente, entendidos como “presos a forgas externas” e incapazes de produzir Ciéncia,
a ndo ser nos moldes daqueles que nos dominam.

Nos, descendentes de negros (as) e partes dos coletivos que remontam (também)
nossas origens, jamais nos resignamos a qualquer condicdo e sdo inimeras as formas de
representacéo disso, tendo aqui, em mim, a evidéncia mais cabal dessa permanéncia contra toda
a negacdo, mesmo que historica. Aqui estd uma negra e batuqueira presente, marcada pela luta
que surgiu no primeiro momento do contato e das a¢es escravizadoras. Essa perspectiva é
possivel abordar ndo pela pés-modernidade ou pela corrente pos-processual, mas pela virada

que foi feita nesse paternalismo cientifico degradado.



56

2.2 Virada Ontoldgica e Arqueologia Simétrica

Alguns (as) autores (as) passam a questionar, como eu o fiz (tardiamente), as
dualidades impostas pela ontologia moderno-ocidental e seus modos de se fazer Ciéncia —
especialmente as ciéncias ditas humanas e sociais, que acabam impondo suas origens as
sociedades que estudam. Autores que, inclusive, tem origem europeia (como é o caso de Durand
e Latour, por exemplo), passam a demonstrar as erosdes de um mundo ocidental. E tendo em
vista que, globalmente falando, esse mundo ocidental, em especial a Europa, colonizou a maior
parte do mundo, impondo um pensamento dualista dentro das ciéncias e nas formas de se
pensar, é o caso da Academia brasileira atualmente.

Conforme Wolff (2016) afirma, é na virada ontologica que se propde “que os
conhecimentos dos coletivos sejam compreendidos neles mesmos” e ndo com analogias de
“fidelidade” de Africa. Na arqueologia, alguns pesquisadores passam a fundamentar suas
analises para além da divisdo moderna, defendendo que as materialidades trabalhadas na
arqueologia tenham voz ativa: autores como Heidegger (1996, 1998) trabalham com a
possibilidade de acdo ativa dos objetos (coisas).  Outros autores como, Durand (2004),
trabalham com a possibilidade de legitimar o “imaginario” humano na Ciéncia. Entretanto, a
separacdo dualista da ontologia moderna-ocidental permanece em ambos (Heidegger e
Durand).

Num segundo momento, pesquisadores passam a sublinhar a separacdo
sujeito/objeto, dentro da antropologia — e, evidentemente, por se tratar da Ciéncia que trabalha
as materialidades que circundam o universo humano, a arqueologia também passa a contemplar
a possibilidade de erradicar tais separacdes. Autores como Pfaffenberger (1996), Ingold (2013),
Gosden (2005), Hodder (2012), Olsen, Shanks (2012), Webmar (2012), Witmore (2012),
Appadurai (1991), trabalham com a possibilidade de superar a separacéo sujeito/objeto.

Entretanto, alguns desses autores possuem, também, relativo local de privilégio —
seja por sua origem, seja pelo seu género e, ainda assim, 0s utilizo em meu texto, como é o caso
de Latour, do proprio Ruibal e de Said. A razdo principal para isso € que esses assumem seu
local de fala e propdem uma critica a ontologia moderna-ocidental de maneira localizada.

Gonzélez-Ruibal expande sua critica também ao mundo anglofénico:

Arqueologia simétrica debe enmarcarse dentro de una serie de preocupaciones
generales que afectan en estos momentos a las ciencias sociales en el mundo
anglosajén y nérdico, como son los dualismos cartesianos que condicionan nuestra
percepcion del mundo, la critica al post-estructuralismo, la rigidez de las divisiones
disciplinarias y la necesidad de tener en cuenta la materialidad de las cosas. [...]. Sin
embarg0d, mientras que muchos siguen manteniendo una relacion dialéctica entre



57

humanos y objetos, la arqueologia simétrica, como veremos, no establece una division
a priori. (GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p. 283-284).

Gonzalez-Ruibal passa a trabalhar com o que denomina Arqueologia Simétrica, que
basicamente é a superacdo de dualismos da ontologia ocidental, também citada enquanto
“virada ontologica”. Ele e mais quatro autores mencionados por ele (Olsen, Shanks, Webmoor

e Witmore) trabalham para esta superacao:

Independientemente de lo qué enfatice en sus perspectivas propuestas los cuatro
autores insisten en la necesidad de superar los dualismos cartesianos que sustentan la
disciplina  arqueoldgica  pasado/presente,  objeto/sujeto,  naturaleza/cultura
(GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p. 283-284).

Como abordo anteriormente, 0 mundo moderno-ocidental incorpora as dualidades
extremas e opostas para apreender o mundo humanista — o humano enquanto mediador
consciente de tudo que o rodeia. Dessa forma, a Ciéncia que vem a se constituir enquanto
“oficial”, posteriormente, acaba por fazé-lo também. Conforme afirma Olsen (2007, p. 287),
“En resumen, nos quedamos con una nocion de lo material como algo que siempre se convierte
en trascendental, siempre se deja de lado, y que el papel de las cosas nunca es el de ser ellas
mismas, sino siempre el de representar algo mas”.

Esse algo a mais que Olsen nos informa é o humano. A arqueologia, também como
apresentei, surge e se constitui enquanto ciéncia por meio dessa ontologia e ndo é surpresa que,
em minha andlise, esteja presente a critica a separacdo dual, especialmente do nds/outros,
passado/presente e, onde a critica da virada ontoldgica (ou arqueologia simétrica) mais ira se
ater — sujeitos/objetos.

As materialidades permanecem sendo tidas, portanto, como reflexos de uma cultura
— mesmo que tenhamos avangado ao considerar o aspecto simbdlico no pos-processualismo. O
social, tdo revisto, nos Ultimos anos pela corrente pds-processual na arqueologia, ignora a nogédo
da materialidade enquanto ativa no processo. Ela, nessa corrente, € representacao, é fabricacao
humana e, na ansia de se tornar uma ciéncia “mais humana”, pecamos em nao “reagregar o
social”, como aconselha Latour (2012).

Diversas ontologias verificam a vida dos objetos e da natureza (como tribos
indigenas, celtas, indiano — ayurveda, etnias africanas, nacoes afro-brasileiras e afro-gadchas,
etc.). O que a arqueologia (e a antropologia) vem fazendo ¢ uma mudanca de paradigma, mas
falar que objetos e natureza séo atores e ativos para um batuqueiro (desculpem a expresséo) é
“chover no molhado” em nossa realidade.

As materialidades sempre tiveram acdo. Talvez, para algumas realidades, menos.

Mas essas “coisas” que nos circundam, comandam nossa vida. Mas o Ocidente, possivelmente



58

desejando obter controle, considera tudo como produto humano: sejam objetos, sejam
alimentos, seja, até mesmo, a paisagem. Demos todo o poder, novamente, aos humanos e
chamavamos de fetichista aqueles que davam qualquer valor a outra coisa.

Tentamos nos controlar. Tentamos segurar as rédeas. E pior: Tentamos controlar os
coletivos que estudamos — o outros, que devem permanecer outros, apenas como informantes
ou interlocutores. Demos nomes como mitologias, simbolismo, crengas... Trata-se de uma
heranca humanista, que reina e coloniza todas as formas de apreender o mundo. E nos iludimos
ao sequer imaginar que este humanismo € diferente daquele ja comentado anteriormente, que
matou meus e minhas ancestrais, s6 porque propomos uma maneira mais branda de falar com

“os outros” ou considera-los enquanto quase-humanos.

Los fil6sofos racionalistas y de la lHustracion nos dejaron con una nocién de la materia
como algo pasivo e inerte, mientras que la mente humana se percibia como algo activo
y creativo. [...]. Asi, el denominado “mundo externo”, la materia y la naturaleza, no
tendrian necesariamente una existencia inmanente; en realidad, podria tratarse
simplemente de una construccion en nuestro cerebro. [...]. Las cosas acabaron
representando el papel de villano como el “otro” de humanismo, dando una poderosa
justificacién moral a su relegacion por parte de las disciplinas que estudiaban practicas
sociales y culturales genuinas. (GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p. 288-291).

Em alguns poucos trabalhos a respeito do Batugue (até porque, numericamente, em
comparacao a trabalhos sobre Candomblé e Umbanda, o Batuque € pouquissimo falado), notei
verdadeira captacdo de conhecimento de nossa realidade. A maior parte, para mim — que sou
parte ativa do Batuque — as informacdes passadas foram saneadas por parte dos interlocutores
ao pesquisador.

Batuqueiro é povo de segredo. Batuqueiro se esconde, finge, muda de assunto se
ndo confia. E, se confia minimamente, te da informacGes gerais, que ndo vao gerar problemas
se forem divulgadas. Porgque temos medo. N6s ainda temos medo. E porgue ja é quase tradicdo
nossa nos esconder. Obviamente, algumas coisas séo, de fato, segredos. Por exemplo, ndo
podemos falar a um batuqueiro que ele se ocupou® de seu Orixa. E ha certos dados que, muitas
vezes, ndo compartilhamos nem entre n6s. Como este é um trabalho arqueolégico, vou me focar
nas materialidades, mas algumas coisas, como se o0 orixa disse (e estava ocupando alguém da

Tenda) ou as qualidades® dos Orixas dos meus irmdos, das minhas irmas e da mae de Santo

3 Orixa ndo incorpora. Ele se ocupa. Diferentemente de uma visdo mais cristd, na qual, aquilo que ndo é o ser
humano, mas se apropria do corpo dele, o Orixa nasce conosco. Incorporamos algo que ndo esta dentro de nés —
gue vem de fora — mesmo que seja uma entidade, por exemplo. Orixa ja é nosso dono e esta dentro de nds (o
sagrado vive em mim). Portanto, ele s6 se ocupa do corpo que ja Ihe pertence.

3 As qualidades dos Orixas podem referir-se a idade, ao casamento, aos momentos da vida dele, etc. Estara melhor
explicado no capitulo quatro.



59

n&o constardo neste trabalho, por questdes de seguranca e de respeito aos segredos tradicionais
do nosso povo.

No Batuque, existe vida nos objetos porque eles, em geral, ndo sdo apenas objetos
(no sentido moderno-ocidental do termo). Consigo chegar no laboratoério de arqueologia (como
ja aconteceu), pegar uma peca de ceramica que todos diziam ser uma quartinha (definicdo
capitulo quatro) e afirmar que ndo o era. E ndo era. Parecia e até pode ter sido feita para esse
fim, mas nunca se tornou uma quartinha®’. E como sei? Porque peguei e senti. N4o havia vida
plena. E se ndo havia vida, ndo era uma quartinha. Pelas informacdes que obtive,
posteriormente, dois Pais-de-Santo foram no mesmo laboratorio, jogaram buzios® e disseram
0 mesmo.

Ja que estou falando sobre vida, deixe-me explicar: tudo no Batuque tem vida
latente. Absolutamente tudo. O que vai diferenciar se € uma vida latente para uma vida
autdbnoma/plena é uma série de rituais. Nem darei exemplo de objetos. Darei de uma humana:
Sou de lemanja e ela sempre esteve comigo. Ela era uma vida latente, que poderia ser uma forga
plena ou ndo. O que a fez ser plena e ter autonomia foram minhas obrigacdes e meu odi*. O
mesmo ocorre com plantas, pedras, quartinhas, guias, tambores, animais, etc. Todos nds temos
Orixa que é nosso dono, nos rege, nos molda e nos protege. Se seremos consagrados e o Orixa
existente naquele ser (humano ou ndo) sera “pleno” e “nascera” depende dos vastos caminhos
tracados em nosso Odu.

Portanto, para um batuqueiro, imaginar que ha humanos que querem controlar tudo
0 tempo todo — em sua vida pessoal ou profissional — é bastante incomum. Foi algo que, pela
minha criacdo e formagdao originaria, doia e me abalava quando iniciei no Batuque. Minha Mée
de Santo sempre me diz “¢ no tempo deles”. E eu, com ética protestante, que tanto lutei para
ser “ocidental”, tive que lidar com uma “perda” de controle que foi dificil.

Portanto fica o conselho para os (as) que batem no peito e se dizem “humanistas”:
de que humano vocé esta falando? Porque eu, meu coletivo e varios outros coletivos, ndo
queremos esse “protagonismo” de relacfes dentro das nossas existéncias — ndo faz parte do que
somos, do que acreditamos ou de como apreendemos nosso mundo. Em geral, nos colocamos
a disposi¢édo de uma forga maior. E quando vocé faz isso, vocé volta a nos violentar, se iludindo

e pensando que esta nos ajudando.

37 Quartinhas e outras materialidades sagradas e vivas estardo contempladas no capitulo quatro.
38 Informag0es a respeito, estardo também presentes no capitulo quatro.
39 Caminhos.



60

After all, most non-capitalist societies have never established those greats (modernist)
divides, which we are trying so desperately to get rid of, after three centuries of
Cartesianism (THOMAS, 2004 apud GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p.111).

Concordo, numa perspectiva de arqueologia simétrica, com Olsen apud Gonzalez-
Ruibal, 2007, p. 291) quando diz:

Lo que promete la arqueologia simétrica es que si dejamos de tratar la accidn, la
influencia y le poder como posesiones raras de las cuales s6lo disfrutan los humanos,
quiza seamos capaces de producir historias mas justas, interesantes y realistas sobre
los colectivos de él pasado y de presente.

Entretanto, permito-me expandir a simetria dessa arqueologia (de uma virada
ontoldgica) também a Academia e aos povos que se propde analisar. Percebo que muitos dos
autores que realizaram “etnoarqueologia” e analises das materialidades relacionadas a culturas
de matrizes africanas, costumavam buscar um precedente africano, correlacionando e fazendo
constantes analogias a este (WOLFF, 2016). Minha proposta se encaminha para um outro
segmento de pesquisa: a arqueologia do presente e a compreensédo dos coletivos neles mesmos.

2.3 Argueologia do presente

Este trabalho pretende se focar na Arqueologia do Presente. O objeto
epistemoldgico da arqueologia é a materialidade relacionada aos seres humanos, independente
da sua temporalidade. Entretanto, a Arqueologia do Presente ndo é apenas uma vertente
metodoldgica utilizada para estudar coletivos contemporaneos ou de um passado relativamente
recente. Aqui, faco uma critica a um pensamento comum e muito divulgado, inclusive, por
profissionais que se denominam arqueélogos, que utilizam a composicdo da palavra
“arqueologia” e acreditam, difundem e defendem que a ciéncia arqueoldgica estuda apenas o
passado e, preferencialmente, um passado longinquo.

Na realidade, a arqueologia do presente trabalha com a critica a uma
etnoarqueologia, realizada especialmente ha cerca de meio século, no campo da consolidacdo
da arqueologia mais cientificista na Nova Arqueologia. A etnoarqueologia, a servico da
corrente processual da Nova Arqueologia, utiliza dados etnograficos de povos contemporaneos,
considerados enquanto “primitivos”, para comparar 0s dados obtidos com povos de um passado
mais longinquo, de sociedades “pré-histéricas” (GONZALEZ-RUIBAL, 2009).

O objetivo da etnoarqueologia era a comparacdo. Portanto, através da coleta de
informagdes, comumente deixadas de lado pelos antrop6logos (como producgdo, descarte,

tecnologia, savoir-faire, ou seja, questdes de ordem mais material) e, com os dados obtidos por



61

meio da coleta etnogréfica destas informacdes, realizarem analogias as culturas “pré-histéricas”
para estabelecer como estas Ultimas provavelmente (segundo eles) viviam, sistematizando esses
dados (GONZALEZ-RUIBAL, 2009).

La mision de la etnoarqueologia en este contexto era ofrecer “teorias de alcance
medio”, o lo que es lo mismo, marcos de referencia basicos que permitieran dar
solidez a teorias arqueoldgicas mas amplias. (...) Por la tarea que fue inicialmente
encomendada, la etnoarqueologia ha tenido un caracter funcionalista, universalista y
ahistorico, es decir, ha tratado de encontrar explicaciones al registro arqueoldgico que
no se hallan condicionadas por un determinado contexto histérico o culturales y se ha
preocupado sobre todo por cuestiones de tipo econdmico y ecoldgico. (GONZALEZ-
RUIBAL, 2009, p. 17).

Gonzélez-Ruibal (2007, 2009) também faz critica a arqueologia pos-estruturalista
(ou pos-processual), afirmando que esses arquedlogos deram mais énfase as ordens simbdlica
e social (humano-sociais, no caso) e que, por tal razdo, a bibliografia etnoarqueoldgica
interessava a eles menos que obras historicas e/ou antropologicas. Em suas palavras: “Sin
embargo, resulta que los arquedlogos, y los etnoarqueologia, si estudian aldeas- como
colectivos formados por personas, animales, edificios y artefactos, pero los investigadores
posprocesuales parecen haberse olvidado de ello” (GONZALEZ-RUIBAL, 2009, p.18).

Muito provavelmente porque trabalho com coletivos contemporaneos (além do
mais, com meu proprio coletivo), somado a minha formacdo enquanto académica social,
sempre tive um mal-estar em relacdo a etnoarqueologia. Tanto é que, mesmo em meu
anteprojeto, relutei muito para sequer utilizar essa palavra, com consciéncia de tudo que ela
significava. E o que Gonzélez-Ruibal (2009) também ressalta: o carater ético da nossa
profisséo, no momento em que se realiza uma “etnoarqueologia”. N&o sei vocé, leitor (a), mas
eu, apesar de respeitar as pessoas e seus respectivos trabalhos, ndo consigo enxergar licitude,
transparéncia ou empatia quando trabalhamos com um determinado grupo para compara-lo a
outros.

A comparacdo sempre vira — somos humanos e nosso olhar foi treinado para
comparar, para perceber o mundo. Exemplos simples sdo as cores: azul-céu, verde-esmeralda,
etc. Acredito que a comparacdo esta intrinseca na forma de apreender o mundo em nossa cultura
e somos ensinados, desde muito cedo, a comparar para compreender, especialmente na
sociedade em que vivemos.

Entretanto, ir a um povo, coletar dados, sem citar suas particularidades, apenas
coletar informagGes a respeito de sua maneira de lidar com as materialidades com a finalidade
de comparar com outros povos é absolutamente antiético, em minha opinido. E concordo
completamente com Ruibal (2009), quando ele afirma que esse método “lembra bastante”

arqueologos “coloniais, que roubam (literal ou figurativamente) as sociedades que estudam”.



62

O autor propde — apés toda sua critica a essa forma ndo-ética de se fazer ciéncia, que nédo
respeita as distintas ontologias e que as trata de maneira colonizadora — a Arqueologia do

Presente.

Al igual que hacen los antropologos, deberiamos estudiar a los grupos con que
trabajamos como un fin en si mismo, mas que como una mera fuente de analogias. Se
trata, en cierta manera, de darle la vuelta a la dependencia antropoldgica de la
arqueologia: en vez de escribir imposibles etnografias del pasado (la etnografia
implica el tiempo presente), debemos producir arqueologias del mundo
contemporaneo, que nos permitan comprender mejor a las sociedades vivas. Este tipo
de arqueologia, ademas, puede proporcionar elementos de comparaciéon para
arquedlogos que exploran periodos y culturas diversos (como sucede con otras de
investigaciones historicas y antropoldgicas), pero, desde un punto de vista ético, evita
convertir a los pueblos con quién trabaja en menos suministradores neutros de
analogias geoldgicas. (GONZALEZ-RUIBAL, 2009, p. 19).

Observamos, assim, que o autor, compreendendo a necessidade humana de
comparacgdo e de referéncias, academicamente falando, ndo elimina as possibilidades de
eventuais comparagdes. Entretanto, a finalidade ndo é a comparagdo: a finalidade estd nela
mesma. Apresentar 0s contextos dos grupos, suas materialidades em si e se, futuramente ou até
simultaneamente, outro profissional consultar esses dados, ainda que como referéncias
comparativas para outros estudos (seja pretérito, seja contemporaneo), tais dados estdo ali, ndo

forjados para se assimilar ou se distinguir, mas sim completos neles mesmos.

Uno de los objetivos principales de la arqueologia del presente es trascender la
biografia del artefacto y analizar las intrincadas relaciones historicas entre personas y
cosas. (...) La arqueologia del presente es también una etnografia, una descripcion de
las sociedades vivas, pero no es una etnografia convencional, sino una etnografia de
la materialidad. (...)La funcién de la arqueologia de presente es, por tanto, devolver
la experiencia real y directa del mundo a la etnografia: demostrar que las aldeas son
mucho mas que un escenario en el que se desarrolla el trama social. (GONZALEZ-
RUIBAL, 2009, p. 19).

Em seu outro trabalho, acrescentando a perspectiva de arqueologia simétrica, a
colonialidade e a imposicdo das dualidades modernas a grupos que dela ndo compartilham,

Gonzales-Ruibal afirma:

What we are truly have is a mass of times and things, memories and peoples, and
archaeology must make the most of it, delving into temporal multiplicities, instead of
imposing radical and untenable divides, freezing Others in time, and erasing what
does not easily fit within our linear schemes (GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p. 115).

[...] se abordan cuestiones que tienen que ver con procesos de contacto cultura,
hibridacién, identidad étnica, tecnologia y sociedad y organizacion del espacio
doméstico, que son temas todos ellos que interesan a los arque6logos en la actualidad
(GONZALEZ-RUIBAL, 2009, p. 26).

A arqueologia do presente, portanto, trabalha, através de teoria e metodologia
arqueoldgica (e, permito-me acrescentar, estas associadas a outras ciéncias), com coletivos

atuais. Entretanto, diferentemente da etnoarqueologia tradicional, os dados ndo sdo coletados



63

com fins analdgicos. Sublinha, também, que essa arqueologia pode vir a trabalhar tanto com
grupos capitalistas como com sociedades ndo-modernas. O autor também demonstra que a
divisdo explicita entre passado/presente: ao contrario da etnoarqueologia (em que o segundo
estaria a servigo do primeiro), na arqueologia do presente, se cré que passado e presente estdo
intrinsecamente unidos. (GONZALEZ-RUIBAL, 2009).

The archaeology of the present is not conceived as an analogical practice, which seeks
in some living cultures inspiration for understanding dead others. Nonetheless by
carrying out this kind of research, we can still contribute to archaeology and
anthropology as a whole, by encouraging a more reflexive, symmetrical and
materially conscious practice. (GONZALEZ-RUIBAL, 2007, p. 122).

Finalmente, a arqueologia do presente ¢, acima de tudo, uma arqueologia politica.
Sei 0 quanto é confortavel analisar dados de um passado longinquo, se apropriar dados de
ciéncias exatas e concatenar essas informacdes, divulgando trabalho e obtendo reconhecimento
apenas entre nossos pares. Ndo ha conflitos de interesses, ndo ha aquilo que pode se dizer que
estd equivocado ou o que pode colocar o (a) pesquisador (a) em “maus leng6is” perante grupos
ainda existentes*®; ndo ha quem reclame. Em minha profisséo, existe certo fascinio no passado
— a sensacdo de descoberta, a sensacdo de controle. Para a analise dos resultados, usamos o
subjuntivo para mantermos a velha “modéstia” daquele pesquisador univoco e onisciente sobre
o qual falamos no primeiro capitulo e seguimos nossa vida tranquilamente, sem, rotineiramente,
ter que dar muitos resultados a ninguém gue ndo seja nossos colegas de profisséo.

Se colocar no meio do maremoto, com pressdes de todos os lados, especialmente
se preocupando em ndo ferir ou ndo parecer colonizador, além de parecer aterrorizante (e ja
digo, é) é também um exercicio diario de autoculpa, de luta social e politica (o que é, ja adianto,
bem recente e raro — academicamente falando — na arqueologia). Mestres meus ou mestres dos
meus mestres criticam, a toda hora, racismo, governo, machismo em redes sociais. Um desses
mestres, inclusive, disse a nos, alunas, em sala de aula, que nos estdvamos na arqueologia para
embelezar a Ciéncia. Este foi o0 mesmo mestre que disse que todas as culturas “oriundas” de
“Africa” eram iguais.

Que essas atividades tenham sido veladas nas ciéncias sociais tradicionais ndo deveria
ser uma surpresa. As pessoas oprimidas podem manter escondidas uma consciéncia e
podem ndo revelar o seu verdadeiro self por razdes de autoprotecéo [...]. Elas estdo
mantendo o controle sobre sua definicdo enquanto sujeitos, enquanto seres humanos
plenos, a rejeitarem definicbes delas proprias como “outros” objetificados. [...].
Pessoas que se veem como plenamente humanas, como sujeitos, se tornam ativistas,
ndo importa qual limitada seja a esfera de seu ativismo. (COLLINS, 2016, p.113-114).

40 Se bem que, por experiéncia prépria, mesmo com coletivos contemporaneos reclamando, ha pouca alteracéo
desses trabalhos ou das formas de realiza-los. Lembremos sempre que somos quase-humanos e, portanto, nessa
viséo cruel, devemos ser sempre tutelados.



64

Interessante que dialogando com duas amigas arquedlogas que, fazendo escavacéo,
encontraram contas de guias de diferentes coloragcGes em relacdo as que as bibliografias a
respeito constatam. Ambas estavam desesperadas por ndo haver essa referéncia em trabalhos e
sendo elas do Rio Grande do Sul, ndo posso deixar de rir da ironia do destino. Isso € o que da
querer comparar culturas diferentes e ndo se atentar a peculiaridades, comparando
materialidades de povos que, de semelhanca, s6 hd a origem remota a um enorme continente.
“Afinal, tudo é preto, né? T&o ai falando de Orix4a, deve ser a mesma coisa”.

Por fim, finalizo essa sessdo com a citacdo de Gonzalez-Ruibal, demonstrando a
importancia politica da arqueologia com um viés politico.

La arqueologia de presente toma una postura critica ante esta situacion e incorpora
como parte de sus objetivos abordar cuestiones relacionadas con la globalizacion, la
violencia politica, los programas de desarrollo o las e injerencias estatales en la vida
de las comunidades que estudia (GONZALEZ-RUIBAL, 2009, p. 26).

2.4 Afeccdo e Autoetnografia

Em minhas, relativamente poucas, leituras da antropologia, encontrei o termo
afeccdo, de Favret-Saada, bastante citada por Wolff (2016) para abordar terreiras, em sua
dissertacdo de mestrado em arqueologia. Quando li o texto, senti que poderia ter mais respaldo
académico se citasse a autora, com pavor ao me declarar simplesmente uma autora (também)
émica. Nunca escondi que sou batuqueira, mas ndo queria expor tanto “minha cara a tapas” da
Academia, sem, a0 menos, me revestir de uma armadura mais “dura” (esse medo ainda existe
em mim e eu o confesso).

Em minha qualificacao, entretanto, me demonstraram que essa “afec¢dao” no sentido
de Favret-Saada (2005) necessitava certa alteridade, o que, outrora, foi 0 meu caso, mas ja ndo
0 é. De fato, quando iniciei meu trabalho sobre Umbanda, em 2012/2013, eu, jovem, 19/20
anos, oriunda de familia evangélica, mesmo ja ndo frequentando a igreja protestante ha anos,
comecei minha afec¢do sem nem ter nogéo disso (ndo tinha tido contato com essa bibliografia
até minha insercdo no mestrado). Ao entrar no centro de umbanda, pela primeira vez, fui
altamente fria, quase como se quisesse provar a mim mesma que, com isso, eu era uma
arqueologa melhor, uma cientista melhor. Ndo demorou, foram duas semanas entre uma terreira
e outra e a Dona Jacui — Cacique do Centro — me puxou para girar.

Eu girei pela primeira vez em 2013 e ainda me sinto rodando. Sei, hoje, que Dona
Jacui viu em mim algo que eu reprimia sempre e considerava loucura: minha mediunidade.

Percebi também que, na minha tentativa ridicula de separar esses dois mundos (sim, a dualidade



65

moderno-ocidental), as entidades (nesse caso, da Umbanda) quiseram me dar um “puxao de
orelha”. Mas eu era jovem, graduanda. Falei com meu orientador da época e ele me apresentou
a solucdo que conhecia. Assim, juntando a observacdo participante ao pos-processualismo,
nasceu meu TCC. Ndo me arrependo. Mesmo vendo o quanto, na tentativa de ter absoluto
controle, mesmo completamente afetada pela Umbanda, isso guiou o meu caminho.

A Dona Jacui me dizia que minha lei era de Santo e, chamada, eu fui. E fui também
porque queria, pelo menos o distanciamento e o estranhamento para falar sobre a Umbanda,
para me provar cientista. Eu olho para a menina assustada que fui e sorrio. Porque o0 que essa
menina ndo sabia € que estava seguindo seu Odu. Essa menina que hoje questiona e se
autocritica precisou ter essa experiéncia para ter propriedade para falar sobre afecdo e, no
momento, sobre autoetnografa e conhecimento émico. Essa menina, que alisava os cabelos e
sonhava com cirurgia de nariz para “embranquecer” (ainda que ndo admitisse que era esSa
razdo), hoje vem falar dos seus, sem constrangimentos. Essa menina, em constante aprendizado
e sem vergonha do conhecimento, oriundo de qualquer povo, lingua, cultura e ontologia, pode,
agora, ver o primeiro filho (meu TCC), com o carinho da mae que poderia ter feito mais.
Provavelmente, pensarei isso desse meu segundo filho, no futuro. E de outros que (espero!)
viréo.

O pressuposto da autoetnografia perpassa as criticas ja realizadas neste texto: o local
de fala, o privilégio branco ocidental em detrimento de outros coletivos e a inser¢éo plena de

grupos marginalizados para falar de si.

Es solamente cuando figuras subalternas como las mujeres, los orientales, negros y
otros “nativos” hacen suficiente ruido cuando se les presta atencion y se les responde
cuando hablan. Antes de esta situacion, se los mantuvo mas o menos ignorados, como
alo criados en las novelas inglesas del siglo X1X; estaban alli, pero eran inexplicables
mas alla de su aparicion como un elemento Util del decorado. Convertirlos en tdpicos
de discusién o campos de investigacion es, necesariamente, cambiarlos en algo
fundamental y constitutivamente diferente. De ahi que la paradoja no desaparezca
(SAID, 1996, p.32).

A autora Daniela Versianni comenta que a proposta de autoetnografia rompe, ela
prépria, com a ideia de biografia, forjada no periodo iluminista e na qual se fala de um sujeito
“univoco e estavel” (VERSIANI, 2002). Segundo ¢la, a partir do momento em que o autor parte
da consciéncia de que, em si, ha possibilidade dial6gica, nasce a autoetnografia, rompendo com

as dualidades moderno-ocidentais.

O conceito de autoetnografia, uma alternativa conceitual Gtil a pesquisadores da
cultura preocupados em superar uma série de dicotomias predominantes na reflexdo
tedrica dedicada tanto as autobiografias quanto as etnografias, aqui denominadas
escritas de construcdo de selves: o Mesmo versus o Outro, subjetividade versus
alteridade, individual versus coletivo, sujeito versus objeto, etc.

]



66

Em seu aspecto metatedrico, a elaboragdo de um conceito como de autoetnografia
insere-se em uma reflexdo menor que, atribuindo ao produtor de conhecimento a
responsabilidade pela construcdo da propria episteme, esta empenhada em elaborar
um instrumental teérico capaz de lidar com questdes de subjetividade e identidade de

modo a no reduzir sua complexidade as simplistas dicotomias (SHIMIDT, 1996
apud VERSIANNI, 2002, p. 68-69).

O objetivo, segundo Versianni, é a postura reflexiva, o aprofundamento na cognicéao
do etndgrafo, que ndo deve mais ser o Sujeito univoco e onisciente dos textos, para

estabelecimento de realidades as quais pertence.

Para tal, pesquisadores culturais devem manter, tanto quanto possivel, uma postura
autoreflexiva (autoetnografica), atenta a construcdo intersubjetiva de sua propria
subjetividade, circunstanciada por trajetorias intelectuais e pessoais singulares,
através de sua insercdo em diferentes grupos socioculturais, do imbricamento de
curiosidades teoricas e escolhas relacionais, afetivas e até mesmo casuais e
contingenciais, elementos esses presentes na construcdo de seus objetos de estudo.
[-]

Nesse sentido, nos modelos alternativos de autobiografias apontados por Watson, a
escrita autobiogréfica torna se reveladora das diferentes vozes culturais interiorizadas
pelo self ao longo de sua trajetoria pessoal e advindas das relagcBes por ele
estabelecidas com outros selves em contextos especificos. [...]. Em suma, Watson
parte de uma concepcéo de subjetividade histdrica, que se constroi pela constante
interacdo e didlogo com outras subjetividades. Esse processo intersubjetivo e
contextualizados revela se no préprio processo da escrita.

[]

A percepcdo quanto ao grau de monologismo ou dialogismo de um texto é
estabelecida pelo préprio tedrico ou critico, a partir da énfase sobre os elementos que
considera produtivos para este proposito. 1sso nos leva a reconhecer as escolhas de
sustentacdo de estratégias de leitura como politicas de leitura. (VERSIANNI, 2002,
p. 61-71).

Devo alertar que a subjetividade e o “auto” de autoetnografia ndo dizem respeito a
um self (a um “eu”) Gnico neste trabalho, mas também atenta-se as experiéncias do meu coletivo
e nossas relacde. Esta dissertacdo carrega todas as minhas preocupacdes, sentidos, cogni¢oes,
por duas grandes razdes: primeiro porque, ao estabelecer didlogo com a Tenda e ser inserida
nela enquanto Filha de Santo, algumas situac6es foram permitidas e negociadas de determinada
forma; segundo (e mais importante), tenho plena consciéncia de que nenhum (a) autor (a), por
mais que dedique-se a isso, separa-se de seu mundo, de sua realidade, de suas vivéncias.

N&o apenas tenho consciéncia disso, mas resolvi mostra-lo em meu mestrado
tambem. N&o porque é bom falar de mim. Pelo contrario, quem é mais intimo meu, sabe que,
mesmo participativa em aulas, tenho fortes problemas em expor minha vida a quem nédo
conheco ou apresentar palestras, por exemplo. Mas o fago porque é necessario: porque preciso
falar dos meus e, estando eu inserida neste espaco (da Academia e do Batuque,
simultaneamente) utilizo mais de minhas experiéncias. Mas nunca estou s6. Sempre estou com

minha lemanja e sempre falo aquilo que aprendi na Tenda.



67

Segundo Collins, Mannheim (1954) posiciona os “estrangeiros” na academia
enquanto os pesquisadores marginais e alerta para a importancia da postura critica dos mesmos
acerca da diversidade e da “criatividade das disciplinas académicas” (COLLINS, 2016).

E o posicionamento estratégico que temos de, a0 nos sentirmos incomodados com
as representacdes que fazem de nds, colocar em balango ndo apenas aquilo que apreende nossa

realidade, mas também questionar de onde e como partiram tais interpretacées.
Como outsiders within, estudiosas feministas negras podem pertencer a um dos varios
distintos grupos de intelectuais marginais cujos pontos de vista prometem enriquecer
o discurso sociolégico contemporaneo. Trazer esse grupo- assim como outros que
compartilham um status de outsider within ante a sociologia- para o centro da analise
pode revelar aspectos da realidade obscurecido por abordagens mais ortodoxas
(COLLINS, 2016, p.101).

A autora vai além e trabalha com a nogdo de esteredtipo enquanto forma de
dominacdo: a tentativa de nos estereotipar, mesmo que beneficamente, como é o caso de
mulheres brancas dominadas — ainda que de maneira mais sutil pelos homens brancos. Me
permito acrescentar a essa esteriotipacdo que, a principio parece benéfica, o caso do
“afrocentrismo”. Ambos (a dominac¢do sutil e “cavalheira” de homens brancos e o
afrocentrismo) podem colocar em perigo a nossa identidade, tanto quanto um eurocentrismo ou
uma transversalidade de opressfes as mulheres negras (GWALTNEY, 1980 apud COLLINS,
2016; BRAH, 2006).

A questdo, penso, esta no centrismo. A identidade é fluida e constituida de inimeras
facetas em diferentes momentos. E, partindo do “fascinio da raga”, Gilroy (2007) nos mostra
que

a identidade se torna uma questdo de poder e autoridade quando um grupo procura
realizar a si proprio de uma forma politica. [...]. A consciéncia da identidade ganha
um poder adicional a partir da ideia de que ela ndo ¢ o produto final da “audacia” de
algum homem grandioso, mas o resultado de uma experiéncia compartilhada,
enraizada e vinculada em especial a lugar, localizacdo, linguagem e mutualidade.
(GILROY, 2007, p. 125-126).

Por esta razdo e, compreendendo os perigos da ideia de qualquer “centrismo” em
relacdo a identidade e autoavaliagdo, Patricia Collins nos demonstra que as mulheres brancas
americanas (ao que estendo, nessa mesma situacdo, ao povo de Batuque), também devem se

alertar, tanto quanto as negras, ja que:

Enquanto ambos 0s grupos sdo estereotipados, embora as maneiras diferentes, a
funcéo da imagem é a de desumanizar e controlar ambos. Visto por esse prisma, faz
pouco sentido, a longo prazo, para as mulheres negras trocar em conjunto de imagens
controladoras por outro, mesmo se, a curto prazo, estere6tipos positivos levem a um
melhor tratamento. (COLLINS, 2016, p. 103).



68

No caso do Batuque, somos uma identidade afro-galcha. As estruturas dos templos
de culto sdo extremamente particulares, assim como as formas de culto, de convivio e
materialidades. E essa é a razdo fundamental para a realizacdo de uma autoetnografia: mostrar
particularidades, muitas vezes nao seriam notadas por um outro olhar, de um meio académico

ndo inserido.

A insisténcia de mulheres negras autodefinirem-se, autoavaliarem-se e a necessidade
de uma analise centrada na mulher negra é significativa por duas razdes: em primeiro
lugar, definir e valorizar a consciéncia do proprio ponto de vista autodefinido frente a
imagens que promovem uma autodefini¢do sob a forma de “outro” objetificado ¢ uma
forma importante de se resistir a desumanizacao essencial aos sistemas de dominacéo.
O status de ser o “outro” implica ser o outro em relagdo a algo ou ser diferente da
norma pressuposta de comportamento masculino branco.

[-]

Tanto ideologias racistas como sexistas compartilham a caracteristica comum de tratar
grupos dominados - os “outros”- como objetos aos quais faltam plena subjetividade
humana. [...]. Visto por esse espectro, a autodefini¢do e a autoavaliagéo néo sao luxos,
s80 necessarias para a sobrevivéncia da mulher negra. [...]. Em contraste com visdes
de culturas que enfatizam os valores Unicos e a-histéricos de um dado grupo, a
abordagem de feministas negras tem colocado uma maior énfase no papel ja
economias politicas historicamente especificas para explicar a resisténcia de certos
temas culturais. (COLLINS, 2016, p.105-106-110).

Dessa maneira, esta dissertagdo, com cunho émico, de identidade e de
pertencimento, propde realizar uma autoetnografia arqueoldgica, somando 0s pressupostos de
autoetnografia e arqueologia do presente com os da “virada” ontologica — que, para nos,
batuqueiros, ja é parte inerente de nossa ontologia.

Assim, mais uma vez, ressalto que a proposicao de autoetnografia e a valorizacéo
do conhecimento dos outsiders ndo significam ignorar ou “eliminar” os feitos de outros
pesquisadores que ndo facam parte desses grupos marginalizados, mas sim a importancia e
crucial relevancia do protagonismo de nossos grupos.

Durante séculos, fomos representados (as), cobicados (as), violentados (as),
saqueados (as) para um mesmo fim, por um mesmo principio colonizador. E, atualmente,
despertamos e exigimos poder falar de nés. E nosso direito, é nosso saber émico. Mas muitos
(as) pesquisadores (as) tém receio disso. J& ouvi gente dizendo que tem medo de falar algo
sobre nés e nds silenciarmos essa pessoa. Desculpe, mas isso para mim parece a mesma face
do chamado “racismo reverso”: ele ndo existe, mas existem pessoas brancas que ndo suportam
passar por qualquer coisa que desestabilize seu poder e sua dominancia, suas crengas e sua
violéncia intrinseca. Ninguém, dessas pessoas, questiona se 0 movimento que estamos fazendo
ndo é reacdo a uma série de violéncias tdo estruturais que nem mais sdo vistas enquanto

violéncia. Ndo € porque ndo sdo vistas que deixam de o ser.



69

Em certo simpdsio, houve uma apresentacdo que falava do ensino de historia em
quilombos. O trabalho, academicamente-ocidentalizado, era magnifico. Cheio de citaces,
referéncias e neutralidade. Eu me senti profundamente incomodada. A autora era uma mulher
negra, mas parecia ndo se importar com aquilo que estava dizendo. Uma mascara de
neutralidade imensa estava em sua face e seu corpo. Ou talvez ela realmente ndo se importasse
(afinal, empatia ndo alcanga a todos).

Foi quando soube que a apresentadora era, na verdade, quilombola e falava de seu
préprio coletivo. Quando houve o questionamento do local de fala dela, ela afirmou que tentava
ser o mais objetiva possivel e confessou que sempre houve uma “marginalizagdo” dos seus
saberes e de outros quilombolas — como se estes tivessem dificuldade em aprender, como se
fossem “burros*”’.

Percebi, entdo, que ela tinha medo. Afinal, ela precisava ser moldada para poder
estar ali. Logo ap6s o dela, questionaram meu trabalho. Comecei a falar a respeito da violéncia
cometida aos (as) meus (as) ancestrais, aos (as) meus (as) irmaos (as), aos meus orixas. E, como
uma boa cientista “ndo objetiva” que sou, cai aos prantos no meio de minha fala. Todos se
assustaram e eu nao disse o motivo pelo qual estava chorando.

A razdo, entretanto, era evidente para mim: reforca-se velhas tradigbes de
deslegitimar negros (as), quilombolas, indigenas, povos “outsiders”, como mostra Collins.
Temos constante medo de falar sobre nés. E vi 0 quanto isso se tornava evidente no trabalho da
colega. Senti em meu corpo, os olhares dos corredores da universidade de pessoas que se
perguntavam qual era a razdo de eu estar ali. Senti em meu corpo a violéncia de ser sempre
exotica, interessante para se conversar, para se obter informac6es, mas nunca digna de propagar
e ser ativa na producdo do conhecimento académico. A eterna colega “informante”, mas a
jamais arquetloga, mesmo com diplomas em minha gaveta.

Quantos outros, além de mim, estdo em similar situacdo? Alguém, de fato, se
importa? Ou, para uma consciéncia tranquila, lutamos pelas cotas para inser¢do de corpos
negros, mas exigindo deles sempre as “mascaras brancas” que Fanon (2016) nos fala? Entéo,
guando nos propomos a uma autoetnografia, ndo estamos falando apenas de n6s mesmos.
Estamos falando de nossos coletivos, de nossas experiéncias em distintos grupos em que
estamos inseridos. No meu caso especifico, essas experiéncias sdo ainda mais cruciais porque
exprimem uma trajetoria de cientista “quase branca” para a experiéncia completa de uma

batuqueira negra de pele clara.

41 Palavras dela.



70

N&o é sobre respeitar a forma centenaria de se fazer Ciéncia ou desrespeitar a
tradicdo Académica. Mas é a dendncia direta de que enquanto essa Ciéncia ndo respeitar outros
povos, outras tradi¢fes e ciéncias — muito mais antigas e, com todo perdao, mais efetivas em
diversas areas do saber — n6s ndo podemos sequer imaginar uma Ciéncia “igualitaria” (nos
termos humanistas) e, muito menos, equitativa.

N&o preciso ser igual e, muito menos, preciso me moldar a uma forma cristalizada.
Nao preciso ser ou “informante” ou pesquisadora. Posso ser ambas e sem ter que me esforcar
mais para atingir metas que me impdem por ndo considerarem meus saberes milenares
suficientes. Minhas materialidades podem ser objetos e sujeitos. Eu abdico de um
estranhamento porque me recuso a fazer uma dissertacédo em que eu violente o povo que estudo
e do qual faco parte. Ja somos violentados (as) ha séculos, inclusive por essa mesma Ciéncia.
E ndo é de se surpreender que grupos marginalizados, ao adentrarem na Academia, sequer falem

sobre suas origens plenamente.



71

Capitulo 111

Historia, Histdrias e Estruturas do Caminho Sagrado

Esta casa foi fundada em 28 de julho de 1960 pelo Babalorixd Antonio Rubens
Teixeira Ribeiro (filho de Oxala da tribo Oy6 Bomi).

* portanto quase todos da casa ou que aqui aportam sdo descendentes desta linhagem.
A heranca que ele me deixou, foi esta, mesmo passando por cima de algumas
restrigdes, sou o Unico filho carnal dele a ter 0 axé do Boi mesmo ndo sendo Filho de
Santo dele pois meu Pai de Santo era o saudoso e querido por mim e por muitos, o Pai
Jodo Alves, que era irmdo de santo do meu pai — ambos (eram) os Filhos de Mée
Rosinha da Yemanja.

Meu pai comegou a escrever o caderno dele em 5 de Abril de 1977 ano da Oxum em
Rio grande (engragado eu também comeco dia 23 de maio de 2011- Ano da Oxum)
A casa é chamada de Tenda de Nacdo Africana Do Pai Oxald porque a casa era da
esposa dele (minha mae carnal (Iracema Milano Ribeiro filha de Xapana, filha de
santo da Dona Masilda de Yemanja.

E ele escreveu assim, portanto a casa é do Xapand e 0 Oxala alugou. Comecei a passar
tudo que sei e que meus filhos terdo de fazer sem a minha presenca.

Peco, de todo coracéo, que eu termine esta obra, para o bem de todos e a gloria dele,
0 que vou escrever nao é de minha vontade ou que eu queria que fizessem, mas o que
TEM DE SER FEITO DESDE A MATANCA ATE A LEVANTAQAO. (CADERNO
DE ANOTACOES DO PAI RUDINEI DO OXALA, 2011).

Inicio este texto, como sempre, emocionada. Pensei em colher os dados do Caderno
do Pai Rudinei de Oxala, mas ndo posso explicar ao (a) leitor (a) a emoc¢do quando me
entregaram este caderno. Em seu titulo, o caderno junta as informacgdes aprendidas por Pai
Rudinei e seu pai sanguineo, Pai Rubens. Sensibilizo-me como aquela que vé sua ancestralidade
“gritando”, como quem sente pertencimento, carinho, confianga. Espero um dia poder retribuir
tudo o que a Tenda me deu e, dando minha cara a tapa, com temor, ao ler este caderno, além de
aprender muito, eu também me senti abracada pelos pilares*? da Tenda.

Seu Rudinei sempre foi sentido por mim, dentro da Casa. Eu ainda né&o entendia

minha mediunidade ou quem estava proximo a mim, enquanto eu lavava pratos na casa, sempre

42Como a Tenda é uma Casa de Nagdo passada “de pai para filho”, os pilares da Tenda sdo aqueles que estdo
ligados por lagos sanguineos ou de casamento. Os pilares fundadores sdo Dona Iracema e Seu Rubens, depois seu
Rudinei e Mée Geny e os frutos deste casamento: Ricardo, Rudy e Giulya. O Unico que tem companheiro
pertencente a Tenda é o Rudy — meu noivo. Ricardo é casado, mas sua esposa ndo frequenta a Tenda e Giulya,
apesar de seu companheiro ser muito presente nas atividades da casa, ndo possui vinculos enquanto filho-de-Santo.



72

com um caracol que surgia do nada na cozinha quando eu estava. SO sabia que sentia paz, amor,
conforto nessa tarefa, como se alguém tivesse me cuidando e zelando. Foi o Rudy, meu noivo,
gue me informou, com lagrimas nos olhos, “é meu pai”. Assustei-me. Mas explicava tudo —
incluindo os frequentes caracdis (Caracol é Oxald). Meu sogro, que, muito provavelmente seria
meu Pai de Santo se ainda estivesse aqui, mais uma vez me fascina.

Nunca o conheci enquanto estava encarnado. Espero honré-lo e a todos da Tenda e
do Batuque. E, ainda que tenha sido um dos caminhos mais dificeis que trilhei, com lagrimas
nos olhos, lembro da frase que minha mae sanguinea sempre me disse “melhor as lagrimas de
ter perdido que a vergonha de ndo ter tentado”. Venham a mim, seres de luz! Venham a mim
porque este € 0 momento em que vou dar meu melhor para honré-los e inseri-los dentro de mais
um espaco, que durante anos, foi inalcancavel sem a mediacdo de quem nos violentou e tentou

nos dizimar de todas as formas.

3.1 Fundacao e Historias

A Casa, construida pelas proprias maos de seus fundadores, é do Xapand. Isso
porque Dona Iracema Ribeiro era sua dona legalmente, sendo ela desse Orixa. Trabalhadora,
no mundo espiritual e fora deste, foi funcionaria da fabrica Rheingantz, localizada na avenida
de mesmo nome, em Rio Grande - RS. Ascendéncia italiana, conta-se na Casa que, quando foi
acometida pelo mal de Alzheimer, ela maldizia a todos em dialeto italiano. Dona Iracema era
oriunda de Bagé, onde frequentava terreiras*. Foi numa dessas terreiras que indicaram a ela
que “sua Lei era a de Santo”**. Quem estava chegando® n&o era uma entidade, como costuma

ocorrer na Umbanda, mas sim o proprio Orixa Xapana.

4 Terreiras sdo festas (giras) da expressdo religiosa umbandista. Pelo menos em Rio Grande, Terreiras néo sdo as
estruturas ou estdo diretamente relacionadas as préaticas de Batuque.

4 Ver definicdo no dicionario em anexo.

4 Ver definicdo em anexo.



73

Figura 13 — Foto do documento do Registro de Imoveis.

.
Toldo N..188..... P4gina..53........
=S ,0 o
REGISTRO DE IMOVEIS
ESTADO DO RIO GRANDE DO SUL
Mei MUNICIPIO DE RIO GRANDR
Maria Alcemira de Mello Gralha
{ OFICIAL
¥ ==~ CERTIFICO que-a fls..I28/9do “Lmdiv.ir.::.j;ﬁif:?ai ‘hoje

transcrita sob nimero de ordem 36 253, a transmissgo de um lote de
terreno préprio, sob nr.16, da quadra 47, medindo 9 mts 20 de lar-
gura na frente, 12 mts 25 de largura nos fundos, por 25 mts de con
primento, situado a2 rua Acre, no Bairro Frederico Ernesto Bucholz,
zona suburbana desta cidade, confrontando-se pela frente, a leste,
com a dita rua Acre: pelo fundo, a oeste, com o lote 31, pelo lado

lado norte, com o lcte 15, distante ditc terreno 157 mts 60 da es-
; S quina da rua Estados Unidos da América do Norte; em nome de dona
; IRACEMA MIIANO RIBEIRO, assistida por seu marido Antonio Rubens -
Teixeira Ribeiro, que comprou da Prefeltura Municipal deéta cida-

de, pela quantia de G#$36,000,00.

& sul, com uma rua sem denominacgdo e com a qual faz esquina e pelo -

e e

Observacées 0 t{tulo apresentado fol o traslado da escritura de compra e
vende, lavrada em 30 de julho de 1963, nas nétas do 22 Tab, Michie
s 1lin, desta cldade.

} (o] refﬁmdnué verdade e dou fé

E TR — Oficial

Fonte: Da autora.

A certiddo acima identifica um lote ordinario de terreno, pela qual a habitagdo
torna-se mais que uma casa e um terreno, torna-se o lugar de interacdo com a ancestralidade e
a sacralidade. A casa foi habitada pela mée de Dona Iracema, e, com o tempo, transformara-se

em “escombros de madeira”. Aos poucos, foi sendo reformada e edificada pela familia de dona



74

Iracema e, posteriormente, por Seu Rubens Ribeiro. A casa, entdo, passou a ser planejada e

levantada, pensando-se nos seus moradores — humanos e ndo-humanos.

Figura 14 — Foto do projeto de ampliagdo da Casa.

Fonte: Da autora.

Figura 15 — Foto do projeto de ampliagdo da Casa.

Fonte: Da autora.



75

A planta baixa acima configura a casa nos moldes ordinarios de uma casa comum,
como qualquer casa do bairro, mas em verdade ela foi estruturada para configurar uma
circularidade sagrada, como poderemos verificar a seguir.

A Casa é do Xapana, mas a Tenda é do Oxala, Orixa de Seu Rubens. A Tenda nasce
em 1960 e o Babalorixa*® responsavel era Seu Rubens — esposo de dona Iracema, e que foi
pronto antes dela. Por essa razdo € que a Tenda é do Oxala. Dona Iracema foi aprontada pela
Mée Masilda de lemanja, de nacdo Jeje e Seu Rubens foi pronto pela M&e Rosinha da lemanja,
de nacdo Oy0, em Porto Alegre.

A Tenda, uma vez que Dona Iracema também se tornou Mé&e de Santo, ficou sendo
assim de nacdo Oyo-Jeje, com ambas as tradigdes se fundindo em uma s6. Se, num primeiro
momento, por serem desfavorecidos economicamente, ndo processavam as comidas sagradas,
nem compravam produtos “prontos” e industrializados, como por exemplo a farinha de Acaraje,
até hoje isto se perpetua pelo fundamento e tradigcdo: catamos o feijdo, o descascamos €, ao
bater a massa no pildo, rezamos aos orixas. E um momento Gnico, de pleno contato com o
sagrado e esse sagrado faz a massa crescer em toda sua gldria. Por ser a Tenda do Oxala,
fritamos nosso Acarajé, por exemplo, em outros 6leos que ndo o de dendé (como geralmente é
feito), ja que o povo de praia*’ tem quizila com o dendé na nossa tradicdo Oyo-Jeje.

A Casa preserva suas formas e localidades, ainda hoje, os espacos sagrados e
materialidades que os fundadores nos deixaram, ja falecidos. As pinturas que Seu Rubens fez
nas partes superiores das paredes do Saldo, mesmo nao tendo nenhum “curso” de artes, sdo
representantes emblematicas da Casa e do sincretismo religioso entre Batuque e catolicismo,
que 0 mesmo trazia. Sdo gravuras dos Orixas, de Santos e cenas das historias deles.

Essas historias — dos Orixas, sao perpetuadas e recontadas ndo apenas pela tradi¢do
oral ou pelas pinturas, mas sdo relembradas nos gestos corporeos e nas dancas das rezas de cada
batugue (enquanto festividade).

Necessito fazer um paréntesis que julgo de extrema importancia. Muitos autores
consideram o Batuque como uma tradigdo de “perda” em relagdo ao Candomblé por causa do
embranquecimento ou o que denominam “sincretismo”. E 0 caso de Herkovits e Bastide apud

Corréa (1994). Entretanto, a concepcdo inerente do Batugue — que ndo se restringe a Tenda, é

4 Coloco a palavra mais formal entre nds pela importancia da fundagéo da Tenda. Entretanto, como ja coloquei
no primeiro capitulo, emicamente, ndo usamos este titulo, salvo em ocasides formais. Em geral, no nosso
cotidiano, chamamos Pai e Mé&e de Santo.

470 Povo de Praia sdo os Orixas Oxum, lemanja e Oxala.



76

0 abracgar. Somos incentivados, dentro da nossa ontologia, a abragar o diferente e incorporar
cada Casa a sua maneira; isso nos faz sentido.

Seu Rubens trazia, em suas pinturas, os Santos Catélicos. Mas eles deixaram de ser
apenas catolicos. Sdo Pedro é o Bara — e percebemos isso na imagem dele, portanto a chave —
gesto que repetimos na reza deste Orixa.

Dona Iracema ensinou ao Rudy, seu neto — ambos filhos de Xapané — a benzer as
pessoas na porta do Quarto de Santo, recitando rezas que, para qualquer leigo, seriam catolicas.
Seu Rudinei — filho de dona Iracema e seu Rubens — foi coroinha na Igreja Catolica.

Seu Rubens, como eu, se fascinava por praticas consideradas “obscuras” na
sociedade Ocidental. Ele, como eu, era um &vido leitor e conhecedor de plantas medicinais,
sagradas e milagrosas. E era um amante da Goetia Salomdnica — eu, particularmente, admiro
essa pratica, mas ndo lido com ela. Para todos os olhares ocidentalizados, sou considerada uma
feiticeira — como uma boa filha de lemanja. Mas, por esses mesmos olhares, estaria mais ligada
ao culto do sagrado feminino (ao qual sou adepta) e/ou a Wicca (que nunca frequentei).

Isso tudo ndo quer dizer algo tdo simples como “sincretismo”. Mas € um movimento
de abraco que fazemos, literal e figurativamente. N6s vamos a fundo: pesquisamos, jogamo-
nos, abracamos e encontramos espagos nos quais podemos utilizar aquilo que agregamos.
Aprofundarei mais um pouco sobre como meu contato com o sagrado feminino me auxiliou a
me erguer de uma depressao profunda e me conectou mais ainda com a minha Orixa, no capitulo
quarto.

Este paréntesis foi necessario para que o (a) leitor (a) compreenda que nunca deve
buscar um Batuque “puro” e “afrocentrado”. Isto, para nds, pouco existe. Alguns pais de Santo
estdo procurando referéncias em Africa, mas esse movimento é relativamente recente (nfo data
mais de dez anos).

Os graus do abraco e da pratica abracada sdo relativos, intensos e plurais. E isso
corrobora para ambos, 0 primeiro e o segundo capitulo de minha dissertacdo: ndo se deve
analisar o Batuque em termos generalistas ou com qualquer relagdo de comparacéo a Africa,
Candomblé ou Umbanda.

Em diversos momentos, posso ter citado leves “comparagdes” ao Candomblé e a
Umbanda, no meu primeiro capitulo e segundo capitulo. Mas é porque, apesar de parecer
“oposto” ao proposto da Arqueologia do Presente (de estudar as sociedades, de forma
reagregada, em si mesmas), ainda me parece fundamental destacar essas diferencas. N&o
apenas por mim ou pela violéncia que sofri diversas vezes na Academia, mas pelo meu povo,

de dentro e de fora da Tenda. Vejo que muitos ainda ndo compreenderam essa distingdo



77

ontoldgica. E, por ser a primeira pesquisadora émica realizando uma arqueologia sobre o

préprio coletivo, essa necessidade grita em mim e vou ouvi-la.

Figura 16 — Sala da Casa, a entrada.

Fonte: Da autora.

Na figura 4, observamos a sala da Casa, ao entrar. Como nota-se, trata-se de uma
“sala normal”, com materialidades comuns, mesas, televisdo, sofas. Acima, nas paredes parte
superior, vemos as imagens referidas acima, bem como estatuas de Santa Barbara e Sdo Jorge
(ambos em sua forma “catolica”).

Na porta, o Eruexim —arma de guerra da Orixa lansd, para “varrer” os espiritos sem
luz e a chave de prote¢do associada ao Bara. Nos dias de festas, sofas, estantes, televisao e toda
mobilia ndo associada ao sagrado € retirada, e a sala “comum” vira o saldo onde ocorrem o0s
Batuques e obrigacdes. Nesta casa € que Seu Rubens funda a Tenda. Lembram o que disse no
nosso primeiro capitulo, que a Casa contém a Tenda, mas que a Tenda ndo contém a Casa por

inteiro? Era a isso que estava me referindo.



78

Faco uma observacao delicada e que me tirou uma risada gostosa quando li. Meu
orientador pediu para que explicasse o quadro com imagem de Papai Noel. Como disse: a
estrutura da Casa abriga ambos espacos: o lar dos moradores — pilares do Batuque e a Tenda
em si: ou seja, entes humanos e ndo-humanos que convivem. Ndo ha nenhuma explicacdo
“sobrenatural” ou “mistica” para isSo.

Apenas esta ai porque foi um presente, ¢ “bonitinho” e ¢ um porta-chaves, no qual
se coloca objetos que possuam forma de chaveiros. Assim como, abaixo dos quadros de
historias sagradas, ha estantes, sofas, mesas, etc.

As materialidades estdo sempre conjugadas. N&do ha dissociagdo ou separagdo
forcada entre “sagrado” e “profano”, como hd em espacos ocidentalizados. Essa separagdo nao
é entendida por nés- em especial no Batuque, onde as casas, em sua grande maioria, configuram
espacos de moradia dos sacerdotes.

Essas separacGes sdo tipicas de ontologia ocidental — que, até captamos, em
distintos graus, algumas coisas, mas ndo € suficiente para nos apreender. Fiz esse paréntesis
porque achei excelente a oportunidade de explicar, corroborando com o principio de virada
ontoldgica.

Seu Rubens era, originalmente, filho de Xangd, mas, como este tinha uma
“deformidade” fisica (uma perna era maior que a outra), Xang0, que ndo gosta de filhos
enfermos, ndo o quis para si. Entéo ele foi dado e bem recebido pelo Pai Oxala.

Conhecido por gostar de “ver o circo pegar fogo”, Seu Rubens articulava “prendas”
nos seus “Filhos de Santo”, para que estes o procurassem para ajuda-los, enquanto pai de Santo.
Perder coisas dentro de casa, ficar “avoado”, ter alguma “gripe” nao explicada pela medicina
ocidental ou brigar com alguém querido sdo exemplos do que ele fazia s6 para, apés o filho vir
a ele, ele “desfazer” (sem que soubessem que fora ele o causador daquela “prenda”).

Ja Dona Iracema, que tinha um bravo Xapand, era mais calma, mas muito temida
quando ficava aborrecida. Entretanto, Dona Iracema, mesmo mais tranquila, certa feita, quando
Seu Rubens — que tinha um mercadinho na época, foi xingado por um bébado e tendo levado
um soco, saiu para bater no homem com uma “timola de fusca” (uma barra de ferro), conta
Rudy, neto dela.

O casal teve dois filhos: Seu Rudinei do Oxal4d e Ronaldo, que é do Xango.
Crescidos na casa, aprenderam rapido as tarefas sagradas. Mas Ronaldo ndo seguiu 0s
fundamentos e, usudrio de drogas, mais “infernizava que ajudava”.

A Tenda tem como tripé de funcionamento “Fé, Amor e Trabalho”. Seu Rubens,

outrora, escreveu na parede da casa: “Meu filho, tua fé e tua perseveranca sao as suas maiores



79

armas”. Acredito que essa colocagéo, vindo de um homem que fora desacreditado por sua
“deficiéncia”, ndo ter tido suficiente condi¢do financeira para comprar sapatos para que seu
filho mais velho (Seu Rudinei) fosse a escola e tendo este (Rudinei) que trabalhar desde menino,
mas que ainda assim, ndo conseguia permanecer parado e se obrigava a trabalhar, a levantar a
Casa, a honrar os Orixas e “colocar comida na mesa”, ndo é, em nada surpreendente. E
necessario, a um batuqueiro da Tenda, trabalhar, se doar, servir. Um trabalho, bem realizado,
com amor e fé a quem se realiza, é gratificado pelos sacerdotes e, principalmente, pelos Orixas.

Seu Rudinei, filho mais velho, desde crianca, devotou sua vida ao Batugue Contam
os iniciados mais antigos que, desde menino, com apenas cinco anos, ja segurava os bichos para
0 pai (Seu Rubens) nos dias de corte. Quando ndo pode mais ir & escola, tendo chegado a oitava
série do ensino fundamental, a sua perseveranca ndo o deixou cair. Comecou a trabalhar e nunca
reclamou disto. Certa feita, ocorreu um concurso para técnico da FURG. Uma filha de Santo
de Seu Rubens, a Dona Delvair, incentivou Seu Rudinei a prestar este concurso, ofertando,
inclusive, o material para que ele estudasse. E ele assim o fez. Com fé, amor e perseveranca,
ele estudou e passou no concurso. E a vida melhorou financeiramente.

Seu Rudinei, como maior parte dos jovens homens heterossexuais da época, era
muito namorador. Em uma ocasido, consultando os buzios com Dona Vicéncia do Odé, ele
descobriu que iria trocar de moto e que uma mulher vinha, “de fora”, para Rio Grande para
casar com ele. Ele desacreditou, num primeiro momento.

No Rio de Janeiro, ha quildmetros dali, Dona Geny, entdo moca, ainda nao
imaginava seu destino. Filha de mée evangélica e pai marinheiro, ela conta que “escapulia”
com a tia para frequentar terreiras, chegando, até mesmo, a pular muros. Numa dessas ocasides,
numa terreira, uma entidade falou para ela que “seu pai iria ser transferido”, mas ndo para o
lugar desejado, e que, para onde ele fosse transferido, 0 homem de sua vida estaria e casaria
com ela. Seu Joel, pai de Dona Geny, tinha requisitado que sua transferéncia fosse para
Paranaguéd, no Parana. Entretanto, quando chegou o oficio, 14 estava escrito “Rio Grande, Rio
Grande do Sul”. Conformado, ainda que nio satisfeito, mudou-se com a familia para a cidade.

Aconteceu a mais “bela histéria de amor” que eu ja tive o prazer de conhecer.
Quando se conheceram, comegaram a namorar. Apaixonados, quando Seu Joel informou que a
familia estaria de partida, Seu Rudinei pediu Dona Geny em casamento. Ela aceitou. Assim, no
periodo de seis meses, Dona Geny e Seu Rudinei namoraram, noivaram e casaram. Ele do
Oxala, ela de lansd — lansa é a menina dos olhos do Oxala e tudo, nessa relacdo, nos faz ver
isso. Todos os filhos da Tenda conhecem essa historia, seja contada pela prépria Mae Geny ou

pelos seus filhos bioldgicos, pois ha orgulho em mostrar a forca do destino de alguém e o “amor



80

sem fronteiras” que veio a se tornar um (também, pelo lago deste amor e do casamento) alicerce
da Casa.

Mesmo ap6s o casamento, eles permaneceram morando na Casa. Dona Geny ainda
ndo havia sido iniciada no Batuque, mas como “o chamado sempre vem”, ela precisou “fazer
obrigagdo por conta dos feitigos” que realizavam contra ela. Ela teve uma Mée de Santo e um
Pai de Santo, antes da terceira e Ultima sacerdote — quem “a aprontou”. A primeira, por ter
brigado com Seu Rubens, teve que se abster de cuida-la. O segundo, por conflitos, também néo
se manteve. Foi quando o Xapana da Dona Iracema chegou e disse que ele que iria colocar
Dona Geny no chdo*. E assim o fez. A terceira Mae de Santo, também sua sogra, foi quem
aprontou Geny D’Oya, que viria ser um dos principais alicerces da Tenda e sua comandante
atual.

O casamento de Seu Rudinei e de Dona Geny concebeu trés filhos: o primogénito,
Ricardo do Oxald; Rudy do Xapand e Giulya de Oxum. Os trés sdo pilares da Tenda e, ainda
que resistam a funcéo (a de serem Pais e Mae de Santo), cada um protege a Casa a sua maneira.
Alias, ndo é raro um filho da casa, sendo filho sanguineo ou néo, ter sonhos premonitorios, nao
conseguir dormir ou passar mal quando a Tenda esta sendo atacada de alguma maneira. Isso é
algo que apenas a minha insercdo “em campo” me permitiu saber, ja que eu adquiri essa
sensibilidade pouco tempo depois de ir pela primeira vez a Casa, 0 que se intensificou com o
passar do tempo.

Sonhos sdo comuns e, na maioria das vezes, ndo conseguimos entender seu
significado facilmente e qualquer pesquisador, ontologicamente moderno, poderia propor uma
analise enquanto um “inconsciente coletivo”, como a teoria de psicanalise de Jung fala.
Acredito que tais explicagdes de origem ocidental ndo comportam ou “traduzem” os sonhos,
que geralmente um iniciado no Batuque tem. Sendo assim, para compreender os sonhos,
consultamos, muitas vezes, os Buzios, mas, pelas minhas observacées, somos ndés mesmos, com
auxilio de nosso Ori*® que temos a epifania de “traduzir” tais sonhos. Apds o falecimento de
Seu Rubens, ndo tardou para que Dona Iracema fosse diagnosticada com Alzheimer.

Conta-se na Casa que, mesmo nas ocasifes em que estava no hospital, j& com
Alzheimer avancado, Dona Iracema tinha o poder de olhar para outro paciente e dizer quanto
tempo de vida ainda lhe restava. Segundo ela, esses pacientes estariam “com a vela”.

Preocupados, Seu Rudinei e Dona Geny, que ja haviam comprado uma casa para

eles morarem, desde a segunda gravidez do casal, mas retornaram a Casa para cuidar de Dona

48 Falaremos mais sobre as obrigagdes no nosso quarto capitulo
49 Cabeca. O dono da nossa Cabega é o Orixa de cada um.



81

Iracema. Dona Geny sempre afirma: “Minha M&e de Santo era muito boa pra mim. Eu vim pra
cé pra ajudar a cuidar dela. Nao me custava nada e ela precisava de cuidados™. Pouco tempo
depois, infelizmente, Dona Iracema também partiu.

A Casa ficou sendo cuidada, oficialmente, por mais um casal: Dona Geny e Seu
Rudinei. A Oya passa a ser elemento chave da Tenda que permanece sendo do Oxala. A Casa
também permanece do Xapand e, como diz sempre Rudy (que é filho desse Orixa), ele é o
guardido, por conta de seu Santo.

O casal (Dona Geny e Seu Rudinei) era complemento um do outro — onde um
encontrava-se mais nervoso, o outro acalmava. A regra da Tenda passou a ser ndo ter mais de
dezesseis Filhos de Santo de uma vez, e talvez isso se diferencie bastante de outras casas que
ja frequentei e/ou observei. Segundo Dona Geny “ndo é o nimero, ¢ a qualidade. Ndo adianta
ter um bocado de Filho de Santo e ndo ter harmonia”. Tudo tem completa explicagdo: além da
harmonia ser absolutamente essencial para o0 bom funcionamento da Tenda, especialmente no
quesito da sacralidade.

O numero dezesseis também tem explicacdo, ja que se trata de um numero
altamente sagrado na Tenda.

Apos o falecimento de Seu Rudinei, em 2014, a Tenda ficou em luto. Dona Geny
segue sendo a Mé&e de Santo responsavel pela Tenda e, desde 2016, o Ricardo D’Oxala ja ¢é Pai
de Santo. Existem diferengas entre ser “pronto” e ser Pai de Santo. Atualmente, aprontados
pela Tenda, temos quatro pessoas, incluindo o Ricardo.

Ser “pronto”, na Tenda, significa ter cumprido todas as obriga¢des do Santo e ter
0s axés (em especial, axé de faca de axé de bizios). Entretanto, para que estes Filhos possam
fundar outras Casas e/ou ter Filhos de Santos ligados a elas, o que faria deles Pais de Santos,
sd0 necessarios outros elementos, que retornarei quando falar do Caminho Sagrado. Na Tenda,
como trés dos quatro prontos sdo Filhos sanguineos, a necessidade desses elementos s6 se dara

caso se pretenda fundar outra casa, em um outro endereco.



82

Lacos pelo Batuque
Bacia Jeje da Tenda:

Masilda |-Nacso
d'lemanja | Jeje

Iracema

*Nacédo
__> do Jeje

Xapana

_—> Geny  |+Nacéo
d'Oya | Jeje




83

Bacia Oy6 da Tenda:

Rosinha d’Iemanja

/T

Rubens de Oxala Jodo do Oxala

|

Rudinei do Oxala (filho de santo de pai Jodo
do Oxal4, seu tio de Santo, também aprontado
pela mae Rosinha d’lemanja, de Nagdo Oy0)

As historias aqui contadas, sobre os elementos humanos da vida da Tenda
pretendem fazer com que o (a) leitor (a) entenda que, antes de mais nada, tanto a Casa quanto
a Tenda sao fundagdes sagradas, mas, acima de tudo, o quanto o sagrado, no Batuque Gaucho,
esta intimamente ligado ao ser humano — um néo se separa do outro, como seria numa dicotomia
moderno-ocidental, por exemplo.

Todas as Estruturas Sagradas que veremos a seguir foram sim assentadas pelos
alicerces humanos (pilares) da Casa e estdo intimamente ligados a estes e a protecdo dos

mesmos, mas ja nao se detém a eles — possuem vida plena.

3.2 As Estruturas Sagradas

Toda Casa €, em si, 0 Sagrado em matéria. Nao aprisionada em seu fisico, mas em
notavel fluidez e sentidos para aqueles que se permitem tocar e serem tocados. N&o raro,
visitantes esporadicos, fiéis de outras crencas, colegas da familia, carteiros, ao entrarem na
Casa, relatam um €xtase, uma calmaria a qual definem enquanto “paz interior”. Apenas com a
presenca particular e inteira da Tenda, os mais variados individuos costumam relatar,
aleatoriamente, se sentirem tdo bem, que ndo desejam se retirar. Esta sensac¢ao, no entanto, ndo
ocorre para todos e explicarei melhor adiante.

Para melhor compreensdo do sagrado na Casa, dividirei algumas de suas estruturas.
Tal divisdo, acredito, situara o (a) leitor (a) e melhor traduzira para este a vida que habita na
Tenda.



84

Para tal, farei o caminho que os filhos percorrem, sagradamente, ao chegarem na
Casa. E necessario cumprimentar todas estas estruturas, obedecendo a uma ordem e, por essa
ordem, seguirei meu texto. Peco que, além de ler, permita-se sentir. Mesmo que nada sintas,

esse nada é, em si, sentido e sentimento.

3.2.1 Baré Lodé

Alupo! Essa é a saudacdo que devemos realizar proximo a Casa desse Orixa.
Localizada a poucos passos da entrada da Tenda, encontra-se o grande guardido. Sua morada
é, talvez, o simbolo mais cléssico e evidente para pessoas de religido° saberem se uma casa é
ou nao de Batuque. Ja que a maioria de nossas Casas, no Batuque, passa “despercebida”, por
serem igualmente templo e moradia dos habitantes humanos. O Bara é geralmente a certeza que
temos para qualificar uma casa enquanto sagrada ou nao.

Geralmente da cor vermelha, cor desse Orixa no Batuque, as Casas do Bara Lodé
sdo dos mais variados tamanhos. A Tenda possui um Lodé mais alto, chegando a poucos
centimetros abaixo do muro da residéncia. Foi também, ha pouco tempo, trocada sua estrutura,
ja que a Tenda tem sessenta anos de fundada, e a casinha do Bara era de madeira, estando
deteriorada. Trocou-se a estrutura, mas o assentamento, obviamente ndo foi mexido. O Bara
ganhou uma nova morada em 2017.

Acima, relatei que ha diferencas entre individuos prontos e individuos aptos a serem
sacerdotes. O fundamento é que, para se fundar uma Casa de Batuque, haja um Lodé assentado,
segundo Mae Geny.

Geralmente, abrimos a casinha do Lodé para servi-lo com suas comidas e velas. Ha
preferéncia de que tal funcéo seja realizada por homens — ou mulheres filhas destes que nédo
estejam menstruadas.

O Lodé oferta protecdo a sacralidade de toda a Casa, € a seguranca para nossos
integrantes. O Bara, também é conhecido como Legba (no Rio Grande do Sul, o Legba é uma

% Batuqueiros, em geral, para se autodenominarem falam “sou de religido”. Ainda que saibamos que nossa cultura
ndo é restrita a uma religiosidade e, muito menos, se separe de nossa vida “profana” (dualidade moderna), nos
permanecemos nos denominando assim. Quase que como um reforco de que somos diferentes e temos uma
identidade prépria s6 nossa. E uma forga opositora em sua esséncia, uma resisténcia de gestos, palavras, em um
confronto direto de abragar como nos classificaram e usa-lo para reforgar nossa independéncia.



85

qualidade do Bard) e como Exu. No Rio Grande do Sul, geralmente, fazemos essa diferenca: o
Bara é o Orixa e Exus geralmente so entidades — 0 povo da rua e que se curvam ao Bara®.
Ele € a forca dos caminhos, quem os abre e os fecha. O Bara oferece protecdo, mas
também ¢ brincalhdo e travesso, adorando “pregar pecas” nos desavisados. Geralmente, quando
chegam s&o taciturnos e bravos. Ja presenciei filhos desse Orixa, uma vez que se ocuparam de
seus respectivos Baréas, parecerem ter duplicado de tamanho e de forga. Sua cor, no estado, é,
principalmente, o vermelho, mas depende de sua qualidade. Existem alguns Baras que sdo de
dentro de Casa, mas ndo € o caso do Lode, que fica na porta para nos proteger e abrir nossas

trilhas.

Figura 17 — Casinha do Bara Lodé

Fonte: Da autora.

51 Nas rezas do Orixa Bara, cantamos, em ioruba, muitas vezes, tanto “esi” quanto “Bara”. Mas, como ha as
entidades “exu” - povo de rua; também chamadas de “cati¢os”, reforcamos bastante a diferenga chamando o Orixa
de Bara e a entidade de Exu.



86

3.2.2 Exus

Laroayé! Apos cumprimentarmos o Bara, batendo na porta de sua casinha e 0
cumprimentando, nos dirigimos ao fundo da Casa para o local onde estdo os Exus. A casinha
deles também ¢ alta (aproximadamente do mesmo tamanho que a do Bard), de cor vermelha
(geralmente Exu Cati¢o tem como cores vermelho e preto) e encontra-se no patio do fundo da
Casa. Exus néo sdo Orixas e sim entidades, que alguns dos Filhos da Casa tém. Esses sdo 0 que
chamamos de caticos, justamente para diferencia-los dos “Exus-Orixas” (ou seja, diferenciar
do Bard).

Orixés sdo explicados, na maioria dos textos, como forcas da natureza e da nossa
ancestralidade e sdo donos de tudo aquilo gque existe na Terra — cada animal, cada pedra, cada
cor, cada pessoa e cada entidade tem seu “dono”, ou seja, o Orix4 que lhe é responsavel®. As
entidades s&o espiritos que evoluiram de maneira tal que ganharam este status, mas ndo séo
Orixas e ndo tem seu poder e, muito menos, sao “donos da cabeca” de ninguém.

Os Exus e Pombas Giras séo entidades, sdo do “povo da rua” e correm por quem
0s tém enquanto guias protetores fora-de-casa, nas ruas. Ndo somos Filhos deles — ou seja,
nosso Ori (nossa cabeca) ndo lhes pertence, mas estamos acompanhados por eles. Isso se da
também a qualquer entidade, s6 mudando os espac¢os em que nos protegem e suas formas de
proteger.

Aqui, encontramos 0s Exus e as Pombas Giras assentadas e que protegem 0s seus
— especialmente quando estdo fora de suas residéncias. Ndo somos todos nos, Filhos e Filhas
da Tenda, que temos assentados Ext e Pomba Gira, mas, em geral, 0s cumprimentamos, ja que,

enquanto Irméaos e Irmds de Santo, pedimos a estes que nos deem, também, protecao.

52 Me aprofundo sobre os Orixas no capitulo quatro.



87

Figura 18 — Imagem da Casa dos Exus e Pombas Giras

Fonte: Da autora.

3.2.3 Xangb6 Kamuka

Kab Cabecile! A alguns passos da casinha dos ExuUs, ainda no péatio do fundo da
Casa, encontramos 0 Xang6 Kamuka. A casinha desse Orixa é de cor vermelha e bem mais
baixa do que das outras duas anteriormente citadas.

O Xangd € forca dos vulches, a justica, o carneiro e a sabedoria masculina.
“Kamuka” é a qualidade deste e poucos tém assentado este Orixa, com esta qualidade
(Kamukad). Conta-se que, supostamente, 0 Kamuka s6 seria encontrado em Na¢do Cambinda,
mas o temos na Tenda, que é de Nagéo Jeje-Oyo0.

O motivo principal de encontrar-se em uma casinha propria e ndo no Quarto de
Santo, com os demais Orixas, € por conta de sua peculiaridade principal: a lenda do Kamuka
conta que ele tem tanta forca e tanta luz, que faz um buraco onde estd. O Kamuka também nos
oferece protecdo no fundo da Casa e, quando queremos justica, acendemos uma vela
diretamente em sua casinha, ainda que também possamos acender para outras qualidades de

Xangb que estdo no Quarto de Santo. As cores do Xangd, no Batuque, sdo o vermelho e o



88

branco, mas sua casinha na Tenda é de cor vermelha. Sua morada deve estar fora de Casa, assim

como o Povo da Rua e o Bara.

Figura 19 — Casinha do Xangd Kamuka.

Fonte: Da autora.

3.2.4 Sarita e os ciganos da linha do oriente

“Salve Santa Sara Khali! Salve o povo cigano! Salve Santa Sara Sarita!”

Saindo do pétio, entrando na Casa e, ja proximos ao Saldo, encontramos Sarita e 0
Povo Cigano. Em uma estante, temos materialidades que conferem sacralidade a essa parte.
Sarita é a Cigana da Méae Geny, também protetora avida da Tenda. Junto a ela, cumprimentamos
outros ciganos da “linha do oriente”.

“E cigano mesmo! N&o é catico cigano. N&o é Pomba Gira cigana!”, destaca Mae
Geny. Esse destaque se da porque temos, na linha do Povo de Rua, algumas Pombas Giras que
sdo chamadas ‘“Pombas Giras Ciganas” e se diferem, em suas materialidades, formas e seus
comportamentos das “ciganas do oriente”.

Quando comecei a ir a Casa eu ja compreendia facilmente essa diferenca, ja que na
primeira Casa que fui, onde fiz minha pesquisa de monografia e que era de Umbanda Cruzada,



89

tinhamos a “gira da linha do oriente”, especificamente, que era diferente da “gira de Exd”. Na
realidade, uma das primeiras entidades a se manifestar em mim foi a “minha Cigana” e,
justamente, na gira da linha do oriente.

A Sarita e 0s demais ciganos também séo entidades, mas sdo bem distintos das
outras e sdo nas materialidades e comportamentos que mais verificamos isto. Se, ao chegar,
uma Pomba Gira (cigana ou nao) ri alto, usa de sua sensualidade, bebe champanhe ou cachaca
e fuma, os ciganos do oriente geralmente bebem vinho, comem frutas (especialmente uvas),
comem quibes crus, usam leques e lengos, ja que sdo de origem cigana. Geralmente sdo mais
sérios também.

A Sarita, por exemplo, é uma das mais temidas da Casa. Quando é anunciado que
ela esta “perto de vir”, todos se preparam para levar bronca. Ela demora para chegar, mas
guando o faz, geralmente, fala muitas verdades. Sem nunca alterar o tom de voz, a Sarita danca
flamenco e toca castanhola. Em sua estante, temos também algumas de suas castanholas e
sempre colocamos moedas no bauzinho dela. Belissima, ao chegar, arranca choro de muitos
(as) de n6s, emocionados (as), s pela sua energia. Ela chega no momento em que quer e, apesar

de “temida”, Sarita ¢ muito bondosa e justa.

Figura 20 — A imagem da Sarita e suas respectivas materialidades, como outras
imagens de ciganos da Linha do Oriente.

Fonte: Da autora.



90

3.25 0 Conga

“Sarava!”

Atualmente o Conga esta lado a lado com Sarita e a frente do Saldo. Nele estdo
muitas das entidades da Umbanda, como Caboclos, Pretos Velhos e Cosmes. A energia, nesse
espaco é diferenciada, porque transmite uma paz apenas ao toca-los. A sua estrutura, em branco,
atualmente ¢ construida em “prateleiras”, na qual, proximo das imagens das entidades,
encontram-se suas materialidades primordiais.

Servimos vinho e &gua aos Pretos Velhos e caboclos e muitos doces aos Cosmes.
Ha também imagens de alguns Orixas (ou Santos) de Umbanda nas “prateleiras”. E o caso de
minha Mée lemanja, na classica imagem da mulher branca, com as palmas para cima e seus
cabelos compridos lisos. Particularmente, sempre reforco a todos que minha lemanja é negra e
todas as imagens que tenho de minha Mae séo assim (faco questdo disso). Todos contam com
velas que os filhos e sacerdotes acendem periodicamente.

Muitos de nds temos Cosmes, Pretos Velhos e Caboclos. Mas a entidade que dou
destaque aqui, pelo amor que sentimos, ¢ a Mariazinha da Méae Geny. A nossa “baixinha”
querida é pura alegria. Quando ela chega é a festa para todos nos! Serelepe, brincalhona, mas,
nem por isso, menos poderosa. A Mariazinha foi a primeira entidade da Mae Geny e a
acompanha desde pequena, quando essa ainda morava no Rio de Janeiro. A Mariazinha nao
tem medo de falar boas verdades, mas, devido a seu jeitinho brincalhdo, é impossivel ficar
ressentido ou temé-la. Sempre a queremaos por perto.

Algo que chamou a atenc¢éo, logo quando ingressei nas manifestacfes de matrizes
africanas, é a quantidade de entidades e guias que cada individuo pode ter. Com excecao aos
Orixas de cabeca, um médium pode incorporar varias outras entidades — como é o caso da Mae
Geny que incorpora a Mariazinha e Sarita. Também posso servir de exemplo: incorporo minha
cigana, de vez em quando encosta meu cosme, sei de minha pomba-gira e a primeira entidade
que peguei foi Caboclo.

Quanto ao Orixa - que € nosso (a) “pai/mae” de cabega, ou seja, Ori-Cabeca; Xa-
Dono; apenas ele (a) pode se ocupar de seu (a) Filho (a), ndo outro (a) Orixa. Mas nada impede
(pelo contrario) que um Filho de Orixa possa incorporar entidades (geralmente associadas a
umbanda, mas que ndo se delimita a ela) como Pretos Velhos, Cosmes, Exus, Caboclos e outros.

A Mariazinha, na realidade, € uma entidade bem misteriosa. Ela, mesmo sendo um
Cosme, tem poderes e uma forca fora do normal. Ela conseguia, inclusive, chamar o Oxala do

Seu Rudinei, quando estava vivo. A Mariazinha também brinca que, como ela veio primeiro,



91

ela é mais importante que a Sarita. Todos rimos muito da birra de nossa “baixinha”. Mariazinha,
assim como outros Cosmes, ama pirulitos, chicletes e doces. Ela chega aleatoriamente,
independentemente de estar em “festas” ou ndo. Também ama tomar leite antes de dormir.
Conta-se, na Tenda, que determinada vez Dona Geny estava gravida do Rudy e a
Mariazinha chegou. Mariazinha dava cambalhotas sem parar e comegaram a ficar preocupados
por conta da gravidez de Dona Geny. Mariazinha apenas respondeu “eu sei 0 que eu fago!” e
continuou brincando. Outra vez, Mariazinha estava em “uma gira” e, ao dar uma cambalhota,
bateu a cabeca. A testa ndo parava de sangrar, mas, como se trata de uma entidade, ela ndo
sentia nada, nem Dona Geny. Entdo olhou para as pessoas e pediu que lhe trouxessem “agua da
marola”®3, Os donos da Casa nem lembravam onde estava a agua da marola, mas Mariazinha
indicou-lhes o caminho. Ela passou a &gua da marola na testa e imediatamente parou de sangrar,

ndo restando nem dor nem sangue para “a sua” (Ou seja, para Mae Geny).

Figura 21 — Foto do Congéa: materialidades e imagens de entidades associadas a
Umbanda Sagrada.

Fonte: Da autora.

58 Agua do mar.



92

Devo dizer que a ordem especifica de cumprimentar o Congé e a Sarita ndo é

restrita, podendo ser diferenciada. Nestes, portanto, ndo ha& problema em modificar a ordem,

visto que foram construidos em periodos muito préximos. Tanto o “povo da rua” (Exu e Pomba

Gira) quanto a linha de ciganos e o Conga estéo relacionados a Umbanda, de fato. Entretanto,

ndo nos consideramos Umbanda, pois € muito raro realizarmos giras e festas (terreiras)

associadas a essa religiosidade. Trabalhamos diretamente com os Orix&s, mas isso nao exclui,

de forma alguma, que possamos cultuar igualmente entidades da Umbanda, visto que todos nos

somos partes um do outro, ja que as “linhas da umbanda” tem como “donos” os préprios Orixas.

Figura 22 — Croqui da estrutura da Casa e posicionamento das Estruturas Sagradas.

/ o\
i
S —— \
Qs“‘;@ 7

Q/)' © o\' ?O /
> |/

———— i o

B . - ~

Dudests da Fualde
\\ Poondod
\/
) ’_\SQQ_O. /quoT@
A , 3o
‘L’% @ | Gl o Sr8s
e
a :
g _~E> ><c>:n86 ZoamlzoC
13°. .. @ W ™

- REXGykon

- .
a -
- > . . . . e - -
- - . - e

Fonte: Da autora.



93

Na imagem acima, vemos um desenho, feito por mim, que mostra como ficam
situadas as Estruturas Sagradas na Casa. Em verde, as setas indicam o Caminho a percorrer e,
numericamente, a ordem das Estruturas que devemos cumprimentar. Na frente da Casa,
encontramos logo o Bara. Do lado oposto a ele, temos plantas e flores®. Apds falarmos com o
Pai Bar4, nos dirigimos ao corredor em direcdo ao pétio, localizado no fundo da Casa, passando
pela cozinha. No pétio, cumprimentamos aos Exds e ao Xangd Kamuka. VVoltamos o caminho
feito, passando pela cozinha e, através do corredor, retornamos a sala, onde cumprimentamos,
ao lado esquerdo, ao Congéd e ao Povo Cigano. Atravessamos a sala (que, em dias das
festividades, vira o Saldo, onde os Orixas chegam para dancar e nos abencoar) para

cumprimentar, por fim, ao Quarto de Santo.

3.3 Outras Estruturas Sagradas

Ap6s cumprimentar a todos, nos dirigimos, por fim, ao Quarto de Santo, ao qual
dedicarei o proximo capitulo. Mas antes de continuarmos, gostaria de fazer uma observacao a
duas estruturas ndo faladas, mas partes integrantes e essenciais nos cultos da Tenda,

especialmente em ocasides de Batuque e seus preparativos: a Cozinha da Religido e o Balé.

3.3.1 A Cozinha da Religido

A Tenda, por ser antiga e preservar tradicdo, tem uma Cozinha da Religido. Essa
Cozinha encontra-se, atualmente, dentro da Cozinha maior, destinada aos afazeres cotidianos
dos habitantes da casa®®.

Na Cozinha da Religido, preparamos as comidas sagradas, em épocas de Batuque®®.
Nela ficam também guardados os materiais sagrados para servir os alimentos de Axé como
alguidares e para prepara-los, como panelas maiores, a pedra em que moemos o feijédo e o pilao

em que batemos o acarajé.

% O trabalho a respeito da interagdo com as ervas, flores e frutos é extremamente importante no Batugue.
Entretanto, ndo me detive a mesma neste trabalho, pois escolhi como recorte as Estruturas Sagradas da Tenda.
Sugiro um trabalho futuro a este respeito, focando-se nessa relagdo sagrada, pois as plantas e frutas sdo de extrema
sacralidade para nés. Exemplo, geralmente quando vamos “arrancar” uma folha do pé, pedimos licenga a
sacralidade inerente deste. Outro exemplo é que no Quarto de Santo sempre deve ter flores e frutas para os Orixas
e, como tudo no mundo, cada uma das espécies do mundo vegetal, em diferentes cores e apropriagdes, pertence
aos Santos.

%5 Antes, a cozinha maior ficava mais para dentro. O que foi alterado foi a estrutura da cozinha da casa e ndo da
Cozinha da Religio.

% Entendido aqui como as festividades em que “tocamos” para os Orixas.



94

Também guardamos mel, dendé e outros alimentos sagrados na Cozinha da
Religido. Por ser um espago pequeno, muitos de nds acabamos por utilizar a cozinha
convencional para agilizar os preparos ou nos sentarmos no quintal: para catar/descascar o
feijdo, para o Acarajé, ralar coco, e outras atividades para as comidas sagradas. Entretanto,
estamos sempre préximos da Cozinha da Religido na ocasido de eventos como Batuque.

N&o pude também, a pedido de Mae Geny, tirar fotos da Cozinha da Religido, pela
intimidade do sagrado. Por essa razéo, procurei uma foto de um alguidar, que estava a venda
na internet e aqui coloco para que o (a) leitor (a) possa visualizar. Por estar a venda, este alguidar
ndo tem vida ainda, ou seja, ndo passou pela série de rituais que Ihe dao vida plena.

Deve-se entender que os alguidares sdo muito mais instrumentos para a geragao de
Axé®" que um objeto sagrado a que prestamos culto. Nele é onde colocamos comidas sagradas,
guias, em dia de obrigacdo, e até mesmo, posicionamos nossa cabeca, na hora do corte (do
animal, em obrigacéo) para que 0 sangue ndo suje 0 chdo, mas que possa “sujar” as nossas

guias, para receberem, assim, vida plena também.

Figura 23 — Foto de um alguidar de Barro.

Fonte: https://danielfilhodeorixa.blogspot.com/2017/09/0-alguidar-na-umbanda.html

57 Corrente de vida.



95

3.3.20 Bale

A casinha que abriga nossa ancestralidade. Inicialmente tema da minha dissertacéo,
0 Balé é uma das estruturas mais complexas da Tenda. Localizado ao fundo do pétio de tras, é
uma estrutura baixa e tem prateleiras, onde servimos aos que ali se encontram.

A razdo principal para que o Balé fique no ponto mais profundo da parte detrés da
Casa ¢ devido a protecdo que este confere a quem o tém. Nao fui permitida (por agentes
humanos e sobre-humanos) a dedicar minha dissertacdo aos que ja partiram, mas deixo aqui
algumas informac6es que foram questionadas a mim no meu estagio de docéncia por aqueles
que ndo conhecem tanto o Batuque.

A principal funcdo do Balé é a protecdo. Ele nos protege pela ancestralidade. Nao
colocamos o corpo, propriamente dito, daqueles que se foram nele, mas objetos sagrados destes
e que, devido as suas obrigacGes, tém vida. Muitos afirmam que o Balé é a forca do Orixa do
falecido, outros discordam. Pela minha experiéncia, ja senti alguém olhando para mim, quando
estava deitada, proximo a sala. Eu sabia que ndo era um Orixa e sabia que se tratava de uma
senhora idosa, sentada no sofa. Quando relatei isso ao Rudy, ele muito tranquilamente apenas
me respondeu “Ah, é minha v6”. A mulher idosa era a Dona Iracema, que viera nos observar e
cuidar.

Também, na antiga cozinha da casa, ao chegar 14, sempre havia um caracol. Alias,
a presenca de caracdis na Casa € imensa, justificada pelos membros: como a Tenda € do Oxala,
nada mais comum, afinal, o Caracol é Oxalad. Na cozinha, havia um caracol me olhando
enquanto eu lavava os pratos, e passei a ter uma sensacao de bem estar e paz muito grande.
Sentia que alguém ali me protegia e me cuidava. Novamente, questionei ao Rudy sobre isso.
Ele, tristemente, falou “E o pai!”. Nio satisfeita, quis saber “Mas por qual razdo na cozinha?”.
Ele me respondeu “Era o local que ele mais gostava e ficava na Casa”.

Dessa forma, ainda que os Orixas dos que partiram sejam 0s protetores, acredito
que essas pessoas também permanecem nos cuidando e protegendo. Até porque a separacdo
clara entre Orixa e pessoa, em muitos momentos, é extremamente fragil e ndo temos como
separa-los.

No Balé, servimos antes das fungdes do Batuque, honrando os que ja foram e seus
Santos. Na Tenda apenas homens e mulheres que sejam de Orixas que tenham “contato” com

a Calunga® (Oya, Bara, Xapand) podem servi-lo, desde que n&o estejam em seu periodo

%8 Cemitério — Orixas associados a passagem da desencarnacdo e cuidador de almas nestes periodos de transicdo
entre estar neste plano e ir para o outro.



96

menstrual. Entretanto, h& preferéncia de que o Balé seja servido por individuos do sexo
masculino.

Por essa razdo, também, além de ser um local que poucos de nés temos, de fato,
acesso (ainda que esteja nos fundos da Casa e passemos todos os dias por 14, ainda que nao o

cumprimentemos), nao foi possivel tirar fotos da Casinha do Balé.

3.4 Consideracdes

As estruturas Sagradas, as quais devemos cumprimentar ao chegar na Tenda,
poderiam ser vistas apenas como estruturas, matéria fisica, que, no maximo, “representariam”
algo. Entretanto, nossa serie de rituais especificos conferem vida plena a essas estruturas e,
dessa forma, ainda que nos proteja, elas ja ndo dependem de n6s®®. Muitas vezes, os (as) Filhos
e Filhas da Tenda — e eu me incluo — ouvem pancadas na Casa do Bara. Dona Téania Melo, Filha
do Lodé¢, sempre diz que, se passa algum visitante e o Bara “avisa” dando pancadas de dentro
da sua casinha, é porgue coisa boa néo é.

Da mesma forma, ndo é raro vermos gatinhos e cachorros correndo pela casa — 0s
que ndo sdo deste mundo em matéria. Certa feita, ao questionar porque sempre via um gatinho
(que parecia o gato de estimag@o da casa, mas bem menor), me foi respondido que “ele sempre
aparece por aqui!”. Quando vi um cachorro, bem pequeno e que ndo se aparenta com nenhum
cachorro da casa, Dona Geny falou “Ah, é o cachorrinho da Mariazinha que fica andando por
ai...”.

Bruno Latour (2012), ao dissertar que devemos ‘“reagregar o social”’, demonstra
que, se a preocupacao outrora das ciéncias humanas e sociais foi o elemento humano, pautado
em um antropocentrismo, devemos olhar a esfera mais ampla: é impossivel pensar em
sociedades sem materialidades e, em minha concepcéo, considerar que as materialidades sé tém
seus valores atribuidos pelos seres humanos é reiterar a violéncia, ja que, para muitas culturas
e ontologias, ndo é assim. E o caso do Batuque, mas este é apenas um exemplo dentro dos

milhares que sei, dentro do meu mais profundo eu, que existem.

%9 Quando necessario, através do jogo de blzios ou avisos dos préprios seres ndo-humanos, devemos refazer algum
ritual ou oferenda. Entretanto, a agéncia nao € nossa a partir do momento em que assentamos as entidades e Orixas.
E, como prova, quando eles querem alguma oferenda ou precisam de ritual, eles nos “incomodam” a tal ponto que
ndo conseguimos fazer nada mais que n&o seja fazé-lo e, se ndo tivermos condigdes, tentar negociar com eles. Eles,
em sua vida plena, sdo agentes supremos daquilo que passaremos a fazer ou ndo. Vamos abordar isso mais
profundamente no quarto capitulo.



97

Precisamos, de fato, compreender que ha vida nesses objetos e nessas estruturas. E
ndo qualquer vida: vida sagrada. Dentro da nossa ciéncia — minha e do meu coletivo, ha provas
concretas de tal. Obviamente, para um discurso mais tradicional da Academia, nossa “ciéncia”
é pura fé — que a ontologia moderno-ocidental colocou como total oposto da razdo. Entretanto,
podemos também argumentar, que a racionalidade kantiana e a neutralidade cientifica também
ndo passariam de “mitologias” e f¢ (DURAND, 2004).

O filho da Tenda entra e percorre 0 caminho expresso acima e se prepara para
cumprimentar os Orixas. No proximo capitulo, foco no Quarto de Santo e falarei, de maneira

mais profunda, a respeito dos Orixas do Batuque.



98

Capitulo IV
O Quarto de Santo

A continuidade do caminho realizado até aqui se configura neste momento do texto.
Apos percorremos® todo o caminho sagrado, nos dirigimos a parte mais crucial da nossa ida
até a Casa: o Quarto de Santo, onde batemos cabeca®’. Pode ser a Casa que for, podem ser
diferentes nagdes, podem possuir inimeras entidades: a estrutura mais essencial e sagrada, de
qualquer casa de Batuque, é o Quarto de Santo. Apds cumprimentarmos a Sarita e ao Conga,
nos dirigimos a ele. Ele se localiza a frente de quem adentra a Casa, poucos centimetros a
esquerda do primeiro olhar de quando entramos. A esséncia do sagrado e parte mais vital para
qualquer Casa de Nacéo, pois é justamente nesse espago que as praticas, que ele (0 Quarto de

Santo) exige realizar, nos diferenciam de outras manifestacdes de matrizes africanas.

60 Cabe dizer que esta na primeira pessoa do plural, pois sdo os iniciados que percorrem o caminho e o fazem
sempre acompanhados (humanos e ndo-humanos).

61 Bater cabeca, seja no Quarto de Santo, seja para um Orixa no mundo, indica respeito a estes. Deitamos de brugos
no chdo, em frente ao Quarto de Santo, Orixa ou pessoa ao qual queremos fazer reveréncia. Mulheres, em geral,
se viram para esquerda e para direita e depois batem levemente a testa no chdo, em frente ao que devem
cumprimentar e 0s homens, geralmente, apenas fazem esse Gltimo movimento de bater a testa no chéo.



99

Figura 242 — Quarto de Santo olhado a partir do Conga.

Fonte: Da autora.

Na foto acima, percebe-se que as materialidades sagradas do Quarto de Santo estdo
em sincronia com as materialidades dos residentes humanos e hdo-humanos da Casa. Uma mesa
“comum” e, logo acima, quadros ganhados por Mae Geny dos Orixas. Acima destes, as paredes
pintadas pelo seu Rubens. A esteira de palha, com uma almofada para os (as) filhos (as) de
Santo baterem cabeca, mas esta ndo fica sempre ai. As vezes, Mde Geny coloca tapetes ou,
quando estes estdo lavando, batemos cabega direto no chao. Perto do “pufe”, o objeto branco,
uma haste longa com varios pingentes feitos de conchas de megalobulimus (caracol terrestre) e
com um passaro no topo, se chama Apaxor0, ferramenta de Oxala. Esta, também, proximo ao
pildo, onde colocamos as saias que usamos (as mulheres). Proximo a mesa, a cadeira do Oxala
estd com duas bonecas que representam a Mae Oya e o Pai Oxala — a primeira, Orixa da regente
atual, e 0 segundo é o dono absoluto da Tenda.

No Batuque, muitas sdo as formas materiais dos Quartos de Santo: podem se

apresentar como “prateleiras”, o que ¢ comum; podem ser também pequenos “quartinhos”,



100

anexados a casa e escondidos por uma porta; ou podem ser, também, como é o caso da Tenda,
um quarto mais amplo. Todas as multiplas formas abrigam, em comum, a sacralidade mais

crucial do Batuque: os Orixas.

Figura 13 — Quarto de Santo visto de frente

Fonte: Da autora.

O Quarto de Santo abriga os Orixas em multiplas formas, e toda sua estrutura e
materialidades guardadas ali dentro possuem vida plena. Inclusive enfeites que néo
necessariamente receberam sangue para possuir vida, por estarem guardados junto aos Orixas,
sdo preenchidos do Axé® que estes trazem.

Este trabalho serd insuficiente para abordar toda a sacralidade e toda a vida de
dentro de um Quarto de Santo, porque sdo informacgOes muito densas, extensas, e 0 que Sel,
demorei seis anos de minha vida dentro do Batuque para aprender. E, se tratando de uma

dissertagdo, em que também abordo outras Estruturas Sagradas da Tenda, ndo tenho ainda

62 Axé, nesse texto, deve ser entendido como corrente de vida.



101

espaco para falar cada aspecto dele. Devo também sublinhar que muitas partes do Quarto de
Santo, eu ndo pude fotografar. Eu fotografaria a minha quartinha e do meu Eco (que estardo
explicados mais abaixo), mas Mae Geny no permitiu, pelo fato de eu ainda nio “ser pronta”®3,
Os Ocultas também nédo foram fotografados, nem as guias, pois respeitei a toda sacralidade do
Quarto de Santo e da Casa, meus irmdos e minhas irmas, minha Mée de Santo e aos Orixas.
Escolhi realizar uma autoetnografia arqueoldgica, que estuda a Tenda em si e que
se foca nas materialidades, que considero cruciais para a compreensdao do Batuque pela
Academia e pelo meio arqueoldgico. Isso porque, por diversas vezes, pesquisadores me
questionam dados separados e, pensando nisso, resolvi responder com estes dados, sem a
violéncia epistémica (trabalhada no primeiro e segundo capitulo desta dissertacdo) ao meu
coletivo (que poderia acontecer partindo de outro (a) pesquisador (a) ou de outra abordagem).
A autoetnografia arqueoldgica sera dividida em dados sobre os Orixas, enfocando
suas cores e suas obrigacfes — e cada materialidade recebida ao completa-las. Essas
informacdes podem ser utilizadas para fins comparativos numa escavacdo, num estudo sobre
Batuque ou, simplesmente, podem ser apreendidas em si mesmas. A escrita se fara com a ajuda
da minha Mae lemanja e de todos os Orixas, além do meu falecido sogro que, mais uma vez,

se fara presente neste texto.

4.1. Orixas:

Um filho de santo, pronto ou Babalad nédo deve deixar seus Pais abandonados em datas
importantes, nem sem luz.

Assim, em Oy0, o Quarto de Santo ndo pode ser fora da casa deve ter a porta para a
porta principal da casa, pois 0 santo (orix4) e a metade da nossa vida e, como tal, deve
ser tratado COMO A JOIA MAIS PRECIOSA DA NOSSA VIDA. (CADERNO DE
ANOTAGOES DO PAI RUDINEI DO OXALA, 2011).

O inicio deste capitulo aconteceu com poucos dias para minha obrigacdo®. Na
realidade, obrigacGes, no plural. E o completarei com a minha Mae comendo na minha cabeca.
Desde que soube que deveria ir para o chdo, falei com meu orientador que melhor seria se eu
compusesse este texto com a lemanja proxima a mim. E ela aqui esta, agora com maior

intensidade, mas a verdade € que ela sempre esta.

83 Ha a definigdo no terceiro capitulo, no minidicionario e mais abaixo neste capitulo.
64 Explicada mais abaixo.



102

Estou em minha lua® e, neste mesmo dia, meu orientador pediu para que eu digitalizasse
parte de um livro que ele me emprestou, para enviar-lhe. Acontece que esse livro era
simplesmente Notas sobre o culto aos orixas e voduns na Bahia de Todos os Santos, no Brasil,
e na Antiga Costa dos Escravos, na Africa, de Pierre Verger (2000) e, completando a minha
tarefa de digitalizar dados sobre Nand, como solicitado, abri na pagina 293, que tratava sobre
“Yemoja”. Algumas pessoas que me conhecem bem sabem que néo se pode falar de minha Mée
sem que eu pare tudo que estou fazendo e preste atencdo. O ato de intuicdo sacralizada é
permanente nos iniciados, ou seja, 0s sinais sempre se fazem sentir e devem estar os iniciados
sempre atentos para atendé-los.

Achei interessante muitas das miticas de lemanja (escreverei abrasileirado mesmo, pois
é assim que escrevemos entre nds), seus significados e quizilas, tio diferentes que sdo em Africa
em relacdo aos daqui. Percebo também o quanto de informagdo existe a respeito dos “Orisas”,
mas como é pouca a informacao dos Orixas (abrasileirados) e, principalmente, sulistas.

Eu costumo ser bem incisiva ao dizer que, apesar de semelhantes para o olhar leigo, o
Candomblé nédo é Batugue (além das Nagbes, como ja comentamos), principalmente por conta
de sua relacdo entre humanos e Orixas. Sou baiana. Vivi na Bahia até meus dezoito anos. E
minha lemanja quis nascer aqui, quis viver aqui, quis que sua filha estivesse aqui.

Existem 12 Orixas no Batuque: Bara, Ogum, lansa (Oya), Xang6, Odé, Otim, Ossanha,
Ob4, Xapana, Oxum, lemanja e Oxala. Wolff (2016) aponta 13. Provavelmente suas fontes Ihe
disseram isso porque fazemos uma breve diferenca entre o Bara-de-dentro-de-casa (que come
e habita no Quarto de Santo) e o Bara-da-rua (que €, em geral, representado pelo Lodé). Mas,
em termos gerais e amplos, sdo doze os Orixas do Batuque.

Dos Orixas do Batugue, cada um é dono de diversas coisas do mundo — matérias,
fendmenos da natureza, animais, pessoas, ervas, dias, santos de diferentes religiosidades,
entidades e outros. Mas, para além das qualidades dos Orixas, esses sdo 0s Orixas cultuados
no Batuque. Cada um deles possui idades, caracteristicas proprias e fases de vida, que
caracterizam o que chamamos de qualidades. Nao ¢ dificil ver alguém dizer “sou de Iemanja
moga”, “sou de Oxala velho”, sou de “Oya da rua”. Tudo isso representa essas qualidades
mencionadas.

E interessante que algumas qualidades, no Batuque, acabaram “substituindo” alguns
Orixas. E o exemplo de Nan, que nio existe enquanto Orixa no Batuque, mas é considerada

uma lemanja “velha”. Isso, provavelmente, tenha sido um dos meus maiores estranhamentos

85 Menstruada



103

em relacdo ao Batuque. Eu nunca fui de Candomblé, mas antes de entrar no Batuque j& lia muito
a respeito dos Orixas. Ndo conseguia admitir que colocassem a Nand enquanto uma lemanja.
Falava “gente, a Nand abandonou o Xapana para morrer na beira da praia. Quem adotou e
amou como um filho foi a lemanja! Como pode fazer qualquer sentido?”. Gritava isso para meu
noivo — que é do Xapana — e ele so dava risada.

Na Tenda, depois, entendi, que € feita a distin¢cdo (sutil, mas é feita). Eu sou uma
Iemanja “verdadeira”. A minha concunhada ¢ de “Iemanja-Nana”. Nos somos muito diferentes
em nossas caracteristicas, mas, ao mesmo tempo, compartilhamos a maternidade (ndo somente
de filhos (as) fisicos): a esposa de Ricardo é mae, ja fisica, mesmo, a principio, ndo sendo seu
grande sonho. Eu, por minha vez, ainda ndo sou mae, apesar de ser 0 maior sonho da minha
vida.

Me recordo gue, quando tinha 4 anos, colocava lencdis na barriga para dizer que estava
gravida. E ndo: ndo penso que a maternidade deve ser compulséria ou que isso foi sequer
bioldgico, afinal, eu era uma menina que nem tinha tido qualquer mudanca sexual em sua vida.
Também ndo era cultural esse meu caso, j& que minha mae e minha vé sempre me davam
brinquedos que, para os mais conservadores, seriam tanto “de meninas quanto de meninos”.
Tinha balangos, subia em arvores, abracava bodes, corria na areia e outros. Sempre com uma
boneca. Nunca foi porque me impuseram uma boneca, eu simplesmente s6 andava com elas. la
constantemente a médicos com elas e pedia, suplicando ao médico, para que ele examinasse
primeiro a minha filha. E isso ocorreu em cada etapa de minha vida.

Quando larguei as bonecas, comecei a adotar animais. Depois, comecei a adotar pessoas.
Né&o no sentido legal, dbvio, mas no sentido de olhar tudo, cuidar de tudo, me doar a tudo.
Quando choro (o que é frequente) parece que choro as dores do mundo. Me compadeco, me
culpo, me forco a ndo ser assim. E é em vao. Tenho uma vaga impressdo que sou o Utero
pulsante da terra, um coracdo batendo descompensado diante do mundo. E, entre psicélogos
(as), feministas, textos para compreender essa loucura que era tdo pessoal, eu encontrei a razao:
eu sou filha da grande Mde. Da Mée de todos os Orixas. Da Mée da vida. Esse amor dela
transmite em mim. Rudy brinca que eu sou uma “Iemanjazinha”, com caracteristicas gritantes
da Mae. E curioso, porque ainda ndo conheci uma caracteristica relatada sobre a propria
lemanja na qual eu ndo me encaixe. Desde aspectos fisicos a psicologicos, escritos em suas
historias.

E comum dizerem que filhas de lemanja sdo fofoqueiras, que gostam de intrigas. Tenho
um senso de justica muito forte para isso. Gosto de brigar quando vale a pena, de frente e sem

abaixar a cabeca e sei que isso tambem € de minha Mae. O dia de lemanja é de 1° de fevereiro,



104

mas, comumente, muitos Batuqueiros ja fazem a juncdo e comemoram no dia 2 de fevereiro,
quando, em geral, acontecem as festas.

Falei muito de minha Mae. Mas, afinal, quem sdo os Orixas? O que sdo 0s Orixas?
Poderia dar mil defini¢des aqui, desde “forcas da natureza” a “Deidades”, mas nada disso
comporta. Orixa € muito mais. O (a) “dono (a) da Cabega” ¢ literalmente isto: o (a) dono (a) da
sua cabeca, que caracteriza sua maneira de ser e seus destinos. Mas é ainda mais. Vou dar
exemplo de minha Mé&e. lemanja é o mar. lemanja € a laguna. lemanja é o peixe. lemanja é a
concha. lemanja é a lua. lemanja é a prata. lemanja é o espelho, é forca que existe na docgura,
aconchego para quem a procura, maremoto e ressaca para quem faz mal aos seus. lemanja é
vida, é &gua, é sereia, é pérola. lemanja é mel, é canjica, é a forca que ha nos cabelos. Eu sou
lemanja e lemanja também sou eu. Orixa é a forca que supera o fisico, apesar de nele se
manifestar também, gera o equilibrio da Terra, gera prosperidade a quem os ama.

Orixa nao € apenas “forga da natureza”. Talvez o mais dificil seja essa explicagéo. Eles
também podem o ser, mas ultrapassam isso. Para uma ontologia hegemonicamente crista®®,
acostumada a ouvir que “espiritos” vém “de fora”, incluindo a propria Umbanda, onde as
entidades incorporam, € dificil explicar as milhares de manifestacdes dos (as) Orixas. Orixa ndo
incorpora. Ele (a) nunca esteve fora. Ele (a) nascem conosco.

Li uma vez um relato que, quando somos bebezinhos, todos os Orixas vao para perto do
nosso bergo e o primeiro que nos escolhe é “o que leva”. De todos os relatos ja escutados por
mim, ao longo destes anos em que trabalho (em todos os sentidos) junto a meu povo, esse foi o
gue mais me emocionou. Quando li, o choro veio facil e copioso. Uma sensacdo de amor
(desculpem, mas ndo consigo encontrar outra palavra para 0 morno que preenche meu peito e
acalenta minh ‘alma) me envolveu. Imaginei lemanja, com seus longos dedos e sua suavidade
inerente, me escolhendo para ela. E ndo pude deixar de chorar.

A primeira vez que fiz meu Bori (explicarei mais a frente), escrevi em minha agenda
“Eu sou dela e ela é minha”. E basicamente isso. Nascemos com os (as) Orixas. Eles (as) nos
acompanham e nos protegem, nos guiam mesmo quando nem acreditamos. Tudo tem
sacralidade. Mas apenas aquilo a que é dado vida se torna, de fato, sagrado. E dificil dizer de
outra maneira: o sagrado vive em mim, intenso, puro, tdo real que posso sentir em diferentes
momentos.

lemanja é o mar. Em Africa, o mar geralmente é Olokun um Orixa masculino. Olokun

ndo veio ao Brasil ou, pelo menos, ndo permaneceu nos cultos. Mas a lemanja sim. Tive,

% Que, posteriormente, da origem a modernidade ocidental que ja tratamos nos capitulos um e dois.



105

outrora, esta epifania: que os negros escravizados, doloridos pelos tratamentos brutais de seus
senhores, trazem Orixas para esta terra. Olokun — o Mar — da espago a lemanja. Por qué? Porque
0 mar precisa ser uma figura feminina, ja que representa 0 mais puro aconchego e salvacéo:
seja por ser o caminho de volta a Terra-Mae, seja por significar o término definitivo daquele
sofrimento cruel, ou seja, a morte. E interessante que, mesmo tendo sido evangélica por boa
parte de minha vida, sempre tive muito evidente que o mar era feminino.

No Batuque, seus pais sdo, em geral, um casal. Ou seja, se vocé tiver um Santo homem
em sua cabeca verificam com qual Orixa feminina ele se casard, para lhe gerar. Ambos séo
cruciais. Ouve-se, comumente, falarem “meu Orixa é ... no corpo ¢ ... na cabega”. Significa que
seu Orixa de cabeca é o dono supremo de vocé, mas o Orixa do seu corpo (que casa com sua
cabeca) influenciard também em sua personalidade, assim como suas outras passagens.

O fato é que, no Batuque, uma vez gue €s iniciado, tu te tornas como um recém-nascido.
A cada passo, vdo ensinando novos fundamentos. A cada obrigacao, vocé vai se tornando mais
independente do seu Pai e de sua Mée de Santo. A principio, sua funcéo é limpar (em geral,
ndo as estruturas sagradas em si, mas o chao, a louca, as janelas e outros). Dependendo de seu
desempenho, sua curiosidade e seu interesse, vocé passa a outras funcdes. Se, antes vocé
depenava aves, descascava o feijdo do acarajé, pouco a pouco, vocé vai aprendendo — por
gestos, observando, escutando e (se houver interesse) perguntando — a montar as bandejas para
seu santo, os locais em que se realizam os “despachos”, obrigagdes e outros.

A0s poucos, vocé, paulatinamente, passa a pensar e sentir com mais veeméncia o que
se deve e 0 que ndo convém fazer fora da Tenda. Aos poucos, o seu elo com seu (sua) Orixa se
torna tdo intrinseco que vocé nao sabe quando é vocé ou é Ele (a) quem fala, pensa, age. E tudo
isso é subjetivo em cada nivel: depende da sua mediunidade, do seu Odu, das suas escolhas, do
seu Santo, da qualidade do seu Santo, da sua reacdo com o Orixa, quais Orixas estdo nas suas
passagens, a ordem deles (as) nessas passagens, a qualidade de cada um (a) deles (as), sua vida,
suas condicOes financeiras, sua casa e locais que frequentas, etc.

No Batuque, a expressao “cada caso € um caso” faz muito sentido. Minha experiéncia
pessoal é prova disso. Considero-me Filha legitima de Iemanja: mais que as “caracteristicas dos
(as) filhos (as)” dela encontradas facilmente na internet. Tenho caracteristicas diretas de
lemanja. Histdrias dela, fisico dela, as revoltas dela, o que ela gosta, a necessidade dela de fazer
justica, a palavra firme, ainda que doce, o fato de ser chorona, a maternidade inerente da forma
como me relaciono com outros seres (humanos ou ndo), os cabelos, a vaidade comedida, a
profundidade de emogdes (agua intensifica tudo a sua volta), a contempla¢do maior que a acao

e muito mais. Mas ja conheci Filhas de lemanja insensiveis, absurdamente fofoqueiras,



106

egoistas, melindrosas, péssimas mdes e outros. Confesso que, quando é o caso, me sinto
profundamente triste e zangada. Por vezes, inclusive, essas pessoas tém a mesma qualidade de
lemanja e mesmo Pai Oxala que eu. Mas séo pessoas diferentes de mim porque, no Batuque,
tudo formula sua personalidade. Talvez por isso que o Batugue abrace tanto expressoes
culturais distintas: porque cada passo conta para o que vocé é. Cada evento, criacdo, crenca,
etc. Talvez por isso, também, muitos Pais de Santo erram o Santo da pessoa. E natural olhar
para alguém e “ver” o santo que se expressa mais naquele momento. E, se jogar buzios, talvez
aquele santo “grite”, mas isso nao significa que aquele orixa €, de fato, a cabeca da pessoa.
Aconteceu isso comigo. Na Umbanda, me olhavam e viam uma “forga”, acdes
combativas e a &nsia de ser reconhecida. Alem disso, minhas entidades, na Umbanda, eram
enviadas por Xangd. Me deram, entdo, para Xang6. Quando fui para minha primeira casa de
Batuque, falei com o Pai de Santo que tinha sido dada para Xangd. Ele viu certa “docilidade”

(134

em mim, ainda que “impeto” e for¢a e, entdo jogou. O Xang6 gritou. Porque ele me protege e
esta na minha passagem. Mas o Pai de Santo, na época, interpretou como se eu fosse realmente
Filha deste Orixa e que a “docilidade” era porque este se casava com Oxum (que ¢ também
uma passagem minha, mas ndo minha Mae). Eu chorava, me doia, enfim, continuava a mesma
e esse Pai de Santo me falava “se comporte como uma Filha de Xango (...) que Xango chordo!”.
Por dois anos, fui considerada Filha de Xang6. Evidente, 0 momento que vivia pedia essa forga:
eu estava me graduando e pensava que precisava ser objetiva ¢ “forte como um homem”. E
Xangb cuida de mim e estd, como disse, em minha passagem. Mas ele ndo é dono da minha
cabeca. Por isso, o fundamento é consultar pelo menos trés Pais de Santo diferentes para
confirmar de quem vocé &, ja que o Santo errado pode causar horrores na sua vida. E aconteceu
comigo. Perdi na primeira selecdo de mestrado a que me submeti, me tornei uma pessoa que
ndo era, perdi amigos, me tornei uma pessoa “virada”, brava. Fui violentada, odiava o mundo
e me odiava com todas as forgas. Nao era culpa do Xangd e nem da lemanja. Era culpa do erro
da cabeca: a ordem ndo estava certa e nem minha vida estaria até consertar tal erro.

A minha sorte é que nunca, até entdo, colocaram sangue na minha cabeca para consagrar
Xang6. Toda vez que marcavam para fazé-lo ou eu menstruava ou compromissos impediam ou
alguém ficava doente, etc. E as dores de cabegca ndo paravam, e eu pensando que era,
justamente, falta de obrigacéo para Xang6. Foi quando meu noivo me levou a casa dele, para
conhecer a sua mae. Iria dormir la naquela noite, e antes da minha sogra ir dormir, ela me deu
um abraco e disse “vocé é muito ‘meiguinha’ para sequer pensar ser do Xango”. Aquilo foi um
choque. E, como estavam me considerando doce, a partir das minhas pesquisas de internet sobre

“arquétipos dos (as) Filhos (as)” de cada Santo, pensei “sou da Oxum”, pois as Filhas de



107

Iemanja eram descritas como “fofoqueiras”, como as que “adoram intrigas” — oposto de mim,
que s6 observo, falo o que penso, luto pelo que acredito e choro (em cada uma das etapas
anteriores).

Determinada vez, uma Irma de Santo falou para minha Mée de Santo “Mae, Filha de
lemanja que presta sé a Ingrid mesmo!”. Infelizmente, foram raras as exce¢des de pessoas que
conheci, de minha Mae, que eram como eu. Porque eu esperava “gémeos (as)” e ndo “irmaos
(as)”. Inclusive, 0 homem que me violentou era da minha Mae.

O Batuque, pela sua trajetéria de criacdo, também reconhece certas dualidades da
modernidade. Mas essas dualidades (como bem/mal, certa heteronormatividade para definicdo
de homem/mulher e publico/privado) tém fronteiras muito diferentes dos padrdes da sociedade
ocidentalizada ao nosso entorno.

Pais de Santo mais tradicionais consideram absurdo “homens” irem a um Batuque
(enquanto festividade) de saia, mesmo que o Orixa “dele” seja feminino. “Deve ir de
bombacha” (sim, bem gaucho). No Candomblé, por exemplo, veste-se 0 Santo. No Batuque,
veste-se a pessoa e a divide enquanto homem/mulher de acordo com seu sexo bioldgico. A
maioria dos Pais de Santo pode conceber uma “transi¢io” de género®’, tratar uma pessoa como
ela se identifica, nos casos de transexualidade, e, em algum nivel, se é uma travesti. Mas, no
Batuque, se vocé nasceu “macho” e ainda “tem um pénis”, para Pais/Maes de Santo
tradicionais, vocé deve se vestir no Batuque (enquanto festividade) de acordo. Se vocé for de
outra forma fora da casa, ndo tem problema, mas na ritualistica, deve-se cumprir essa regra, se
a casa frequentada assim exige.

O Batuque considera a forma que vocé se vestira, nas festividades e trabalhos, a partir
das suas genitais e de como vocé nasceu. Quando vocé ja ndo possui aquela genital (caso de
cirurgias de redesignacdo sexual), vocé estd um pouco mais liberado para se vestir da forma
que lhe deixa mais confortavel. Meu primeiro Pai de Santo era Filho de Santo de uma mulher
trans. Ela se vestia com 0 ax6 (roupa que se utiliza para as festividades e nos servicos sagrados)
feminino. E nunca presenciei alguém chateado por ela se vestir de saia, pois compreendiam a
alteracdo feita, apesar de julgar tal alteracéo.

E importante ressaltar que o julgamento da mudanca de genitais®® n&o é somente pela
homofobia, mas também porque, a partir do momento em que se entra no Batuque, existem

proibigdes de “ferir” seu corpo, abri-lo e, até mesmo, de fazer tatuagens: vocé ndo deve se

67 Coloco entre aspas, pois compreendo que o género ja é préprio da pessoa, antes dela modificar seu sexo
bioldgico.
8 Nas cirurgias de redesignacéo sexual.



108

“cortar” propositalmente. Para muitos Pais de Santo tradicionais, uma altera¢do da genital ndo
é plenamente compreendida enquanto necessaria. Mas, caso seja realizada, a pessoa pode vir a
se vestir, nas festividades, como melhor Ihe parecer. Particularmente, na Tenda, a regra de
“homens-vestem-bombacha” e “mulheres-vestem-saia” ¢ extremamente crucial, pois mae
Geny® ndo permite pessoas que nasceram com o0 pénis (ou que ainda o tenham) adentrar no
saldo, em ocasides de Batuque (festividades) com ax6 de “mulher”. Se for o caso de uma
travesti ou homossexuais, serdo muito bem recebidos na Tenda, mesmo vestidos “de mulher”
em dias “comuns”, para benzeduras e jogos de buzios. Mas nunca sera permitido, na Tenda, se
estiverem tocando’® para o0 Santo, que essas pessoas dancem para seus Orixas vestindo 0 axo
(presumidamente) de um outro sexo bioldgico que ndo o seu.

Mesmo que uma travesti, por exemplo, tenha uma Orixa feminina, na Tenda, ela ndo
deve ir de saia, pois ainda se tem um falo. Até porque, no Batuque, n6s ndo vestimos o Santo e
sim a pessoa e, a partir da genital que ela nasceu e tem (como disse, apenas se ha uma cirurgia
do processo de redesignacdo sexual isso se altera). E nés ndo vestimos o Santo, pois hd o
segredo: a pessoa “que se ocupa”’* ndo deve saber que se ocupou’?.

A tradicdo “de ndo saber que se ocupa” faz com que, no Batuque, seja extremamente
delicado a realizagdo de fotografias, filmagens, ou falar das festividades ¢ dos “Santos que
chegaram”. Aconteceu um caso recente envolvendo isso. Num Batuque, de outra cidade, um
visitante pegou seu celular e comecou a gravar. Na gravacdo, aparecem alguns “Santos
chegando”. O visitante também postou este fatidico video em suas redes sociais. Toda a
comunidade ficou perplexa e o fato causou muita revolta entre nos todos (as). Culparam muito
0 Pai de Santo da casa onde isso sucedeu, mas ele veio a publico se explicar: o culpado por
gravar o video intimo era um visitante e este ndo entendia as regras do Batuque. Assim, o rapaz
gravou, supostamente, “sem maldade”.

Acontece esse tipo de “engano” com frequéncia. Nao ha problema vocé saber que
“incorporou uma entidade”. Até falamos nesse trabalho sobre a Mariazinha e a Sarita sem

problemas. Mas quando se trata do Santo (Orixa), as regras sdo completamente diferentes. E

69 Os falecidos pilares da Tenda — méde Iracema, pai Rubens e pai Rudinei também carregavam essa regra consigo.
0 Ou seja, se estiver tendo um batugue enquanto festividade.

L A pessoa que se ocupa também é chamada de Cavalo de Santo. Quando o Orixa se ocupa, Ele/Ela “esta no
mundo” e, quando esta falando, se falar da pessoa a quem esta ocupando (ou seja, falar de seu Cavalo), o Orixa se
refere dizendo “o meu/a minha...”. O Orixa raramente se refere ao proprio (a) filho (a) como filho (a) ou Cavalo.
Es apenas do Orixa e Este (a) ndo precisa Ihe classificar.

2 Apenas se vocé ja tiver muito tempo na religido e/ou seu Orixd lhe permitir “ver” enquanto vocé se ocupa. Se
ndo for o caso, muito improvavel que vocé saiba que se ocupa. O Orixa “implanta” memorias na sua cabeca do
periodo em que vocé ndo esteve em seu corpo. E uma proibicdo geral do Batuque e um dos nossos segredos
supremos.



109

fundamento “ndo saber”. Obvio que se o “Santo se ocupar” de uma forma em que ele lhe
permita ver (0 que chamam de ocupag&o “semiconsciente”, vocé sabera. Mas também entendera
0 gquanto este Orixa confia em vocé, para permitir que vocé enxergue. Evidentemente, se vocé
tem um tipo de ocupacdo que “apaga” tudo, e quando “acorda” acabou o Batuque e vOCé esta
numa cadeira, com um pano na cabeca, vocé vai entender. Inclusive, uma Batuqueira muito
antiga me dizia “Ingrid, a gente ndo € burra. A gente vai saber em algum momento, mas a gente
néo vai falar”.

Esse fundamento (de néo falar que se ocupa) € passado com muita énfase e colocando
medo nos Filhos de Santo. Comum dizer que a pessoa fica “louca” se souber, que o Santo chega
na rua, sem avisar. O importante é compreender que ndo se pode falar abertamente, mesmo
guando voce ja sabe. Mas, como ja disse, cada Casa é uma sentenca.

Todos do Batuque sdo guiados por um fundamento geral, mas especificidades sdo
recorrentes e diferem bastante de Nacdo para Nagdo e (um pouco) de casa para casa de uma
mesma Nacdo. A subjetividade é inerente ¢ necessaria. Podemos “julgar” alguns sacerdotes por
acdes “estranhas” demais ao fundamento geral e ao de sua Nacdo. Mas também entendemos o
humano como falho e culpamos as “loucuras” como sendo das pessoas e jamais culpamos os
Santos.

Deve-se ter em mente que cada Filho (a) de cada Santo é diferente. Ou seja, existem
maltiplas qualidades em cada santo e estas se casaram com multiplas qualidades de outro santo
(o santo do seu corpo). Além disso ainda tem maultiplas qualidades dos santos da sua passagem
e 0 santo responsavel pelo seu Odu. O Santo esta em nds, ele molda nossa personalidade e é
moldado por ela — que também é moldada a partir das passagens e de seu Odu. Entdo tudo é
extremamente subjetivo. Por isso, cada pessoa tem um Orix4 muito diferente e uma
personalidade muito diferente, mesmo aparentemente sendo o “mesmo Orixa” em uma “mesma
qualidade”. E nds compreendemos isso como ninguém.

Para alguns Santos, o grave se distingue e o mal se diferencia. O Orixa conhece e sabe
dos teus limites. Por exemplo, matar sempre sera considerado algo ruim, seja na sociedade
ocidental, seja dentro do Batuque. Entretanto, por exemplo, sabendo a grande Mé&e que a minha
Mée é, ela teria muito mais parcimdnia ao me julgar caso matasse alguém que colocou a vida
de um filho meu em perigo. Outro exemplo é a tatuagem. Para muitos Santos, se reage de
maneira “brusca” quando um (a) filho (a) faz tatuagem sem permissao (até mesmo fazendo
acontecer alguma tragédia), mas para outros Santos isso é muito mais sutil. E, caso vocé dé
uma bandeja em troca ou peca permissdo antes, Ele (a) pode néo ter tantos problemas. Mas

cada Santo reage de uma maneira e lhe d& mais ou menos alguma liberdade. Entdo, depende



110

muito do seu Santo, das suas passagens, da forma que ele foi criado, que vocé foi criado (a).
Enfim, depende de inUmeras varidveis, que contribuem para essa subjetividade (tanto sua como
a de seus Orixas). Por essa razdo, além do seu Orixa de cabeca, de corpo e seus Orixas de
passagens e suas qualidades, o seu Orixa tém um nome proprio. Nome este que sé se descobre
apos o apronte da pessoa e jamais deve ser dito a quem ndo se confia. Isso deve ser guardado

como o segredo mais precioso e perigoso de todo o Batuque.

4.1.2. Cores dos Orixas:

Falarei das cores dos Orixas, na Tenda, pois essas cores estardo presentes na maioria
absoluta das materialidades dos Orixas, inclusive no préprio Orixa assentado.

Bard — Vermelho. Algumas vezes, pode ser preto e vermelho, mas, em geral, ha
predominancia absoluta do vermelho sozinho.

Ogum — Verde, Branco e Vermelho.

lansd — Vermelho e Branco. A cor vermelha aparece mais fortemente nas materialidades
gue o Branco, que é mais sutil, mas cores se apresentam combinadas entre si.

Xang0 — Branco e Vermelho. A cor branca aparece mais em detrimento do vermelho,
mas, também, ambas as cores estdo combinadas.

Odé e Otim — Azul Royal e branco. As cores apresentam-se combinadas entre si, de
maneira equivalente.

Ossanha — Verde e amarelo. As cores apresentam-se combinadas entre si, de maneira
equivalente.

Obé — Rosa.

Xapana- Rosa e preto. Pode também aparecer com branco e preto e, em alguns casos
raros, com lilas. As cores apresentam-se combinadas entre si, de maneira equivalente.

Oxum — Amarelo.

lemanja — Vérias tonalidades de azul, mas h& predominio do azul-celeste. Também pode
se apresentar com a combinacéo de azul e branco, na qual pode haver igualdade na apresentacéao
dessas duas cores, mas, também, um leve predominio do azul.

Oxaléd — Branco. Em alguns (raros) casos, pode usar a combinacéo azul e branco, mas o

predominio absoluto é o branco puro.



111

Figura 14 — Parte do chdo do Quarto de Santo, com um arranjo de flores brancas, uma
quartinha branca, o local que se coloca facas azuis e brancas e o castical do Bara, na cor vermelha.

Fonte: Da autora.

4.2 Obrigacoes

Sao chamadas de obrigacles, ou de “chao”, os rituais que realizamos para nossos
Orixas. Fundamentalmente, elas séo trés, na maioria das Nac¢fes do Batuque: o Amaci, o Bori
e o (Bori de) Quatro-pés. Mas pode-se realizar outras obrigac6es, em alguns casos especificos,
como é o caso do Eribibd (ou Aribibd) e o servico de miolos (que eu, particularmente fiz por
ter esclerose multipla).

Tentei pensar em uma forma evidente para explicar o que é obrigacdo. Cheguei a
perguntar na casa “por que se chama obriga¢do?”. E 0 mais interessante é que eu estava de

frente para o0 Quarto de Santo, no chdo (ou seja, em obrigagdo), quando a lemanja tocou minha



112

cabeca e eu percebi: é obrigacdo para com o Santo — ele precisa comer. VVou abordar essas
obrigacdes e as materialidades que ganhamos com elas.

Foi nesse meu ultimo (e recente) chdo que, finalmente, entendi cada etapa das
obrigac¢des. Ndo é um processo “evolutivo”, até porque fazemos Bori de dois-em-dois anos,
mesmo estando prontos. Mas, a cada obrigacdo, o seu contato com o seu Orixa de Cabeca se
estreita. Chega a ser dificil para mim, neste momento, saber o que sou eu que falo, penso, sinto
e 0 que € minha lemanja. O Sagrado ndo apenas esta em mim. Depois de minhas Gltimas duas
obrigacdes, eu me sinto o Sagrado em matéria. N&o s6 sou a lemanja, mas ela também sou eu.
Eu sinto suas palavras, seu amor (sim, a minha lemanja é extremamente amorosa), sua protec¢éo,
seu cuidado.

Antes de falar de cada obrigacdo e materialidades, devo deixar evidentes as regras
impostas pela Tenda, ao iniciado, em suas obrigac@es. Geralmente Mée Geny fala antes mesmo
de jogar blzios para pessoas essas regras, pois elas fazem parte do fundamento da Casa: S&o
16 dias (tanto no Amaci, Bori e, a depender, no Quatro-pé) sem lavar o cabelo, sem sair de casa
sem boné/chapéu/boina/lenco para cobrir a cabecga para nao pegar sol/chuva/sereno, sem beber
alcool, sem fazer sexo, sem usar drogas (a ndo ser cigarros comuns) e dormindo num colchéo
no chdo. Esses dezesseis ou trinta e dois dias (quando é Quatro-pé e/ou o Orixa da pessoa exige)
sdo contabilizados entre a permanéncia do Filho de Santo na Casa — préximo ao Quarto de
Santo e mais os dias em que ele ja é liberado para ir para sua residéncia. Também devemos
ficar trés meses sem cortar os cabelos ou submeté-los a tintura.

Quando estamos no chdo, somos chamados de “presos”, pois realmente estamos
enquanto presos. Toda a casa € fechada, coloca-se cortinas para o sol ndo bater no (a) Filho (a)
de Santo, ndo devemos mexer com fogo (sim, quem fuma deve pedir para alguém acender seu
cigarro). Devemos ficar, nos dias que temos que permanecer na Tenda, 0 maximo possivel
deitados (as) ou sentados (as) em nossos colchdes e/ou sentados (as) num banquinho baixo,
com o Ala na cabega — um pano branco que usamos caso entre visitas na Casa enquanto estamos
no Chéo, para ir no banheiro ou para qualquer exposi¢éo do nosso Ori.

Ficamos, na maior parte, deitados (as). E um momento Gnico, de pleno contato com
nosso Pai ou nossa Mae de cabeca. Em minha experiéncia, eu sinto “direitinho” a Iemanja
pulsando no meu Ori. E uma conex&o sagrada e de extrema importancia. Recebemos visitas,
que batem cabeca para nos (afinal, ndo estariam batendo cabeca apenas para a pessoa, mas
também para 0 Santo que esta ali, comendo), nos parabenizam pela obrigacdo e, geralmente,
nos levam doces, salgados ou algum tipo de presente, pois é, de fato, como uma espécie de

aniversario, onde o iniciado passa de recém-nascido a anos de vida plena.



113

O que definira se vocé precisa ou ndo da “proxima” obrigacdo sera o jogo de buzios.
Isso ocorreu comigo. Minha Mé&e de Santo, inclusive, brinca que nunca tinha visto uma lemanja
pedir sangue da forma que a minha pedia. E, apos vocé realizar Bori, independentemente se
vocé tem Quatro-pé ou ndo, vocé deve fazer Bori a cada dois anos. O Quatro-pé, uma vez feito,
deve ser refeito de quatro em quatro anos. A Unica obrigacdo na Tenda que ndo se repete é o
Amaci.

4.2.1 Amaci

Chamado de Mierd, também, na Tenda. Lava-se a cabeca do iniciado com as ervas de
seu Orixa. Depois do Pai de Santo lavar a cabega nessa agua com ervas, a (0) madrinha/padrinho
amarra o pano em sua cabeca. O individuo dormira por dois dias num colchéo, no chao, préximo

ao Quarto de Santo. Baba Rudinei nos conta o que € preciso no Amaci:

O Pai ou a Mae da casa tem e deve ter a pratica de jogar os bdzios.

A Regra é esta:

-Bara, Exu, Ogum (todos) Ossanhe, menino e Xapan: 7 ervas

-Ob4, Otim, Oxum, Yemanja e Oxala: 8 ervas

-Oy4, Agandju: 9 ervas

-Xangd menino: 5 ervas; Moco: 10 ervas; O Godd- velho: tem de jogar os buzios.

- Ossanhe varia de 3, 4, 7, 9 (tem de jogar os bazios para saber).

+ 1 metro de Amorim Branco (que amarram na nossa cabeca) e uma vela grande
branca. (CADERNO DE ANOTACOES DO PAI RUDINEI DO OXALA, 2011,
GRIFO MEU).

E comum, quando queremos falar da situacdo de alguém, dizer: “mas vocé s6 tem a
cabeca lavada”. Este “lavar” ¢ justamente o Amaci, primeira de nossas obriga¢des no Batuque.
Apbs nos levantarmos dos dois dias, permanecemos mais quatorze dias com as regras descritas
acima, completando os dezesseis dias de obrigacdo e podendo (finalmente), usar uma cama e
lavar nossos cabelos!

Nessa obrigagdo, em geral, além de “lavar” a cabega, lava-se também, na mesma agua
com ervas, as guias do filho de Santo, sendo esta a materialidade que o “recém-nascido” ganha
nesta obrigacdo. Pode ser que o filho ja tivesse a guia, mas agora essa guia tem vida plena e
poder de protegé-lo, tal qual sua obrigacao.

As guias séo recorrentes em contextos arqueoldgicos e varios arqueélogos ja vieram me
questionar a respeito das “contas”. Acontece o seguinte: as guias, também chamadas de Keles,
sdo de extrema importancia para nds. Geralmente essas guias sdo encontradas proximo a
sepultamentos ou simplesmente partidas. 1sso ocorre porque quebramos as guias, uma vez que

o individuo morre, para que o laco entre Orixa e pessoa se quebre, podendo o Orixa partir (para



114

o Orun) ou continuar no balé, protegendo a casa com a sua ancestralidade. Por essa razao,
encontra-se tanta conta de guia.

E muito dificil imaginar qualquer Batuqueiro quebrando sua guia de propdsito, pois ela
oferece uma protecdo sagrada. Até hoje, na Tenda, existem dezenas de guias de diferentes
pessoas que ja partiram, inclusive. Isso porque, uma vez que se faz ou se ganha uma guia nova,
a antiga jamais sera jogada fora simplesmente, pois ela € muito preciosa para nossa protecao.
Entdo as guias que foram quebradas, no advento da morte dos individuos da Tenda, ndo foram
as mais antigas. As mais antigas tambem tém sacralidade e, por essa razdo, permanecem no
Quarto de Santo.

As guias podem ter variados tamanhos (de contas e de comprimento) e seguem as cores

dos seus Orixas. Pai Rudinei, ao escrever sobre as guias (Keles) e os axds, nos informa que:

Toda primeira roupa (ou axd) deve ser branca de cretone ou fazenda comum. Depois
se faz 0 axd (da cor) do orixa da cabeca; depois a do corpo e depois (a cor) dos outros.
S6 se faz roupa boa quando esta se aprontando [...], pois nunca se deve enfeitar o Orixa
antes dele encaminhar o filho, (ja que) se der demais, ele ndo trabalhara para o filho.
O mesmo para keles (guias).

Keles (guias) devem ser da (cor dos Orixas da) cabeca e do corpo; sd se usa corrente
se for de “Orixa Mogo”.

Quando se faz eribib6 ou encosta os pais com aves, deve-se fazer a Delogum (um
keles de 4 voltas com todas as passagens principais).

S6 ganhara Imperial quando tiver 4 pés, faca e bulzios. (CADERNO DE
ANOTA(;C)ES DO PAI RUDINEI DO OXALA, 2011, GRIFOS MEUS).

As guias imperiais, sobre as quais o Pai Rudinei fala, sdo guias que possuem as contas
nas cores de todas as suas passagens. Na Tenda, s6 se ganha uma Imperial quando se é pronto
e tenho todos os axés (faca e buzios).

Antes de falar das proximas duas obrigacdes, devo fazer a significacdo do corte.

Particularmente, ndo gosto da palavra “sacrificio” para definir, academicamente, o que
ocorre. Primeiro, porque, entre nés chamamos de “matar”, “cortar” ou “serdo”. Segundo,
porque a palavra “sacrificio”, além de néo ser rotineiramente utilizada por nos, pressupde certa
“dor”. Essa “dor” jamais pode existir nas nossas obrigacoes e cortes.

Fui seriamente orientada a respeito da palavra a ser utilizada aqui por minha banca de
defesa. Entretanto, apesar de ter conhecimento de outras palavras utilizadas academicamente,
reforgo a minha escolha de usar, de fato, o termo émico. Sei 0 quanto isso € sensivel e tenho
conhecimento de alguns pesquisadores que, ao escrever, tiveram seus textos tirados de contexto
para legitimacgéo de fundamentalistas cristdos e/ou para defesa de projetos de leis que, em sua
esséncia, s06 demonstram completa ignorancia e a mais absoluta intolerancia religiosa. Fago

aqui o aviso entdo: com muito orgulho, sendo “macumbeira” e, tendo este trabalho abengoado



115

e guiado por meus Orixas, uma vez que qualquer um tire minhas palavras de contexto (em
especial no que se refere diretamente & Tenda e ao meu povo para, de qualquer forma nos
insultar, que Pai Bara, Pai Ogum e Pai Xang6 facam justica nos caminhos percorridos por essa
pessoa. E “macumbeiro” ndo ameaga. Esta serd uma dissertagdo publica, mas ela esta selada
com a protecdo de Todos (as) que protegem a Tenda de Nagdo Africana do Pai Oxala.

Retornando, o bicho que sera morto jamais pode sofrer. Nao pegamos ele de qualquer
jeito e, se o bicho esta nervoso (o que € muito raro de acontecer, pois ele geralmente se acalma
ao adentrar o Quarto de Santo), o acalmamos até o momento do corte. E um corte, literalmente,
preciso, e uma morte limpa. N&o colocamos os animais para sofrer em nenhum momento — pelo
contrario, até a hora da morte, ele é muito bem tratado e cuidado, com todo o carinho possivel.
Uma vez que se mata, em uma obrigacdo, levamos o bicho para a cozinha, depenamos (ou
tiramos os pelos e couro), cortamos, cozinhamos e todos da Casa devem comer, pois ele é
gerador de axé. Se sobrar, deixamos para o “preso” comer nos dias em que estd no chao
(geralmente ndo sobra), mas, se ainda assim, ainda houver comida, doamos para orfanatos e
asilos.

Ja entrei em discussGes com pessoas veganas que achavam um absurdo comer carne,
mesmo nessas situacdes. Na realidade, o que fazemos corrobora, inclusive, para o principio do
veganismo-ambientalista: ndo se explora animais, ndo ha inddstria de larga escala, ndo ha
sofrimento para o animal massivamente. Tudo é feito com uma pratica muito ancestral e
sagrada.

Minha Mae de Santo insiste que eu inclua essa parte e eu acatarei: quem coloca bicho-
morto em “cruzeiro”’® ndo €, em geral, Batuqueiro. E gente de terreira (seja quimbanda, seja
Umbanda) ou de “cruzado”. E ndo precisa ir muito a fundo para entender: Batuque vem de
escravizados. Imagine, leitor (a), o quanto era dificil conseguir um bicho para oferecer para seu
Santo, no periodo escravista. Tem algum sentido desperdicar esse bicho, quando se estava
morrendo de fome pelos efeitos devastadores do escravismo? Nao quero julgar outras préaticas
e culturas, mas ndo é nosso fundamento. Minha Mé&e de Santo também reforga o quanto nos
culpam por “sumicos” de gatos pretos. Sendo que, na Tenda, nos tinhamos gatos pretos. Jamais
mexemos com gatos para o corte. “Isso ndo ¢ do nosso lado”, afirma M&e Geny.

Muitos acreditam que € o Batuque que coloca bichos mortos em encruzilhadas. E,
realmente, existem certos Pais/Mées de Santo que fazem isso. Mas esses Pais/Maes de Santo

sdo muito criticados na comunidade de Batuqueiros. N6s afirmamos sempre que devemos

3 Encruzilhadas.



116

respeitar o espaco do outro e que hé criangas que passam na rua, vendo um bicho morto. Além
disso, nunca pegamos um bicho e soltamos com o pescoco cortado para sofrer, pela rua. 1sso
também ndo € do nosso lado. Nés matamos, cozinhamos e comemos. E, para a grande maioria
de nds, € absurdo sequer pensarem que quem faz isso € um Batuqueiro.

Agora que falamos de corte, vamos passar as outras obrigagoes:

4.2.2. Bori

Mata-se uma galinha ou um galo para seu Orixa de cabeca, no Ori da pessoa mais um
casal de pombos. O sangue do (a) galo/galinha deve se concentrar na sua cabeca e o sangue dos
pombos “marcardo”, levemente, sua fronte, seu peito, suas maos e seus pés. ApOs pingar e
marcar 0 sangue na sua cabeca e nas areas citadas do corpo, o (a) padrinho/madrinha amarra a
cabeca da pessoa com 0 pano.

Nessa obrigacdo, ficamos 4 dias no chdo na mesma situacdo que o Amaci: sem ver a
luz do dia direito, deitados (as) num colchdo préximo ao Quarto de Santo... com as mesmas
regras de outrora. Dessa vez, entretanto, a somatdria dos dias (que dara 16) sera de 12 fora da
Tenda. Ou seja, 12 dias sem lavar o cabelo, sem fazer sexo, sem bebida alcoolica, etc. As
materialidades ganhas nessa obrigacdo sao a quartinha e o0 Ecd — extremamente importantes na
relacdo com Orixas. A quartinha serd banhada no sangue do bicho cortado, tal qual suas guias,
adquiridas outrora, para que “evoluam”, na protecao, tanto quanto seu Ori.

O Bori “fisico”, que vocé passa a ter quando faz obrigagdo, ¢ feito numa manteigueira
de vidro, na qual é colocada uma moeda (geralmente uma moeda antiga, mas € importante que
seja uma moeda grande — como a de um real, por exemplo) e mais quatro bazios. Quando vocé
repete a obrigacdo de Bori, novamente o sangue banhara seu Bori (a parte fisica, dentro da
manteigueira) e sua cabeca. Pode ser que banhar a quartinha ou as guias nao seja necessario
depois da primeira vez.

Quanto mais vocé vai fazendo as obrigagdes, mais 0s seus lagos e sua responsabilidade
com seu Orixa aumentam. A quartinha e o Ecé tém funcdo de alimentar e dar de beber ao Orixa.
Geralmente, sdo feitos de barro ou ceramica mais simples. Ambos sdo das cores do seu Orixa.
No Ecé (geralmente oval e fundo, como uma tigela de sopa), colocamos agua somada a um
componente sagrado:

Bara — Agua, Dendé e Farinha.

Ogum — Agua e Mel (Se for Ogum Avaga, levara Dendé no lugar do Mel).

lansd — Agua e Mel.

Xangd — Agua e Mel.



117

Ossanha — Agua e Mel.

Odé e Otim — Agua e Mel.

Oba — Agua e Mel.

Xapand — Agua e Azeite de Oliva.

Oxum — Agua e Mel.

lemanja — Agua e Mel.

Oxala — Agua e Mel.

Como notamos, com excecdo de Bard, Ogum Avaga e Xapand, todos os outros Ecos
levam agua com mel. Fago também o acréscimo de que, para Bara, ha também o “Ecé seco”,
feito com milho torrado e batatas assadas.

Ja as quartinhas devem ser preenchidas apenas com agua. Essa agua jamais pode ser
obtida direto da torneira: devemos encher algum vasilhame ou copo primeiro e depois, com
este, colocar a 4gua na quartinha. As quartinhas também seguem as cores dos Orixas e variam
de tamanho. E importante ressaltar que raras sio as Nagdes em que as quartinhas sdo feitas de
louca. Em geral sdo mais simples. E, quando vocé € ainda Filho/Filha de Santo (ou seja, quando
ndo tem Ilé/Casa aberta), sua quartinha costuma ser menor. Mas, mesmo sendo menor em
comparagao as quartinhas dos Pais/Méaes de Santo, a quartinha do seu Orixa de cabeca deve ser
sempre maior que a do seu Orixa de corpo e/ou passagens.

Mais uma vez, dou meu exemplo. Sou Filha de lemanja com Oxal4, dois Orixas da praia
e de “cabega grande”. Uma ¢é a grande Mae e o outro é o grande Pai. Quando estava arrumando
minhas coisas para fazer meu primeiro Bori, me recordo de ter errado duplamente: primeiro, a
quartinha que comprei para lemanja era toda azul; segundo: a quartinha toda azul era do mesmo
tamanho da quartinha branca que comprei para Oxala. Errei porque, na minha cabeca, por ser
o0 grande Pai, ele devia ter igualdade em relacdo a minha Méae. Mas é ela minha cabeca. O fato
de ser toda azul ndo teria problemas, mas, quando fui trocar a quartinha por uma quartinha
maior para lemanja, so tinha azul com branco. E é essa minha quartinha. Como disse
anteriormente, ambas as cores estéo relacionadas tanto a minha mée quanto a meu pai, inclusive
combinadas. Ainda assim, a quartinha azul e branca, que é uns 4 centimetros mais alta que a
outra, ficou para lemanja. A menorzinha, apenas branca, é do Baba (Oxala).

Dependendo do seu Orixa, o Eco pode ficar “podre” muito rapido e a quartinha secar
rapidamente também. Acontece frequentemente comigo. Tem épocas em que ndo passa sete
dias e minha quartinha fica completamente seca, como se nunca houvesse colocado agua, e meu
Eco fica tdo podre que jogo ele fora, ao invés de despacha-lo no verde, como é pressuposto de

fazer toda semana.



118

Isso ocorre quando o Orix& corre muito por ti. Periodos de extremo calor ou frio (que
muitos ocidentais diriam para justificar o “apodrecimento” do Ec6 e/ou a seca da quartinha)
ndo sdo suficientes para explicar essa relacdo. Quando eu sinto sedes intensas e ininterruptas,
sei que minha quartinha esta seca, pois € a minha mée que esta com sede. VVou na Tenda, verifico
e coloco mais agua na quartinha, e o que, a principio, parecia uma espécie de diabetes’, passa
completamente e minha sede se normaliza. Independe da estagdo: pode ser um inverno intenso
e, ainda assim, a quartinha fica vazia com extrema facilidade e o Eco fica podre rapido. De

forma semelhante, a &gua da quartinha nunca fica gelada, mesmo no inverno de Rio Grande.

Bara, Ogum, Xangd, Odé, Ossanhe e Xapana sao 2 galos na cabeca e 1 galinha para o
Orixa do corpo.

Oya, Otim, Oba, Yemanja, Oxum e Oxal4 séo 2 galinhas na cabeca e 1 galo no corpo
(salvo Yemanja, Oxum e Oxal4, que levam uma galinha no corpo, variando a mée -
se é Oxum Docd ou Oxum Pand4, a galinha é amarela; se lemanja, sera branca).

Sempre acompanhados de 1 casal de pombas (todos 0s orixas)

Em Oyo6 ndo se usa penas na cabega, apos derramar o sangue, usa-se algodao (1
pacote) e 1 metro de Amorim. (CADERNO DE ANOTACOES DO PAI RUDINEI
DO OXALA, 2011, GRIFO MEU).

Figura 15 — Flores, casticais de vela de diferentes Orixas. A esquerda, quartinha e Eco.

Fonte: Da autora.

4 Realmente, d4 tanta sede que comegamos a pensar que é alguma doenca muito séria.



119

Na foto acima, verificamos um buqué de flores brancas para Oxala — regente da
Tenda. E comum haver flores e frutas no Quarto de Santo, principalmente para esse Orixa, que
é dono supremo do Quarto de Santo e o Grande Pai. Verificamos também casticais de diferentes
Orixas, de diferentes cores (obedecendo as cores dos Pais) e com imagens dos seus respectivos
Orixas. A esquerda de quem olha, ha a Quartinha — mais alta e comprida — e o Eco brancos,
significando que ambos s&o do Oxala. A Quartinha e o Ecé sdo de um Filho de Oxal& regente
da Tenda. N&o pude tirar foto da minha Quartinha ou do meu Ecd, pois ndo sou pronta na
religido. Mas, normalmente, as quartinhas de Filhos/Filhas de Santo sdo menores, medindo

cercade 14 a 18 cm.

4.2.3 (Bori de) Quatro-pé
No Quatro-pé, realizamos o corte de um bicho de quatro pés, mais aves para coroar
cada pata do bicho. Pai Rudinei nos ajuda a saber os bichos a se cortar:

Oxald e Oxum Docd e Yansa velha - 1 cabrita branca velha + 4 galinhas com a cor
respectivas descritas.

Yemanja - 1 ovelha + 4 galinhas brancas.

Oxum Pandé (velha ou moga) - 1 cabrita amarela + 4 galinhas amarelas.

Xangd (todos), Ossanhe e Xapana- 1 carneiro de guampas + 4 galos com suas cores
respectivas. (Xango velho carneiro velho de guampa bem virada, o Xang6 novo e o
Agandju pode ser carneiro novo com guampas).

Ode e Otim — 1 porco, 4 galos pedreses para ele e 4 galinhas pedreses para ela.

Bard, Exu, Ogum -1 cabrito (bode, macho e inteiro) branco + 4 galos, nas cores
respectivas.

Ogum Beira Mar e Ogum Avaga — 1 cabrito (bode macho e inteiro MOCHO- sem
guampas- e + 4 galos brancos

Oba - 1 cabrita mocha amarela + 4 galinhas amarelas-claras

Orumila — 1 cabrita nova ou ndo parida+ 4 galinhas brancas e com as penas pretas
(pintadas).

OBSERVACOES:

Todo Orixa novo de 1 a 8 anos come aves ou animais NOvos.

Explica-se: aves serdo, assim, frangos e frangas novas, com até seis meses de vida.
Animais de 4 pés, tipo bodes e carneiros, com chifres novos ou recém-saidos. Salvos
o0s Orixas que comem Mochos (Avaga e Ob4)

Ode e Otim comem leitdo novo (nunca se mata leitdo velho para eles). (CADERNO
DE ANOTACOES DO PAI RUDINEI DO OXALA, 2011).

Na obrigacdo de Quatro-pé, seu Orixa se aproxima ainda mais de ti. Se antes as
materialidades (Quartinhas, Ec0s, guias, a manteigueira contendo o Bori) serviam como uma
ligacdo direta, mas enquanto mediadores, mesmo possuindo vida e agéncia fundamental, no seu

Quatro-pé, voce tera, literalmente, seu Orixa assentado (ou “sento”).



120

Isto ocorre porque se mata, novamente, em cima da cabeca e daquilo que, para
pessoas leigas, seria uma “pedra”. Mas esta pedra deve ser do Orixa — de suas cores e
propriedades e, mesmo quando sdo buscadas as margens de rios ou quando a compramos, ela
ja possui vida e ja pertence ao Orixa. Lembremos que os Orixas sdo donos de tudo que habita
a terra e todos os seres, mesmo aqueles que, para a modernidade, séo inanimados, em nossa
ontologia, possuem vida inerentemente.

Uma vez que se mata os bichos de quatro-pés na cabeca do (a) Filho/Filha de Santo
e o fazem nessa “pedra”, essa “pedrinha” se torna mais que qualquer elo anterior. Porque essa
“pedra”, que na realidade se chama Oculta, ¢ simplesmente o seu Orixa — ele est4 ali e é toda a
sacralidade possivel para se ter proxima de nos.

Esta, que antes era considerada apenas uma “pedra”, inanimada, passa a ser o seu
sagrado em matéria, no Batuque. Evidente que ha a ocupacéo, que é quando seu Orixa vem ao
mundo em seu corpo, mas 0 Ocultd ultrapassa isso. Nunca presenciei um sé Oculta de uma
Orixa feminina que ndo desse “filhos”. O Oculta fica cheio de pequenas pedrinhas que saem
dele. Entretanto, isso ndo ocorre com Ocultas masculinos.

Também é muito comum colocarmos algoddo envolta do nosso Ocultd —
especialmente para o povo de praia, que € friorento — para nos aquecer no inverno. E é uma
rapida solucéo para o excesso de frio que temos no Rio Grande do Sul.

Eu sequer pedi para tirar fotografias de um Oculta, pois, assim como o nome pessoal
do santo, ele é extremamente delicado e ndo devemos mostra-los a qualquer pessoa. Mesmo eu
tendo acesso a Tenda, sendo filha da casa e a Made de Santo sendo minha sogra, jamais pediria
para tirar fotos de um Ocultd. Quando eu estava conversando com a mae (de Santo), percebi
que ela me olhou extremamente orgulhosa. Nao porque estou escrevendo uma dissertacdo de
mestrado, mas por eu — como uma espécie de jovem-adulta do Batuque, ter a capacidade de

pensar nos meus e protegé-los.

4.2.4 Outras Obrigacoes
Coloco em separado estas duas porque, a depender da situacao (do Orixa de cabeca
do filho ou da necessidade), elas podem configurar tanto enquanto uma Obriga¢do como um

servico. S&o elas o Servico de Miolos e o Eribibo (Aribibd).

4.2.4.1 Servico de Miolos
N&o considero tanto o Servigo de Miolos como uma “obrigagdo”, mas séo tratados

como tal. N&o ha corte de nenhum bicho na Tenda. Apenas pega-se amorim branco, mel, uma



121

vasilha redonda e funda e miolos de boi, que s&o comprados no agougue. O sacerdote colocara
os miolos na vasilha, com mel. Depois ele poré na sua cabega, cobrird com o pano e vocé ficara
uma noite apenas no chdo, no colchéo, perto do Quarto de Santo. Nessa noite, vocé é um
“preso”. Mas apenas pela noite. No outro dia, tirardo os miolos, guardardo no pano e
despachardo na praia.

O Servigo de Miolos talvez tenha sido considerado uma obrigagao, particularmente,
para mim, porque ele é da lemanja e do Oxala (meus pais), além de lidar diretamente com o
Ori. Ele geralmente é feito em casos de doengas ou de cabegas “muito avoadas”. Como ja
comentei, tenho esclerose multipla, entdo, o servi¢o de miolos é exigido para mim, pelo menos,

a cada dois anos.

4.2.4.2 Eribibo

Também é chamado de Aribibd. Em algumas NacGes, essa obrigacdo é realizada
como “intermediaria” entre Amaci/Bori ou entre Bori/Quatro-pé. Na primeira casa de Batuque
que frequentei e que era de Nacdo Cambinda, o entdo Pai de Santo, pouco tempo depois de
fazer o Amaci em mim, queria fazer essa obrigacdo, que ndo necessitaria de duas aves. Depois,
ele preferiu fazer o Bori direto. Mas, como comentei, quando marcavam de fazer minha
obrigacdo, sempre dava algo errado. Ndo era para matar para Xangd na minha cabeca e
agradeco muito por ndo terem feito, pois, ndo somente minha vida ficaria ainda pior do que
estava na época, como também, na atualidade, eu teria que desembolsar mais dinheiro: matando
para minha mae original (lemanja), e também para o Xang®6, ja que ele teria sido agraciado com
0 sangue.

Na Tenda, entretanto, o Eribib6 (ou Aribibd) é realizado caso o (a) filho (a) ndo
tenha como dar o Quatro-pé (por questdes financeiras, por exemplo) ou em casos de doencas —

se assim for pedido no jogo de buzios. Assim escreveu seu Rubens do Oxala:

O filho de santo que estd ha muito tempo com Bori e ndo pode dar 4 pés, mas seu
Orixa esté exigindo obrigacéo ai se faz o eribibo, seu valor varia de 2 a 4 anos ou 0
mesmo que o Bori s6 que em cima dos Orixéas (Ocutas) de sua cabega e de sua
passagem, ou encostar todos e dar axé de blzios para ir aprendendo a jogar. ESTE
FILHO GANHA DELOGUM. (CADERNO DE ANOTACOES DO PAI RUDINEI
DO OXALA, 2011).

Os bichos para cortar nesta obrigacdo séo apenas aves, mas diferenciam-se do Bori,
devido a quantidade, ao compromisso e ao estreitamento de relagao entre Filho/Filha de Santo

e seu Orixa. As aves sdo, segundo Pai Rubens de Oxala:

Bara - 4 ou 7 galos vermelhos + 2 pombas pardas
Exu-Bara - 3 ou 4 galos vermelhos ou pretos + 2 pombas pardas
Ogum - 4 galos brancos + 2 pombas brancas



122

Oya ou Yansd - 4 galinhas vermelhas + 2 pombas brancas

Xangb - 4 galos amarelos para 0 mo¢o ou 4 brancos para 0 Godé +2 pombas brancas
Ode — 4 galos pedrés + 2 pombas brancas

Otim — 4 galinhas pedrés + 2 pombas brancas

Ossanhe — 4 galos pedrés + 2 pombas brancas

Xapana - 4 ou 7 galos preto e branco ou prateado com preto + 2 pombas brancas
Oba - 4 galinhas amarelas + 2 pombas brancas

Oxum Docd e Panda — 4 galinhas amarelas (pra Docd, pode ser branca também) + 2
pombas brancas

Yemanja -4 galinhas brancas +2 pombas brancas

Moquexe, Orumila, e Oxala novo (mas agachado) - 4 galinhas brancas + 2 pombas
brancas (Orumila 4 galinhas brancas e com as penas pretas pintadas)

Oxala velho (baba) ou mais velho — 4 frangas novas brancas + 2 pombas novas

Obs. As pombas tém de ser casal sempre. (CADERNO DE ANOTACOES DO PAI
RUDINEI DO OXALA, 2011).

Estas séo as ObrigacOes que ocorrem dentro da Tenda de Nacdo Africana do Pai
Oxald. Uma vez que se mata, com excecdo dos filhos que estdo no chdo, todos os outros véo
para a Cozinha da Religido depenar, courear, limpar e cozinhar os bichos. No final, todos
comemos — nos e nossos Orixas. Cada obrigacdo depende muito mais se o seu Orixa pede do
que pelo tempo, mas, uma vez realizados, o Bori deve se repetir a cada dois anos e 0 Quatro-
pé a cada quatro anos (a ndo ser que, em caso de doenca, Seu Santo peca outro tipo de
obrigacao).

Desde que entrei na Tenda, fiz um Amaci (na Tenda ndo fazemos “reforgo de
Amaci”), dois Servicos de Miolos e dois Boris. Ainda ndo tenho Quatro-pé. Mas, se, no meu
Amaci minha ligacdo com a lemanja eram as guias (que sempre me protegeram), éramos como
recém-nascidas em nossa unido. Primeiro veio o Servi¢o de Miolos, por conta da minha doenca.
O mais “comum” seria esperar dois anos apds a data do meu Amaci para verificar se haveria
necessidade de um Bori. Mas, jogando buzios para o Rudy, Mae Geny se assustou e viu que eu
precisava de obrigacdo. Ndo me lembro quantos dias foram entre o0 jogo de BUzios e minha ida
para o chdo. Ela comprou todos os bichos e, me avisando “em cima da hora”, corri para comprar
minha manteigueira, meus buzios (que ficam no Bori), a quartinha (que errei, como ja
mencionei, mas ela s6 matou quando eu consertei e comprei a minha quartinha atual) e o Ecé.
Assim, no susto, na pressa, no desespero (até hoje, ndo sei o que Mae Geny viu para me colocar
tdo rapidamente no chao), fui para meu segundo chdo e primeiro Bori. O sangue que caiu na
minha cabe¢a demorou pouquissimo tempo para secar (o que significa que o Orixa estava com
fome). Como tinha sido tudo muito “no susto”, voltei as minhas atividades normais, logo apos
os quatro dias que fiquei na Tenda. E foi uma segunda-feira, na UFPel, com minha mée
comendo ainda na minha cabeca, embaixo da minha boina, que o professor fez aquela violéncia
comigo, que ja comentei neste trabalho. Eu aceito que fagam comigo, mas nao fagcam com os

meus e nem com a minha Orixa.



123

Ap06s o Quatro-pé, pode ser que vocé seja aprontado (ndo é uma regra, depende
muito do merecimento da pessoa, na Tenda). Quando vocé é aprontado, vocé ganha axé de
blzios e axé de faca, novas materialidades vivas importantissimas: os buzios (quando vocé
ganha esse axé) permitem que vocé consulte diretamente o sagrado através do jogo. E um
servico a parte, muito importante na feitura do (a) Filho/Filha de Santo. Ja 0 axé de faca permite
que voceé possa cortar, ou, a partir desse dia, ser Pai/Mae de Santo. Para a Tenda, apenas pessoas
prontas podem ser madrinhas e padrinhos.

Entretanto, para fundar uma Casa (um II&), vocé deve assentar o Bara Lodé, como

falamos no capitulo anterior.

4.3 Ayurveda e Sagrado Feminino

Como comentei em capitulo anterior, o Batuque abraca muito e exclui muito pouco
outras culturas. Seu Rubens, como ja comentei, era um apaixonado por plantas, por Goetia, e
tinha uma faca com o simbolo magom dentro de casa (que, até hoje, permanece um mistério
para nos), além de ter pintado nas paredes da Casa varios Santos Catolicos.

Sou como seu Rubens: uma curiosa. Talvez seja até pelos Santos que
compartilhamos: ele era filho de Oxala com lemanja e eu de lemanja com Oxald. Ambos com
forte passagem com Xangb e curiosos.

Eu amo minha cultura e meus Santos, mas, em determinado momento, desde minha
qualificacdo, cai em depressdo por conta dos horrores de fascistas que assolam o Brasil. Fiquei
completamente perdida, sem forcas, sem animo. E a Academia, como sempre, exigia de mim
um trabalho perfeito, pronto no prazo, sem considerar que eu sou um ser vivo e nao um robd.
Isso me deixava com raiva (que, como diz minha psicéloga Eliana Dourado, é um sintoma da
depressédo). Pedi prorrogacdo porque néo ia dar conta, ndo estava conseguindo.

E, nesse mar de desespero, fui perdendo minha alma, meu animo, minha saude e,
inclusive, fui esquecendo levemente que tinha Mae. Nao que eu tenha deixado de ama-la ou me
esquecido do meu compromisso com ela, mas a ansiedade era tanta, a depresséo tdo profunda,
o medo tdo imenso que acabei s6 fazendo o “basico”: toda semana ia bater cabega, trocava meu
Eco6 e minha Quartinha, acendia minha vela e pedia imensamente para que eles me tirassem

daquele estado.



124

Foi quando, pesquisando na internet, encontrei a palavra Ayurveda. Comecei a
pesquisar sobre, com uma espécie de encantamento pelo tema. Fui a uma terapeuta Ayurveda,
gue me passou 0 passo-a-passo dos agravamentos dos meus doshas. Sempre fui uma fa de curas
naturais e conhecimentos milenares (o Ayurveda é um conhecimento indiano que data de mais
de seis mil anos, segundo alguns terapeutas). Iniciei meu processo de maior contato com as
plantas medicinais, a me alimentar de “prana” — que seria muito similar, no Batuque, a palavra
“ax¢” e percebi que ha milhares de “coincidéncias” (que para mim, ultrapassam uma simples
coincidéncia) entre o conhecimento Ayurvédico e o conhecimento do Batuque.

Entre minhas pesquisas a respeito do Ayurveda, cai “sem querer” no Sagrado
Feminino. Grupos de mulheres que, unidas, retornam as suas raizes e a sua sacralidade inerente.

O que ambos, Ayurveda e Sagrado Feminino, ttm em comum? A critica ao mundo
moderno-ocidental. O Ayurveda conhece formas de curas ancestrais e precisas, realizadas pelos
terapeutas ha milénios nos filhos dos reis (ou seja, uma medicina “de primeira”) e usa da terra,
da espiritualidade, da meditacdo para bem viver, mas a sociedade moderno-ocidental s6 passa
a falar de “alimentos organicos”, de subconsciente, de “alimentos que fazem mal”, de
“biotipos” de corpos distintos e distintas formas de trata-los agora. E pior, a medicina, a
nutricdo, a psicologia ocidental que ganham a fama, que ganham o crédito e a legitimidade
univoca. Se vocé vai tratar seu corpo com remeédios de uma inddstria farmacéutica e carregar
seu figado, é problema seu. Assim, estragando seu figado, vocé compra mais remédios e assim
por diante.

O Sagrado Feminino vai além: mostra como o mundo, a principio cristdo, que
depois vem a globalizar o mundo na sociedade moderno-ocidental-capitalista, feriu as
mulheres. N&s jamais podiamos ter referéncia de sacralidade feminina, a ndo ser por uma
virgem Maria, pela qual a virgindade imposta agradara mais aos homens que a tirardo, no
mundo moderno-ocidental. Além disso, o Sagrado Feminino (que é mais uma aura que qualquer
outra coisa) incentiva as mulheres, praticantes deste, a terem outra relagdo com seu corpo, com
sua menstruagdo e sao completamente favoraveis aos cultos de “deusas” femininas, inclusive,
citando bastante as Orixas — apesar de eu ndo entender Orixa enquanto deuses.

Para um mundo moderno-ocidental, n6s-mulheres deveriamos nos esconder, nos
manter “modestas” (opostos perfeitos de nossos homens cientistas), ter vergonha dos nossos
poderes inerentes. E vou aléem: mesmo com toda critica feminista que eu carrego, nunca tinha
notado: para que me considerassem mais forte, eu me tornei um “homem machucado”.

Eu achava que, para ser uma feminista, eu precisava ser mais “forte”, ter

produtividade de 365 dias por ano - um ciclo solar, jamais ser emotiva e, fazendo isso, ndo



125

percebi 0 quanto sou ciclica, 0 quanto sou sensivel e sensitiva, e que ndo devo ter vergonha
disso. A Ciéncia moderno-ocidental ndo apenas violenta praticas culturais, ela também deprime
e fere qualquer um que seja minimamente diferente de um homem-branco-burgués, que tenha
disponibilidade e “for¢a” para fazer o que se exige’. E o pior: o (a) negro (a) veste a mascara
branca. A mulher branca veste a calca, se esquecendo de sua prdpria sacralidade.

E as mulheres negras? Quantas mulheres negras, especialmente de pele retinta, vocé
conhece que se manteve no meio académico? Sao muitas, se comparadas aos homens negros?
Sd0 muitas, se comparadas as mulheres brancas? E, pior: Sequer tem algum ndmero
significativo, se comparar seus nimeros aos de homens brancos?

E o que Brah (2006) chama de transversalidade de opressio. E o estigma de n&o ser
suficientemente branca (especialmente se for alguém que carregue sua cultura e fala sobre ela)
e nem ser suficiente macho. Precisamos a todo instante, a todo momento, fazer mais. Para ser
alguém, dentro deste mundo, a gente deve se redobrar em duas. Fazer mais que qualquer pessoa.
Eu ainda tenho a “sorte” de ter nascido com a pele mais evidentemente clara, o que me faz ndo
ser olhada da cabeca aos pés, hipersexualizada, ou abordada por policiais que acham que estou
roubando. Mas eu carrego minha cultura negra, juntamente com meu sangue. Isso foi suficiente
para que vissem em mim a fraqueza personificada.”

Interessante que, conversando com outras pessoas, percebi que muitos (as) alunos
(as) estdo em situacdo semelhante a mim: arrasados (as), perdidos (a), sem apoio. Eu, que tanto
rezei para minha mae lemanja para que me desse a oportunidade de entrar numa po6s-graduacéo
e poder falar de nos, hoje vejo que o sonho nunca foi real. Porque, se para se tornar uma
académica de sucesso, eu tiver que renunciar minha cultura, minha ontologia e minha

identidade, eu ndo aceito. Porque exigem de mim a mascara branca e a cal¢a de macho. Porque

5 Inclusive, aproveito para fazer a denlncia de que existem alguns arquedlogos que sdo homens brancos, de
formacéo e ontologia judaico-cristd, que nem sequer sabem no que consiste a busca do Sagrado Feminino e que,
por meio virtual, apropriando-se de um suposto discurso de uma mulher indigena, criticam o mesmo, dizendo que
guem segue e pratica este ¢ impostora, nos denominando como “burguesas” e (s6 faltou escreverem) “que ndo tem
o que fazer”. E importante entender a razio de temos pessoas fazendo chacotas de mulheres que buscam sua
esséncia (e cada uma tera um caminho diferente). Quem questiona e de onde se questiona? Um homem branco,
com uma ontologia completamente moderno-capitalista (ainda que critique este capitalismo, ndo sai de suas
dualidades inerentes) teria a “neutralidade” que tanto prega? Ou se “brinca” de ser Deus? Néo qualquer Deus, um
Deus Crist&o. E facil lutar pelas minorias se estas minorias continuem amaciando o ego intelectual das teorias de
seus “tutores”. E facil lutar pelas minorias enquanto elas ndo questionam o pensamento desses grandes intelectuais.
76 Poderia fazer toda uma critica ao que ocorre na Academia utilizando de um feminismo negro. Entretanto, como
este trabalho trata a respeito das Estruturas Sagradas da Tenda e por entender que o racismo no Brasil € muito mais
pelo viés da tonalidade de pele, o que me desapropria desse local de fala, indico a leitura de Almeida; Pereira
(2015), Caldwell (2000), Carneiro (2011), Corréa (2010), Davis (1981), Hooks (1984), e solicito mais trabalhos a
respeito, futuramente. Que mulheres negras, das mais distintas tonalidades de pele, possam adentrar este espaco e
falar, com toda a propriedade, daquilo que temos que viver com a transversalidade de opressdes que Brah (2006)
indica.



126

exigem que, para ser uma mulher empoderada, eu ndo posso chorar, por exemplo. E eu néo sei
falar de escravismo sem chorar, sem me emocionar, porque a dor € em mim, pois sou sensitiva.

N&o é a toa que os estudos mostram o quanto alunos de pdés-graduacao tém mais
tendéncia a depressdo, a ansiedade e ao suicidio. N&o temos suficientemente apoio. Pelo
contrério. Faco, inclusive, a dendncia de que, no meio arqueoldgico, muitos professores ja Ihe
tratam como potenciais “concorrentes” e fazem de tudo para lhe diminuir, pois € isso que lhes
garante permanéncia em seus postos.

N&o estou aqui dizendo que o sagrado feminino diz que as mulheres sdo “fracas”.
Pelo contrério: temos forca (e muita!). Entretanto, medimos nossa forca a partir da dicotomia
moderna e nos “inspiramos” em modelos que ndo sdo os nossos. Pautamos o “medidor” de
“forga” a partir de um ideal que nao nos pertence, nos compreende ou aceita nossa identidade.
Nos inspiramos, sem perceber, em homens brancos — o topo da piramide social para legitimar
alguma “for¢a”. E, fazendo isso, permanecemos nos alienando de nds mesmas e da forca que
existe em cada uma de nos.

Mas o problema é que muitas “manas” preferem se adequar, produzindo mais do
gue homens brancos para ter algum espaco minusculo. Quando tratamos de mulheres negras,
esse esforco é ainda maior, pois as opressdes sao transversais. Nao é a toa que exigiram tanto
de mim as probleméaticas e nao exigiram de outros autores. Ndo ¢ a toa que, apos “boas”
dissertacdes de mestrado, uma pesquisadora “dé um tempo”.

E sabe por qué? Porque o humanismo, criado simultaneamente a deslegitimacdo de
outras ontologias, pressupfe igualdade e ndo equidade. Eu jamais serei uma mulher negra de
pele retinta, mas jamais serei uma mulher branca também. E muito menos serei um homem. E
me recuso a renunciar meu conhecimento ancestral e minha forga enquanto mulher para agradar
homens brancos. Esses homens brancos sdo descendentes de quem violentou minhas ancestrais
para que eu estivesse aqui.

Com o Ayurveda e com o Sagrado Feminino, restaurei minhas forcas, e ambos
estreitaram meu laco com minha mée lemanjé, pois, uma vez que comecei a ver a sacralidade
que existe em mim, fui para ela de bracos abertos. Quando estava no chdo, inclusive, cantava
bem baixinho, na porta do Quarto de Santo, com lagrimas nos olhos de felicidade: “Jovem, Mae,
Ancia, / Esteja aqui, escute essa canc¢do.../ Ouca 0 meu chamado através dos mundos”
(CLAUDINEY PRIETO, INTERPRETE).

N&o apenas isso. Com o Ayurveda e com o Sagrado Feminino, entendi muito do
proprio Batuque, abracei a ambos nas minhas praticas culturais. Por exemplo, a menstruacao é

vista como uma espécie de tabu no Batuque — onde as mulheres menstruadas ndo devem tocar


https://www.letras.mus.br/claudiney-prieto/

127

nas materialidades sagradas, é vista por mim sob outra 6tica, agora. Pelo Sagrado Feminino, no
momento da nossa Lua (assim chamamos a menstruacdo), nds estamos mais conectadas com o
divino, mais sensiveis e sensitivas. Tenho essa teoria de que, buscando igualdade entre homens
e mulheres, inclusive em suas mediunidades, ndo permite que toquemos nessas materialidades
porque estamos mais receptivas a forgas que seres nao-femininos sequer compreendem. Falei
disso para Rudy e ele achou interessante, apesar de dizer que duvidava, pois achava que “para
0S antigos, menstruagao era estar ferida”.

Quando contei para minha Mae de Santo, vi um leve brilho no olho dela. E um lindo
SOrriso.

Com o Ayurveda, em relacdo a muitas das ervas que me passaram, quando fui
pesquisar o caderno de anota¢des de seu Rudinei, vi a ligacdo direta com meus Orixas. Também
notei que os “agravamentos dos doshas” eram justamente as passagens fortes que vocé tem e
as ervas sagradas sdo como antidotos para combaté-las. Exemplo: plantas passadas para mim,
no tratamento Ayurveédico, para tratarem de furdinculos e da minha feminilidade s&o justamente
ervas dos Orixas Xapanda e Oxum, respectivamente, 0s quais tenho uma passagem
extremamente forte. SAo conhecimentos milenares que insistem em ignorar.

Utilizei esses dois exemplos para demonstrar 0 quanto o Batuque abraca e
incorpora, dentro da sua prética e tradi¢do, diferentes percep¢des. Tudo € usado para aproximar

dos Orixas e de todas as coisas que sdo Deles.

4.4 Batuque, Resisténcia e “Tsunamis”

N&o apenas o Quarto de Santo, mas considero todas as estruturas sagradas,
incluindo a Casa como um todo, a resisténcia materializada. Ao contrério de outras
manifestacOes, Nnossos espacos congregam, simultaneamente, residéncia e sacralidade.
Impossivel separar um do outro.

Uma vez que se entra em muitas Casas, s6 um olhar “treinado” compreendera se
aquela é uma Casa sagrada ou ndo — seja pela Casinha do Lodé, seja pelo Quarto de Santo. E
isso nos fez sobreviver e muito. Porque, numa sociedade que se orgulha de ser descendentes de
alemées ou italianos e ndo ter negros na familia, se esconder para manutencédo de nossas praticas
e de nossa cultura € a mais pura resisténcia.

A Tenda de Nacdo Africana do Pai Oxala tem sessenta anos de préaticas e

fundamento. Se somarmos o tempo de apronte da Mae Rosinha e da M&e Masilda (Maes de



128

Santo de seu Rubens e de dona Iracema, respectivamente), teremos mais de cem anos. E se
somarmos Mées/Pais de Santo destas e assim sucessivamente, teremos séculos e seéculos.
Séculos e séculos que sao cultuados doze Orixas, que se “despacha” o santo colocando um Ala
na cabega, cuspindo agua por cima de sua cabeca ¢ “firmando” Ele.

Entdo, volto para meu segundo capitulo e pergunto: como Bastide pode sequer
presumir que o Batuque ¢ uma variagdo “mais fraca” do Candomblé? Corréa (1994) ja mostra
que Candomblé sé veio para o Rio Grande do Sul, com determinada forca, no século XX.
Maestri (1984) mostra que escravos entravam pelo porto de Rio Grande, maioria deles oriundos
de Africa. Inclusive, faco essa critica: eu sou baiana e, na Bahia, nos referenciamos muito a
“Revolta dos Malés”, feita por escravos islamizados. Nao sinto e nem tenho conhecimento de
negros islamizados neste estado. E vem um “doce” arque6logo, que se acha superior a mim por
ser homem, professor, fazer sua “etnoarqueologia” de maneira colonial, dizendo que Batuque
€ 0 mesmo que Candomblé?

Nos chamarem de Umbandistas também pode soar ofensivo, ja que, na Tenda se
corta e d& de comer ao Orixa. Ndo é ofensivo porque considero Candomblé ou Umbanda
inferiores ao Batugue (lembrem que aqui ndo se trata de uma ontologia moderno-capitalista).
Considero, pois, trata-se de um fator étnico, mais que qualquer coisa. Ndo observo um
antropologo dizendo que um Kaingang é o mesmo que um Guarani. Significa que, quando um
Guarani diz que ndo é Kaingang, ele (a) esta ofendendo um Kaingang? Porque, ao que parece,
eu realcar a minha cultura e delimitar a diferenca entre meu povo e o Candomblé ou a Umbanda
passa a ser ofensa a estas duas. Batuque é Batuque. Apenas. E a Tenda é de Batuque. E de
Nacdo. E Nacdo Oyo-Jeje.

Apresento um ponto interessante: na Tenda, no periodo da Ditadura Militar, foi
concedido o direito de tocar (ou seja, fazer Batuques). Entretanto, no documento, consta Tenda
de Nacdo Africana enquanto umbandista. Revoltada, perguntei a Rudy porque estavamos como

umbandistas, se somos e sempre fomos Batuqueiros.



129

Figura 16 — Documento emitido pela SOPS, em 1973, que permitia a Tenda tocar, em que
se I1é Centro Espirita de Umbanda.

Fonte: Da autora.

Calmamente, Rudy me respondeu: “amor, para um leigo, nés somos todos iguais”.
Foi com duras penas, num curso de antropologia que eu percebi isso, da maneira mais dolorosa
possivel. Mas ndo somente a Casa, a Tenda, 0s seres humanos e ndo-humanos delas séo
resisténcia, eu também o sou. Esta dissertacdo, que fala de nos € resisténcia e oferta aos meus
Orixas — porque eles permitiram que eu falasse deles de maneira honrada. E resisténcia porque
sou mulher, mestica, negra de pele clara, baiana, enfrentando uma Academia machista,
misogina, racista. E resisténcia pela minha ontologia — pelo ser enquanto ser. Pela minha
lemanja. Pelo Pai Oxal4, dono da Tenda, pelo Pai Xapana, dono da Casa. E somente por meio
das obrigacbes que eu me aproximei cada vez mais da minha Orixa e tenho conhecimento
profundo sobre Batuque e sobre a Tenda. Hoje, ndo sei quem é a lemanja e quem sou eu. E
todas essas informacGes, que tive e que passei neste trabalho, foram possiveis porque meu
coletivo e meus Santos confiaram em mim para falar deles.

Espero que minha dissertacdo jamais seja utilizada para justificar preconceitos ou
para a arrogancia de individuos: seja por pesquisadores se aproximarem de Batuqueiros,
fingindo conhecimento para que estes Ihe deem informacdes, sem nenhuma reciprocidade; seja
por pessoas sem bacia (ou seja, sem a ancestralidade e apronte/feitura necessaria) para se
dizerem Pais/Maes de Santo, com as informacfes contidas aqui e sendo uma espécie de

aproveitadores, almejando apenas ganhos monetarios.



130

Dessa maneira, honrando os elementos humanos e ndo-humanos de meu coletivo e
respeitando toda a sacralidade de cada um deles, encerro o capitulo sobre o Quarto de Santo, o
ultimo a se cumprimentar e o mais sagrado de toda a Casa de Batuque. E nele que, basicamente,
toda sua vida esta. Um erro cometido em seu Eco pode trazer tragédias em seu cotidiano. Uma
Quartinha que néo foi enchida pode Ihe incomodar fisicamente até vocé enché-la. E nem vou
falar sobre o Oculta: o seu Orix& materializado fora de vocé. Os objetos do Quarto de Santo séo
sagrados, tém vida e acdo plena e ndo ha ninguém que seja da Lei de Santo que néo zele por
eles. Particularmente, zelo por cada materialidade viva, minha, como ela é: viva. Minha
conex&o direta com minha Mae e, sendo filha de quem sou, faz com que todas as minhas
materialidades recebem carinho como filhos.

Quando defendi minha dissertacdo, ao comecar a falar sobre isso, 0 Povo de Santo
presente me olhava admirado por ter falado tdo honestamente sobre n6s — com a audécia de
“uma menina esperneando” por espaco. Fui acusada de ser antiética por denunciar o que
arquedlogos fizeram comigo. Mas prefiro o ser. Prefiro ser acusada de estar “esperneando” por
um homem branco do que faltar com a verdade para com meu povo. Néo aceito tutela. Vai ter
batuqueira falando de Batuque sim! E que seja eu apenas uma de muitas. Com o Quarto de
Santo, com meu povo, com meus Orixas, tenho esperanca de uma ciéncia arqueoldgica mais
simétrica, mais harmoniosa, menos violenta e menos discriminatdria.

Ao sair da Casa, cumprimentamos, novamente, o Quarto de Santo e, antes de sair
pelo portdo, voltamos a cumprimentar o Pai Bara! Entdo Alupo, meu lindo Pai! Obrigada por

tanto acreditar em mim e me guiar por esse caminho tortuoso e dolorido.



131

Considerac0es (espero que nunca) finais

Este trabalho nasceu sem eu mesma ter me dado conta. Desde 2015, frequento a Tenda
de Nacdo Africana do Pai Oxala e ndo sei precisar, ao certo, quando me dei conta que precisava
falar sobre ela e sobre o Batuque. Nao sei, também, precisar quando deixei de ser,
ontologicamente, moderns-ocidental, se é que um dia fui. Sei que, desde 2011, quando entrei
para o curso de bacharelado em arqueologia da FURG, me forcaram a ser e fiz de tudo para sé-
lo. Forcei-me a compreender meus afetos e sentimentos por uma racionalidade e tentar separa-
los de meu trabalho. Nunca consegui. Passei, entdo, a abraca-los, chamando de “simbdlicos”,
mas, ainda assim, néo era suficiente para nos compreender.

Porque a verdade Unica que existe é que nada nunca seré suficiente para entendermos
anos mesmos e a0 mundo — nem ciéncia, nem fé, nem cultura, nem filosofia. Porque separamos
todos esses grupos, os isolamos e nos formatamos a ndo os unir. Brigamos com a natureza,
“controlamos” 0s nossos impulsos, dizemo-nos “civilizados”, abaixamos a cabeca para o que
um grupo (e somente ele) nos impds. E, violentados, violentamos a nossos discipulos e tudo se
perpetua num ciclo sem fim.

Como disse, ndo sei quando, como e onde foi tracado que escreveria sobre o Batuque
ou entraria nele e ele em mim. Talvez nunca saiba e aceito, com toda gentileza, ndo saber. Mas
sei quando as teorias e metodologias para abordar meu tema, presentes neste trabalho,
chegaram: quando fui violentada pela Ciéncia, a qual dediquei meu amor desde 0s nove anos
de idade - a Arqueologia. Mas agora percebo que sempre fui violentada, pois a sociedade me
alienou de mim mesma. No entanto, foi preciso uma violéncia direta a mim e a falta de respeito
a minha Mé&e para eu agir.

Dia 19 de junho de 2017. Ja contei, anteriormente, 0 que o professor de arqueologia
fez comigo em aula. Minha Mé&e estava comendo na minha cabeca, ainda ia de boina para
UFPel, feliz por ter feito o meu primeiro Bori, e esse professor violentou a mim, aos meus e a

minha Mae. Poder-se-ia dizer aqui que ele ndo sabia, de fato, as diferencas intrinsecas entre a



132

minha cultura e outras. Entretanto, eu estava dizendo, frente a ele, que eram culturas diferentes.
Falava, explicava e, ainda assim, ele preferiu ndo me escutar — no auge da sua arrogancia.
Porque eu sou mulher, porque sou negra, porgque sou a outra — ndo importa que tenha passado
na selecdo de mestrado. Eu sou a outra. Interessante dizer que este mesmo senhor realiza
etnoarqueologia e, pelas conversas “de corredores” e pela minha propria experiéncia, ele se
comporta exatamente como Gonzélez-Ruibal falou: colonialista.

Entdo, sou grata a este professor, pois, sem ele, eu ndo despertaria para violéncias sutis
que vinham se encaminhando por toda minha vida, a partir daguele momento em que me assumi
batuqueira. Agradeco de verdade, pois, enfim, fiz a escolha que a Academia me forcava a fazer,
sem que eu percebesse: ou nos ou a Ciéncia. Eu escolho fazer Ciéncias sobre nos: de maneira
simétrica e equitativa.

Fiquei (e ainda fico) assustada ao ver a intensidade da ressaca do mar, pois eu sai
batendo em gregos e troianos. Porque eu ndo quero violéncia epistémica alguma. E uso minha
“autoridade” etnografica apenas para me legitimar na Academia, pois, na Tenda, sou uma Filha
de Santo comum, apesar de amada. Eu escolhi as teorias e metodologias que iriam compor este
trabalho, dialogando sempre com agentes humanos e ndo humanos, para que ndo houvesse, em
nenhuma etapa, qualquer tipo de constrangimento. E todos da Tenda ficaram felizes por eu
abordar o meu tema da maneira que abordei.

Quero construir um subitem nestas consideracfes as Experiéncias Além da Tenda.

Tive a oportunidade de elaborar, conjuntamente ao pessoal da Tenda de Nacéo Africana do Pai
Oxal4, criticas e apresentacBes sobre nosso universo. E, ao longo destes anos, aprendi mais e
mais, ndo somente a respeito do Batuque, enquanto praticas, mas também me proporcionaram
a entrada em grupos importantes para a comunidade Batuqueira. Entre esses grupos, participei
do Povo de Terreiro (em niveis estadual e municipal), do Sarava Rio Grande e, por fim, da
Arutema. Fui inserida nesses grupos, principalmente, por causa de meu noivo (também um dos
alicerces da Tenda), que comegou a compartilhar sobre meu trabalho junto a comunidade
batuqueira.

Num primeiro momento, fiquei absurdamente assustada por ter que falar sobre meu
trabalho com “gente de fora”. E ai percebi que, na realidade, falava com meus (as) familiares —
mesmo que ndo Irmé&os e Irmés de Santo diretos (as), sdo primos (as), tios (as) etc. Comecei a
falar sobre meu tema, sobre uma abordagem mais “pds-colonial” e sobre a participacédo ativa
do nosso grupo na Academia — espago que, para nossos ancestrais, era absolutamente

impensavel alcangar (especialmente, se tirdssemos as “mascaras brancas” que Fanon nos fala).



133

Com orgulho, em menos de uma semana, fui convidada para reunides e palestras
(realizadas por proprios batuqueiros, de diferentes Nacdes). Fui apresentada a um “historiador
ndo-académico” (o qual, conversando melhor, identifiquei que era um ‘“arquedlogo nao-
académico” e, sem sombra de duvida, o maior autodidata e intelectual “orgéanico” que conheci
nos ultimos anos), que me passou informagdes que, enquanto arquetloga, tive vergonha
absoluta de ndo saber. Esse senhor (Pai Milton do Bard, de Nagdo Cambinda) procurava, por si
s0, em todos os documentos e livros (a que tinha acesso), as suas origens e as dores de seus
antepassados. N&o foi possivel ndo me emocionar.

No Povo de Terreiro, entretanto, percebi a necessidade que alguns batuqueiros
presentes tinham de remontar a uma Africa para se reafirmarem. Essa foi uma das poucas
reunides onde ndo falei muito. Mas, posteriormente, dialogando com o pessoal dos outros
grupos (que tambem faziam parte do Povo de Terreiro), falei o quanto a propria concepgéo de
“Africa” é, em si, algo colonizador. Expliquei como explico nesta dissertacdo. E minha teoria
é que um povo sem idolos, exemplos, acaba por buscar em algo a que 0s associam, 0s Seus
supremos. Entretanto, de que Africa falamos? E um continente imenso, onde os Orixas — na
regido da Nigéria, por exemplo — somam-se em centenas e onde ha uma predominéancia atual
do islamismo.

Esse retorno a uma Africa ideal é de extremo perigo. A gente nio percebe o quanto
nos e nossos antepassados (humanos e ndo-humanos) fomos ativos para manutengdo das nossas
praticas e alteracdes delas. Nao ¢ como se estivéssemos sendo “defasados”, ja que, no
continente africano, existem mais de 300 Orixas, na Bahia ha 16 e aqui n6s temos 12. Nao. De
forma alguma. Nés temos que ter compreensao do processo ativo que nos fez modificar e nos
apropriar; juntar etnias muitas vezes inimigas, postas em uma mesma senzala, em lacos de
solidariedade para que a gente pudesse construir e fomentar as nossas praticas. Tudo isso (para
nos, evidente) ndo seria minimamente possivel se ndo houvesse permissdo dos nossos Orixas —
0S que migraram para ca. A vegetacdo, de maneira geral, as possibilidades (ou melhor,
impossibilidades) de culto, a fauna presente no solo do “Novo Mundo”, tudo isso nédo
caracteriza apenas (como uma visdo humanista tradicional diria) a mudanca realizada por seres
humanos exclusivamente. E tdo maior que isso. Os Orixas sdo donos de tudo. Muitos textos,
inclusive, tratam estes como “forgas da natureza”. Pessoalmente, acredito que ndo apenas os
fatores ambientais (ndo no sentido de dicotomia moderno-ocidental), mas também os fatores
sociais do periodo escravista e pos-escravocrata e, principalmente, a relacdo Unica que temos
de agregar, conciliar e ndo-excluir (como é comum em religiosidades judaico-cristds), a

aproximacao intima e direta que temos com nossos seres espirituais (com os quais dialogamos



134

cotidianamente), nos fizeram, junto aos Orixas, modificar diversas préaticas, quizilas,
fundamentos.

Percebo que ha uma necessidade de exemplos, dentro da comunidade batuqueira. Um
povo historicamente perseguido, estigmatizado, pisado, que olha para a grande midia e ndo se
enxerga — salvo raras exce¢des de Candomblg, que também sao colocadas como “o mal”. Sendo
assim, estdo buscando seus “nomes africanos”, muitas vezes pagando caro (economicamente
falando), importando roupas e objetos do imenso continente africano ou simplesmente dizendo
“sou descendente de reis, imperatriz, etc.”. Foi quando me arrisquei e disse:

N&o me importo de ser descendente de rainha. Nem sei se quero. O que eu sei,
independente de pagar caro para me iludir, é que minhas ancestrais foram estupradas para
que eu estivesse aqui. Ndo vou me submeter a uma logica capitalista em que quem tem mais
poder € superior. Nao quero. N&o aceito. Foram escravizados. Foram violentados e resistiram
através de mim. E, por isso, tenho orgulho. Pai Ogum era ferreiro, trabalhador. Suava para
ganhar algo. E por qual razdo eu vou me enaltecer dizendo que vim de algo porque alguém
que pegou meu dinheiro disse isso? Querem exemplos, olhem para si, para a Casa de vocés.
Olhem para seus Orixas, para seu Pai de Santo/Mae de Santo. Olhem para Dandara, para
Zumbi. Olhem para seus Avos de Santo, seus irmdos. Olhem para sua ancestralidade direta
que, longe do lar, fizeram a diferenca para que vocé esteja aqui (Fala minha, realizada em 2
de junho, na reunido do grupo Sarava Rio Grande, na Casa de Cambinda do Pai Milton do
Bard).

Fui bravamente aplaudida e percebi que falei 0 que muitos queriam dizer. E comum
se pensar em um “afrocentrismo” e entendo completamente que isso é uma tentativa de
equilibrar um “eurocentrismo”. Mas ndo quero centrismos e nem os entendo. Se houver, que
seja um “Batuquecentrismo” no sul do pais. Exijo uma brasilidade na arqueologia para tratar
desses temas. Por enquanto, entretanto, ndo encontrei. Ndo encontrei uma arqueologia que saiba
lidar com essa pluralidade ou com o que estamos discutindo. Peguei os ‘“cadinhos” da
antropologia, de algumas teorias arqueoldgicas e até mesmo da histéria. Fiquei apavorada por
ndo poder colocar aqui algo que me guiasse do comeco ao fim. Medo real porgue sabia que iria
ser rechagada entre “gregos e troianos”.

Conversando com meu povo, nos grupos citados, vi o quanto passei a ser bem recebida.
Falavam com orgulho “temos uma Batuqueira falando de n6s!”. Apesar de ter sentido um pouco
de ressentimento por, nesse momento, falar apenas da Tenda, esse povo clamava para me
informar. Me passaram livros, me convidaram para visitar suas Casas, me questionavam, me

pediam textos... Foi a experiéncia mais linda que vivi nos Gltimos tempos. E percebi que,



135

mesmo sendo criticada academicamente, 0 meu povo, de diversas NagOes, conta comigo,
dialogando, me tratando como representante nesse mundo impenetravel para muitos deles. Sei
que me propus falar da Tenda — no exercicio de Arqueologia do Presente que Gonzalez-Ruibal
nos fala — mas estava perdida, pensando “talvez o pessoal da Tenda sé esteja com pena de mim
e por isso me ajudem no trabalho”. Sofro com inseguranga vinte e quatro horas por dia. Com
essa participacao tdo ativa de outros grupos de outras Nagdes, vi porqué fui colocada aqui.

No grupo da Arutema, fui convocada a auxiliar no projeto para realizacdo de
caminhadas, tombamentos de partes importantes de Rio Grande para o Povo Batuqueiro, de
eventos culturais e de relatorios para a obtencdo de patrocinio. No Arutema, grupo fundado
também pelo Pai Rudinei de Oxala (ver mais capitulo trés e quatro), a perspectiva de denunciar
violéncia epistémica ndo precisou nem ser explicada. Eles ja clamavam (como no Sarava Rio
Grande) pela “independéncia” do Batuque em relag@o a outros povos, como o Candomblé. E
passei a utilizar mais o conceito de “povo” e de “comunidade”, j4 que ndo somos apenas
religiosos em uma concepgdo moderno-ocidental.

Acabamos por nos adequar a uma constituicdo do Estado Brasileiro, falando de
“intolerancia religiosa”. Entretanto, como colocou um irméo na reunido do Povo de Terreiro,
nds ndo somos apenas “religido”. Eu ndo deixo de ser filha de lemanja quando saio da Tenda.
N3o deixo de ter quizilas ou, sequer por um segundo, esqueco de quem sou. E dificilimo a
compreensédo disso para uma modernidade dualista, onde religido virou mito e, geralmente,
acorrentada a templos e igrejas. E impossivel para um Batuqueiro sair de seu Centro e esquecer
por um segundo de onde vem e quem ele é. Nas atividades mais cotidianas possiveis. Lavar o
cabelo: alguns produtos ndo devem ser utilizados. Comer: ndo podemos varias coisas. Dormir:
sonhos comuns que podem nos avisar diversas situagdes. Uma chuva, lemanja nos abengoando.
Ir & praia e cumprimentar lemanja e Oxala. Dor de cabeca: sera falta de obrigacdo? Vai numa
rua e pega uma flor ou folha, pedindo licenca para ela. Vimos um cachorro na rua, nos seguindo
e, automaticamente, sabemos que ou pai Bara ou pai Ogum ou (mais comum no meu caso) pai
Xapana esta nos protegendo. Vamos comprar uma roupa ou nos vestir e, somos do “povo de
praia”, ndo podemos usar preto. Em sequer um segundo deixamos de ser Batuqueiros.

Infelizmente, no caso do Batuque, pela Constituicdo Brasileira, ndo poderiamos ser
considerados “Povo tradicional”, j& que somos fundamentalmente urbanos e, em geral, os
Filhos-de-Santo ndo moram sequer proximo de seus sacerdotes e, ainda que tenhamos uma
relagdo peculiar com a natureza, em geral, acabamos por comprar nossas folhas, frutos, e outros,
ou pedir emprestados a outros sacerdotes. Acabamos, assim, nos protegendo, minimamente,

pela Constitui¢do, quando somos atacados, pelo viés de “Intolerancia Religiosa” mesmo.



136

Ressalto aqui a importancia crucial de compreender a cultura e forma de apreender o
mundo do povo que o pesquisador social ird trabalhar para que, a partir disso, monte suas
estratégias metodologicas. Foi 0 que ocorreu comigo. Sabia que iria trabalhar sobre Batuque,
que ja era minha religido. Ressalto aqui a palavra “religido” porque falamos “sou de religiao”
e isso, entre nds, ja é compreendido como “sou de Batuque”. Nao me atentei ou procurei saber
a razao de especificarmos a nés mesmos como “de religido”. Mas, determinada feita, quando
estava participando de uma reunido do Povo de Terreiro, um conhecido falou da importancia
de nos ressaltar enquanto um povo, ja que religido (por uma visdo moderna) pressupde uma
separacgdo entre sagrado/profano e razao/fé, no cotidiano, algo que ndo nos pertence.

Concordo plenamente com esse amigo. O Estado brasileiro acaba por se focar em
intolerancia religiosa para nos defender contra crimes porgque o Batuque, por ser tdo especifico
e tdo pouco trabalhado, ndo se encaixa na definicdo de povo tradicional. Somos uma
comunidade essencialmente urbana, onde as Casas sdo, simultaneamente, templos e lar de seres
humanos. A legislacdo brasileira ndo da conta de nos compreender e, portanto, é raro que haja
qualquer protecdo em relagdo a nos, que nao seja pela “intolerancia religiosa”.

Inclusive tenho plena convicgdo de que este termo “de religido” ¢ dito por nds de forma
muito parecida como “macumbeiros”. Acredito que nos classificavam assim (porque nao
entendiam, em geral, o que éramos — até hoje, muitos ndo entendem) eram os de fora do nosso
grupo. Porque, por exemplo, cat6licos e evangélicos, espiritas e kardecistas e, até em
determinado grau, umbandistas, se declaram a partir do nome de suas religiées. N6s viramos 0s
“de religido” — até imagino que nem sabiam qual era a religido, separados de uma cultura
branca, mas também separados de um afrocentrismo que o Candomblé passou a fazer nas
ultimas décadas.

Tendo eu estudado e também participado da Umbanda, percebo que nisso nos
assemelhamos: n6s somos um meio termo. A Umbanda nasce de uma classe média urbana que
desejava fugir da “selvageria do Candomblé” (lembremos que a Umbanda nasce no inicio do
século XX, no Rio de Janeiro) e se afastar de um intelectualismo exacerbado do Kardecismo
(BIRMAN, 1985). A maioria dos umbandistas que conheci, na minha vida, salvo quando se
tratava de Umbanda cruzada (e ainda assim, nem tanto) se declaravam enquanto “espiritas” ou
“espiritualistas”. Mas ndo sdo Kardec. E também nao sdo Candomblé ou Batuque.

Ainda assim, esses ttm bem menos estigma que um Batuqueiro no Rio Grande do Sul.
N&o raro vemos umbandistas ressaltando, com veeméncia, que ndo utilizam de sangue em suas
praticas (SANTANA, 2015). J& um Batuqueiro ndo é associado ao branco de forma alguma,

mas também, em nossa extensa maioria, ndo desejamos buscar dados em Africa. Inclusive, este



137

é um ponto crucial na Arutema e no projeto que pretendemos desenvolver: muitos Pais de Santo
de Rio Grande est&o fazendo viagens ao continente africano ou se dando nomes africanos, em
busca de uma Africa ideal que, para muitos de nés, ndo existe.

Somos um Povo e nossas praticas espirituais vao além de um centro religioso qualquer.
Nossa interacdo com a natureza é propria, assim como nossa apreensao de mundo. Somos
chamados de “religido” porque, justamente numa visao moderna, nos separavam da “logica” e
da “razao”. Viramos “a religido” (nem para a palavra “f¢” serviamos). E, sendo a primeira a
tratar sobre Batuque na arqueologia em uma perspectiva de outsider da Academia, mas insider
do meu povo (que nem sempre fui) é extremamente delicado cada abordagem. E uma carga
sobre-humana.

Busquei, em panoramas “tradicionais” da arqueologia e da antropologia, algo que
captasse, com fidelidade, o que somos. O movimento é de defesa e resisténcia. Eu ndo tinha
como ter uma abordagem marxista, processual e nem mesmo pds-processual - como expliquei
no capitulo primeiro desta dissertacdo. Também néo podia trabalhar com a teoria do Imaginario
de Durand, mesmo sendo estudo fundamental e especialidade de meu orientador. Ndo porque
Durand ou outros tedricos afins sdo brancos e europeus (ou discipulos destes), mas porque
Durand, apesar de criticar a modernidade (inclusive, eu o cito neste trabalho), ndo supera
completamente suas dicotomias.

E sei 0 quanto desagradei muitos outros por falar de um jeito que os deixava
completamente desconfortaveis. Mas ndo vou submeter o povo que trabalho (no caso, o meu,
mas poderia ser um outro) a mais constrangimentos. Historicamente, fomos discriminados e
velados a categorias que, em nds, ndo somos e nem nunca fomos. Nos chamam de terreiras, de
umbandistas, de macumbeiros, de “religido”. Os dois tltimos nos aceitamos e declaramos como
afronta. Mas chamar de terreiras ou de umbandistas, como foi o caso do SOPS, aos (as)
batugueiros (as), é também falta de respeito e de qualquer conhecimento (inclusive, de
alteridade), porque simplesmente ndo o somos. E me vi, diversas vezes, tendo que explicar para
pessoas (que jamais se assumirdo leigas no assunto) que a palavra “terreira” nao era a estrutura
fisica de uma Casa de Batuque.

Isso significa que considero a Umbanda menos do que o Batuque? Acredito que todos
0S povos sao etnocéntricos, em algum nivel, mas o que a Academia deveria entender é que, ao
ressaltar minha diferenca e identidade, ndo estou diminuindo a outra. Porque a diferenga aqui

ndo deve ser tratada por niveis hierarquicos, como é feito na sociedade ocidental-capitalista.’’

" Darei até um exemplo que moderno-ocidentais entenderdo bem. Digamos que sou brasileira. Mas, de repente,
um alemdo vem aqui e passa a dizer que “brasileiros” sdo, na realidade, uruguaios e que ndo passam de um



138

No comego, estava com medo de n&o ser aceita pela Academia, mesmo sendo graduada
em arqueologia, pos-graduanda em arqueologia e patriménio e falar cinco linguas aos 26 anos.
Hoje, percebo, durante as inimeras vezes que violentaram meu coletivo, entre 0s muros da
Ciéncia (oficial), que eu prefiro ser criticada pela Academia (o0 que ja sou) do que pelo meu
poVvo.

Cada teoria, método e leitura foi tracado justamente apoOs violéncias. N&o cai de
paraquedas na arqueologia simétrica, na arqueologia do presente, na autoetnografia ou na critica
a uma violéncia epistémica. Me doeu cada passo e essa dissertacdo foi construida com muitas
lagrimas.

Em vérias aulas, eu, uma amiga Kaigang e outra quilombola, anddvamos juntas — as
trés outsiders da Academia, aceitas em parte. Em toda aula, contdvamos rindo (sim,
debochavamos muito disso) os preconceitos que sofriamos de colegas, professores e de outras
pessoas, em Pelotas (que ndo eram necessariamente académicas).

Sim, erdmos e somos rechagadas. Para adentrar aqui, minhas duas amigas precisaram
das cotas raciais, o que ndo foi meu caso. Também ndo tenho pele escura como mana
quilombola e, muito menos, sou branca. Nossa amiga Kaigang brincava que, ja que nao era
“nem negra nem branca”, eu s6 poderia ser “india”. Jamais vou sofrer a mesma opressao que
os colegas negros de pele escura. E nem vou sofrer a mesma opressdo que uma indigena. Mas
sofro opressao sutil, mas tdo cruel, todos os dias, por ser Batuqueira, por ndo alisar mais os
cabelos e ndo fazer qualquer tentativa de embranquecer.

N&o vou colocar uma mascara branca para ser aceita pela Academia. Eu tomei
emprestadas teorias, como da virada ontoldgica e da arqueologia do presente, talvez realizadas
por brancos, mas que, pelo menos, dao conta de compreender minimamente quem somos. N&o
abordei todas as particularidades do Batuque porque necessitaria, literalmente, uma vida inteira
para fazé-lo. Pais de Santo prontos precisam, constantemente, procurar, junto a outros, como se
fazem determinados servicos, etc. Eu também me recusei a expor segredos da minha Casa. Foi

uma ciéncia colaborativa, onde seres humanos e ndo-humanos iam me guiando a cada passo. E

“enfraquecimento” de Portugal. Tento dar provas que sou brasileira. Mas o alemao, além de ndo me ouvir, passa
a chamar o Brasil, em sua forma e vivacidade, de “mocot6”. Mesmo explicando, ele ndo nos ouve, diz que nos que
estamos violentando a alteridade dele por sequer questiond-lo. O mesmo acontece com o Batuque. Pesquisadores
resolveram que fazemos parte da Umbanda e que somos um enfraquecimento de Candomblé. E passam a chamar
nossas Estruturas Sagradas de terreiras; E, ao negar isso, o pesquisador branco diz que nds que estamos o agredindo
e violentando sua alteridade. Esta explicacdo me foi uma inspiragdo que lemanja me ofereceu (Ela tem muito mais
paciéncia que eu) para que tudo fique claro e que ndo haja mais dlvida a este respeito (mas, com certeza, ainda
havera. Minha dica? Pare de ler e va conhecer o Batuque caso essa divida persista. Toque para entender. Respire
para sentir. N&o existe qualquer contato com meu povo sem, minimamente, afeccéo.



139

ainda tém pesquisadores (as) que preferem debochar de mim do que deslocar suas ideias, pre-
concebidas em suas proprias ontologias.

Da ultima vez que joguei buzios com a mée Geny, perguntei se eu estava agradando
aos Orixas. Ela até revirou os olhos para a pergunta. Ela jogou e disse “eles tdao dizendo: ‘segue
em frente’”. Parou um pouco, riu ¢ disse “quem t& adorando € o Bar4”. Na hora, entendi. Bara
gosta de “fervo”, gosta de movimento e, em certo grau, confusdo. E eu sabia que isso poderia
acontecer: afinal, como mencionei, desagrado “gregos e troianos” por desestabilizar suas
conviccdes e localidades de discurso confortaveis. Mas ndo desagrado Batuqueiros (as). E isso,
para mim, € essencial. Cada pesquisa — tendo, inclusive, descoberto muitas por mim mesma
(eu, apenas uma mestranda) — me abriu caminho de “traducdes” entre 0 conhecimento ancestral
e a Academia.

Entdo, esta é uma dissertacdo dolorosa e, posso dizer, raivosa. Porque quanto mais, eu
lia, mais raiva sentia. Quanto mais me violentavam (a mim e ao meu coletivo), mais eu tinha
conviccao de que ndo irei me importar em deixar gente branca que insiste em nos marginalizar
e nos considerar insuficientes na producao do conhecimento. Porque, para fazer este exercicio
de reflexdo, se algo violenta ou ndo, € sé colocar a mao na consciéncia e pensar um pouco além.
Ndo ¢é dificil — também é chamado de empatia.

Nao ¢ dificil entender que modelos “prontos” e “universais” nao se aplicam as diversas
sociedades. Para 0 nascimento de tais modelos, sangue nosso foi derramado, e humanos, objetos
sagrados, animais e a natureza como um todo foram violentados. Por isso a importancia de se
escolher a teoria e 0 método (tdo valorizados na Ciéncia oficial), a partir do grupo que se
pesquisa. Eu aconselho realizar uma “virada ontolégica” num estudo acerca de docentes
brancos de uma universidade nos EUA? Provavelmente ndo. Aconselho virada ontoldgica para
compreender uma Igreja Evangélica na Franca? Nao (inclusive, aconselharia, neste caso, 0 uso
da Teoria do Imaginario de Durand).

Importar modelos prontos de fora e aplica-los nas ciéncias sociais brasileiras para
estudar todos os grupos definitivamente é algo que ndo aconselho. Aconselho parciménia e
empatia. E eu espero, sinceramente, deixar pessoas desconfortaveis. Porque sem desconforto
ndo ha didlogo. Sem dialogo ndo ha alteracbes. Se me coloco aqui, como pesquisadora
autoetnografica e digo que algo me violenta, qual o problema de dar um passo para trés e
entender a razéo de algo me violentar?

Significa que aconselho queimar estudos prévios ou, como diz Gonzalez-Ruibal
(2009), condenar pesquisadores tradicionais a guilhotina? Claro que ndo. Apenas aconselho o

méaximo de cuidado para se lidar com coletivos e diferentes ontologias. A importancia de cada



140

palavra e cada sentido. Diga quem vocé &, de onde fala, trate aquele grupo como seres
plenamente humanos (na visdo humanista da modernidade, afinal, € isso que importa) ndo como
“objetos simbodlicos’ um Orixa ou um humano que vocé pressupde que necessita de sua tutela.

A alteridade precisa estar fundamentada em respeito ético e equidade. Nao adianta
fazer uma etnografia densa e ndo nos propor nenhuma reciprocidade de relacGes. Inclusive,
proponho que as diversas culturas de matrizes africanas sejam vistas e tratadas como tratamos
a etnicidade na antropologia. Marcadores étnicos (que ja falamos durante essa dissertacao), sem
que haja a exclusao da possibilidade de contato com outras culturas e reapropriacao de algumas
delas (afinal, como destaco no meu terceiro capitulo, trés das Estruturas Sagradas séo
associadas & Umbanda, mesmo que nos pertengamos ao Batuque). Aproveito e destaco a
diferenca que enxergo, intrinsecamente, e que esta repetida varias vezes neste trabalho, entre
igualdade e equidade.

Igualdade, para grupos como, por exemplo, feministas brancas, € a pressuposicéo de
que todo devemos ser iguais. Entretanto, ndés ndo somos iguais. Se suas ancestrais queriam
trabalhar porque foram tuteladas, as minhas trabalharam desde sempre, inclusive, em regimes
de escraviddo. Nossas vidas ndo sdo iguais e nossas experiéncias, muito menos. Nossas
opressdes ultrapassam o0 que vVOcés sequer imaginam e nossas vivéncias sdo distintas. Eu ndo
quero ser como vocé porque demorei muito tempo para me aceitar enquanto “eu”. Demorei
muito tempo para aceitar que sou mestica, carrego negritude e aceito que isso ndo me faz
inferior a vocé.

Me lembra muito um trabalho de Andrade Lima, onde ela fala que era sinénimo de
liberdade andar calgado no Rio de Janeiro colonial. Escravizados de ganho, entretanto, uma vez
que conseguiam juntar dinheiro para sua alforria, carregavam sapatos amarrados nas costas. A
autora ainda cita que, o fato de ndo calcar o sapato, poderia até ser porque seus pés — por toda
a situacdo de escravismo — podiam ndo comportar os cal¢cados. Mas Andrade Lima lindamente
prop0e que a raz&do era outra: 0s negros escravizados se recusavam a calcar os sapatos (que
podiam facilmente fazer-se adaptar em seus pés, ja que havia muitos negros sapateiros) porque
se recusavam a ser semelhantes aos brancos.

Eu entendo que, no uso corriqueiro, a palavra igualdade pode vir carregada de
significados. Mas talvez, no auge da arrogancia de muitos, ndo se percebe que nés ndo temos
que ser iguais. Digo arrogancia porque, para brancos, como alguém ndo iria ser igual a eles?
N&o. Ndo temos que ser iguais. Mas devemos lutar por equidade de relacdes, na qual, a

diferenca é celebrada, entendida, aceita e respeitada. A igualdade nos remete a pressuposicao



141

de que para me respeitarem, eu preciso ser igual a alguém — ao grupo dominante. E espero que
ja tenhamos superado isso.

A arqueologia ainda tem um desafio maior, pois, em muitos casos, trabalha-se com
sociedades que ja ndo estao presentes. Minha primeira sugestdo: de onde e de quando falam as
materialidades que vocé encontrou? Se for de senzalas do Rio Grande do Sul, veja de onde se
originam os negros que ali estavam. Se forem diretos de Africa, pode utilizar tranquilamente
este trabalho para compreensdo destas materialidades. Se todos os escravizados fossem da
Bahia ou do Rio de Janeiro, usem esse trabalho com parcimdnia, verificando as materialidades
encontradas. Se vocé trabalha com coletivos mais antigos, como sociedades pré-coloniais, 0
préprio nome ja diz: ainda ndo havia colonialidade de relac6es e qualquer apreensao ontologica
moderno-ocidental, portanto também aconselho a utilizar da virada ontoldgica. Agora, se vocé
trabalha com um grupo urbano — uma fabrica europeia, por exemplo, utilize-se das teorias
modernas de apreensdo do mundo, mas antes verifique a diversidade dos trabalhadores desta
fabrica também.

Por essa razdo, defendo tanto o surgimento de uma arqueologia brasileira que
compreenda, de antemao, a diversidade ndo apenas “simbolica”, mas ontologica e cultural dos
distintos grupos deste pais. O problema é que estamos tdo acostumados com uma
“nacionalidade” que acabamos por “igualar” a diferencga e ndo a notar, salvo em notas de rodapé.

Mais uma vez, ressalto que essa proposi¢do ndo significa ignorar ou “eliminar” os
feitos de outros pesquisadores que ndo facam parte dos grupos marginalizados, mas sim a
importancia e crucial relevancia do protagonismo de nossos grupos. Durante séculos, fomos
representados (as), cobigcados (as), violentados (as), saqueados (as) para um mesmo fim, por
um mesmo principio colonizador. E, atualmente, despertamos e exigimos poder falar de n6s. E
nosso direito, € nosso saber ancestral. Mas, muitos (as) pesquisadores (as) tém receio disso. Ja
ouvi gente dizendo que tem medo de falar algo sobre nés e nds os (as) silenciarmos. Desculpe,
mas 1sso para mim parece a mesma face do chamado “racismo reverso”: ele ndo existe, mas
existem pessoas brancas que ndo suportam passar por qualquer coisa que desestabilize seu
poder e dominancia, suas crencas e violéncia intrinseca. Ninguém, entre essas pessoas,
questiona se 0 movimento que estamos fazendo ndo é reacdo a uma série de violéncias t&o
estruturais que nem mais sdo vistas enquanto violéncia. Mas, ndo € porque néo sdo vistas, que
deixam de o ser.

Fiquei muito preocupada em criticar a Ciéncia ou me definir como "pés-alguma-
coisa”, tendo em vista o surgimento de muitos charlatanismos e do 6dio ao conhecimento por

parte do atual governo. Entretanto necessitei realizar essa critica para que se compreenda o



142

caminho que trilhei, pois ele é tdo importante quanto o "resultado” — nunca final. Ha final? Qual
seria um final bom? Uma cena de um beijo num filme que gera suspiros na audiéncia? Porque
sou combativa, mas ndo sou iludida — tive que deixar de ser.

Explico: nos, povos marginalizados, ndo temos sequer o direito de imaginar.
Porque, mesmo ontologicamente, fomos considerados "misticos”, sem imaginar. A questao é
do sentido e de politica: historicamente, as mesmas pessoas que realizam uma redencéo,
considerando o "simbolico™ — caso da arqueologia pds-processual, vem do mesmo lugar que
nos chamava de primitivos. E, na maior parte das vezes, nos chamar de "misticos” pode soar,
para nos, ofensivo. Porque, outrora, 0s ancestrais desses cientistas atuais também nos chamaram
assim. E nos mataram, nos violentaram, nos prenderam e nos internaram em manicomios.

Na idade média, as mulheres eram agentes de Satd, justamente por serem “misticas”
aos olhos masculinos — muitas delas foram queimadas vivas por isso. Talvez meu professor
tenha razdo e seja um problema da lingua portuguesa. Mas quando trabalhamos com grupos
historicamente subalternizados e marginalizados de longa data, cada palavra, cada gesto é
revelador de sentidos e intencBes. Talvez o problema seja a traducdo, mas, ainda assim
renuncio a possibilidade de colocar qualquer palavra que nao apreenda o sentido do que eu
quero dizer e possa gerar contradi¢do para dialogar com um grupo historicamente tratado como
fetichista, como "mistico” (no sentido pejorativo), como "do deménio” etc. E o mais
interessante € que todas essas dominacgdes tém um local em comum.

N&o. Este texto representa resisténcia por falar do meu grupo com um fim em si
mesmo, como ente pleno em suas praticas e materialidades sagradas — em simetria. Também
busquei ndo usar palavras rebuscadas ou explicacbes muito dificeis de se entender porque
desejo ser lida por um publico mais amplo. Muitos, entre nés, ndo sabem escrever. Me recuso
a fazer uma violéncia epistémica deste tipo a qualquer coletivo que trabalho — muito menos a
meu proprio grupo.

Por essa razdo, as definicGes de termos, no primeiro capitulo: é importante o
significado de cada palavra ao se lidar com sociedades em geral e mais ainda com aquelas que
ja foram tdo violentadas. No primeiro capitulo também vimos a breve critica a Ciéncia
Moderno-ocidental e a Arqueologia, seu objeto epistemologico e minha critica ao pds-
processualismo e seu individualismo.

No nosso segundo capitulo, vimos quais teorias e metodologias guiaram este
trabalho, a ver: autoetnografia arqueoldgica, com um olhar de virada Ontoldgica, estudando o
coletivo nele mesmo (arqueologia do presente). Todas relativamente "novas™ na arqueologia e

numa ciéncia mais ortodoxa. E muito possivel que varios pesquisadores nio as compreendam.



143

Mas é interessante porque, como eu disse, uso com parcimonia as palavras e seus sentidos e,
ontologicamente, os Batuqueiros (sem sequer ensino secundario) entendem de cara a
arqueologia simétrica — que tanto "quebra a cabeca™ de cientistas consagrados na Academia.

Como disse em minha apresentacdo, ndo € necessario estudos aprofundados ou
"inteligéncia”, como diz Lispector. Mas tocar, como fala a mesma autora. Lembro que nas
aulas de virada ontoldgica ninguém entendia direito as propostas dela. E lembro que "sobrava"
para mim a tarefa de explicar.

N&o porgue sou "melhor™” ou "mais inteligente”, mas porque a virada Ontologica,
no meu coletivo, tem nada de "virada". E ndo somente para 0 meu, mas para muitos outros
grupos.

No caso da arqueologia pode ser dificil a insercdo em sociedades pretéritas, mas
permita que os objetos falem. Permita deslocar seu pensamento para um novo sentido. E
extremamente dificil, mas ndo é impossivel. E eu, que achava que estava "sozinha" na "virada"
ontoldgica, tive contato com povos ancestrais distintos (indigenas, quilombolas, Ayurveda,
etc.) e vi que, na realidade, para a imensa maioria de nos, a "virada" ontoldgica — a arqueologia
simétrica, € uma realidade inerente.

Considerando isso, reiteramos o terceiro capitulo, onde tratamos das estruturas
sagradas da Tenda e as histérias de entidades e Orixas (Xangd Kamuka e Bara Lodé) que
Filhos/Filhas de Santo devem percorrer no caminho sagrado, além da histéria de fundacéo da
Tenda.

Apds cumprimentarmos a todas as estruturas do caminho sagrado, nos dirigimos ao
sagrado em matéria de qualquer casa de Batuque: o Quarto de Santo — nosso quarto capitulo.
Nele falamos sobre as materialidades sagradas dos Orixas, definindo primeiro quem e o qué
sdo estes e suas respectivas cores. Falamos também das obrigacfes e das materialidades.

Que mais povos marginalizados, de culturas outsiders entendam que é possivel estar
aqui. E que, futuramente, para com outros alunos, ndo se cometam as violéncias que me
impuseram! E que fagamos uma arqueologia mais simétrica, com mais respeito e com mais
sentido politico. Espero que este movimento ndo acabe aqui. Espero que essas consideracdes
nunca sejam finais.

AXE!



144

Referéncias

ALMEIDA, Tania Mara Campos; PEREIRA, Bruna Cristina Jaquetto. Violéncia contra
mulheres negras no brasil & luz dos estudos feministas latino-americanos. In: Karina Bidaseca,
Alejandro De Oto, Juan Obarrio y Marta Sierra (comps.). Legados, Genealogias y Memorias

Poscoloniales em América Latina: Escrituras fronterizas desde el Sur. Buenos Aires:
Ediciones Godot, 2015:295-317.

BASTIDE, Roger. As religides Africanas no Brasil. 22 ed. S&o Paulo: Editora Pioneira,
1985.

BENTO, Berenice; PELUCIO, Larissa. Despatologizacdo do género: a politizagdo das
identidades abjetas. Revista de Estudos Feministas, Floriandpolis, v. 20, n. 2, p. 559-568,
Aug. 2012.

BIRMAN, Patricia. O que é Umbanda. S&o Paulo: Abril Cultural Brasiliense, 1985 (Colecéo primeiros
passos; 34).

BOURDIEU, Pierre. O poder simbolico. Traducéo de Fernando Tomaz. 2a edic¢éo.

BRUNEAU, Philippe; BALUT, Pierre-Yves. Il. Métier: Découpage professionnel des
champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de
I’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 220-22.

. I1. Métier: Découpage professionnel des
champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de
I’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 213-2109.

. I1. Métier: Découpage professionnel des
champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de
I’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 35-45.

BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do sexo. IN LOURO,
Guacira Lopes (org.) O Corpo Educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte/ MG:
Auténtica, 1999:151-172.

. Hacerle justicia a alguien: la reasignacion de sexo y las alegorias de la
transexualidad. Deshacer el género. Barcelona/Buenos Aires/Mexico: Ediciones Paidds
Ibérica, 2006: 89-112.

. Proibicéo, psicandlise e a producédo da matriz heterossexual. Problemas de
Género - feminismo e subversdo da identidade. Rio de Janeiro: Civilizago Brasileira,
2003:61-118.

CACCIATORE, Olga Gudolle. Dicionéario de Cultos Afro-Brasileiros. 3? edi¢do revista, Rio
de Janeiro: Forense Universitaria, 1988.



145

CALDWELL, Kia Lilly. Fronteiras da diferenca: raca e mulher no Brasil. Estudos
Feministas, Florianopolis, v. 8, n. 2, p. 91, jan. 2000.

CARLE, Claudio B. A organizacéo espacial dos assentamentos de ocupacéo tradicional
de africanos e descendentes no Rio Grande do Sul nos séculos XVI11 e XIX. Tese de
doutorado. Porto Alegre: PUCRS, 2005.

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o Feminismo: A Situacdo da Mulher Negra na América
Latina a partir de uma perspectiva de género. Debate. Geledés Instituto da Mulher Negra,
2011.

CARVALHO, P.M. A travessia Atlantica das Arvores Sagradas: Estudos de paisagem e
arqueologia em area de remanescente de quilombo em Vila Bela/MT. Séo Paulo: Dissertacéo
de mestrado em Arqueologia, 2012.

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo com a outsider within: a significa¢do sociolégica do
pensamento feminista negro. Revista Sociedade e Estado — VVolume 31, n° 1. Janeiro/abril
2016

Companhia das Letras, 2007.

CORREA, Mariza. Sobre a invencéo da mulata. Cadernos Pagu. Campinas: 2010, p. 35-50.

CORREA, Norton F. O Batuque do Rio Grande do Sul: Antropologia de uma religi&o afro-
rio-grandense. Porto Alegre: Editora da Universidade, 1994.

COSTA, Claudia de Lima. Feminismos descoloniais para além do humano. Estudos
Feministas, Florianopolis, v. 22, n. 3, p. 929-934, 2014.

. Feminismos descoloniais para além do humano. Estudos
Feministas, Florianopolis, v. 22, n. 3, p. 929-934, 2014.

. O sujeito no feminismo: revisitando os debates. Cadernos
Pagu. Campinas: 2002, n. 19, p. 59-90.

DAVIS, Angela. O Legado da Escravatura: bases para uma nova natureza feminina (cap. 1).
Mulheres, raca e classe. 1981.

DEETZ, James. Small things remembered. In: DEETZ, James. In small things forgotten.
The archaeology of early American life. New York, Anchor Press, 1977. p. 120-136.

DELUMEAU, J. Histéria do medo no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2009.

DURAND, G. O imaginario: Ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da imagem. [Tradugéo
René Eve Levié], 32 Ed., Rio de Janeiro: Difel, 2004.

FANON, F. Piel negra, mascaras blancas [Traducdo Ana Useros Martin], Espanha: Akal,
2016.



146

FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Tradugdo Paula Siqueira. Cadernos de Campo, n.13,
p.155-161, 2005.

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Dicionario Aurélio da Lingua Portuguesa. 52
edicdo, Curitiba: Positivo, 2010.

FERREIRA, L.M. Patriménio, P6s-Colonialismo e Repatriacdo Arqueoldgica. Ponta Lanca:
Historia, Memoria e Cultura, pp. 37-62, 2008.

FRIEDAN, Betty. O problema sem nome. A Mistica Feminina. Petropolis: Ed. Vozes,
1971:17-31.

FUNARI, P. P. Capl: O que € arqueologia; in: Arqueologia. Sdo Paulo, Editora Contexto,
2003, p. 13-18.

FUNARI, P.P. CARVALHO, A.V. O patrimbnio em uma perspectiva critica: o caso do
Quilombo dos Palmares. Rio de Janeiro: Dialogos, v. 9, p. 33-58, 2005.

GILROY, Paul. Identidade, pertencimento e a critica da similitude pura. In: Entre Campos:
nacOes, cultura e o fascinio da Raga. S&o Paulo: Annablume, 2007.

GNECCO, C. Caminos de la Arqueologia: de la violencia epistémica a la relacionalidad.
Bélem: Boletim do Museu Paranaense Emilio Goeldi, 20009.

GOLDMAN, Marcio. Historias, devires e fetiches das religides afro-brasileiras: ensaio de
simetrizac&o antropoldgica. Analise Social, v.XLIV, n® 190, 2009.

GONZALEZ-RUIBAL, A. The Past is Tomorrow: Towards na Archaeology of Vanishing
Present. Norwegian Archaeological Review, (39):2, 2006, p. 110-125.

. De la Etnoarqueologia a la arqueologia del presente. In:
SALAZAR, J.; DOMINGO, I.; AZKARRAGA, J.; BONET, Helena (orgs). Mundos tribales:
uma vison etnoarqueoldgica. Museu de Prehistoéria de Valencia: 2007, p. 16-27.

GOSDEN, C. What do Objects Want? Journal of Archaeological Method and Theory,
v.12: 3, 93-211, 2005.

HALL, Stuart. Identidad cultural y didspora / El espectaculo del “otro”. In: Sin garantias:
trayectorias y problematicas en estadios culturales. Bogota: Universidad Andina Simén
Bolivar, 2010.

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questdo da ciéncia para o feminismo e o
privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu. Campinas: 1995, p.7-41.

HOOKS, Bell Mujeres negras: dar forma a la teoria feminista. In: HOOKS, B; BRAH, Avtar;
SANDOVAL, Chela; ANZALDUA, Gloria (Orgs.). Otras inapropriables: feminismos
desde las fronteras, Madrid: Traficantes de Suefios, p.33-50.

INGOLD, T. 2013. The Materials of Life. In: Making: Anthropology, Archaeology, Art and
Architecture. London: Routledge, p. 17-32.



147

JOCKEY, P: L’archéologie. Paris: Le Cavalier bleu, 2008, p. 5.
JOHNSON, Matthew. Teoria arqueoldgica: Una Introduccion. Barcelona: Editorial Ariel, S.A., 2000.

LATOUR, B. Tercera Fuente de Incertidumbre: los objetos también tienen capacidad de
agencia. In: Reensamblar lo Social: una introduccion a la teoria del actor-red. Buenos Aires:
Manantial, 2008, p. 95-128.

. Jamais fomos modernos: Ensaio de antropologia simétrica; tradugdo Carlos
Ireneu da Costa. Sdo Paulo: Editora 34, 2013.

LEONE, M. A Historical Archaeology of Capitalism. American Anthropologist, v.97, p.
251-258, 1995.

LIMA, T. A. Arqueologia Histdrica: algumas considerac@es tedricas. Comunicacao
apresentada ao | seminario de Arqueologia Histérica. SPHAN/FNPM, Rio de Janeiro, 1985.
Anais... Rio de Janeiro, 1985.

. Los zapateros descalzos: arqueologia de una humillacién en Rio de Janeiro del
siglo XIX. In: ACUTO, F.; ZARANKIN, A, (orgs.), Sed non satiata I1: acercamientos
sociales en la arqueologia latino-americana. Buenos Aires: Encuentro, 2008, p. 33-55.
LISPECTOR, Clarice. A hora da Estrela. Rio de Janeiro: Rocco, 1998.

. Panorama com Clarice Lispector, 1977. Disponivel em:
<https://youtube.be/ohHP1L2EVnU>. Acesso em: 20 de out. 2018.

LOPES, NEI. Dicionario Escolar Afro-Brasileiro. Sdo Paulo: Selo Negro Edicdes, 2006.

LUBAR, S.; KINGERY, D. (orgs.) History from things: Essays on Material Culture.
Washington: Smithsonian Institution Press, 1993.

LUGONES, Maria. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, Florianopolis,
v. 22, n. 3, jan. 2015.

MACHADO, Lia Zanotta. Dos direitos das mulheres ao direito a vida das mulheres.
Movimento feminista no Brasil: entre 0s setenta e a primeira década do século XXI.
Feminismo em Movimento. S&o Paulo: Editora Francis, 2010:137-144.

MACHADO, Paula Sandrine. O sexo dos anjos: um olhar sobre a anatomia e a produgéo do
sexo (como se fosse) natural. Cadernos Pagu. Campinas: 2005, p. 249-281.

MAESTRI FILHO, M.J. O escravo no Rio Grande do Sul: a charqueada e a génese do
escravismo gaucho. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias do Sul, 1984.

MATTQOS, Regiane Augusto de. Historia e cultura afro-brasileira. Sdo Paulo: Contexto,
20009.



148

MAYORGA, Claudia; COURA, Alba; MIRALLES, Nerea; CUNHA, Vivane Martins. As
criticas ao género e a pluralizagdo do feminismo: colonialismo, racismo e politica
heterossexual. Revista de Estudos Feministas. Florianopolis, 2013, vol.21, n.2

MELLO, M. A. Lirio de. Reviras, Batuques e Carnavais: A cultura de resisténcia dos
escravos em Pelotas. Pelotas: Editora Universitaria UFPel, 1994.

MUNANGA, Kabengele (org.) Histéria do Negro no Brasil. In: O negro na sociedade
brasileira: Resisténcia, participacdo, contribuicdo. Brasilia: Fundacao cultural Palpares, v. 1,
2004.

NEGRAO, Lisias Nogueira. Entre a cruz e a encruzilhada: formagio umbandista em S&o Paulo. S&o Paulo:
Editora da Universidade de S&o Paulo, 1996.

NICHOLSON, Linda. Interpretando o género. Estudos Feministas. 8(2), 2000, p. 9-42.

OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas a Umbanda: A construcdo de uma religiao brasileira
(1908-1941). Monografia de Concluséo de Curso. Centro Universitario Moacyr Sreder Bastos, 2003.

ORO, A. P. As religides afro gauchas. In: SILVA, G.F.; SANTOS, J.A.; CARNEIRO, L.C.C.
(Orgs) RS negro: cartografia sobre a producdo do conhecimento. [recurso eletrdnico]- 2. ed.
rev. e ampl. — Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010.

(org.). As religides Afro-Brasileiras do Rio Grande do Sul. Porto Alegre:
Ed. Universidade/ UFRGS, 1994. (Série Universidade)

(org.). As religides Afro-Brasileiras do Rio Grande do Sul. Porto Alegre:
Ed. Universidade/ UFRGS, 1994. (Série Universidade)

ORO, Ari Pedro; STEIL, Carlos Alberto. Horizontes Antropologicos: Religido. UFRGS.
IFCH. Programa de P6s-Graduacdo em Antropologia Social — Ano 1, n.1 (1995). Porto
Alegre: PPGAS, 1998.

OSER JR, C. FUNARI, P. P. Arqueologia da Resisténcia escrava. Cadernos do LEPAARQ.
Pelotas: Editora da UFPEL. V.1, n°2, 2004.

OUTHWAITE, Tom Bottomore. Dicionario do pensamento social do Século XX. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar, 1996

PRANDI, Reginaldo. Referéncias sociais das religides afro-brasileiras: sincretismo, branqueamento,
africanizacdo. In: Horizontes Antropoldgicos, Porto Alegre, ano 4, n.8, p.151-167, junho de 1998.

PRECIADO, Beatriz. Multiddes queer: notas para uma politica
dos "anormais”. Revista de Estudos Feministas. Floriandpolis: vol.19, n.1, 2011, p. 11-22.

. Transfeminismo y micropoliticas del género en la era
farmacopornogréfica. Ramona, n. 99, 2010.

ROHDEN, Fabiola. A construcéo da diferenca sexual na medicina. Cadernos Saude
Publica. Rio de Janeiro: 2003, v. 19, supl. 2, p. 201-212.



149

SAFFIOTI, Heleieth 1.B. Primérdios do conceito de género. Cadernos Pagu.
Campinas:1999, p.157-163.

SAID, Edward. Introducdo. In: Orientalismo: o Oriente como invencdo do Ocidente. Séo
Paulo: Companhia das Letras, 2007.

. Representar al colonizado: los interlocutores de la Antropologia.
In: STEPHAN, Beatriz Gonzalez (comp.) Culturay Tercer Mundo: cambios em el saber
académico. Caracas: Nueva Sociedad, 1996.

SANTANA, I. A. S. F. Gira de Caboclo na Umbanda Riograndina: Uma contribuicao.
Trabalho de Conclusdo de Curso, Rio Grande, 2015.

SANTOS, Roberto. P6s modernidade, histdria e representacgdo: cultura negra e identidade.
MOUSEION, vol. 3, n.5, Jan-Jul/2009.

SILVA Benedicto. et al. Dicionario de ciéncias sociais. Rio de Janeiro: Editora da Fundacéao
Getulio Vargas, 1986

SILVA, F. O plural e o singular das arqueologias indigenas. Revista de Arqueologia, Sdo
Paulo, v.25, n.2, p.24-42, 2012.

SYMANSKI, L.C.; SOUZA, J.M. O registro Arqueoldgico dos grupos Escravos: Questdes de
Visibilidade e Preservacdo. Revista do Patrimodnio Historico e Artistico Nacional, p. 215-
242, 2007.

TOSI, Lucia. Mulher e Ciéncia. A Revolucdo Cientifica, a Caca as Bruxas e a Ciéncia
Moderna. Cadernos Pagu. Campinas: 1998, p.369-397.

TRIGGER, B. Alternative Archaeologies: Nationalist, Colonialist, Imperialist. Man, New
Series, Vol. 19, No. 3, 1984. p. 355-370.

. Historia do Pensamento Arqueoldgico. Traducéo Ordep Trindade Serra. Sdo Paulo:
Odysseus Editora, 2004.

VERSIANNI, Daniela Beccaccia. Autoetnografia: uma alternativa conceitual. Letras de
Hoje. Porto Alegre. V. 37, n° 4, p. 57 -72, dezembro/ 2002.

WATTS, Vanessa. Lugar-Pensamento indigena e agéncia de humanos e ndo-humanos (a
Primeira Mulher e a Mulher Céu embarcam numa turné pelo mundo europeu!). Espaco
Amerindio, 11(1), 2017.

WITTIG, Monique. O Pensamento Hétero. (Monique Wittig, The Straight Mind and other
Essays, Boston: Beacon, 1992).

WOLFF, L. S. Pinto. Seres materiais entre sons e afetos: uma etnografia arqueologica dos
objetos em terreiras de Pelotas/RS. Dissertacdo de mestrado. Universidade Federal de Pelotas,
Pelotas, 2016.



150

Apéndice

Minidicionario: significado e explicacéo de alguns termos utilizados

Lei de Santo: A Lei de Santo ou Lei de Orixa nada mais é que seguir os preceitos dos Orixas
e ser iniciado a eles, independente da manifestacdo cultural — Candomblé, Batuque, Umbanda
Cruzada, etc. A Lei de Santo significa se entregar ao Orixa& dono da sua cabeca e aos Orixas de
suas passagens e seguir os fundamentos e proibicoes destes.

Chegar/Descer/Receber/Manifestar: Todos estes sdo termos para indicar que o humano, em
determinados momentos, € o divino na Terra. Portanto, utilizamos esses verbos tanto para
quando o humano é o Orixa quanto para quando ele esta com uma entidade. Quando desejamos
destacar a diferenca entre entidades e Orixas, dizemos que o humano se ocupou do Orixa e/ou
se incorporou da entidade em questéo.

Babalorixa/ lalorixd/ Pai de Santo/ Mae de Santo: Sdo os sacerdotes e sacerdotisas da
religido, que podem fundar sua propria Casa e/ou ter Filhos/Filhas de Santo, iniciados (as) por
suas maos. No Batuque, geralmente chamamos Pai e Md mesmo. A Unica diferenca €, de fato,
0 género. lalorixa = Mée de Santo. Babalorixa = Pai de Santo.

Aprontado/Pronto: Sindnimos que significam que o individuo cumpriu com todas suas
obrigac@es e tem possibilidade de acender como Pai/Méae de Santo. Geralmente, ao se aprontar
um (a) filho (a), da-se também o axé de faca — ou seja, esse individuo pode cortar para 0s seus
Orixas e também para os Orixas de outros que venham a ser seus (as) filhos (as) e o axé de
Buzios, que permite que ele tenha o poder da leitura e do contato sagrado com Orixas através
do jogo de Buzios.

“Com a vela”: Era o termo utilizado por dona Iracema quando ela olhava uma pessoa e via que
esta estava proxima de morrer. O significado exato da expressao € pouco conhecido entre nos,
mas quando ela dizia algo do género, de fato, a pessoa indicada ndo permanecia no mundo dos
vivos por muito tempo.

Assentar/Assentamento: Sao série de passos que se faz a fim de estabelecer determinado Orixa
e/ou entidade em um local. Geralmente, cortamos para realizar o assentamento.

Alimentos de Axé: Sdo os alimentos sagrados que sdo, de alguma maneira, consagrados a
Orixas e geralmente ofertados a Eles/Elas e também a nos, pois ndés comemos juntos.



