
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS  

Instituto de Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia  

Área de Concentração em Arqueologia  

Mestrado em Antropologia 

 

  

  

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

Codinome Macumba: 

 A Vida na Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá e Suas Estruturas Sagradas 

 

 

 

Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2019 

http://www.ufpel.tche.br/


 

 

Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana 

 

 

 

 

Codinome Macumba: 

 A vida na Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá e suas estruturas sagradas 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Antropologia, área de concentração Arqueologia, da 

Universidade Federal de Pelotas, como requisito parcial à 

obtenção do título de Mestre em Antropologia. 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Claudio Baptista Carle 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2019 



 

 

 

Espaço reservado à ficha catalográfica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Ingrid Adrielle de Souza Freitas Santana 

 

 

Codinome Macumba: a vida na Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá e suas estruturas 

sagradas 

 

 

 

 

Dissertação aprovada, como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em 

Antropologia, área de concentração Arqueologia, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia, Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Pelotas. 

 

 

  

Data da Defesa: 19/07/2019. 

 

 

 

Banca examinadora:  

 

Prof. Dr. Claudio Baptista Carle (Orientador) 

Doutor em História pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul 

 

Prof.ª. Dr.ª. Angelita Hentges  

Doutora em Educação pela Universidade de Pelotas 

 

Prof.ª. Dr.ª Cassiane de Freitas Paixão 

Doutora em Educação pela Universidade do Vale dos Sinos 

 

Prof.ª Dr.ª Louise Prado Alfonso 

Doutora em Arqueologia pelo Museu de Arqueologia e Etnologia 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Agradecimentos 

 

Agradeço muitíssimo a cada ente humano e não humano que me auxiliou nesta 

minha jornada. Um agradecimento especial ao meu orientador, professor Carle, que me deu 

liberdade para realizar um trabalho que agradasse mais ao meu povo que à Academia – mesmo 

não estando de acordo com muitas dos meus posicionamentos e escolhas teórico-

metodológicas.   

Agradeço às mães de minha vida: minha mãe biológica, minha sogra (e Mãe-de-

Santo), minha avó, minhas bisavós que já não estão entre nós e a todas minhas ancestrais 

femininas. Agradeço imensamente à mãe Iemanjá, à mãe Iansã, à mãe Oxum, à mãe Obá e à 

Otim - essências do Sagrado Feminino dentro do Batuque.  

Agradeço aos Pais Bará, Ogum, Xangô, Odé, Ossanha, Xapanã e Oxalá. Agradeço 

aos entes não-humanos que clamaram por sua voz e participaram ativamente no meu processo 

de (re)descoberta do mundo. 

Agradeço a cada crítica benéfica e, principalmente, às maléficas, feitas a mim e ao 

meu povo, pois, sem elas, este trabalho não teria a força, a indignação e a revolta que precisa 

ter. Agradeço a meus guias, aos meus mestres, a meus cachorros e ao meu noivo, que me inseriu 

na Tenda e que é um exemplo de batuqueiro para mim.  

Agradeço aos contatos que mais tarde fiz com outros batuqueiros e que reforçaram 

o quanto precisamos ser estudados em nós mesmos e sem comparações. Agradeço ao meu Odú 

e a meu Ori. Apenas agradeço, com as lágrimas nos olhos de quem sabe que se ergueu apenas 

por estar muito bem acompanhada. Omiô, minha mãe d’água. Odoyá, minha linda Iemanjá! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eu não sou um intelectual, escrevo com o corpo. E o 

que escrevo é uma névoa úmida. As palavras são 

sons transfundidos de sombras que se entrecruzam 

desiguais, estalactites, renda, música transfigurada 

de órgão. 

[...] 

Transgredir, porém, os meus próprios limites me 

fascinou de repente. E foi quando pensei em 

escrever sobre a realidade, já que essa me 

ultrapassa. [...]. O que narrei será meloso? Tem 

tendência mas então agora mesmo seco e endureço 

tudo. E pelo menos o que escrevo não pede favor a 

ninguém e não implora socorro: aguenta-se na sua 

chamada dor com a dignidade de barão. 

[...] 

Não tenho medo nem de chuvas tempestivas nem das 

grandes ventanias soltas, pois eu também sou o 

escuro da noite. (LISPECTOR, 1998, p. 16-18). 

 

 

 

 



 

 

 

Resumo 

 

SANTANA, Ingrid Adrielle de Souza Freitas. Codinome Macumba: a vida na Tenda de Nação 

Africana do Pai Oxalá. 157f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) - Programa de Pós-

Graduação em Antropologia, Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Pelotas, 

Pelotas, 2019. 

 

 

Esta dissertação propõe realizar uma autoetnografia arqueológica na Tenda de Nação Africana 

do Pai Oxalá - localizada em Rio Grande/RS, e suas respectivas Estruturas e materialidades 

sagradas. Para isso é necessário somar os pressupostos de autoetnografia e de arqueologia do 

presente com os da “virada” ontológica. Por estar inserida no Batuque há seis anos, o trabalho 

tem cunho êmico e de pertencimento e seu objetivo é traduzir, para a Academia, a identidade 

da nossa ontologia e nossas práticas culturais, em relação direta e simétrica com agentes não-

humanos. Para fazê-lo, é preciso mostrar o quanto a Ciência moderno-ocidental contribui para 

a perpetuação do estigma e do preconceito aos batuqueiros e a outras figuras subalternas. Faço 

também algumas denúncias pessoais e proponho a inserção de diferentes conhecimentos na 

Academia – em especial, na Arqueologia. 

 

Palavras-chave: Batuque. Autoetnografia arqueológica. Arqueologia Simétrica. Arqueologia 

do presente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Abstract 

SANTANA, Ingrid Adrielle de Souza Freitas. Codinome Macumba: the life in the Tenda de 

Nação Africana do Pai Oxalá. 157f. Dissertation (Mester in Antropology) - Program of Pos-

Graduation in Antropology, Institute of Humans Cience, Federal University of Pelotas, Pelotas, 

2019. 

 

 

This dissertation addresses na afro-gaucho religion, using my own experiences and immersion 

in the field of study. Thereby I propose na archaeological autoethography wich focuses, from 

my experiences, in the sacred and living materiality of a Batuque's Home in Rio Grande, Rio 

Grande do Sul, Brazil. The goal is to make archeology a more political and symmetrical science, 

reducing epistemic violence and aiming at equity in relations. 

 

Key-words: Batuque. Archaeological Autoethnography. Symmetrical Archeology. Ercheology 

of the present. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Lista de figuras 

 

Figura 1 – Foto do documento do Registro de Imóveis..............................................................73 

Figura 2 – Foto do projeto de ampliação da Casa......................................................................74 

Figura 3 – Foto do projeto de ampliação da Casa.....................................................................74 

Figura 4 – Sala da Casa, à entrada.............................................................................................77 

Figura 5 – Casinha do Bará Lodé..............................................................................................85 

Figura 6 – Imagem da Casa dos Exus e Pombas Giras..............................................................87 

Figura 7 – Casinha do Xangô Kamuká.......................................................................................88 

Figura 8 – A imagem da Sarita e suas respectivas materialidades, como outras imagens de 

ciganos da Linha do Oriente......................................................................................................89 

Figura 9 – Foto do Congá: materialidades e imagens de entidades associadas à Umbanda 

Sagrada......................................................................................................................................91 

Figura 10 – Cróqui da estrutura da Casa e posicionamento das Estruturas Sagradas...............92 

Figura 11 – Foto de um alguidar de Barro.................................................................................94 

Figura 122 – Quarto de Santo olhado a partir do Congá.............................................................99 

Figura 13 – Quarto de Santo visto de frente.............................................................................100 

Figura 14 – Parte do chão do Quarto de Santo, com um arranjo de flores brancas, uma quartinha 

branca, o local que se coloca facas azuis e brancas e o castiçal do Bará, na cor vermelha.......111 

Figura 15 – Flores, castiçais de vela de diferentes Orixás. À esquerda, quartinha e Ecó..........118 

Figura 16 – Documento emitido pela SOPS, em 1973, que permitia à Tenda tocar em que se lê 

Centro Espírita de Umbanda....................................................................................................129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

Apresentação ...........................................................................................................................11 

1. Primeiras definições: Arqueologia e críticas ao fazer científico tradicional...................27 

   1. 1 Definições........................................................................................................................28 

   1.2 Cultura material e Arqueologia pós-processual...............................................................36 

   1.3 Críticas ao fazer científico moderno-ocidental.................................................................39 

   1.4 Arqueologia por um viés colonizador...............................................................................42 

   1.5 Considerações e denúncias...............................................................................................45 

2. Arqueologia do Presente, Arqueologia Simétrica e Autoetnografia arqueológica.........48 

   2.1 Estudos culturais afroamericanos e o Batuque..................................................................52 

   2.2 Virada Ontológica e Arqueologia Simétrica.....................................................................56 

   2.3 Arqueologia do presente...................................................................................................60    

   2.4 Afecção e Autoetnografia.................................................................................................64 

3. História, Histórias e Estruturas do Caminho Sagrado.....................................................71 

   3.1 Fundação e Histórias........................................................................................................72 

   3.2 As Estruturas Sagradas.....................................................................................................83 

4. O Quarto de Santo...............................................................................................................98 

   4.1. Orixás............................................................................................................................101 

   4.2 Obrigações......................................................................................................................111 

   4.3 Ayurveda e Sagrado Feminino........................................................................................123 

   4.4 Batuque, Resistência e “tsunamis” .................................................................................127 

Considerações (espero que nunca) finais.............................................................................131 

Referências.............................................................................................................................144 

Apêndice - Minidicionário: significado e explicação de alguns termos utilizados............150 

 

 



11 

 

 

 

 

 

 

 

Apresentação  

 

Peço que o (a) leitor (a) não se choque por demasiado com uma apresentação que 

já inicia realizando uma autoetnografia – proposta deste trabalho. Examinei bastante, dentro de 

minha alma, se a colocaria aqui, em um texto “acadêmico”. Mas a verdade é que, criticando 

toda a série de dicotomias modernas-ocidentais, forjadas às custas de distintas culturas, decido 

que, por pretender superar a racionalidade kantiana e afetar1 a quem me ler, através de uma 

autoetnografia arqueológica e mostrando resistência, o farei. Esta dissertação não é só minha, 

mas deve me mostrar, deve explicitar quem sou e de onde falo.  

O que começou como um projeto acadêmico, uma pesquisa, de fato, incomum na 

área da arqueologia2, se tornou algo além. O respeito, o amor, a afecção em campo pelas 

religiosidades e ontologias afro-brasileiras e, posteriormente, a completa inserção no Batuque, 

me fizeram ver que, se antes o tema era um instrumento para consagração Acadêmica (para 

obtenção dos títulos os quais eu estava planteando), desloca-se em prioridade. Agora a 

Academia é instrumento para nós – povos marginalizados pela sociedade moderna-ocidental 

capitalista, para que sejamos, enfim, ouvidos e, graficamente, perpetuados. É um espaço que 

devemos também adentrar, seja como estudantes afrodescendentes, através das cotas, mas 

também falando sobre nossas culturas e apreensões do mundo. 

Aquilo que, para mim, desde minha graduação já estava plenamente resolvido (que 

a arqueologia não se delimita por fatores cronológicos, já que estes são, em si, uma concepção 

moderna-ocidental, e nem todos os povos o compõem da mesma maneira), voltou a me 

assombrar ao entrar no mestrado. Alguns de meus colegas, além do óbvio estigma racista a que 

me submetiam, pelo meu tema, tinham igualmente o pensamento de que aquilo que eu estava 

fazendo não era arqueologia.  

                                                 
1 FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Tradução Paula Siqueira. Cadernos de Campo, n.13, p.155-161, 2005. 
2 Meu projeto, junto a religiosidades afro-gaúchas na arqueologia iniciou em meados de 2012, enquanto eu 

compunha minha monografia “Gira de Caboclo na Umbanda Rio Grandina: uma contribuição”. 



12 

 

Bem, de fato, eu incorporo no meu estudo sentimentos, afecção, cognição, 

conhecimento êmico, antropologia, filosofia e, pela percepção do texto, até mesmo literatura. 

Mas eu não sou graduada em outra área senão arqueologia e estudo as materialidades 

associadas, em distintos níveis, às sociedades. E devemos (re)agregar o social –  composto por 

seres humanos e não humanos. Entretanto, se tiver de limitar meu estudo a cronologias, a dados 

quantitativos de materiais, a classificações que não contribuíram e nem contribuirão em nada 

para meu coletivo (ao qual eu alegremente sirvo), eu abdico desta arqueologia. Minha 

arqueologia é uma arqueologia simétrica, participativa, política, com compromisso com aqueles 

que estudo, convivo, amo e sou parte.  

Said (2007) demonstra a importância que tem o local de fala para nos 

posicionarmos. E eu não desejo me tornar uma gravura espectral no meu texto, me ausentando, 

fingindo neutralidade científica, que nada mais é que uma criação muito bem localizada e que 

tem por pressuposto violentar outras apreensões de mundo além daquelas consideradas 

“oficiais” – o olhar acadêmico, o olhar do antepassado branco europeu, o olhar que nos matou 

e que nos mata por imaginar que precisamos de tutela para falarmos e que não permite que 

falemos de nós mesmos.  

Sou filha de Iemanjá, de nação Oyó-Jeje, de tradição da linhagem de Xangô e 

Iemanjá Bomí. Iansã me fez, Xapanã é meu avô e Oxum é minha madrinha. Estou localizada 

dentro do Batuque e estou autorizada a falar em nome daqueles pelos quais falo – autorização 

esta que não dei a mim mesma, mas que os agentes (humanos e não humanos) me concederam. 

Um (a) pesquisador (a) pode estudar “religiosidades” que não façam parte de sua ontologia, 

mas peço que não me neguem minha vocalidade. Já calaram meus antepassados, já calaram 

minhas Mães. Já mataram meus iguais, já exploraram e saquearam o Ayé. Eu tenho direito, 

tanto como cientista que sou por estudar culturas e materialidades (sem, entretanto, confabular 

com dualismos ocidentais), como por ser um instrumento para aquisição de simetria entre meus 

coletivos – tanto da Academia como povos de conhecimentos ancestrais. 

Acredito que uma breve síntese sobre como fui iniciada pode contribuir para que o 

(a) leitor (a) compreenda o quão tênue são os limites da “Ciência” e o quanto nosso Odú3 

contribui para que tragamos esperança para quem nunca os teve. Eu não vim de manifestação 

de cultura afro-gaúcha para me fazer na Academia. Meu caminho foi oposto. E, ecoando Favret-

Saada, nesse pequeno e denso relato, mostro o quão importante é a afecção e a inserção para a 

                                                 
3 Odú pode ser entendido como destino, mas, particularmente, prefiro defini-lo como “caminhos”. Cada indivíduo 

possui uma série de Odus, que mais falam a respeito das características que terão ao lidar com as adversidades da 

vida que, necessariamente, dessas adversidades em si. 



13 

 

realização de uma ciência simétrica, justa, equitativa e para a realização do Odu de cada um de 

nós.  

O começo, a depender, pode se apresentar de maneira problemática. A razão 

primordial é que nunca compartilhei minha experiência, de maneira formal e escrita para um 

público maior do que em uma conversa coloquial entre colegas, amigos e amigas, irmãos e 

irmãs de fé. Trata-se de mais de seis anos de experiência, poucas anotações sistemáticas e, 

entretanto, muita afecção em campo, neste primeiro momento (FAVRET-SAADA, 2005). 

Por essa razão, me permitirei realizar uma regressão extremamente breve a respeito 

do meu “objeto de pesquisa” e sobre minha própria vida antes de me confrontar com o mesmo 

–  o estranhamento, tido como pressuposto básico para realização da Ciência e, posteriormente, 

a afecção em campo. Estas informações, nunca reveladas em texto, servirão para que o (a) leitor 

(a) possa se situar a respeito da minha localidade (geográfica, política e religiosa) e de como se 

deu a realização das minhas pesquisas, meus motivos e meus interesses.  

Originária de Feira de Santana, na Bahia, sou filha de assistente social/pedagoga e 

neta de professora. Por esta razão, na minha infância, minha mãe e minha avó sempre fizeram 

questão que eu tivesse bonecas negras, que eu entendesse que nós erámos suas descendentes, 

assim como de indígenas, e para que eu entendesse que nenhum coleguinha era inferior ou 

superior a mim. Meus amigos, na Bahia, sempre foram das mais variadas tonalidades de pele e 

origens. E eu nunca me dei conta de quem eu era. Na minha terra natal, onde os tons de pele 

costumam ser mais escuros, fui considerada “branca” a vida inteira, sem ao menos saber. A 

primeira vez que me dei conta de que minha cor era diferente da cor da minha mãe e da minha 

avó foi aos treze anos quando minha mãe, por telefone, disse a uma amiga “não... minha filha 

é bem ‘branquinha’”. Antes disso, achava estranho quando as pessoas diziam que eu tinha uma 

pele clara porque, na minha visão, eu e minhas mães4 tínhamos a mesma cor.  

Muitos parentes meus elogiavam também o meu cabelo. Diziam que eu tinha uma 

raiz “boa”, lisa. Eu não entendia a diferença entre os cabelos. Mas via todos os dias na televisão 

artistas de programas infantis com seus cabelos loiros e lisos e queria ser daquele jeito. Assim, 

comecei a alisar meu cabelo aos onze anos. Meus parentes diziam que era “sortuda”, pois meu 

cabelo, quando escovado, “parecia ser realmente liso”.  

Entenda, caro (a) leitor (a), que o racismo é tão intrínseco que não consigo odiar os 

parentes que diziam isso e que me incentivavam a ir, toda semana, queimar meus fios, machucar 

meu couro cabeludo, passar horas, em que poderia estar brincando ou estudando, presa em um 

                                                 
4 Como fui criada pela minha mãe, meu avô e minha avó, chamo a última aqui de mãe também. 



14 

 

salão de adultos. Não sinto raiva por isso, pois, sem exceção, as únicas que aboliram os 

alisamentos (muito influenciadas por mim) foram justamente minha mãe e minha vó que, ao 

ouvir como a aceitação da própria estética é um exercício político de aceitação da negritude, se 

chocaram, pois nenhuma das duas conseguia perceber isso até então. 

Toda a minha família materna é evangélica. Tenho primo pastor e um tio que 

também o é. Cresci indo para a Igreja, aprendendo livros da Bíblia na Escola Dominical. 

Entretanto, questionadora desde sempre, comecei a indagar minha então religião, seus preceitos 

e a forma que os pastores interpretavam a Bíblia. A Igreja que frequentava não tinha 

pressupostos como o de usar apenas saia ou não cortar os cabelos. Ainda assim, eu via 

machismo e rompi com a igreja aos quatorze anos de idade – o que foi impactante para minha 

mãe biológica, particularmente. A partir daí, comecei a dizer a todos que eu era deísta, algo em 

que eu me encaixava melhor e que, diferentemente de outras crenças às quais tive acesso na 

época, tive a oportunidade de vivenciar. 

Em 2011, após ter passado para o curso de bacharelado em Arqueologia pela 

Universidade Federal do Rio Grande (FURG), me mudei para Rio Grande/RS. A presença de 

vestígios materiais de manifestações culturais afro-rio-grandenses chamava minha atenção. A 

todo lugar que eu ia, ebós, serviços, presenças. Eu não entendia e tinha medo. A minha vida 

toda eu aprendi que religiosidades de matriz africana eram “demoníacas”, “sujas”, “bestiais”. 

Continuei, assim, minha vida, estudando arqueologia e aprendendo a conviver com as 

diferenças, mesmo sem entender, de fato, nenhuma delas. Mas o chamado sempre vem.  

Entre os mais diversos assuntos aprendidos e compartilhados nos semestres, na 

Universidade Federal do Rio Grande (FURG), alguns chamaram minha atenção. Entre eles, a 

bioarqueologia e os estudos sobre morte e evolução hominídea, arqueologia da resistência e 

estudos a respeito do militarismo nas Américas Latinas. 

Foi-me fomentado, desde meu primeiro semestre no curso, que arqueologia se 

tratava do estudo da “cultura material”, da materialidade humana. Portanto, para mim, sempre 

é uma surpresa quando colegas e, até mesmo, professores (as) de pós-graduação, associam 

arqueologia a apenas estudos do passado, conseguidos através de escavação. Aprendi, lendo 

Bruneau e Balut (1997), que isso é reduzir todo potencial da arqueologia, diminui-la a períodos, 

a localidades e a monumentalidades. Aprendi que preciso dar meu melhor para honrar minha 

profissão, preciso honrar culturas, preciso honrar povos e ontologias, não as tratar como 

vestígios isolados, sem nome, a-históricas e sem ligações. Arqueologia, para mim, sempre foi 

amar. Minha paixão, por menos que seja compreendida, perdura há mais de dezessete anos, 

visto que me decidi pela arqueologia aos nove anos de idade. 



15 

 

 Percebo que faço parte dos (as) arqueólogos (as) pouco compreendidos (as), muito 

criticados (as) e ignorados (as). Eu entendo, atualmente, que apresento uma ameaça. Eu permiti 

me afetar e me inserir. Eu me permiti ir além de apenas observar – eu participo. Participar, 

entrar, amar, ser. Eu não me isolei, não me justifiquei como “cientista pura”, não ignorei 

pessoas ou objetos. Cada vestígio, cada caquinho, cada osso, um respeito maternal: sempre 

criticaram que, ainda que rápida na realização de limpeza e catalogação, eu olhava para cada 

vestígio como um filho, com tanto respeito e cuidado, que parecia uma “fetichista”, uma “tola 

obcecada” por materialidades, tratando-as “como pessoas”. Mas isso sempre me pareceu tão 

lógico, parte intrínseca de mim e de uma ciência que eu sempre quis acreditar que fosse 

possível.  

Em determinado contexto, passei a ter disciplinas sobre arqueologia da escravidão 

e, posteriormente, História e Cultura Afro-Brasileira com aquele que, posteriormente, seria meu 

orientador. Me recordo de ir à biblioteca da FURG, pesquisar sobre o tema. Lembro-me do 

encantamento, da dor, da empatia sentida como água morna no meu coração enquanto lia, 

imaginava e respirava o cheiro tão característico dos amontoados dos livros frente a mim. 

 Ainda que tenhamos falado a respeito de “religiosidades” de matrizes africanas, o 

interesse por este assunto, especificamente, se tornou óbvio e intenso. Eu conseguia perceber, 

como uma atmosfera no ar, como a umidade de roupas estendidas pela manhã por conta do 

orvalho, como se aquelas sim fossem as maiores resistências dos escravizados. Eu via que, tão 

além do que alguns estudiosos, preconceituosamente, chamavam de mitologias, havia 

resistência e luta. Entretanto, não se pode requerer que a Academia note isso (especialmente a 

arqueologia), havendo quilombos, revoltas armadas e todo um idealismo de pureza cultural em 

buscar vestígios remontando ao (imenso!) continente africano. Decidi fazer o que, até então, 

considerava “minha parte”. 

Estudando, honrando aqueles que foram barbaramente violentados, estuprados, 

mortos, degradados. A cada página lida, uma emoção profunda surgia em meu peito, como o 

soluço de choro que não demos, como o sobressalto de um susto noturno silenciado. Em minha 

pele, aquelas experiências se tornavam físicas. Chorava pelos abortos cometidos por tanto amor 

àqueles que ainda não nasceram, soluçava por quem foi jogado ao mar nos trajetos dos navios 

negreiros. E, então, foi numa tarde, ao pegar o livro de Prandi sobre “mitologia ioruba”, na sala 

gelada da biblioteca do Campus Carreiros, que escutei “você precisa ver com seus olhos, sentir 

com seu corpo! Vá visitar”.  

Na época, em minha mente moldada por uma ética protestante e pelo pensamento 

humanista da Academia, pensei comigo “foi algo da minha mente. Essa voz foi meu 



16 

 

‘subconsciente’ falando comigo”. Pensei em Freud e Jung, pensei nas terapias as quais fui 

submetida desde cedo por ser “criativa demais”, por ser “sensível demais” – obviamente traços 

depressivos, pela medicina, pela psiquiatria e psicologia tradicionais. Entretanto, ao percorrer 

a história daqueles “mitos”, me sentia mais forte. Sentia alegria, como o sol que surge após uma 

tempestade. Como a beleza de uma brisa gelada em um calor de verão, a onda gelada que 

alcança seus dedos do pé ao caminhar na areia ardente de uma praia. Eu realmente precisava ir 

vê-lo. Precisava sentir, compartilhar daquela alegria. Ser alcançada por aquele brilho. Talvez 

fosse egoísmo querer me aproveitar de tamanha luz, mas eu desejava aquilo. Eu precisava. 

Me lembro que nem sabia por onde começar. Eu iria, sem referências, percorrer um 

caminho desconhecido, um caminho que, durante dezenove anos de minha vida, eu via como 

um caminho do diabo, um caminho do mal. Fui criada para perceber manifestações não-cristãs-

protestantes como completamente erradas e demoníacas. A academia e a arqueologia me 

fizeram perceber que tais manifestações eram apenas o primeiro passo: não existia isso de 

“demoníaco”, mas eram “apenas” manifestações humanas, criações de mentes não racionais e 

pouco evoluídas. Nunca ninguém foi rude o bastante para dizê-lo em voz alta, mas eu via: ou o 

desprezo por parte de radicais; ou a condescendência de, supostamente, “liberais” que tinham 

pena daquelas mentes “selvagens” – ainda que, publicamente, criticassem o uso desses termos 

para mostrar suas respectivas superioridades éticas.  

Perdida, comecei a perguntar para algumas amigas próximas se conheciam um 

centro que eu pudesse ir. Um bom número (eu nem tinha ideia de que havia na minha sala) 

delas era umbandista, mas eu ainda não inspirava confiança. O segredo ainda não poderia ser 

revelado. Eu, a menina baiana, numa terra de gaúchos, mais obcecada por estudos que por 

festas, a crítica entre os jovens supostamente liberais. Aquela que sempre lia os textos, que 

sempre tinha uma opinião e que, por isso, podia ser vista com desprezo pelos seus colegas e 

com admiração pelos seus mestres. Por coincidência (ou não), na mesma época, tive alguns 

problemas pessoais e, em determinada noite, uma amiga me enviou uma mensagem pela 

internet. Lembro-me que ela me deu o endereço, o nome da cacique e me disse apenas que era 

um lugar maravilhoso5. 

Se fosse hoje, muito provavelmente não teria tanta coragem, já que não contatei 

com ninguém antes da minha ida. Apenas fui. Era um dia claro, pouco quente, e entrei no 

Centro. Na porta, uma casa “normal” que, a não ser pelas folhagens bem cuidadas e flores 

                                                 
5 Inclusive, recentemente, me reencontrei com esta minha amiga. Ela, emocionada, me disse o quanto se orgulhava 

por ter sido uma “fagulha” no meu processo, processo esse que, segundo ela, deixaria os nossos orgulhosos.  



17 

 

belíssimas, passaria como mais uma casa daquela rua. Abri o portão e dei passos até o batente 

da porta.  

Se eu fecho meus olhos, consigo ver claramente aquele espaço: era uma sala não 

tão grande, com bancos compridos formando um meio-círculo. Havia uma divisória na própria 

sala com uma cortina vermelho-escuro. E, à frente da porta, esculturas e imagens. Imagens de 

santos, de índios (caboclos), de pretos-velhos. Velas de todas as cores, copos cheios ou pela 

metade com bebidas diversas. Fotos de pessoas próximas às imagens, espadas pequenas, 

chaves. O paraíso de todo arqueólogo: tantas materialidades, tantos significados. Próximo ao 

Congá (altar umbandista), duas poltronas velhas, mas confortáveis, atrás das cortinas, como se 

separasse o mundo sagrado do salão mais amplo. Fui alertada por uma velha índia com a voz 

baixa, mas firme: 

- Tira o sapato, filha. Isso é chão sagrado.  

A moça que estava próxima e que, posteriormente, descobri que se chamava 

Luciana e que era filha da “velha índia”, acudiu e disse à senhora: 

-Fui eu que me esqueci de avisar para ela, mãe! 

Eu tirei rapidamente meus sapatos, obediente. Ela me mandou sentar. E foi o que 

eu fiz. As poltronas não ficavam de frente uma para a outra, mas lado a lado. Me sentei ao lado 

daquela senhora, tão misteriosa, tão serena. Ela era a mãe-de-santo (cacique)6, dona Jacuí. Ela 

sentou ao meu lado e, jogando carvão na água7, começou a chorar. Me perguntou o porquê de 

eu ainda não estar trabalhando. Eu falei que estava estudando e que depois pretendia trabalhar 

em minha área. O que ela quis questionar, me explicou, é por qual razão eu não estava 

cumprindo minha missão na terra. Era para eu trabalhar junto a eles – Guias e Orixás, me 

desenvolver em minha mediunidade, ajudar. Não preciso dizer o choque que levei. Como eu, 

filha, neta e bisneta de evangélicos, uma das minhas bisavós tendo, inclusive, fundado a Igreja 

onde cresci, poderia ter qualquer missão em uma religião de origens africanas (porque, até 

então, a Umbanda, em minha tola cabeça, era algo completamente “africano”)? E pequei em 

não lembrar dos meus outros antepassados. Os que foram violentados para que eu nascesse e 

que, hoje, mostro ao mundo orgulhosamente.  

                                                 
6 Faço ambas referências a dona Jacuí, pois o Centro era de Umbanda Cruzada. Entretanto, no tempo em que 

frequentei o mesmo, só tive experiências com a Umbanda. Era muito raro se tocar para os Orixás e, mesmo me 

aconselhando entrar no Batuque, não fui iniciada no mesmo por ela.  
7 Dona Jacuí, apesar de ter axé de búzios, por se concentrar mais na parte da Umbanda, jogava, periodicamente, 

desta maneira. Em sua frente, um copo com água onde ela ia pegando pedaços de carvão, “jogando” delicadamente 

um por um na água do copo. Ela conseguia enxergar o que precisava desta forma através do movimento da água 

quando o carvão era jogado. 



18 

 

No sábado da mesma semana, poucos dias após dona Jacuí me dar essa “intimação”, 

fui na primeira terreira da minha vida. A terreira, ao menos em Rio Grande, se refere aos dias 

de gira e de trabalhos na Umbanda. A estrutura do local onde ocorrem essas festividades são 

chamadas de Casa, Centro e, até mesmo, Tenda. Ao chegar na terreira, fiquei sentada na parte 

da assistência, observando, num misto de pavor e fascínio, tudo o que ocorria. Já suprimindo 

meu preconceito (ou, ao menos, assim pensava), imaginava que as pessoas “fingiam” estar 

incorporadas ou estavam em tamanho estágio hipnótico que agiam daquela forma; ainda assim, 

admitia, era impressionante como eles tinham forças humanamente improváveis quando 

fingiam-ou-acreditavam-ser as entidades.  

Duas semanas depois, eu simplesmente não consegui deixar de ir novamente na 

terreira. Mas, desta vez, dona Jacuí me surpreendeu ao me informar que eu iria “entrar na 

corrente”. Eu o fiz. Ninguém me disse o que eu deveria fazer, mas, observando os gestos dos 

outros, eu repetia e aprendia. Só depois compreendi que, dentro das manifestações culturais de 

matrizes africanas, no Rio Grande do Sul, o aprendizado ocorre exatamente desta maneira – 

olhando, repetindo, aprendendo. No meio da Gira de Caboclo, a cabocla Jurema da Mãe Jacuí 

olhou para outros caboclos que estavam no mundo e disse, olhando para mim, “gira ela!” Fiquei 

atônita.  

Os caboclos começaram a me girar, a passar seus ramos de plantas sobre mim, a 

soltar a fumaça dos seus cigarros de palha no meu rosto. Comecei a ficar tonta, mareada... 

queria escapar. Queria correr. Queria gritar. Comecei a me imaginar gritando alto e forte, 

comecei a me imaginar fumando. Comecei a me imaginar correndo por matas verdes de outrora. 

E foi, então, que tudo parou de girar. Tudo ficou preto e, quando eu voltei a mim, estava suada 

e ofegante. O relógio me informava que cerca de trinta minutos haviam se passado. E nesses 

trinta minutos que, de forma alguma, foram os minutos em que eu girei: eu não estive neste 

plano. Onde eu estava? Não sei. Quem estava no meu lugar, com meu corpo material? Tenho 

alguma ideia hoje, mas nenhuma certeza. Gostaria de dizer que foi a única vez que meu caboclo 

ou cabocla chegou. Após isso, apenas se encostavam, nunca incorporavam.  

Não tinha mais como dar desculpas “lógicas” a mim mesma, falar de estados 

hipnóticos, falar de histeria, falar de estruturas “simbólicas” para compreensão da incorporação, 

da manifestação de entidades. Eu senti, eu vivi aquilo. E o que, inicialmente, era para ser um 

trabalho de uma disciplina da faculdade, se tornou a minha monografia de conclusão de curso.  

Meu orientador, professor José Carlos Vieira Ruivo não era arqueólogo. E isso, 

para mim, foi muito mais enriquecedor do que difícil. Contei toda minha experiência a ele, a 

respeito das minhas vivências e ele me forneceu embasamento na dita “observação 



19 

 

participante”, para que eu pudesse me embasar cientificamente na realização do trabalho. Foi o 

que fiz.  

A minha monografia, intitulada “Gira de Caboclo na Umbanda Riograndina: uma 

contribuição” fez homenagem ao meu primeiro real contato com uma “religiosidade” de 

matrizes africanas – que também tem matrizes kardecistas e da pajelança indígena. No trabalho, 

entrevistei irmãos, caciques, pessoas que participavam da fé umbandista. Suas vozes, minha 

voz, experiências, materialidades. Na minha defesa, um dos professores da banca, me 

perguntou se eu não achava que meu trabalho era mais antropológico que arqueológico. Minha 

resposta, a qual tenho muito orgulho, foi que essa interface de diferença, para mim, não 

precisava ser clara. Se honrar as pessoas, as entidades, a cultura era fazer antropologia, então 

que o fosse. Mas ignorar tais aspectos para falar única e exclusivamente de materialidades para 

ter respaldo suficientemente arqueológico não seria feito por mim. Acredito que minha 

resposta, apesar de um tanto incisiva – o (a) leitor (a) perceberá, com a leitura desta dissertação, 

que é uma característica minha – agradou tanto aos professores da banca quanto aos guias, pois 

fui aprovada com nota máxima.  

Entretanto, o fazer “ciência” me era muito importante. Eu não conseguia viver 

“servindo a dois mestres”. A Ciência exigia de mim o estranhamento, o distanciamento. Eu 

dizia isso a meu orientador que, pacientemente, me aconselhava a seguir meu coração. Foi então 

que, antes de terminar a monografia e, por conselhos da própria dona Jacuí, que sempre dizia 

que meu caminho era na Lei de Santo8, que migrei para o Batuque. Não me arrependo disso. 

Foi necessário e estava no meu Odú. Eu precisava sair da Umbanda, que ainda sinto carinho 

inigualável, para me iniciar no Batuque. Quando tentei entrar no mestrado, ainda com a 

insegurança de fazer ciência e separá-la da minha vida pessoal, fiz meu anteprojeto sobre Orixás 

na Umbanda. Eu não passei.  

No ano seguinte, talvez por estar mais ousada, fiz meu anteprojeto sobre o Batuque. 

E passei. Desta vez, não abandonaria o meu coletivo pela Ciência. 

Meu intuito inicial era o de traçar a historiografia da “religiosidade” batuqueira e a 

análise da “cultura material” ligada aos rituais fúnebres nesses coletivos, me valendo das 

correntes “pós-processuais” na arqueologia. Entretanto, com o aprofundamento a respeito do 

tema, em especial com o contato com outras perspectivas teórico-metodológicas no mestrado 

acadêmico em Antropologia, área de concentração Arqueologia, me descobri mais voltada a 

uma perspectiva pós-colonial de análise, em um sentido mais amplo do termo, enquanto 

                                                 
8 Ou seja, trabalhar diretamente com os Orixás – como é o caso do Candomblé, do Xangô do Recife e do Batuque 

Gaúcho. 



20 

 

questionadora da colonialidade do saber, pois sofri preconceito de muitos por tratar do meu 

tema – mestres que me trataram com extrema violência. 

Acredito que a análise da hegemonia do discurso, bem como da violência 

epistêmica para tratar de temas e de coletivos que compartilham de outras formas de se 

apropriar de seus diferentes e múltiplos mundos, tornam-se relevantes tanto na antropologia 

(que já vem sendo feita com outros legados da escravidão) quanto na arqueologia. Possibilita 

também a outras vocalidades – como a minha própria e de outras tantas perspectivas êmicas 

que foram silenciadas e marginalizadas ao longo do discurso intelectual – de verdadeiramente 

ter legitimidade em seus discursos e tratar de temas que, muitas vezes, por distintos motivos, 

passam despercebidos e/ou são interditados na relação pesquisador/pesquisados. E estas 

“interdições” ou manutenções daquilo que os grupos pesquisados (seja na arqueologia ou na 

antropologia) revelarão ou esconderão têm relação direta com o histórico de tais grupos e das 

relações de poder. 

É, acima de tudo, um discurso que não está de maneira alguma em relação direta, 

correspondente, ao poder político em si mesmo, mas que antes é produzido e existem 

em um intercâmbio desigual com vários tipos de poder, moldado em certa medida 

pelo intercâmbio com o poder político (como uma ordem colonial ou imperial), com 

o poder intelectual (como as ciências reinantes da linguística comparada ou anatomia, 

ou qualquer uma das modernas ciências ligadas à decisão política), com o poder 

cultural (como as ortodoxias e cânones de gosto, textos e valores), com o poder moral 

(como as ideias sobre o que “nós” fizemos e o que “eles” não podem fazer ou entender 

como “nós” fazemos). (SAID, 2007, p. 24). 
 Aprendi, a duras penas, que essa Ciência precisava ser revista, criticada, que essa 

Ciência já matou, que essa Ciência já causou atrocidades, já suprimiu outras ontologias e 

culturas e que separa o inseparável em tantas apreensões de mundo. Essa “Ciência” que é 

racista, que se acha onisciente para falar dos outros e nunca para olhar para si, que almeja 

perpetuar sua tradição e seu método (e respeito isso), mas que não permite a inserção de outras 

tradições – salvo quando estas estão tuteladas por um pesquisador onipresente. Decidi, então, 

permanecer na minha “religião”, na minha Casa, e falar de nós, junto aos meus Orixás, irmãos, 

irmãs e Mãe de Santo. É confrontar hegemonia do conhecimento, resistir às pressões dos meus 

pares, desafiar a violência epistêmica. Acima de tudo, é superar os “limites” que me impõem e 

me colocar em prol de uma equidade de relações. Muito já foi dito sobre manifestações culturais 

negras, mas quantos de nós falamos a nosso próprio respeito?  

Com isso em mente, fui desafiada, desacreditada e, até mesmo, humilhada por 

alguns pares da arqueologia (por vezes, professores meus, de distintas correntes teóricas), meu 

trabalho foi ganhando mais forma, mais vetor político que antes e, também, mais 

representatividade. Se eu já imaginava fazer uma arqueologia colaborativa (SILVA, 2012), 



21 

 

neste trabalho, faço uma arqueologia participativa, onde eu sou instrumento para contar 

experiências, vivências, vozes, desejos.  

A minha pesquisa, todo o tempo, desde o momento em que entrei no mestrado, se 

guiou por aquilo que meus Orixás, minha Mãe de Santo, meus irmãos e minhas irmãs de Santo 

compartilhavam cotidianamente. Se, incialmente, eu pretendia realizar minha pesquisa a 

respeito dos rituais fúnebres do Batuque Gaúcho, foi pelo aconselhamento dos irmãos, Mãe de 

Santo e, por fim, dos Orixás (através dos jogos de búzios), que esta ideia foi suprimida, pois 

sou filha de Iemanjá.9 Acatei essa decisão. Meu ego, como intelectual acadêmica, teve de estar 

suprimido pelas vontades superiores à minha, principalmente quando assim diziam os Orixás. 

Foram Eles que aqui me colocaram e são Eles que me guiarão.  

Pode ser que, para o conhecimento mais tradicional da Ciência, isso pareça falta de 

“autoridade científica” ou de “encabeçamento” de uma pesquisa. Mas, como disse, estou 

questionando essa Ciência, com apogeu no iluminismo, que dá plenos poderes à figura humana 

intelectualizada. Mas eu, mesmo “cientista”, tenho poderes reduzidos pelo fato de ser mulher e 

por não ser “branca”, mas, ainda assim, decido compartilhar desse “poder” – nossas vivências. 

Eu reclamo o direito de falar e, através dele, outras vozes que, nem pela vida cotidiana, muito 

menos por conhecimento “oficial”, tiveram qualquer direito possam também ser ouvidas. O 

meu direito se torna nosso direito. E, como eu disse anteriormente, sou um instrumento, alguém 

dentre os milhares de seres (humanos e não-humanos) que teve a permissão, concedida por 

Eles, de falar sobre nossas práticas.  

Reclamo meu direito como uma “menina esperneando”, como me disseram outrora. 

E sim: minha fala parece desesperada porque o é. E se saio “com minhas armas”, “batendo” em 

“gregos e troianos” é porque tanto os “gregos” quanto os “troianos”, de alguma maneira, 

violentaram minha possibilidade de falar – seja por uma análise deveras cientificista, seja por 

uma análise centrada apenas na figura humana, algo que, para as mais diferentes ontologias, 

não contempla nossa realidade. Não necessitamos de tutela! Seria mais fácil utilizá-la, me 

esconder para “passar” pelas adversidades da Academia. Mas decidi abdicar dela. E mais: 

resolvi denunciá-la enquanto a violência que, se travestindo de “bondade” e de “humanismo”, 

continua renegando a vocalidade de grupos historicamente marginalizados.  

Por essa razão, por ainda ter medo (afinal, um cachorro, de tanto apanhar, passa a 

morder para se defender), a estrutura desta dissertação permanece “ortodoxa” em alguns 

aspectos, como na organização dos capítulos, nas definições de palavras, na parte teórico-

                                                 
9 Balé se trata da estrutura, geralmente nos fundos das Casas de Batuque, onde são servidos os antepassados da 

Casa que já faleceram.  



22 

 

metodológica utilizada por mim, etc. Também algo questionado, tendo em vista que minha 

banca foi composta por pessoas da Educação, é a utilização de dicionários. Mas, quando escrevi 

esta dissertação, escrevi visualizando dois grupos aos quais pertenço, a saber: o Batuque e a 

Academia, assim, seguindo sua produção, quis torná-la mais inclusiva e mais explicativa 

possível. Minha versão final permanece com as definições encontradas nos dicionários, apesar 

de, com exceção de Lopes (2006) e Cacciatore (1988), terem foco nas definições moderno-

ocidentais, também, apesar de eu as criticar. 

Também ressalto que, em distintos momentos, faço críticas a muitos ou “pego as 

minhas armas”, como me disseram. E me surpreendi porque, ao ler minhas palavras, muitos se 

ofenderam pessoalmente com elas, sendo que não foram as pessoas que cito nas minhas 

denúncias. Infelizmente, como diz um ditado baiano, se a carapuça serve, que se vista até o 

tornozelo e faça-se uma autoculpa, tentando compreender aquilo que digo com empatia e 

respeito ao meu coletivo. 

Quando falo também de “moderno-ocidental” ou “moderno-capitalista” estou me 

referindo a toda uma modernidade que, em seu apogeu iluminista e com as suas colonizações, 

se impõe a diversos povos e culturas. E critico este enquanto ontologia, pois essa ontologia 

matou, estuprou, violentou, segregou e humilhou inúmeros povos (o que ocorre até o presente 

momento). Me questionaram sobre a visão judaico-cristã, a mãe da ontologia moderno-

ocidental. Ela permanece nos violentando. Afinal, grupos de fanáticos evangélicos continuam 

invadindo terreiros, nos ameaçando, agredindo e nos matando. Entretanto, a ontologia 

moderno-ocidental vai além, pois ela não se prende mais à religiosidade judaico-cristã: ela se 

insere no Estado, nas práticas, na Educação, na Ciência e nas formas de vida da sociedade 

brasileira, de onde falo. A Constituição Brasileira, que tanto querem destruir atualmente, 

infelizmente, peca em não considerar outras ontologias como mais que apenas “religiões”, por 

exemplo. Temos pouco arcabouço político-social para nos defender de situações absurdas que 

o próprio Estado nos impõe. Então, essa ontologia ultrapassa, há muito tempo, a esfera 

religiosa.  

Considerei muito se iria realizar essa crítica neste momento, tendo em vista a 

guerra, sem medida, à ciência e à educação. Mas a verdade é que eu preciso de mais: eu exijo 

mais. Preciso realizar essa crítica para que, dentro da arqueologia, possamos nos conscientizar, 

nos politizar (além das redes sociais), descer do degrau de nossa arrogância e estabelecer 

diálogo com o povo. Porque o povo nos odeia porque também nós não falamos com ele. E essa 

autoculpa vejo que ninguém quer fazer. 



23 

 

O máximo que os arqueólogos realizam, além dos encontros periódicos entre os 

pares, são exposições, museus e a famosa “educação patrimonial”. Mas inserir verdadeiramente 

os atores no discurso é ainda uma prática frágil e temerosa. Aproveita-se as informações dadas 

pelos atores, mas pouco se faz, politicamente, por eles. Estamos sempre fascinados pelo 

passado e, raras exceções, nos focamos no presente e na vida daqueles para os quais realizamos 

a “educação patrimonial” – inclusive, fazemos o que está previsto em lei e vamos embora para 

nunca mais voltar. São relativamente recentes as inserções dos grupos que pesquisamos 

verdadeiramente no discurso acadêmico.  

E eu, mesmo aparentemente “ocidental” pelas minhas linhas de formação, encontrei 

dificuldades imensas para poder falar plenamente nesta dissertação. Imaginar-se-á outros 

grupos que não tiveram acesso a uma educação “formal”! Precisamos discutir sobre isso e ir 

além: minha guerra não é contra a ciência. É contra o não agregar outras formas de 

conhecimento na arqueologia, importar modelos-prontos e subjugar povos (pretéritos ou 

presentes) a tais metodologias. É contra a análise não crítica de que ainda estamos violentando 

diversos povos e culturas, sem sequer nos darmos conta ou assumirmos nosso local de 

privilégio. 

Retorno a Said (2007), quando ele nos informa sobre a importância em evidenciar, 

além de quem fala e de onde fala (após esse relato), sobre para quem se fala. Falamos para 

todos aqueles que queiram nos ouvir, pares intelectuais, acadêmicos, para população em geral 

que acredita que somos do “demônio” ou que somos inferiores em qualquer aspecto. Falamos 

para nós mesmos, não como regra, afinal, cada Casa tem suas regras, mas para ver que nós 

podemos fazer também, que nós podemos ser. Falamos para as futuras gerações para que 

saibam que nosso amor e nossa resistência conseguiram manter-nos vivos em nossas práticas e 

ontologias. Falamos àqueles que não nos conhecem; falamos a quem nos conhece e nos odeia; 

a quem nos conhece e não se importa e a quem nos conhece e nos ama. Falamos porque, nesta 

oportunidade, podemos, enfim, falar. E, apropriando-me das palavras de Clarice Lispector 

(1998), é porque há o direito ao grito, que grito!  

E eu sou extremamente grata à oportunidade que tive em ambas as Universidades 

em que estudei (FURG e UFPEL), pois, apesar de ter sido violentada por alguns membros do 

quadro docente, em outras instituições este trabalho e esta força contida nele sequer poderiam 

existir. Então, por qual razão reclamo? Estou reclamando “de barriga cheia”? A razão é simples: 

apesar desse momento ser extremamente delicado para a Ciência, é necessário fazer reflexão 

sobre como melhorar e tornar mais simétrica a Academia. 



24 

 

Pois o direito – meu, do meu povo e de povos que não compactuam com a ontologia 

moderno-capitalista, está gravemente ameaçada neste exato momento. Vemos políticos 

colocarem em perigo nossas identidades, particularidades, nos humilhar publicamente, não 

somente com o aval da nação brasileira, como com aplausos, ovacionados por falarem 

monstruosidades. Agora, se tudo se concretizar, com o nosso atual presidente, esta seja, talvez, 

minha última oportunidade de escrever sobre os meus e perpetuá-los dentro da Academia. 

Provavelmente, eles tentarão nos reprimir, mas nós temos séculos de resistência: podem matar 

um por um de nós, mas jamais matarão nossa cultura e nem nosso amor. Nossa vida, como 

demonstrarei neste trabalho, perpassa o nosso físico humano. Então, ainda que eu seja abatida, 

quem sou e quem está comigo jamais acabará.  

O problema, de fato, não é o presidente e sim o que chamo de “fã clube”. Eles nos 

atacam, nos ameaçam, nos matam e nos agridem física e psicologicamente. O discurso do 

presidente eleito está a legitimar todo tipo de barbárie e intolerância, antes, obviamente, 

existente (não nos enganemos), mas contida em apenas olhares e “piadinhas” sem graça, nos 

almoços de domingo. Com o discurso do cidadão – tido como um ídolo, um “mito” - o olhar 

virou gritos de “vamos matar viados!” e as piadinhas se transformaram em doze facadas num 

homem negro. Esses gritos, essas facadas, uma por uma, atingem todo um coletivo – o coletivo 

que, dizem os maus, “não servem nem para procriar”.  

Meu texto, anteriormente, já tinha intenção de apresentar resistência. Hoje, ele 

precisa ser resistência. Por mim, pelos meus, pelos coletivos marginalizados. Minha arma é a 

palavra e, pela minha voz, amor. E, pelo nosso direito de ser, é que estou aqui. Estamos todos 

aqui – até mesmo aqueles que mataram.  

Eu queria um texto lotado de resistências e político. O que eu demorei a perceber é 

que o fato de eu escrever, de colocar a Ciência ao nosso favor para poder falar sobre nós, na 

primeira pessoa (seja do singular, seja do plural) é, em si, a própria resistência. Apenas o fato 

de sobrevivermos e fazermos manutenção de nossa tradição, o fato de estarmos aqui, notados 

por quem nos entende e aceita ou ignorados por quem nos odeia ou não nos compreende é, em 

si, a nossa maior resistência. 

Portanto, esta dissertação utilizará dos métodos que, a meu ver, mais podem tratar 

sobre o meu coletivo com mais simetria e menos violência possível. Para isso, minha intenção 

é realizar uma autoetnografia arqueológica, a partir das materialidades vivas e com um fim em 

si mesmas. Para compreender a vida nas materialidades e estruturas sagradas, foi necessária 

completa inserção. Mas, para “traduzir” para Academia (sem, no entanto, realizar qualquer tipo 

de violência epistêmica ao meu coletivo), parto dos pressupostos da arqueologia simétrica. 



25 

 

O objetivo é trazer à Academia novos conhecimentos. Muitos arqueólogos, que 

trabalham com passados mais remotos que o meu, perguntam muito sobre materialidades que 

encontram em suas escavações e se seriam ou não de manifestações “religiosas”, e como as 

interpretar. Entretanto, o objetivo não é a comparação e sim honrar e trazer, para a discussão 

acadêmica, um texto produzido por uma filha de Santo do Batuque sobre a Casa de Batuque. 

É a possibilidade de consolidar, verdadeiramente, o poder de voz dos “subalternos” 

e fazer com que tiremos as “máscaras brancas”, para que tenhamos voz ativa e agência na 

produção do conhecimento. E me orgulho de estar aqui, pois muitos batuqueiros que conheço 

não adentram este espaço, justamente porque sabem as violências que sofremos aqui dentro – 

vindas de pessoas que, colocando máscaras de “bons samaritanos”, nos apunhalam pelas costas. 

 Entretanto, pelas minhas ancestrais, pelos meus Orixás e por toda a comunidade de 

Batuque (de distintas Nações), eu digo: ocupem todos os espaços que puderem, pois há menos 

de cinquenta anos atrás, nossos Pais de Santo sequer podiam entrar nestes espaços. Chega de 

tutela de quem nos violenta, chamando nossas práticas de “adaptação” e também de quem, 

fingindo-se de bonzinho, faz textos que nós não entendemos, com suposições absurdas as quais, 

para preservar seus status, chamam de “interpretações”- mesmo que nós sejamos um coletivo 

existente, que poderia, facilmente, explicar o que significa cada coisa para nós, em nossa 

ontologia. 

Mas é desconfortável entender outra ontologia e eu entendo isso. É desesperador 

olhar no espelho e enxergar que, ao invés de salvador, se é opressor. É mais fácil utilizar do 

deboche, da violência simbólica que nos fala Bourdieu, do que realmente deslocar o 

pensamento e entender que não precisamos de tutela que, no fim, permanecerá nos violentando. 

Sofro com depressão há muitos anos e só me recordo de ter sentido tanto medo 

apenas uma vez na vida – quando descobri, aos dezessete anos, que era portadora de Esclerose 

Múltipla. Se, por um lado, minha consciência e minha completa devoção àqueles sobre quem 

falo me fazem seguir, a tristeza pelos horrores que vi, desde as eleições do ano passado, a 

sensação de impotência, o medo me fizeram não querer sair da cama, mas sim me esquecer, me 

alienar. Quem dera fosse eu completamente alienada! Quem dera eu fosse egoísta. Quem dera 

eu pensasse apenas na minha vida e não na dos outros. Seria uma pessoa menos “nobre” e sem 

empatia, é bem verdade. Mas a dor, essa dor que me golpeia, me sufoca todos os dias, não 

existiria. Mas sou assim: sempre à flor da pele, sempre sensível a dor de meus irmãos e minhas 

irmãs. Choro todo o tempo e, brincando – mas, no fundo, falando sério, digo que, em minhas 

lágrimas, carrego as dores do mundo. Porque quando choro, geralmente não sou só eu. Nunca 

sou só eu – comigo, há milhões. 



26 

 

Neste momento, contudo, tudo parece tão incerto como a turva água do mar numa 

tempestade de verão. Sei o que deveria fazer: listar cada coisa, metodicamente, para que, com 

uma frieza “racional”, eu pudesse realizar minhas tarefas – incluindo a de não escrever uma 

dissertação tão subversiva, em todos os sentidos. Esse seria o caminho mais fácil e, muito 

provavelmente, o menos doloroso. Não seria violentada por donos de “arqueo-feudos” que 

preferem humilhar a ler certas bibliografias, não seria rebaixada por meio de chacota, quando 

minha Mãe está comendo em minha cabeça. E não teria tanto medo de arriscar, pois sei o quanto 

esta dissertação é, essencialmente, revoltada e dolorida. E, para me “vingar” pela dor a que me 

submeteram, coloco falas que comentamos entre nós (estudantes indígenas, quilombolas, 

batuqueiros etc.), mas que temos medo de dizer frente aos “donos” da verdade – esta que seria 

unívoca para eles.  

Porque é comum se violentar alunos – especialmente aqueles que colocam em 

perigo uma hegemonia de discurso.  

Mas tenho fome de lutar por um mundo melhor e tenho sede de ser. E, entre ser e 

parecer, decido que tomarei coragem e escreverei como sou: ser humano complexo, que está lá 

e aqui; que está no “antes” e no “agora”, com “razão” e com” fé”. Faço das palavras de Lispector 

(1977), novamente, as minhas “Me compreender não é uma questão de inteligência e sim de 

sentir: ou toca ou não toca”.  

Peço a ti, leitor (a), honrosamente, que me permita tocar você. Sinta para 

compreender esta dissertação. Mergulhe nas águas da nossa ontologia, da poesia, da 

arqueologia, da antropologia, das minhas críticas “tsunamis”, da Tenda e de seu sagrado. 

Apenas encha seus pulmões com ar puro e permita-se. 

Esta escrita que parece desesperada marca o sentido da produção que segue, marca 

uma posição tomada por muitos brasileiros e muitas brasileiras em todo o país. Ela é a forma 

de expressão que está ainda viva em muitos corações. No meu, agora, é o estímulo para a escrita, 

que é desprovida da máscara de isenção da ciência ocidental.  

Alupo! Que Pai Bará guie nossos caminhos! 

 

 

 

 

 

 

 



27 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo I 

Primeiras Definições: Arqueologia e críticas ao fazer científico tradicional 

 

 

Considerei, ao longo de meses, se devia me dedicar a uma parte inteira de um 

capítulo para definição de termos, tendo em vista o anexo com um “minidicionário” de 

significados êmicos. Chego à conclusão de que, embora alguns termos sejam cotidianamente 

utilizados, há a necessidade intrínseca de esmiuçar e especificar quais sentidos serão utilizados 

neste trabalho. A razão primordial é a responsabilidade inerente que possuo com esses dois 

“mundos paralelos”: a Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá10 e o Meio Acadêmico. Somada 

a essa responsabilidade, também fui questionada, por minha banca de qualificação, sobre 

determinados termos, tendo em vista a possível multiplicidade de significados. 

Portanto, visando facilitar o entendimento, dar clareza, e assumindo meu papel, 

tanto como divulgadora de conhecimento êmico, como cientista social, começarei este capítulo 

definindo palavras-chave que serão utilizadas neste trabalho e suas delimitações de significado 

no texto11. 

Após essa primeira parte de definições, vamos apontar no que consiste a 

arqueologia e definir o seu objeto epistemológico. Em seguida, vamos abordar as críticas à 

ciência moderno-ocidental, que passei a realizar no decorrer do meu processo com esses dois 

mundos (dentre outros) que faço parte e retomaremos a arqueologia com essas críticas. Penso 

ser vital “mastigar” bem esse tema, já que pretendo que minha dissertação seja lida por 

diferentes pessoas, de distintas áreas. 

Então, caso o (a) leitor (a) já esteja familiarizado no que consistem tais críticas, 

favor ter paciência e relembrar que, enquanto uma cientista contra a colonialidade do saber e 

                                                 
10 Essa responsabilidade também se aplica a outras Casas de Batuque, de diferentes Nações, e a outras 

religiosidades que tenham matrizes africanas. 
11 Nos capítulos da pesquisa de campo, entretanto, alerto o (a) leitor (a) para o “minidicionário” anexado, que terá 

relevância fundamental na fluidez da leitura.  



28 

 

violência epistêmica, não posso jamais ser lida apenas pelos meus pares. Por essa razão, muita 

coisa pode parecer, num primeiro momento, muito “mastigada”. Mas o intuito é evidente: no 

nosso segundo capítulo, com as abordagens que utilizarei, já se tenha ficado evidente as razões 

para usá-las e haja uma sequência fluida do texto. 

 

1. 1 Definições: 

O trabalho de descrever e explicitar argumentos em construção, que são estas 

definições, que discorro a seguir, é fruto da necessidade de construir uma terminologia que seja 

entendida tanto no saber tradicional quanto no saber produzido pelo pensador acadêmico.  

 

1.1.1 Batuque 

Se no Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa, Batuque é definido enquanto a 

designação de algumas danças africanas12 (FERREIRA, 2010, p. 294), o Dicionário Escolar 

Afro-Brasileiro define Batuque, também, como “certas danças afro-brasileiras” (LOPES, 2006, 

p. 28), mas faz intrinsecamente uma crítica ao nos informar que tais danças assim eram 

chamadas genericamente e pelos portugueses.  

No mesmo dicionário, aponta-se que o termo também é aplicado, genericamente, 

aos cultos afro-gaúchos (LOPES, 2006, p. 28), o que é corroborado por Cacciatore (1988), em 

seu Dicionário de Cultos Afro-brasileiros, que define Batuque enquanto nomenclatura genérica 

e leiga para cultos afro-brasileiros no Rio Grande do Sul.  

São chamados templos de Batuque aqueles que cultuam a ancestralidade, seja na 

forma de Orixás, seja na forma daqueles que já faleceram e se tornaram eguns13. Nesses 

templos, há a o Pai ou a Mãe de Santo (Babalorixá e Ialorixá, respectivamente) e os filhos de 

Santo (Yawós)14. 

Os filiados ao Batuque se denominam “batuqueiros”, entretanto assim se 

proclamam para os íntimos ou como afronta, devido ao estigma e preconceito que circundam a 

“religião” (CORREA, 1994). Particularmente, de maneira êmica, não considero a classificação 

de Batuque como uma classificação leiga, como colocado em algumas definições acima. Pelo 

                                                 
12 Também pode significar, no dicionário Aurélio, “baile popular ao som de instrumentos de percussão”. O mesmo 

dicionário ainda define este termo como culto relacionado com o babaçuê, que incorpora ao ritual Jeje-nagô 

elementos rituais e entidades dos Candomblés de Caboclo, pajelança, Catimbó e Umbanda  
13 Espíritos que ainda não evoluíram a ponto de se tornar entidades. 
14 Em geral, chamamos apenas de “Pai” ou “Mãe”, sendo os títulos de Ialorixá e Babalorixá para apresentações 

mais formais.  



29 

 

contrário, entre nós – batuqueiros – o termo é amplamente utilizado, seja para descrever nossa 

cultura, seja para denominar os festejos aos Orixás. 

O Batuque, no Sul do Brasil e, em algumas outras áreas, como Uruguai, é uma 

forma de mundo própria. Fundamentalmente, cada Centro de culto tem suas próprias regras, 

ritos e, até mesmo, em algumas, entidades. Entretanto o que faz uma Centro ser de Batuque é 

o culto direto aos Orixás e a primazia deles em relação a qualquer outro ser espiritual. Em geral, 

um filho de Santo do Batuque colocará seu Santo acima de qualquer entidade (caso tenha) para 

uma oferenda, para uma festividade. Se faltar dinheiro para realizar ofertas a todos os seres 

sobre-humanos, ele dará importância ao seu Santo (ou Orixá)15 em detrimento dos outros guias 

espirituais. 

Vale também ressaltar que Batuque não é apenas a “religiosidade”. Isso se dá 

porque, pelo conceito moderno-ocidental do termo, uma religiosidade se delimitaria na parte 

sagrada e distante do ser. Um batuqueiro é batuqueiro 24 horas do seu dia. Pensamos no Orixá, 

pensamos se isto ou aquilo lhe agrada ou não, todo o tempo. Temos diversas “proibições” que 

se aplicam a nossa vida cotidiana, como por exemplo, comidas que, a depender do Santo, não 

podemos comer, algumas coisas que jamais devemos usar nas nossas cabeças e, também, 

dependendo do Orixá, algumas cores que não devemos vestir.  

Além disso, da parte mais “espiritual”, Batuque também é a denominação da 

festividade específica de culto aos Orixás que, a depender da casa, ocorrem com determinada 

periodicidade. Geralmente, em grau comparativo a outras práticas afro-brasileiras, batuques 

(enquanto festividades) ocorrem num espaço de tempo muito maior entre um e outro, podendo 

ser um a cada ano ou em datas em que há obrigações16, enquanto uma gira na Umbanda (ou 

“terreira”17) pode ocorrer a cada quinze dias ou a cada semana, por exemplo. 

Apesar de não concordar inteiramente que o termo batuque seja uma “nomenclatura 

genérica” e/ou “leiga”, posso compreender porque alguns autores assim o definem: em geral, 

entre nós, depois de uma pessoa se declarar batuqueiro, se esta está a falar com um outro que 

também é batuqueiro, nos aprofundamos um pouco mais e dizemos a nossa nação.  

                                                 
15 Utilizamos as palavras Santo/Orixá como sinônimos. Assim, só destacamos, se há uma diferença, com uma 

especificação após o termo. Exemplo: É um santo católico.  
16 Mais bem explicado no capítulo quatro. 
17 Não sei se são alguns pais de santo de Pelotas, mas todos os pais de santo que conheci ao longo desses meus 

quase sete anos inserida entre Umbanda e Batuque, nunca vi ninguém sequer associar a palavra “terreira” ao 

Batuque. Terreira é o nome de festa, de gira de entidades na Umbanda. Uma casa de Batuque até pode tocar para 

entidades (fazer terreiras), mas o nome de templos de Batuque não é terreira! Nunca foi e, até comentando isso 

com um grupo extenso de batuqueiros de Rio Grande, todos estranharam muito. Como mencionei, não sei se é 

algo de Pelotas ou se algum pesquisador associou a palavra “terreiro” (como é no candomblé) e apostou nessa 

palavra, mas o fato é que terreira é o nome dado ao toque (gira) para entidades.  



30 

 

1.1.2 Nação 

Nação, do latim natione, segundo o Dicionário Aurélio, trata-se do agrupamento 

humano, no qual os membros de um território são conectados por laços históricos, culturais, 

econômicos e/ou linguísticos. Pode ser também tida enquanto Pátria. Ferreira continua a 

definição mostrando que 

nas religiões afro-brasileiras, o conjunto daqueles que cultuam as divindades suposta 

ou originalmente associadas a determinada etnia africana e que se definem como 

continuadores das práticas e traduções dessa etnia; Grupo de entidades cultuadas por 

um mesmo grupo ou subgrupo étnico africano, ou por tradição religiosa dele 

proveniente. (FERREIRA, 2010, p. 1447). 

 

No Dicionário de Ciências Sociais, Silva (1996) nos informa que Nação significa 

um conjunto de pessoas de mesma origem racial e que essa ideia (de nação) foi uma das 

maneiras de classificar o ser humano na Europa, juntamente com raça e classe. Entretanto, 

essas nações, pela conceitualização neste dicionário, focalizam e dão sentido num contexto 

ocidental e são, portanto, “insuficientes para se entender as distinções internas que os fiéis 

fazem, no Brasil, no seio do culto de denominação afro, diferenciando-se entre si, através da 

categoria nação” (SILVA, 1996, p. 799, grifo meu). Além disso, nação, para além do sentido 

moderno-ocidental, pode ser: 

a) um grupo de divindades provenientes da mesma etnia africana (Congo, Angola, 

Jeje...) ou do mesmo subgrupo étnico (Ketu, Ijesa, Oyó...). A nação designa 

igualmente o grupo humano que no Brasil cultua estas divindades: os Ketu, os Ijesa, 

etc. (apud Lépine, 1978). Segundo Lépine, há várias tradições culturais que se 

cultivam em terreiros no Brasil, provenientes de etnias africanas distintas, embora o 

conjunto de pessoas ligadas a cada tradição (ou nação) desconheça suas próprias 

origens étnicas, apesar de as pessoas serem classificadas segundo o nome da “nação” 

africana a que se filiaram. 

[...] Através da categoria nação, parece que os negros (e os brancos e mulatos que 

seguem as regras religiosas peculiares de cada nação) afirmam uma identidade étnica 

particular, a partir de um elenco preestabelecido e bastante reduzido em relação às 

tribos africanas introduzidas no Brasil. [...]. Os grupos procuram distinguir-se dos 

outros com os quais mantêm contato e com os quais geralmente partilham uma série 

de dados culturais, mas em relação aos quais afirmam suas diferenças por critérios 

tais que exigem o estudo da dimensão ideológica que tornam necessário o 

conhecimento das representações e valores próprios a cada grupo. (SILVA, 1986, p. 

799). 

 

No Dicionário do Pensamento Social do século XX, observamos que os autores 

significam da forma mais corriqueira o conceito de Nação (tanto no século XX, como também 

no século atual18). 

                                                 
18 Conceito este desenvolvido e definido numa modernidade e, através dela, o legitimando. Outhwaite et al (1996, 

p. 507-508) ainda argumentam que, “em tempos pré-modernos”, os humanos eram membros de grupos de 

parentesco ou “de organizações locais”, ou súditos, adeptos de uma mesma fé, etc., e que o questionamento sobre 

“a nação” era dificilmente realizado e só se torna difundida a partir dos fins do século XVIII. Ou seja, no advento 

do iluminismo e expansão da ontologia moderno-ocidental. 



31 

 

No mesmo texto, é apontado ainda que a “nação”, no sentido moderno do termo, 

pode abranger diferentes humanos, de diferentes culturas e fé. Portanto, nesses casos (que, 

evidentemente, é o caso do Brasil), o papel do Estado seria prover uma educação padronizada 

aos seus cidadãos, enquanto um precursor de uma determinada identidade social. Caberia 

também, a esse mesmo Estado, prover símbolos e proteção de uma cultura nacional para se 

legitimar (OUTHWAITE et al., 1996, p. 507-508). 

Nei Lopes, entretanto, no seu Dicionário Escolar Afro-brasileiro, define Nação 

enquanto 

designação da origem dos africanos trazidos para as Américas como escravos. 

Estabelecida, geralmente, a partir do nome da região de onde provinham ou do porto 

em que eram embarcados, ela quase nunca esclarece a real identidade étnica desses 

africanos [...]. O uso do vocábulo estendeu-se para qualificar as comprovadas ou 

supostas origens de cada linha ritual dentro dos cultos afro brasileiros (LOPES, 2006, 

p. 118). 

 

 

Nação, nesta dissertação, é especificidade de Batuque, que remete à ideia de 

pertencimento, ancestralidade e identidade, podendo, assim, que o religioso se declare, por 

exemplo, de “Nação Jeje” ou “Nação Cambinda”, etc. Os cultos e doutrinas acabam por se 

diferenciar entre as nações e o termo é um forte marcador étnico entre nós.  

Ainda que exista Candomblé no estado do Rio Grande Sul, este não só é 

diferenciado por sua “Nação”, podendo esta ser “Ketu” ou “Angola”, mas também porque o 

Candomblé se diferencia do Batuque em diversos fatores importantes, como a ritualística de 

“vestir” o Orixá, as comidas, as quizilas, as rezas e, principalmente, na quantidade dos Orixás 

e até mesmo qualidades19 dos Orixás – o Candomblé, em geral, tem de 16 a 32 Orixás 

cultuados, enquanto que, no Batuque, cultuamos 12 orixás.  Ou seja, o Candomblé e o Batuque 

se diferenciam pelo fundamento e pela tradição, muito mais do que apenas por localidade 

geográfica. 

Vale ressaltar, no entanto, que as práticas de cada Nação (incluindo as relativas ao 

Candomblé) já são presumidamente particulares entre si e que há completa autonomia nos 

Centros, nas mãos dos Pais e Mães de Santo e nas de seus respectivos Orixás.  

A denominação e o agrupamento em “nações” poderiam ser resultado de uma 

separação primária  realizada por brancos, citado por Bastide, quando este nos informa que, 

ainda que o catolicismo se sobrepusesse aos cultos originários da África, a Igreja Católica, ao 

permitir a reunião de negros em confrarias e irmandades de “homens de cor” a fim de catequizá-

                                                 
19 A definição do que são as qualidades dos Orixás estará mais bem explicada no Capítulo 4 sobre o Quarto de 

Santo. 



32 

 

los e propagar a fé católica, acabou por, acidentalmente, estimular a perpetuação e um 

“sincretismo” das religiosidades africanas, bem como a solidariedade entre os negros. E, 

somada a ajuda do governo, a Igreja passa a dividir os escravizados em “nações”. (BASTIDE, 

1985). Ou seja, ainda que as formas sociais estabelecidas pelos africanos tenham sido 

dissolvidas, o negro reinventou seus valores por meio de novas organizações sociais, o que 

permitiu a perpetuação desses valores nas gerações seguintes.  

O termo “Nação” mostra, dentro do grupo, um determinado conhecimento de quem 

nos fala. Alguém que não possui esse conhecimento (fundamento), geralmente nos classifica 

única e exclusivamente como “batuqueiros” ou, nos mais estigmatizados casos, como 

macumbeiros. Inclusive, já que citei “macumba”, faço um grande parêntesis: originalmente, 

macumba é um instrumento. Posteriormente, foi associada a ritos da Umbanda e, atualmente, 

engloba todos nós, num exercício de “igualar” o que é considerado ruim – do “diabo”. Mas nós 

absorvemos tudo: até o que é ruim e nós mesmos nos autoproclamamos assim. Só 

especificamos nosso povo (dentre Candomblé, Xangô, Batuque, Umbanda, Quimbanda) se 

tivermos a primeira etapa de confiança. Numa segunda etapa, se confiamos, falamos nossa 

nação. 

No Rio Grande do Sul, há cerca de cinco Nações encontradas com certa facilidade 

(na região de Rio Grande20): Jeje, Oyó, Ijexá, Nagô e Cambinda. Se somarmos as nações do 

Candomblé (Ketu e Angola), encontramos sete nações no Rio Grande do Sul. Com exceção das 

nações de Candomblé (Ketu e Angola) e da Cambinda, é raro se ver uma nação classificada 

enquanto “pura” – ou seja, em geral, é raro, em números quantitativos, ver uma casa puramente 

“nagô” ou uma casa puramente “Jeje”.  

Em geral, elas estão “misturadas” em algum grau. Exemplo disso é a própria Tenda 

de Nação Africana do Pai Oxalá, que é uma Casa Oyó-Jeje e onde, apesar de traços Jejes fortes, 

tem maior ritualística Oyó. Compreendo que, sob uma ótica ocidental, dizer a palavra “pura” 

pode parecer moralmente equivocada. Mas é assim que chamamos mesmo, entre nós. Cada 

combinação é essencial (é “pura”) e, de forma alguma, a interface entre nações significa 

qualquer tipo de perda.  

 

1.1.3 Vida 

Vida, no presente trabalho, seguirá a sua definição mais simplificada, encontrada 

no Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa, enquanto aquilo que “representa força, ânimo, 

                                                 
20 Apesar de ter contato frequente e direto com pais e mães de santo de outras localidades, como Santa Maia, 

Bagé, Porto Alegre, etc. por participar do Povo de Terreiro.  



33 

 

entusiasmo, vitalidade”, bem como “o espaço de tempo que ocorre do nascimento até a morte; 

existência”. Nossa principal crítica será, também, em relação a definições, encontradas no 

mesmo dicionário, de que “vida” significaria a vida humana, bem como a noção de que “sendo 

inanimado”, não transmitiria “ideia de vida” (FERREIRA, 2010, p. 2156). Para tal crítica, 

usarei as perspectivas da Virada Ontológica – que serão colocadas em pauta no segundo 

capítulo desta dissertação. Mas, antes, senti a necessidade de primeiramente definir o próprio 

termo ontologia. 

 

1.1.4 Ontologia 

O Dicionário do Pensamento Social do Século XX, define ontologia enquanto dois 

significados distintos:  primeiro, como no Aurélio21, como parte da filosofia que trata da 

natureza da existência ou do ser enquanto ser; o segundo significado é atribuído às entidades 

postuladas pressupostas por teoria científica (OUTHWAITE et al., 1996, p. 535-536). 

Outhwaite et al. (1996) também esmiúçam os esforços de Kant e Hume para 

deslegitimar o conceito de ontologia, na parte filosófica, e a proposta de ambos para rejeitá-lo 

de um modo geral, já que, supostamente, investigações, no aspecto ontológico, seriam 

“indecidíveis ou mesmo inexpressivas de transpor os limites da experiência possível” 

(OUTHWAITE et al., 1996, p. 535-536). 

Para fundamentar melhor a minha crítica e desenvolver o meu trabalho, no próximo 

capítulo, trabalharemos com as perspectivas da Virada Ontológica nas ciências e sua 

importância para tratar de diferentes povos, de maneira mais equitativa, em especial dentro da 

arqueologia. 

 

1.1.5 Estrutura (s) 

O termo utilizado por mim e, em certo grau, questionado na minha Banca de 

Qualificação, foi o termo estrutura. Justamente por esse termo, inspirei-me a fazer este tópico. 

São um tanto lógicas as razões do questionamento: a depender de quem e como usa, pois, se 

não houver uma definição, a palavra “estrutura” pode significar, por exemplo, uma abordagem 

das ciências sociais de toda uma corrente teórica, em específico a que este trabalho não aborda.  

Trabalhamos tanto com essa palavra na arqueologia, de maneira tão cotidiana, que 

assumo total responsabilidade por não ter feito uma melhor definição daquilo que quis dizer – 

                                                 
21 Ontologia, segundo o Dicionário Aurélio, é “parte da filosofia que trata do ser enquanto ser, do ser concebido 

como tendo uma natureza comum que é inerente a todos e a cada um dos seres” (FERREIRA, 2010, p. 1510). 



34 

 

talvez até mesmo por uma ingenuidade e por falta de atenção à responsabilidade que carrego, 

afinal, o meu mestrado é em antropologia, apesar de ter minha área de formação, a arqueologia.  

Mas, basicamente, estrutura, como está no título e, ao longo do trabalho, consiste 

“naquilo que é, ou foi construído; conjunto formado, natural ou artificialmente pela reunião de 

partes ou elementos em determinada ordem ou organização; forma” (FERREIRA, 2010, p. 

884). Acrescento, também, a esse termo, aquele que também será melhor definido nas próximas 

páginas: materialidade. Estrutura, aqui, será basicamente a parte da forma material e, pela 

abordagem proposta por mim, a sua vida e sacralidade inerente. Essa vida, por sua força e 

plenitude, está presente na Casa e na Tenda. 

 

1.1.6 Casa e Tenda 

Casa é, pelo Dicionário Aurélio, edifício destinado geralmente à habitação ou, 

ainda, lar, moradia, família. Também pode vir a ser local destinado a reuniões de certos grupos 

de pessoas, como terreiros e centros afro-brasileiros (FERREIRA, 2010, p. 443). Nei Lopes 

(2006) define casa como termo genérico de qualquer templo religioso afro-brasileiro.  

Neste trabalho, na realidade, Casa assumirá ambos os sentidos: é o local de moradia 

dos sacerdotes e/ou filhos (as) de santo (especialmente no Rio Grande do Sul) e local de culto. 

 Na Tenda, também comumente chamada de Casa, os sacerdotes coabitam com as 

estruturas sagradas e com e seres não-humanos. Entretanto, fazemos uma sutil diferença entre 

a Tenda em si e a Casa. Resumindo, a Casa é a estrutura total, já com todos os elementos 

(humanos e não humanos), onde as pessoas habitam, visitam, etc. e que contém a Tenda. 

A Tenda não pode ser entendida ou sequer definida como o sentido que o Aurélio 

nos dá, de local de reunião de espíritas e umbandistas (FERREIRA, 2010, p. 2022). Nem 

poderia comungar o significado do que Cacciatore chama de templo, terreiro, onde se realizam 

as cerimônias do culto umbandista (CACCIATORE, 1988, p. 235).  

Como sabemos, a Tenda em questão, como já o próprio nome diz, é de NAÇÃO, 

não de Umbanda – religiosidade brasileira nascida no século XX e que trabalha com entidades 

enviadas pelo Orixá, mas, em que, em geral, não tem os mesmos ritos ou, se me ousarem dizer, 

ligação direta com os Orixás através do corte.  

Sendo assim, a Tenda em questão e que será utilizada daqui por diante é o espaço 

sagrado de contato com os Orixás. Essa diferença sutil será melhor entendida nos capítulos da 

pesquisa de campo. Mas a Tenda não é necessariamente a Casa e não a contém. A Casa, mesmo 



35 

 

tendo vida inerente, não é necessariamente a Tenda. A Tenda surge depois, quando se assenta22 

os Orixás. Como veremos logo no início do terceiro capítulo, a Casa é do Xapanã e o Oxalá 

acampa ali, fazendo, assim, sua Tenda. 

Portanto, como dito, a Casa contém a Tenda. Mas a Tenda, ainda que fundamental, 

não contém a Casa. A Tenda, em resumo, está mais ligada à parte espiritual, ao assentamento 

das estruturas sagradas, enquanto a Casa, ainda que contenha essa parte espiritual, ultrapassa 

os limites do sobre-humano, incluindo outros seres que nela habitam23. Tanto é que, entre nós, 

dizemos sempre “A Tenda é do Oxalá, mas a Casa é do Xapanã”. Tais diferenças estarão mais 

bem esmiuçadas nos capítulos seguintes. Ambas – Tenda e Casa – são lugares de resistência. 

 

1.1.7 Resistência 

Por fim, vamos trabalhar com a definição de Resistência. O Aurélio mostra que a 

palavra, do latim resistentia, trata do ato ou efeito de resistir; a força opositora à outra, que se 

opõe a um movimento de um sistema (FERREIRA, 2010, p. 1926). Para o Dicionário de 

Ciências Sociais, resistência tem sentido de renúncia ou de oposição e, soma que, na ordem 

social, o termo pode ser presumido de significados negativos ou positivos (SILVA, 1986, p. 

1069). 

Entretanto, o significado que mais se aproxima daquilo que trabalharei enquanto 

resistência é o encontrado no Dicionário Escolar Afro-brasileiro, quando este define 

resistência escrava: 

Durante todo o tempo em que perdurou a escravidão negra no Brasil e nas Américas, 

a ordem escravista encontrou oposição por parte dos cativos, e as formas mais 

frequentes de demonstrá-la eram fugas, revoltas, aquilombamentos, sabotagens, 

suicídios, abortamentos, o “amansa senhor” e o assassinato puro e simples. Mas, assim 

como o controle dos senhores não se exerceu apenas pela força, a resistência escrava 

se deu também pelo emprego de estratégias pacíficas expressas em pequenos atos de 

desobediência, manipulação pessoal e a afirmação cultural, bem como de atitudes 

dissimuladas ou mesmo de reivindicações feitas por meio de negociação. (LOPES, 

2006, p. 144, grifo meu). 

 

O tempo da resistência é, evidentemente, atual. Isso porque, mesmo que tenhamos 

travado várias lutas no período pretérito, ainda mantemos as “estratégias pacíficas” de 

afirmação cultural como meio de perpetuação do ente e da sua forma de viver, como ente numa 

sociedade que tende a normatizar a partir de modelos eurocentrados. Existir é resistir. Neste 

                                                 
22 Termo está explicado no minidicionário. 
23 Como seres humanos, plantas, cachorros, gatos e que, mesmo esses componentes tendo vida e sacralidade, não 

são os seres sobre-humanos em questão. 



36 

 

texto, essa expressão toma forma, como o próprio argumento e forma de argumentação, que 

tento expressar em todas as linhas do trabalho. 

 

1.2 Cultura material e Arqueologia pós-processual 

 

Analisando a palavra em sua origem, a arqueologia se refere ao estudo daquilo que 

é antigo. Entretanto, esse conceito pode causar diversas contradições na tentativa de se 

estabelecer a arqueologia enquanto ciência e, principalmente, na definição de seu objeto de 

estudo. Epistemologicamente faz-se necessário que a arqueologia possua seu próprio objeto de 

estudo, um objeto específico que a diferencie de outras ciências. Autores como Bruneau e Balut 

(1997, p. 220-22) estão de acordo que o objeto específico de estudo da arqueologia é a produção 

humana, a técnica. Apesar de que os limites evidentes para que essa produção humana se inclua 

no conceito de arqueologicidade se diferencie entre os diversos teóricos da arqueologia, a 

ciência tem como seu principal objeto de estudo os vestígios materiais. Ainda para Bruneau e 

Balut (1997, p. 220-22), o objeto epistemológico da arqueologia seria a arte (enquanto técnica, 

o “saber-fazer”), aquilo que os humanos produziram, independentemente de sua temporalidade. 

Para abranger toda a técnica se inclui o “projeto” na análise arqueológica, não somente o 

aspecto físico de um objeto, mas também sua idealização e planejamento. 

É evidente que, ao analisar um objeto, numa perspectiva moderno-ocidental 

humanista, sua forma de produção, seu planejamento e sua realização tornam difícil questionar 

quem produziu tal arte. Em geral, afirma-se que não se trata de uma análise individualista, mas 

do modo de pensar em uma rede social, como tal sociedade se relacionava, pensava, sentia e, 

por fim, fabricava (BRUNEAU; BALUT, 1997, p. 213-219). A arqueologia vem, nos últimos 

anos, alargando seu campo de ação para o estudo da cultura material de qualquer época, passada 

ou presente. (FUNARI, 2003). 

Bruneau e Balut (1997, p. 213-219) afirmam que o imaterial também está presente 

no objeto de estudo arqueológico a partir do momento em que considera que o fictício poderia 

ser fabricado, logo o imaterial também possui finalidades industriais. Aquilo que foi destruído, 

sem vestígios, é também componente do estudo arqueológico, assim como “a obra em perfeita 

integridade”, por entrarem no conceito de obra. 

Os artefatos nos auxiliam, segundo esta abordagem, a materializar o ser, seja na 

demonstração de poder próprio e lugar na hierarquia social, como pelo fornecimento de 

envolvimento no presente, lembranças pretéritas e indicações para metas futuras, ou ainda como 



37 

 

evidência concreta de lugares em redes sociais como símbolos de relacionamentos valiosos 

(LUBAR; KINGERY, 1993. p. 1-5). 

A autora Tânia Andrade Lima afirma que a arqueologia histórica tem condições de 

“atingir aspectos não conscientes das estruturas tecno-econômicas, sócio-políticas, ideológicas, 

etc., que não aparecem nos registros escritos, se for desenvolvida a partir de uma perspectiva 

antropológica e nela buscando seus fundamentos teóricos” (LIMA, 1985, p. 1-16). 

Nos fins da década de 1970 e 1980, as transições de ditaduras da América Latina, 

concatenando-se com a chamada “nova ordem mundial”, repercutiram na arqueologia, 

originando o chamado pós-processualismo. Se, no processualismo, o conservadorismo, a 

técnica de documentação e fatores ambientais prevaleciam na análise, no pós-processualismo, 

os significados da cultura material codificariam ideias e símbolos que estariam estruturados 

dentro dos vestígios materiais. Ideias e símbolos estes necessariamente dependentes da mente 

humana. (TRIGGER, 2004, p.  325-361). 

O mal-estar causado com a relação de materialidade e utilidade imediata, criada 

somente para atender às necessidades humanas ao meio ambiente tornou, no pós-

processualismo, o humano protagonista e a materialidade – sendo objeto epistemológico da 

disciplina – um produto humano fundamental de análise. Desta maneira, as particularidades 

culturais das sociedades ganham ênfase. A “cultura material”, dentro da corrente pós-

processual, vai além de um mero reflexo das necessidades humanas, como era na corrente 

processual (TRIGGER, 2004, p.  325-361). 

Afirmam Francovich e Manacorda que a aparição da arqueologia pós-processual 

foi a transição de um pensamento que privilegiava grandes tendências e movimentos de massa 

a outro movimento que realça as variantes individuais e as categorias primordiais da sociedade. 

“Nesse sentindo, se trata de corrigir o preconceito que desfavorece as classes subordinadas, as 

mulheres, as minorias e os marginalizados” (FRANCOVICH; MANACORDA, 2001, p. 290-

293). 

O pós-processualismo, indica Johnson, reafirma a importância das crenças das 

pessoas e seu poder de simbolização e não apenas a análise da cultura unicamente por términos 

de adaptação ao meio ambiente. Dessa maneira, a “cultura material”, dentro da corrente pós-

processual, não era simplesmente um reflexo passivo de um conjunto de normas, mas sim um 

meio na interpretação das diversas sociedades. (JOHNSON, 2000, p. 131-150). 

A Cultura Material, dentro dessa perspectiva, seria, primordialmente, símbolo, um 

texto a ser lido e interpretado, ainda que subjetivamente. Na corrente pós-processualista, as 

perguntas são celebradas e mais entendidas do que as respostas imediatas e universalistas. Os 



38 

 

distintos pontos de vista teóricos não são vistos como problemas e sim como enriquecedores 

acerca da interpretação dos vestígios materiais, e a cultura material humana seria a 

materialização das vivências e práticas cotidianas e individuais (TRIGGER, 2004, p. 325-361). 

As experiências multissensoriais passam a ser propostas e a cultura material 

constitui-se, segundo essa linha de pensamento, como ativa para afirmar identidades e 

demonstrar questões culturais muito mais profundas que apenas a olho nu pouco se observa. 

Nesta mesma linha de pensamento, a crença e os símbolos das pessoas são de suma importância, 

e o indivíduo passa ser o agente de suas construções e interpretações acerca da materialidade 

que o rodeia, tornando de suma importância os significados que atribuímos aos objetos e os 

símbolos que deles observamos e sentimos. 

Tentei, aqui, dar um panorama da arqueologia, a partir da perspectiva pós-

processual, citando brevemente a corrente processual, à qual a primeira se opunha. Eu parto 

desse histórico porque, a princípio, meu contato com “religiosidades” e culturas de matrizes 

africanas (na época, Umbanda), também partiram dele. E muito deste texto “brota” de minha 

autoria, na época, da monografia de conclusão de curso.  

Entretanto, não apenas o olhei novamente, o marquei, o questionei, como ocorre no 

próximo tópico, no qual me debruçarei naquilo que me fez transitar de uma corrente pós-

processual a uma Arqueologia Simétrica e a uma crítica à colonialidade do saber. Entretanto, 

algo que restou em mim da corrente pós-processual é, principalmente, a celebração dos 

questionamentos e não das respostas prontas.  

 

 

1.3 Críticas ao fazer científico moderno-ocidental 

 

A crítica do modelo humanista, com seu apogeu iluminista (GONZÁLEZ-

RUÍBAL, 2007; LATOUR, 2008), passa a deslocar o Deus cristão no território europeu em 

detrimento de um novo centro: o “homem” e sua “racionalidade”, a luz que se distanciava das 

trevas do período medieval. 

Buscar-se-ia, assim, resoluções na Ciência para explicações de mistérios 

relacionados à observação, a olho nu. Entretanto, devemos lembrar que esse suposto sujeito 

objetivo da ciência é, na verdade, extremamente subjetivo e muito pontualmente localizado: 

trata-se de um homem branco, europeu, heteronormativo, com aquisições financeiras (nobres 

ou burgueses ávidos por conhecimento e status – e, assim, poder) e quando, por exemplo, 

mulheres passaram a ser inseridas, elas são os seus “opostos” ideais: também brancas, 



39 

 

heteronormativas e com poder aquisitivo, geralmente filhas, esposas ou até mães do “cientista” 

(TOSSI, 1998; HARAWAY, 1995). Said (2007), ao tratar sobre o orientalismo, nos informa 

que: 

O orientalismo nunca está longe daquilo que Danys Hay chamou de ideia da Europa, 

uma noção coletiva que identifica a “nós” europeus em contraste com todos “aqueles” 

não-europeus, e de fato pode ser argumentado que o principal componente na cultura 

europeia é precisamente o que torna essa cultura hegemônica tanto na Europa quanto 

fora dela: a ideia da identidade europeia como sendo superior em comparação com 

todos os povos não-europeus.  

[...] O cientista, o erudito, o missionário, o negociante ou o soldado estavam no 

Oriente, ou pensavam nele, porque podiam estar lá, ou podiam pensar sobre ele, com 

muito pouca resistência da parte do Oriente (SAID, 2007, p. 19). 

 

Ainda que, nesta obra específica24, Said se foque mais na invenção do Oriente pelo 

mundo ocidental, podemos correlacionar as mesmas atitudes do mundo Europeu25 a distintas 

culturas e povos. A apropriação e a exploração, o saqueamento, a escravidão de povos 

considerados “inferiores”, fosse por não possuírem suficiente armamento bélico, fosse por não 

terem a mesma apreensão de mundo que tinham esses grupos dominantes. Durand (2004) 

corrobora para esta afirmação ao constatar que: 

Embora, por um lado, tenha sido a lenta erosão do papel do imaginário na filosofia e 

epistemologia do Ocidente que possibilitou o impulso enorme do progresso técnico, 

por outro, o domínio deste poder material sobre as outras civilizações atribuiu uma 

característica marcante ao “adulto branco e civilizado”, separando-o, assim como sua 

“mentalidade lógica”, do resto das culturas do mundo tachadas de “pré-lógicas”, 

“primitivas” ou “arcaicas” (DURAND, 2004, p. 15). 

 

Portanto, não bastava não ser suficientemente “civilizatório”, numa perspectiva 

material (como materialidades atribuídas a um mundo bélico organizado ou cidades 

imponentes), mas também todos aqueles que observassem e percebessem um de maneira ao 

que Durand chama de “imaginário”, mas eu chamo, nesta dissertação, de ontologicamente 

distinto, eram associados a qualquer termo pejorativo. Isso nos colocava numa categoria além 

de “pré-humanos”: éramos “não-humanos”. E se, num primeiro momento a fé cristã era 

relativamente aceita, após, há a completa “erosão” entre ciência e a mesma. O mundo ocidental 

passa, ontologicamente, a dividir-se em dois. Dualidades como ciência/fé; natureza/cultura; 

homem/mulher e outros. Dualidades estas que são culturalmente compartilhadas com a 

perspectiva judaico-cristã e que se impõem aos mais distintos grupos que foram subjugados 

pelo mundo Ocidental.  

Como raramente essas dualidades representam relações de igualdade na diferença, a 

relação inerentemente instável é resolvida ao subordinar-e uma metade de cada par à 

outra. Dessa forma, brancos dominam negros, homens dominam mulheres, razão é 

                                                 
24 SAID, Edward. Introdução. In: Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2007. 
25 E, posteriormente, norte-americano. 



40 

 

aclamada como superior à emoção em garantir a verdade, fatos superam opinião ao 

avaliar conhecimento e sujeitos dominam objetos. A diferença de oposição dicotômica 

invariavelmente implica relações de superioridade e inferioridade, relações 

hierárquicas que se enredam com economias políticas de dominação e subordinação 

(COLLINS, 2016, p. 108-109). 

  

Devemos ter em mente, entretanto, que, para se legitimar enquanto única verdade, a única 

“razão” possível, foi necessário suprimir outras formas de conhecimento, de apropriação de 

mundo, de cura. A ridicularização e a chacota são também meios de opressão, muito comuns 

no período contemporâneo. Mas, neste primeiro momento, falamos de mulheres com 

conhecimentos milenares sendo queimadas vivas, negros sendo violentados de todas as 

maneiras possíveis, indígenas sendo catequizados ou dizimados, etc. Foi necessário matar, nos 

internar como loucos, perseguir os “endiabrados”, prender os “charlatões curandeiros” 

(NEGRÃO, 1996, p. 43-66). Nós, que não compartilhávamos da ontologia moderna-ocidental, 

éramos os inimigos da “luz”, do verdadeiro conhecimento. 

 E, ainda que tenha o objetivo de se declarar “neutra” e oposto completo de “fé”, essa 

Ciência, em geral, perpetuou as perseguições da Santa Inquisição do período Medieval, apenas 

com métodos distintos. Se não somos “agentes de Satã” (DELUMEAU, 2009), passamos a ser 

considerados (as) doentes mentais pela medicina moderna – jamais poderíamos trazer nosso 

conhecimento, tão “contaminado” por nossas “crenças”, ao mundo de luz e razão. A única 

forma de podermos ter vocalidade, em tais circunstâncias, é sermos tutelados ou nos 

enquadrarmos nos moldes “acadêmicos”. 

 A Ciência (com “c” maiúsculo, a tida enquanto oficial) teve papel crucial em ambas: 

modernidade e colonialidade, tanto na tentativa de abandonar o domínio exclusivo da Igreja, 

quanto para reforçar o que esta já impunha – a exemplo, as dualidades, como bem/mal, 

homem/mulher, etc. (DURAND, 2004). Tais teorias, hoje citadas com desprezo pela Academia 

pelo pavor de seu próprio passado, nos parecem absurdas. Mas a violência de uma colonialidade 

do saber apresenta-se até hoje (BOURDIEU, 1989; GNECCO, 2009). 

 Aprofundando ainda mais a afetividade e relacionamento com os seres (humanos e não 

humanos) que pesquiso e dos quais também faço parte, muitos questionamentos a respeito do 

próprio fazer arqueológico surgiram. Por ter sido inúmeras vezes “impedida” e desacreditada 

de estudar meu próprio coletivo, iniciei a crítica do “fazer Ciência”, em especial, a 

Arqueológica. 



41 

 

 Ao estudar a virada ontológica e textos pós-coloniais, passei a questionar a colonialidade 

do saber, a violência epistêmica e o racismo26 praticado cotidianamente no cenário Acadêmico, 

em especial na minha área de conhecimento – a arqueologia. Não poderia, então, o subalterno 

falar?27 

 Acima de tudo, a modernidade ocidental é um evento palpável a quem se dispõe a 

analisá-la (LATOUR, 2013). Alguns autores pressupõem que essa modernidade tem origem no 

iluminismo, por meio da consagração da teoria humanista (TOSSI, 1998; WOLF, 2016). Outros 

defendem que a sua origem é do socratismo (DURAND, 2004). Não me aprofundarei acerca 

das origens da modernidade em si, mas em alguns aspectos que podemos observar como 

resultados dela. 

 Estamos tratando de contextos europeus, de sujeitos que, desejando se afastar de uma 

teoria mais divinizada da Igreja Católica, criam um sujeito supostamente objetivo: um 

observador “onipresente, onisciente, onipotente”, que teria, por sua modéstia, a capacidade de 

observar a natureza e a sociedade (em oposição, evidentemente) em uma perspectiva não 

emotiva e racionalizada (TOSSI, 1998). Os humanos teriam, portanto, atributos de centro e, não 

por acaso, as qualidades outrora divinas passam a localizar-se no ser humano. A ontologia 

moderna cria, para os mais distintos aspectos de seu mundo, dualidades, e as difunde 

forçadamente – por meio da globalização do mundo colonial. Assim, coloca-se uma grande 

linha horizontal de opostos completos, onde o meio termo praticamente seria inexistente ou 

patologicamente inviável28. 

Así, todo objeto fue dividido en dos, y los científicos e ingenieros se llevaron la mayor 

parte- la eficacia, la causalidad, las conexiones materiales- y les dejaron las migajas a 

los especialistas de “lo social” o la dimensión “humana. […] Cuando se da al ámbito 

social un rol tan infame, es grande la tentación de reaccionar exageradamente y 

convertir la materia en mero intermediario que “transporta” o “refleja” fielmente la 

agencia de la sociedad. (LATOUR, 2008, p. 123). 

 

  Algo que noto no fazer científico mais tradicional é que, ainda que lutemos para a 

inserção de negros (a) e indígenas na Academia, nós negros (as), indígenas, corpos 

marginalizados em geral, não temos direito pleno de falar sobre nós. E a razão? Deveríamos 

ser, no máximo, relacionais, não êmicos. 

As culturas negras, por exemplo, oriundas de diversos locais de um imenso 

continente, interagindo com outras etnias, em graus de relações diferentes, com legislações 

                                                 
26 Visto que meu coletivo é de matriz negra. 
27 Referência a SPIVAK, 2010. 
28 Para leituras mais aprofundadas a respeito de patologizações, sobretudo as da imposição do sexo, efetuadas pela 

modernidade, ver Machado (2005), Preciado (2011), Bento e Pelúcio (2012), Haraway (1995), Schienbinge 

(2001), Rohden (2003), Butler (2006).  



42 

 

diferentes para cada localidade da colônia (CARLE, 2005), poderiam, de alguma maneira ser 

iguais? É procurar traços étnicos africanos de uma África ideal que foi arrancada de nós (ou, 

mais bem colocado, fomos arrancados dela). 

A questão não é deslegitimar que outras pessoas – que não sejamos nós negros (as), 

batuqueiros (as), quilombolas, indígenas ou outros grupos marginalizados – falem da nossa 

cultura ou uma crítica direta ao pressuposto da alteridade. Mas é sim a denúncia que esse local 

de fala, infelizmente, ainda não nos é permitido a todos (as), justificando um racismo ideológico 

por estarmos afetados (as) pelo campo ou completamente inseridos (as) dentro dele – algo que, 

segundo Favret-Saada (2005) e Collins (2016), seria mais enriquecedor do que, 

necessariamente uma falha epistemológica, já que teríamos acesso a determinadas informações 

que um (a) pesquisador (a), que não tivesse sido afetado em campo, não teria acesso facilmente 

(se é que, sequer, as teria). 

 

 

1.4 Arqueologia por um viés colonizador 

 

No nosso segundo tópico deste capítulo, trabalhamos um pouco a respeito do objeto 

epistemológico da arqueologia e da corrente teórica com a qual desenvolvi a minha monografia 

de conclusão de curso de bacharelado em Arqueologia pela FURG. Pelo fato de já trazer a 

arqueologia pós-processual e suas respectivas críticas realizadas ao cientificismo exacerbado 

da arqueologia processual, preferi partir de suas análises para melhor esclarecer a crítica deste 

texto, também a esta, e nos voltarmos a uma arqueologia “pós-colonial” – no sentido da tomada 

de consciência de uma colonialidade de saberes e da reivindicação do local de fala e de virada 

ontológica, nas quais pretendo desenvolver meus estudos. 

A arqueologia se origina de uma tentativa humana de conhecer suas origens e 

entender como viveram os povos “primitivos”, nossos supostos “ancestrais”. Colecionavam-se 

objetos, espécimes, materialidades, considerados “exóticos” de localidades distintas, 

preferencialmente, longínquas, e de populações consideradas selvagens e primitivas. Os 

chamados “gabinetes de curiosidade” foram, assim, se expandindo e, seus estudos – através de 

inventários e seriações, foram tornando a “curiosidade” em um estudo cada vez mais 

sistemático. (TRIGGER, 1984).  

Para “alimentar” tais gabinetes, nobres e burgueses em ascensão, financiavam 

expedições aos locais em que se acreditava que as materialidades poderiam responder à dúvida 

filosófica que permeia o nosso ser: de onde viemos? Quem realmente somos? Entretanto, esses 



43 

 

questionamentos de ordem existencial passaram a legitimar o saqueamento e exploração dos 

locais que poderiam conter o “elo perdido” da existência humana. Além disso, passa-se a 

defender que a diferença entre os povos “primitivos” e as civilizações europeias eram graus 

evolutivos e lineares: a civilização era o ápice da evolução e, portanto, tinha direito ao 

conhecimento, ainda que fosse necessário explorar, saquear, violentar etc. A origem comum, 

que tanto se tentava encontrar, também legitimou a criação dos Estados-Nação, emergentes até 

então. Verificamos, dessa maneira, que a arqueologia já surge com um princípio colonizador, 

nacionalista e imperialista (TRIGGER, 1984). 

Pelo próprio texto e pela crítica à ciência moderna que levantei, o (a) leitor (a) 

compreende algumas das abordagens que foram e permanecem sendo realizadas no fazer 

arqueológico, quando este surge como disciplina “científica”29 e as razões pelas quais me 

utilizarei da virada ontológica, da arqueologia do presente e da autoetnografia em meu estudo. 

Conseguimos observar isso mais evidentemente em arqueologias “cientificistas”, 

como é o caso do processualismo. Mas a perspectiva pós-processual, mesmo que considere o 

simbólico nas relações humanas, esquece que, para distintas apreensões de mundo, em 

diferentes culturas, o humanismo (enquanto ontologia) não é uma realidade inerente em suas 

relações e percepções: 

La arqueología simétrica, sí embargo, va más allá de las teorías de la materialidad al 

uso y propone una nueva forma de mediar (traducir) estas relaciones entre personas y 

cosas y una práctica más reflexiva de la disciplina -pero no una reflexión de un tipo 

posestructuralista, dónde se ensalza al sujeto individual pensante, sino más bien una 

etnografía de la práctica arqueológica. (EDGEWORTH, 2005 apud GONZÁLEZ-

RUÍBAL, 2007, p. 284). 

 

Entretanto, necessito fazer um parêntesis. Algo que é muito criticado, dentro da 

arqueologia, sobre a corrente pós-processual, é a falta de inovação do “Método”. Diz-se que, 

ao utilizar o mesmo método que correntes anteriores, o pós-processualismo estaria, de alguma 

forma, invalidando uma “superação” de correntes prévias e o nome adotado “pós” está, 

portanto, equivocado.  

Penso completamente diferente. Primeiramente, observamos a necessidade, 

especialmente oriundas de arqueólogos de outras correntes teóricas, de uma suposta “evolução” 

linear; de um modelo kantiano e de uma necessidade de “superação” através da “eliminação” 

do antecessor e da aniquilação de formas prévias do saber, de preferência. Isso já me diz muito 

mais sobre quem critica do que sobre o que é criticado.  

                                                 
29 Trigger (2004) aponta que os primórdios de uma arqueologia científica estão relacionados ao uso do histórico-

culturalismo, ou seja, com objetividade, método e sistematização de dados. 



44 

 

De maneira alguma traçarei qualquer crítica a respeito da corrente pós-processual 

utilizando uma perspectiva colonizadora e cientificista assim. Pelo contrário: o que talvez 

arqueólogos não se deem conta – e nisso, pelas minhas experiências, incluo também os autores 

que se denominam pós-processualistas – é que uma crítica “pós” (seja ela pós-moderna, pós-

colonial e, até mesmo, pós-processual) não pressupõe eliminar o mérito de nenhum pesquisador 

ou corrente antecessora, os conhecimentos traçados, as fontes bibliográficas e nem “métodos”.  

Cada um traz luz a algo específico a ser criticado e problematizado. Mas essa 

superação não é “matando oponentes”, eliminando “passados” numa “cadeia evolutiva” linear. 

A própria tomada de consciência e, como eu carinhosamente chamo, “botar a cara no sol” (ou 

declarar seu local de fala, se formos falar de maneira mais “oficial”) é, em si, uma superação e 

uma resistência.  

Para mim, não é, de forma alguma, prejudicial à arqueologia fazer interface com 

outras ciências e, nisso, incluo tanto Ciências moderno-ocidentais como formas de saberes 

ancestrais. Trago, pelo pouco, mas crucial contato que tive nas disciplinas ministradas por 

antropólogos, no meu mestrado, críticas que, se não tivesse tido essa oportunidade de 

intersecção, jamais ousaria realizar dentro da arqueologia. 

 Não sei se é porque venho de um curso propriamente dessa ciência que, ao 

contrário de muitos arqueólogos com quem já tive contato ao longo destes oito anos, não tenho 

medo de abraçar. A Arqueologia, muitas vezes foi considerada filha da Antropologia ou, pior, 

como mão-de-obra da História. Provavelmente porque, há muito pouco tempo, conseguimos a 

legalização da nossa profissão, e há uma necessidade de se sublinhar o que é ou não arqueologia. 

Em minha opinião, um exercício frequente de insegurança, tentativa de legitimação do próprio 

poder que se perpassa, até hoje, em congressos, salas de aula e outros espaços em que se 

encontrem grupos de arqueólogos. 

Entretanto, pessoalmente, nunca tive nenhuma dúvida de que a minha profissão é 

aquela que trabalha e dialoga com povos – pretéritos e presentes, através das materialidades. E 

observo que, para obtenção de uma “independência” de outras Ciências Humanas, arqueólogos 

se fecham em seus casulos. E buscando uma referência para aquilo que fazem, infelizmente, se 

referenciam por modelos europeus e, em alguns casos, norte-americanos. Importamos modelos 

prontos e esperamos que povos, filhos desta terra, em suas múltiplas ontologias, se encaixem – 

ou forçamos, a todo custo, que se encaixem.  

Quanto à arqueologia, especificamente, algo que eu sempre quis demonstrar é que 

as coisas não são necessariamente reflexos de uma cultura ou de agentes humanos. Pelo 

contrário: damos de comer às pedras porque nossos Orixás são essas pedras. Nossas quartinhas 



45 

 

não representam que estamos servindo aos Orixás. Elas são servidas aos Orixás. Enquanto 

trabalharmos o “representar” e não nos dermos conta que outras ontologias e muitos outros 

pluriversos existem, estaremos sempre reiterando aquilo que a modernidade e a colonialidade 

nos deixou: a violência. 

 

1.5 Considerações e denúncias 

Como já me referenciei outrora, a arqueologia já nasce de um pressuposto 

colonizador, nacionalista e imperialista (TRIGGER, 1984): para compor as coleções dos 

gabinetes de curiosidades e antiquários, invadimos terra, saqueamos artefatos, exploramos a 

terra e tudo aquilo que nela habita, não nos importamos com as pessoas a não ser para que sejam 

colocadas como selvagens e primitivos e muito menos demos agência e simetria aos elementos 

humanos e não humanos que estudamos. Analisamos sociedades que pretendemos que sejam 

“museus a céu aberto”, vitrificadas.  

Se um grupo crê em algo, dizemos que é pura “mitologia”, total oposto de Ciência, 

pela nossa própria episteme. Aceitamos estudar o (a) negro (a) e suas manifestações, mas, de 

preferência, que não sejam estudados por ele (ela) mesmo (a). Afinal, a Ciência moderna só 

permite que o (a) negro (a) faça ciência se for no molde perpétuo e cristalizado da Ciência do 

dominante, este que, não por acaso, é de origem branca. 

Como podemos deixar que uma batuqueira fale sobre Batuque e dizer que este não 

é a mesma coisa que o Candomblé se estamos estudando uma grande herança africana em todo 

território nacional (lembremos sempre que a arqueologia tem, originalmente, um fim 

nacionalista), como se todos esses elementos fizessem parte de uma mesma e única cultura para 

nós? 

Repito: as culturas negras, originárias de múltiplos locais de um gigantesco 

continente, interagindo com outras etnias, culturas, ontologias, línguas. E em graus de relações 

igualmente múltiplas, subjetivas e próprias. Legislações diferentes para distintas localidades da 

colônia (CARLE, 2005) e submetidos a uma escravidão que necessitava tirar toda a identidade 

cultural e subjetiva dos corpos escravizados. Como, com tantas peculiaridades e lutando para 

sobreviver (em todos os sentidos), nós poderíamos ter apenas uma cultura, referenciada a uma 

África ideal, mais conhecida e defendida, inicialmente, pelo colonizador? Poderíamos, de 

alguma maneira, ser iguais? Isso, mais que qualquer coisa, me deixa profundamente 

incomodada. 

Eu sou baiana e vivi dezoito anos de minha vida na Bahia. Se fosse a mesma coisa, 

por que eu não entrei no Candomblé, tendo acesso a este pela minha bisavó, mãe de meu avô 



46 

 

materno? Meu bisavô, pai de minha vó materna, frequentou o Xangô pernambucano. E nunca 

foi meu Odu o conhecer. A minha Iemanjá quis vir para o Rio Grande do Sul, ela quis entrar 

no Batuque. Frequentei a Umbanda e, lá mesmo, já me encaminhavam para o Batuque.  

Uma pessoa de fora, branca e sem qualquer afecção ou conhecimento êmico, com 

sua ontologia humanista, na qual só me respeita enquanto quase-humana (mas finge que me 

reconhece enquanto humana) e não consegue entender as particularidades de cada cultura, em 

diferentes regiões, em distintas peculiaridades, jamais vai compreender minha cultura ou o meu 

povo, se não se permitir afetar.  

Se afirmo que é preciso aceitar ocupá-lo (um lugar no sistema da feitiçaria), em vez 

de imaginar-se lá, é pela simples razão de que o que ali se passa é literalmente 

inimaginável, sobretudo para um etnógrafo, habituado a trabalhar com representações: 

quando se está em um tal lugar, é-se bombardeado por intensidades específicas 

(chamemo-las de afetos), que geralmente não são significáveis. Esse lugar e as 

intensidades que lhe são ligadas têm então que ser experimentados: é a única maneira 

de aproximá-los. (FRAVET-SAADA, 2005, p. 159). 

 

Em uma recente discussão com dois arqueólogos, uma arqueóloga, professora 

doutora, me falou o quanto a arqueologia da FURG (sim, da universidade na qual sou graduada 

e passei mais de quatro anos) é inclusiva e simétrica. Segundo ela, essa inclusão se dá por 

“dialogar” com diferentes agentes – todos humanos, lógico. Eles viram, geralmente, nomes, 

estatísticas, uma nota de rodapé para a glória do (a) pesquisador (a) e obtenção de linhas no 

Lattes. Mas isso é humano e, ainda que trabalhe com materialidades, a arqueologia imagina que 

o máximo a se alcançar é a fala humana do outro – que é sempre outro. E, reconheço que a 

intenção é boa – trazer conhecimentos para dentro da universidade, mas o poder de falar de si 

por esses atores, em uma dissertação de mestrado, em geral, é visto com mau-olhos. 

Certa ocasião, determinado professor estava questionando a respeito da pesquisa de 

todos os seus alunos e falei sobre a minha. Ele insistia que eu deveria me pautar em autores 

arqueólogos para falar do meu tema em minha dissertação. Posso falar muito a respeito da 

teoria arqueológica, da arqueologia da escravidão, mas, excetuando-se Wolff, arqueologia feita 

sobre Batuque, especificamente, há poucas fontes, em especial, num sentido êmico de 

vivências. 

Ele insistia, “fazendo alusões de caráter ambíguo” dizendo que os indígenas que ele 

trabalhava “não aguentavam mais” que falassem de suas “mitologias”, ainda que não soubesse 

ao certo o que eu iria trabalhar a respeito de Batuque - como se tudo o que tivéssemos, fosse, 

efetivamente, “mitologias”, reduzindo a esfera batuqueira à religiosidade. E, em sua violência 

epistêmica e simbólica – típicas de uma ontologia moderna-ocidental, a religiosidade (que 

pressupunha que eu iria trabalhar) estaria em total oposição a toda e qualquer racionalidade. 



47 

 

Toda aula, uma nova violência, que perdurou por quase seis meses. Acusada de ser 

menos cientista, acusada de meu coletivo não querer que eu falasse de nós, acusada de não ser 

digna de estar ali. Tudo isso eu, sinceramente, poderia suportar. Até que, em certa ocasião, esse 

“salvador”, esse “cientista onisciente, onipresente e onipotente”, esse “deus arqueólogo” 

resolveu me salvar! Aconselhou-me: eu deveria buscar sobre religiosidade afro-brasileira em 

autores arqueólogos. Quando lhe respondi que, em tais obras, se referiam mais ao Candomblé, 

ou à Umbanda30, ou a uma “arqueologia da diáspora” em geral, ele respondeu – “mas isso aí é 

tudo a mesma coisa!”. 

Eu fiquei alguns minutos olhando para ele, calada. O desprezo que ele tinha não só 

pela minha cultura, mas por outras de matrizes africanas, era tão absurdo que não tinha voz para 

argumentar. Eu, além de não ser cientista, não ser arqueóloga, de ser uma traidora diante dos 

meus, eu era qualquer coisa. Meu povo era qualquer manifestação. Eu não pertencia a um grupo 

porque esse grupo não existia, não era legítimo academicamente. Esse grupo era só um fetiche, 

pautado em mitologias e eu, para me provar acadêmica, deveria escrever de maneira não 

sentimental, não afetada e jamais êmica. 

O que não se percebe é que eu estaria também criando um sentimento e uma crença 

de que estava sendo racional e objetiva. Afinal, não seria a racionalidade científica, ocidental, 

moderna e humanista, também uma forma de fé e uma manifestação de uma ontologia? A 

diferença é que esta Ciência, dentre as inúmeras existentes, é a filha legítima e todas as outras, 

bastardas.  

“Como ousa esta ‘fedelha’ questionar minha autoridade?” – “Como ousa esta 

‘macumbeira’ falar de ‘religiosidade africana’ (no singular), sendo que há trabalhos de sêniors 

da arqueologia sobre isto?” – “Como ousa esta ‘negra’ adentrar os portões do ‘paraíso do 

conhecimento’ e ousar tirar a máscara branca?” – “Quem você pensa que é?” – Indagações que 

pairavam nas afirmações do cientista – professor e de muitos outros, durante meu mestrado. 

Eu digo: sou Ingrid Santana. Filha de Iemanjá. Batuqueira. Filha da Grande Mãe, 

da água e do mar. Arqueóloga também. E, ao meu lado, trago uma legião de ancestrais que 

foram violentados e que veem seus descendentes também o sendo. Agora, pode a subalterna 

aqui falar, por gentileza, sinhô e sinhá? 

Agora que passamos pelas críticas e denúncias ao fazer arqueológico tradicional e 

à violência epistêmica, vamos, em nosso segundo capítulo, trabalhar com as teorias e 

metodologias que utilizarei, de fato, nesta dissertação. 

                                                 
30 Incluo em trabalho sobre Umbanda, o meu próprio TCC. Sobre Candomblé, sei do trabalho de Andrade Lima 

no Cais do Valongo, no RJ.  



48 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo II 

Arqueologia do Presente, Arqueologia Simétrica e Autoetnografia arqueológica 

 

 

Trabalhei, no capítulo anterior, as definições de termos “básicos”, mas, nem por 

isso, irrelevantes a esta dissertação, tendo em vista a tomada de consciência e a responsabilidade 

– não apenas para um grupo específico (meio acadêmico), como para outras partes, geralmente 

discriminadas na produção ativa do conhecimento. E, ainda que seja tema central desta 

dissertação, as comunidades de matrizes africanas são relativamente poucas (ainda que 

imensamente numéricas), dentro dos inúmeros exemplos dessas partes discriminadas. 

No primeiro capítulo, também foi trabalhado a noção inicial do objeto 

epistemológico e da corrente da qual parti, em minha graduação em arqueologia (o pós-

processualismo), além de ter dado breves pinceladas ao que essa mesma corrente pretendia se 

opor – a corrente denominada “processual” e até mesmo a corrente chamada “histórico-

cultural” (TRIGGER, 2004). Abordo também as críticas ao surgimento e à perpetuação de uma 

Ciência ocidental colonizadora e revisamos a arqueologia, pela perspectiva dessas críticas. 

Neste capítulo, vou aprofundar as perspectivas teórico-metodológicas que guiarão, de fato, este 

trabalho. Irei também, neste capítulo, fazer uma breve revisão bibliográfica sobre estudos a 

respeito do Batuque. 

Collins (2016), ao abordar a multiplicidade e o enriquecimento das mulheres negras 

feministas dentro do meio sociológico – o qual expando também a outras ciências 

humanas/sociais, reforça a importância de um olhar, ao mesmo tempo “de fora” (segundo certos 

modelos tradicionais da academia) e de dentro (em certos coletivos, marginalizados pela 

sociedade e pela própria Academia31). O objetivo é a inserção de diferentes olhares, em especial 

                                                 
31 Em seu texto, Collins (2016) abordará estes grupos, simultaneamente “de dentro” das comunidades negras, mas 

que, também, estão na Sociologia, dando como exemplo as feministas negras norte-americanas. Mas seu texto será 

utilizado por mim, não apenas porque sou feminista negra, mas também porque os aspectos teóricos de seu trabalho 

podem ser aplicados a diferentes grupos marginalizados que se inserem no meio acadêmico. 



49 

 

daqueles tidos enquanto marginais, para um enriquecimento e uma tomada de consciência 

política nestas disciplinas. 

Basicamente, para se tornar um insider sociológico, as mulheres negras precisam 

assimilar um ponto de vista que é bastante diferente do seu próprio. Homens brancos 

têm, por muito tempo, sido grupo dominante na sociologia e a sua visão de mundo 

sociológico compreensivamente reflete as preocupações deste grupo de praticantes.  

[...]. Não chega assim a surpreender o fato de que os esforços das mulheres negras em 

lidar com os efeitos de sistemas interligados de opressão possam produzir um ponto 

de vista um tanto diferente e, em diversas ocasiões, oposto ao ponto de vista de 

homens brancos insiders. 

[...]. Assim como as outras pessoas, as mulheres negras podem ver o “pensar como de 

costume” sociológico como parcialmente organizado, parcialmente claro e 

contraditório, e podem questionar essas receitas existentes. 

[...] De forma parecida, os insiders sociológicos tradicionais, quer sejam homens 

brancos ou seus discípulos não brancos e/ou discípulas, certamente não estão em 

posição de perceber as anomalias específicas que são nítidas para as mulheres afro-

americanas, pois esses mesmos insiders sociológicos produziram essas anomalias. 

(COLLINS, 2016, p. 118, 122, grifo meu). 

 

A dominação de homens brancos no campo de investigação sociológica gera um 

esforço das mulheres negras na ruptura com os efeitos nefastos dessa opressão. As mulheres 

negras, como indica Patricia Hill Collins, passam a questionar essas receitas constantes de 

origem europeia heterocentrada que geraram anomalias específicas na análise de populações 

não brancas, de mulheres ou de qualquer grupo discriminado – seja pelo gênero, pela cultura, 

pela classe, no mundo moderno-capitalista, etc.  

A necessidade de realizar uma arqueologia não-violenta, não colonial, que respeite as 

identidades que se propõe a analisar, sejam estas datadas do tempo presente ou, também, de 

passado mais longínquo vem sendo uma questão de conflitos e debates (calorosos e, por vezes, 

epistemicamente violentos). Vejo a necessidade constante de realizar conexões com a 

antropologia e com propostas consideradas “audaciosas” pelo meio acadêmico arqueológico, 

não apenas para justificar “cientificamente” meu trabalho, mas também para criticar e 

denunciar os locais de fala, que não são permitidos a todos (as). 

Sendo assim, para uma melhor compreensão a respeito do tema e da minha escolha, 

entre metodologias e teorias no âmbito das ciências sociais, faz-se necessário um exercício de 

digressão, dentre as perspectivas teóricas que mais poderiam auxiliar na compreensão do 

Batuque Gaúcho e as razões pelas quais eu realizei a escolha dos meus escopos teórico-

metodológicos. Escopo realizado dentro de uma perspectiva êmica e, nem por isso, menos 

arqueológica. Dessa maneira, 

 

 

os meus principais dispositivos metodológicos para o estudo da autoridade são o que 

se pode chamar de localização estratégica, que é um modo de descrever a posição do 

autor em um texto com relação ao material oriental sobre o qual ele escreve, e a 

formação estratégica, que é uma maneira de analisar a relação entre textos e o modo 



50 

 

pelo qual grupos de texto, tipos de textos e até gêneros textuais adquirem massa, 

densidade e poder referencial entre si e depois na cultura mais geral (SAID, 2007, p. 

31). 

 

Os “dispositivos metodológicos”, vistos como estratégia, indiciam em que posição 

eu me coloco, na maneira de investigar o contexto e os textos que aparecem sobre estes, onde 

“densidade e poder referencial” estão mais fortes na cultura do que nas referências escritas 

sobre ela. Em minha defesa de qualificação, fui seriamente orientada a deixar evidente a 

problemática de meu texto. E considerei, num “mar sem fim”, qual seria tal problemática. 

Aconselharam-me, também, a realizar o (famoso) estranhamento. E eu realizei estranhamento 

há muitos anos, quando ainda era graduanda no curso de Arqueologia, na FURG, para trabalhar 

com Umbanda, há mais de seis anos. Entretanto, pesquisando textos que abordam o Batuque, 

verifiquei que eles também possuem um caráter quase que contemplativo e procurei uma 

“problemática” evidente. 

Percebi que, infelizmente, a problemática e outros métodos mais cientificistas 

sempre serão mais exigidos de mim. Wolff (2016), mesmo tendo afecção e a deixando evidente, 

permanece sendo branca. Correa (1994), mesmo trazendo dados sobre Batuque (também com 

afecção32), em seu trabalho, o autor declara seu local de fala (o que é absurdamente louvável, 

tendo em vista a época e o rumo das pesquisas no Brasil até então): ele é um homem branco, 

de origem cristã. Eles podem se “dar ao luxo” de olhar e descrever. Eu devo ter um problema 

para reforçar que, apesar de batuqueira, eu posso também ser cientista. Sei que não foi a 

intenção me machucar, pelo menos não conscientemente. Sei também que, no método científico 

tradicional, é necessária uma problemática nas pesquisas. 

Pensei, ainda rodada pela depressão dos meses que seguiram, na cama, na 

escuridão, qual seria a bendita problemática deste trabalho. Pensei que a problemática poderia 

ser se tais materialidades seriam formas de resistência dentro do Batuque. Mas a resposta já 

gritava em meu consciente. Pensei não ser suficiente por já saber qual seria o “resultado”. 

Pensei em abordar a possibilidade de existência de vida ou não, mas também sabia a resposta. 

O quê, então, pesquisar? Foi quando me dei conta daquilo que não sabia: eu não sabia as 

histórias - ao menos minuciosamente, não sabia os assentamentos, não sabia uma série de 

informações que meus irmãos, minhas irmãe e Mãe de Santo33 foram me fornecendo. E, 

tentando ser alguém que não sou, uma pesquisadora voltada ao “duro” de uma pesquisa, eu não 

                                                 
32 Mesmo que não o diga em seu trabalho inicial (1994), é notável a afecção que Corrêa teve ao pesquisar o 

Batuque. 
33 Posteriormente, fui aprendendo também com grupos de outras Nações também. 



51 

 

via que toda essa série de informações – que, sem querer, já me causavam estranhamento, eram 

exatamente aquilo que outros trabalhos, talvez, não tivessem. 

Mas querem um problema. E já até abordei melhor sobre isso no capítulo anterior. 

O problema é que eu sou parte dos outros e, logo, fui colocada como outsider da Academia 

(Collins, 2016). O problema é que, para assumir esse local dentro da “Ciência-com-c-

maiúsculo”, de um regime solar, de 365 dias de produtividade, eu perdi a informação de que 

eu, em mim mesma, sou cíclica. Eu perdi, nessa necessidade de ter que falar mais alto, por ser 

uma mulher negra de pele clara, a voz e a minha consciência, de que, mesmo cíclica, mesmo 

mulher, mesmo batuqueira, eu tenho algo a oferecer sim à Academia: uma pesquisa êmica, 

com, de fato, pouco estranhamento, mas com muita colaboração34, com equidade de relações.  

Ofereço o sentido do local de fala, pertencimento e identidade. Ofereço uma 

autoetnografia arqueológica que pode auxiliar arqueólogos (as) que trabalhem com 

“arqueologia da escravidão” ou com culturas negras no Rio Grande do Sul. O problema aqui é 

se eu terei direito de falar, com os dados que eu e uma legião de almas abjetas (não só os 

“macumbeiros”), mas aqueles (as) que estão à margem da sociedade terão o direito de falar. 

Ao contrário do que está sendo proposto pelos dominantes, minha crítica e 

dissertação vêm para incentivar negros (as), indígenas, quilombolas, pessoas de baixa renda a 

gritarem, com toda a força de sua garganta e com todo o ar de seus pulmões, pelo seu espaço 

na produção, na manutenção e na divulgação de conhecimento. O nosso sangue e nosso suor, 

derramados pelos (as) nossos (as) ancestrais que morreram, violentados (as) de todas as 

maneiras, saqueados (as), humilhados (as) para fundar esse país. País este em que a identidade 

nacional pouco nos contempla ou nos insere plenamente. Pelos (as) negros (as) que todo dia 

morrem mais que os (as) brancos (as) nas ruas e vielas das cidades. E a história contada é dos 

dominantes, dos “vencedores”, que ditam o que pode ser dito sobre nós. 

Nós exigimos nosso espaço. Na Universidade Pública de qualidade a todos e todas 

brasileiros (as), em suas particularidades e ontologias: nós gritamos para ser quem realmente 

somos, sem “máscaras brancas”, sem fingimento, sem necessidade de trabalhar mais do que o 

outro porque somos pressupostos como abjetos, como quase-humanos! Temos direito! E mais: 

temos o dever. Devemos adentrar todos os espaços que pudermos, espaços que, até pouco 

tempo, nem eram sonhados adentrar. Que a Mãe Iemanjá e o Pai Oxalá nos guiem nessa jornada 

nada fácil de busca de equidade. 

 

                                                 
34 Silva (2012) também trabalha com a noção de Arqueologia Colaborativa. 



52 

 

2.1 Estudos culturais afroamericanos e o Batuque 

 

Ainda que os estudos culturais sobre manifestações de matrizes africana nas 

Américas não sejam relativamente recentes (podemos observar o estopim de interesse nesse 

foco especialmente relacionado aos Direitos Civis e à inclusão do elemento negro na 

sociedade), novas abordagens e aclamações por visibilidades múltiplas permanecem em foco 

de discussão, tanto para melhorias políticas quanto para a promoção de vocalidade das 

populações negras (SANTOS, 2009). 

Ferreira (2009) aponta que a chamada Arqueologia da Escravidão emergiu nos anos 

de 1960, nos Estados Unidos, quando, ao pesquisar ruínas das treze colônias e as plantations 

foram encontradas materialidades associadas aos escravizados (FERREIRA, 2009). Dentre os 

arqueólogos que trabalharam com os vestígios materiais dos escravizados, estão Singleton e 

Brograd (1995) e Fairbanks (1994), que acreditavam que os escravizados não confeccionassem 

materiais tão expressivos, o que posteriormente foi contradito. Arqueólogos como Leone (1995) 

e Schulyer (1979) trabalharam com a questão da “resistência escrava”. 

Nos Estados Unidos, há uma tradição de que um dos principais tópicos da 

Arqueologia da Escravidão seja a “diáspora africana”, ou seja, o tráfico dos escravizados. Por 

vezes, se remontam rotas transatlânticas, e as relações dos coletivos de África, Europa e 

Américas (FERREIRA, 2009). 

No Brasil, conforme Ferreira (2009), a temática preferencial, ao se estudar 

escravismo é o estudo sobre resistência escrava, principalmente através de marcadores étnicos 

(os cachimbos, por exemplo, estudados por Agostini) e por aquilombamentos, como já foi 

amplamente pesquisado por Guimarães e Lanna (1980), Oser Jr. e Funari (1991). 

Estudos etnoarqueológicos também foram realizados no Brasil, como os de Amaral 

(2001) e os de Ribeiro (2008), que se propõem a analisar o acervo etnográfico do MAE, de São 

Paulo; este último, além de ter com foco a interpretação das máscaras gueledé e dos edanogboni, 

posteriormente, analisa a religiosidade de matrizes africanas na Bahia, na proposta de 

tombamento de terreiros religiosos (WOLFF, 2016). Carvalho (2011) trabalha a especialidade 

das árvores, relacionadas às religiões afro-brasileiras, num quilombo de Mato Grosso; Já 

Novaes (2013) trabalhará com assentamento de Exú na Bahia, trabalhando com 

etnoarqueologia focada na paisagem e a importância desta no Candomblé. 

Bastide (1985 ) afirma que, apesar dos primeiros africanos capturados no continente 

negro provavelmente pertencessem às tribos do litoral, conforme se intensificava a necessidade 

de mão de obra escravizada no Brasil, o tráfico penetrava ao interior do continente . Ainda que 



53 

 

alguns pesquisadores não presenciem múltiplas etnias negras, nos registros históricos (já que 

geralmente se atribuía a origem do escravizado ao porto em que o mesmo embarcou), Arthur 

Ramos apud Bastide (1985) divide as etnias de africanos (as), que aqui desembarcaram, em 

quatro: sudaneses (representados pelos iorubas, daomeanos do grupo gêge, fanti-axanti – ou 

mina – e por grupos menores como agni, zema e timini); os coletivos islamizados (peuhls, 

mandingas, haussas); bantos do grupo angola-congolês (ambundas de Angola, congos, 

cambindas e benguelas); e bantos da Contra-Costa (moçambiques – macuas e angicos). 

Já Correa (1994) divide africanos (as) trazidos (as) ao Brasil em dois grandes 

grupos: sudaneses, que geralmente se originavam da República de Benin e da Nigéria e os de 

origem Banto. 

Se, ao chegar ao Brasil, os (as) africanos (as) foram obrigados (as) a conviver com 

distintos grupos sociais e étnicos (europeus (as), indígenas e negros (as) originários (as) de 

diferentes partes da África), também se estabeleceu novas relações de convívio e solidariedade, 

recriando suas visões de mundo e garantindo, assim, sua sobrevivência (MATTOS, 2008). 

Para meu seguimento de pesquisa, entretanto, farei um recorte espacial: o Rio 

Grande do Sul. Félix (2014) apud Wolff (2016) realiza uma etnoarqueologia a partir das 

materialidades de pretos velhos e caboclos em Pelotas, RS. Barbosa Neto (2012) apud Wolff 

(2016) realiza sua tese com base etnográfica de diversos seres sobrenaturais de Pelotas, RS. 

Kosby (2009) apud Wolff (2016) realiza uma etnografia sobre as relações sutis de morte e 

renascimento nas religiosidades de matrizes africanas, em Pelotas, e sobre a afecção que passou 

ao trabalhar com a temática. 

Autores como Gorender, Fernando Henrique Cardoso e Maestri apud Carle (2005) 

abordam uma historiografia sobre o negro do Rio Grande do Sul, a partir de uma abordagem 

marxista. Segundo Maestri (1984), a presença negra no estado pode ser constatada desde a 

entrada dos primeiros lusitanos, com uma possível identificação de bantos e sudaneses, sendo 

que o primeiro, a princípio, estaria em maior número, numa relação 2:1 sobre os outros. 

Segundo Norton Corrêa, no advento das charqueadas, um número significativo de 

escravizados (as) foi trazido para trabalhar no Rio Grande do Sul. No final do século XVIII e 

início do século XIX, apogeu das charqueadas, cerca de 30% da população sul rio-grandense 

era composta por negros (as), sendo provável que bantos representassem uma proporção de 3 a 

4:1 sobre sudaneses (CORRÊA, 1994). Maestri ainda aponta que, salvo relativamente poucas 

exceções, a entrada de africanos (as) escravizados (as) se dava pelo porto de Rio Grande, a 

partir do que chama de “atividade saladeiril em grande escala” (MAESTRI, 1984).  



54 

 

A origem desses (as) escravizados (as), suas “nacionalidades”, como Maestri 

coloca, são ainda pouco sabidas, visto que tanto o contato com o interior do continente africano 

quanto a preocupação a respeito das origens e particularidades desses grupos eram, em geral, 

superficiais para os colonizadores (MAESTRI, 1984). 

Entretanto, novamente, necessito realizar mais um recorte: o Batuque. Muitas 

pesquisas se focam em Umbanda ou dão apanhados gerais a respeito do Batuque, o confundido 

constantemente com outras culturas. Corrêa (1994) mostra que há, no Rio Grande do Sul, três 

principais expressões (que chama de) religiosas: a Umbanda, a Nação (ou Batuque) e a Linha 

Cruzada. Oro (1994, 1998) pincela brevemente as diferenças entre esses “horizontes 

antropológicos” de cada uma dessas manifestações.  

Corrêa aponta que foi em 1963 que Bettiol publicou a primeira obra que parece se 

dedicar ao Batuque. Laytano apud Corrêa (1994) também iniciou, em 1938, um trabalho sobre 

casas de culto e rituais da religiosidade, publicando em 1955 e, reeditando os mesmos dados 

obtidos, publicou em 1987 a obra Folclore do Rio Grande do Sul.  

Herkovits; Bastide apud Corrêa (1994) também vieram ao Rio Grande do Sul para 

conhecer o Batuque. Ambos não levaram em conta contextos específicos dos aspectos 

socioculturais do estado. Bastide passa a relativizar o que vê e, considerando o Candomblé uma 

expressão “pura” dos ritos afro-brasileiros, compreendeu que o Batuque não passava de uma 

variação do primeiro; sendo assim, entende que as práticas diferentes realizadas aqui eram fruto 

de uma “perda” ou “enfraquecimento” das tradições candomblecistas. Herkovits apud Corrêa 

(1994) também toma o Candomblé como comparativo, mas encara o Batuque como uma 

religiosidade com realidade à parte e que se “adaptou” em contexto específico. 

Corrêa (1994) também cita o trabalho de Krebs (1948), que analisa o Batuque em 

relação à modelos comparativos do Candomblé, já que acredita que aquele se deriva deste. 

Outros autores como Friederichs (1958) apud Corrêa (1994), La Porta (1979) apud Corrêa 

(1994), Frigerio (1988) apud Corrêa (1994) também estudaram manifestações religiosas afro-

rio-grandenses. 

Oro (1994, 1995, 2010) e Corrêa (1994) analisam as manifestações culturais afro-

rio-gaúchas com um fim nelas mesmas. Faço, também, a ressalva de que esses dois autores 

mostram, ainda que não declaradamente, afecção e uma máxima de respeito ético ao lidar com 

o tema em suas particularidades locais. 

Goldman (2009), ainda que não trabalhe diretamente com as manifestações do Rio 

Grande do Sul, também tem a premissa de que as manifestações culturais nas Américas não 

devem ser estudas por analogias ao continente africano, já que demonstra, em seu trabalho, 



55 

 

certa idealização de uma “cultura Iorubá” – criada por missionários que acabaram por 

“conjugar” diversas etnias, línguas e culturas, em um grande grupo ao qual denominaram assim: 

Isso significa que nunca existiu uma religião yoruba, que mais tarde viria a 

“sincretizar-se” com outras igualmente unas e puras. A religião yoruba – como 

qualquer outra, aliás- é um patchwork ou um “complexo” que contém inúmeras 

possibilidades ou virtualidades que se atualizarão com maior ou menor força segundo 

as situações. [...]. Nesse sentido, não há qualquer razão para repetir Bastide, que 

limitou a sua hipótese aos candomblés de origem yoruba e fon, insistindo na busca de 

decadências e degenerações quando abordava as religiões de origem bantu. 

(GOLDMAN, 2009, p. 110-111). 

 

Devemos ter em mente que a sociedade escravista, em especial a brasileira, 

promovia as melhores condições possíveis para que os sujeitos escravizados se tornassem, de 

fato, “escravos” (MAESTRI, 1984). Entretanto, podemos considerar a manutenção, a 

permanências e a criação de laços de solidariedades como manifestações de matrizes negras 

enquanto resistências e estas (além de muitas outras) sempre existiram.  

Mello trabalha com a noção de Batuque enquanto “resistência escrava” em Pelotas, 

a partir da qual o autor procura “mapear representações sociais” (MELLO, 1994, p.12).  

Essa opção pela valorização da cultura em seu sentido mais amplo está diretamente 

ligada à noção de resistência que tomamos emprestada de E.P. Thompson. Para este 

autor os subalternos não estão presos a forças externas e determinantes e, se tivermos 

olhos para ver, poderemos detectar uma outra cultura a emergir, cumprindo um papel 

ativo e mesmo decisivo no próprio fazer histórico e correlação de força dos atores em 

determinados contextos (MELLO, 1994, p.14). 

 

A noção de resistência, que passa pela manutenção e pela valorização da cultura, 

de Thompson, se opõe a uma perspectiva de entender o ente em ação como “subalterno” em 

seu próprio efetivar. Ele não estava apresentado como ser de sua própria resistência, pois é 

aquele que está sob as ordens de outro, que é subordinado e mesmo inferior a outro em 

autoridade. Como poderíamos ser inferiores em nossa própria ação de resistir?  Somos, 

constantemente, entendidos como “presos a forças externas” e incapazes de produzir Ciência, 

a não ser nos moldes daqueles que nos dominam. 

Nós, descendentes de negros (as) e partes dos coletivos que remontam (também) 

nossas origens, jamais nos resignamos a qualquer condição e são inúmeras as formas de 

representação disso, tendo aqui, em mim, a evidência mais cabal dessa permanência contra toda 

a negação, mesmo que histórica. Aqui está uma negra e batuqueira presente, marcada pela luta 

que surgiu no primeiro momento do contato e das ações escravizadoras. Essa perspectiva é 

possível abordar não pela pós-modernidade ou pela corrente pós-processual, mas pela virada 

que foi feita nesse paternalismo científico degradado. 

 

 



56 

 

2.2 Virada Ontológica e Arqueologia Simétrica 

 

Alguns (as) autores (as) passam a questionar, como eu o fiz (tardiamente), as 

dualidades impostas pela ontologia moderno-ocidental e seus modos de se fazer Ciência – 

especialmente as ciências ditas humanas e sociais, que acabam impondo suas origens às 

sociedades que estudam. Autores que, inclusive, tem origem europeia (como é o caso de Durand 

e Latour, por exemplo), passam a demonstrar as erosões de um mundo ocidental. E tendo em 

vista que, globalmente falando, esse mundo ocidental, em especial a Europa, colonizou a maior 

parte do mundo, impondo um pensamento dualista dentro das ciências e nas formas de se 

pensar, é o caso da Academia brasileira atualmente. 

Conforme Wolff (2016) afirma, é na virada ontológica que se propõe “que os 

conhecimentos dos coletivos sejam compreendidos neles mesmos” e não com analogias de 

“fidelidade” de África. Na arqueologia, alguns pesquisadores passam a fundamentar suas 

análises para além da divisão moderna, defendendo que as materialidades trabalhadas na 

arqueologia tenham voz ativa: autores como Heidegger (1996, 1998) trabalham com a 

possibilidade de ação ativa dos objetos (coisas).   Outros autores como, Durand (2004), 

trabalham com a possibilidade de legitimar o “imaginário” humano na Ciência. Entretanto, a 

separação dualista da ontologia moderna-ocidental permanece em ambos (Heidegger e 

Durand). 

Num segundo momento, pesquisadores passam a sublinhar a separação 

sujeito/objeto, dentro da antropologia – e, evidentemente, por se tratar da Ciência que trabalha 

as materialidades que circundam o universo humano, a arqueologia também passa a contemplar 

a possibilidade de erradicar tais separações. Autores como Pfaffenberger (1996), Ingold (2013), 

Gosden (2005), Hodder (2012), Olsen, Shanks (2012), Webmar (2012), Witmore (2012), 

Appadurai (1991), trabalham com a possibilidade de superar a separação sujeito/objeto. 

Entretanto, alguns desses autores possuem, também, relativo local de privilégio – 

seja por sua origem, seja pelo seu gênero e, ainda assim, os utilizo em meu texto, como é o caso 

de Latour, do próprio Ruíbal e de Said. A razão principal para isso é que esses assumem seu 

local de fala e propõem uma crítica à ontologia moderna-ocidental de maneira localizada. 

González-Ruíbal expande sua crítica também ao mundo anglofônico: 

Arqueología simétrica debe enmarcarse dentro de una serie de preocupaciones 

generales que afectan en estos momentos a las ciencias sociales en el mundo 

anglosajón y nórdico, como son los dualismos cartesianos que condicionan nuestra 

percepción del mundo, la crítica al post-estructuralismo, la rigidez de las divisiones 

disciplinarias y la necesidad de tener en cuenta la materialidad de las cosas. […]. Sin 

embargó, mientras que muchos siguen manteniendo una relación dialéctica entre 



57 

 

humanos y objetos, la arqueología simétrica, como veremos, no establece una división 

a priori. (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2007, p. 283-284). 

  

González-Ruíbal passa a trabalhar com o que denomina Arqueologia Simétrica, que 

basicamente é a superação de dualismos da ontologia ocidental, também citada enquanto 

“virada ontológica”. Ele e mais quatro autores mencionados por ele (Olsen, Shanks, Webmoor 

e Witmore) trabalham para esta superação: 

Independientemente de lo qué enfatice en sus perspectivas propuestas los cuatro 

autores insisten en la necesidad de superar los dualismos cartesianos que sustentan la 

disciplina arqueológica pasado/presente, objeto/sujeto, naturaleza/cultura 

(GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2007, p. 283-284). 

 

Como abordo anteriormente, o mundo moderno-ocidental incorpora as dualidades 

extremas e opostas para apreender o mundo humanista – o humano enquanto mediador 

consciente de tudo que o rodeia. Dessa forma, a Ciência que vem a se constituir enquanto 

“oficial”, posteriormente, acaba por fazê-lo também. Conforme afirma Olsen (2007, p. 287), 

“En resumen, nos quedamos con una noción de lo material como algo que siempre se convierte 

en trascendental, siempre se deja de lado, y que el papel de las cosas nunca es el de ser ellas 

mismas, sino siempre el de representar algo más”. 

Esse algo a mais que Olsen nos informa é o humano. A arqueologia, também como 

apresentei, surge e se constitui enquanto ciência por meio dessa ontologia e não é surpresa que, 

em minha análise, esteja presente a crítica à separação dual, especialmente do nós/outros, 

passado/presente e, onde a crítica da virada ontológica (ou arqueologia simétrica) mais irá se 

ater – sujeitos/objetos. 

As materialidades permanecem sendo tidas, portanto, como reflexos de uma cultura 

– mesmo que tenhamos avançado ao considerar o aspecto simbólico no pós-processualismo. O 

social, tão revisto, nos últimos anos pela corrente pós-processual na arqueologia, ignora a noção 

da materialidade enquanto ativa no processo. Ela, nessa corrente, é representação, é fabricação 

humana e, na ânsia de se tornar uma ciência “mais humana”, pecamos em não “reagregar o 

social”, como aconselha Latour (2012). 

Diversas ontologias verificam a vida dos objetos e da natureza (como tribos 

indígenas, celtas, indiano – ayurveda, etnias africanas, nações afro-brasileiras e afro-gaúchas, 

etc.). O que a arqueologia (e a antropologia) vem fazendo é uma mudança de paradigma, mas 

falar que objetos e natureza são atores e ativos para um batuqueiro (desculpem a expressão) é 

“chover no molhado” em nossa realidade. 

As materialidades sempre tiveram ação. Talvez, para algumas realidades, menos. 

Mas essas “coisas” que nos circundam, comandam nossa vida. Mas o Ocidente, possivelmente 



58 

 

desejando obter controle, considera tudo como produto humano: sejam objetos, sejam 

alimentos, seja, até mesmo, a paisagem. Demos todo o poder, novamente, aos humanos e 

chamávamos de fetichista àqueles que davam qualquer valor a outra coisa.  

Tentamos nos controlar. Tentamos segurar as rédeas. E pior: Tentamos controlar os 

coletivos que estudamos – o outros, que devem permanecer outros, apenas como informantes 

ou interlocutores. Demos nomes como mitologias, simbolismo, crenças... Trata-se de uma 

herança humanista, que reina e coloniza todas as formas de apreender o mundo. E nos iludimos 

ao sequer imaginar que este humanismo é diferente daquele já comentado anteriormente, que 

matou meus e minhas ancestrais, só porque propomos uma maneira mais branda de falar com 

“os outros” ou considerá-los enquanto quase-humanos. 

Los filósofos racionalistas y de la Ilustración nos dejaron con una noción de la materia 

como algo pasivo e inerte, mientras que la mente humana se percibía como algo activo 

y creativo. […]. Así, el denominado “mundo externo”, la materia y la naturaleza, no 

tendrían necesariamente una existencia inmanente; en realidad, podría tratarse 

simplemente de una construcción en nuestro cerebro. […]. Las cosas acabaron 

representando el papel de villano como el “otro” de humanismo, dando una poderosa 

justificación moral a su relegación por parte de las disciplinas que estudiaban prácticas 

sociales y culturales genuinas. (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2007, p. 288-291). 

 

Em alguns poucos trabalhos a respeito do Batuque (até porque, numericamente, em 

comparação a trabalhos sobre Candomblé e Umbanda, o Batuque é pouquíssimo falado), notei 

verdadeira captação de conhecimento de nossa realidade. A maior parte, para mim – que sou 

parte ativa do Batuque – as informações passadas foram saneadas por parte dos interlocutores 

ao pesquisador. 

Batuqueiro é povo de segredo. Batuqueiro se esconde, finge, muda de assunto se 

não confia. E, se confia minimamente, te dá informações gerais, que não vão gerar problemas 

se forem divulgadas. Porque temos medo. Nós ainda temos medo. E porque já é quase tradição 

nossa nos esconder. Obviamente, algumas coisas são, de fato, segredos. Por exemplo, não 

podemos falar a um batuqueiro que ele se ocupou35 de seu Orixá. E há certos dados que, muitas 

vezes, não compartilhamos nem entre nós. Como este é um trabalho arqueológico, vou me focar 

nas materialidades, mas algumas coisas, como se o orixá disse (e estava ocupando alguém da 

Tenda) ou as qualidades36 dos Orixás dos meus irmãos, das minhas irmãs e da mãe de Santo 

                                                 
35 Orixá não incorpora. Ele se ocupa. Diferentemente de uma visão mais cristã, na qual, aquilo que não é o ser 

humano, mas se apropria do corpo dele, o Orixá nasce conosco. Incorporamos algo que não está dentro de nós – 

que vem de fora – mesmo que seja uma entidade, por exemplo. Orixá já é nosso dono e está dentro de nós (o 

sagrado vive em mim). Portanto, ele só se ocupa do corpo que já lhe pertence.  
36 As qualidades dos Orixás podem referir-se à idade, ao casamento, aos momentos da vida dele, etc. Estará melhor 

explicado no capítulo quatro. 



59 

 

não constarão neste trabalho, por questões de segurança e de respeito aos segredos tradicionais 

do nosso povo. 

No Batuque, existe vida nos objetos porque eles, em geral, não são apenas objetos 

(no sentido moderno-ocidental do termo). Consigo chegar no laboratório de arqueologia (como 

já aconteceu), pegar uma peça de cerâmica que todos diziam ser uma quartinha (definição 

capítulo quatro) e afirmar que não o era. E não era. Parecia e até pode ter sido feita para esse 

fim, mas nunca se tornou uma quartinha37. E como sei? Porque peguei e senti. Não havia vida 

plena. E se não havia vida, não era uma quartinha. Pelas informações que obtive, 

posteriormente, dois Pais-de-Santo foram no mesmo laboratório, jogaram búzios38 e disseram 

o mesmo. 

Já que estou falando sobre vida, deixe-me explicar: tudo no Batuque tem vida 

latente. Absolutamente tudo. O que vai diferenciar se é uma vida latente para uma vida 

autônoma/plena é uma série de rituais. Nem darei exemplo de objetos. Darei de uma humana: 

Sou de Iemanjá e ela sempre esteve comigo. Ela era uma vida latente, que poderia ser uma força 

plena ou não. O que a fez ser plena e ter autonomia foram minhas obrigações e meu odú39. O 

mesmo ocorre com plantas, pedras, quartinhas, guias, tambores, animais, etc. Todos nós temos 

Orixá que é nosso dono, nos rege, nos molda e nos protege. Se seremos consagrados e o Orixá 

existente naquele ser (humano ou não) será “pleno” e “nascerá” depende dos vastos caminhos 

traçados em nosso Odú. 

Portanto, para um batuqueiro, imaginar que há humanos que querem controlar tudo 

o tempo todo – em sua vida pessoal ou profissional – é bastante incomum. Foi algo que, pela 

minha criação e formação originária, doía e me abalava quando iniciei no Batuque. Minha Mãe 

de Santo sempre me diz “é no tempo deles”. E eu, com ética protestante, que tanto lutei para 

ser “ocidental”, tive que lidar com uma “perda” de controle que foi difícil. 

Portanto fica o conselho para os (as) que batem no peito e se dizem “humanistas”: 

de que humano você está falando? Porque eu, meu coletivo e vários outros coletivos, não 

queremos esse “protagonismo” de relações dentro das nossas existências – não faz parte do que 

somos, do que acreditamos ou de como apreendemos nosso mundo. Em geral, nos colocamos 

à disposição de uma força maior. E quando você faz isso, você volta a nos violentar, se iludindo 

e pensando que está nos ajudando. 

 

                                                 
37 Quartinhas e outras materialidades sagradas e vivas estarão contempladas no capítulo quatro. 
38 Informações a respeito, estarão também presentes no capítulo quatro. 
39 Caminhos. 



60 

 

After all, most non-capitalist societies have never established those greats (modernist) 

divides, which we are trying so desperately to get rid of, after three centuries of 

Cartesianism (THOMAS, 2004 apud GONZALÉZ-RUÍBAL, 2007, p.111). 

 

Concordo, numa perspectiva de arqueologia simétrica, com Olsen apud González-

Ruíbal, 2007, p. 291) quando diz: 

Lo que promete la arqueología simétrica es que si dejamos de tratar la acción, la 

influencia y le poder como posesiones raras de las cuales sólo disfrutan los humanos, 

quizá seamos capaces de producir historias más justas, interesantes y realistas sobre 

los colectivos de él pasado y de presente. 

 

Entretanto, permito-me expandir a simetria dessa arqueologia (de uma virada 

ontológica) também à Academia e aos povos que se propõe analisar. Percebo que muitos dos 

autores que realizaram “etnoarqueologia” e análises das materialidades relacionadas a culturas 

de matrizes africanas, costumavam buscar um precedente africano, correlacionando e fazendo 

constantes analogias a este (WOLFF, 2016). Minha proposta se encaminha para um outro 

segmento de pesquisa: a arqueologia do presente e a compreensão dos coletivos neles mesmos. 

 

2.3 Arqueologia do presente 

 

Este trabalho pretende se focar na Arqueologia do Presente. O objeto 

epistemológico da arqueologia é a materialidade relacionada aos seres humanos, independente 

da sua temporalidade. Entretanto, a Arqueologia do Presente não é apenas uma vertente 

metodológica utilizada para estudar coletivos contemporâneos ou de um passado relativamente 

recente. Aqui, faço uma crítica a um pensamento comum e muito divulgado, inclusive, por 

profissionais que se denominam arqueólogos, que utilizam a composição da palavra 

“arqueologia” e acreditam, difundem e defendem que a ciência arqueológica estuda apenas o 

passado e, preferencialmente, um passado longínquo. 

Na realidade, a arqueologia do presente trabalha com a crítica a uma 

etnoarqueologia, realizada especialmente há cerca de meio século, no campo da consolidação 

da arqueologia mais cientificista na Nova Arqueologia. A etnoarqueologia, a serviço da 

corrente processual da Nova Arqueologia, utiliza dados etnográficos de povos contemporâneos, 

considerados enquanto “primitivos”, para comparar os dados obtidos com povos de um passado 

mais longínquo, de sociedades “pré-históricas” (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009). 

O objetivo da etnoarqueologia era a comparação. Portanto, através da coleta de 

informações, comumente deixadas de lado pelos antropólogos (como produção, descarte, 

tecnologia, savoir-faire, ou seja, questões de ordem mais material) e, com os dados obtidos por 



61 

 

meio da coleta etnográfica destas informações, realizarem analogias às culturas “pré-históricas” 

para estabelecer como estas últimas provavelmente (segundo eles) viviam, sistematizando esses 

dados (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009). 

La misión de la etnoarqueología en este contexto era ofrecer “teorías de alcance 

medio”, o lo que es lo mismo, marcos de referencia básicos que permitieran dar 

solidez a teorías arqueológicas más amplias. (…) Por la tarea que fue inicialmente 

encomendada, la etnoarqueología ha tenido un carácter funcionalista, universalista y 

ahistórico, es decir, ha tratado de encontrar explicaciones al registro arqueológico que 

no se hallan condicionadas por un determinado contexto histórico o culturales y se ha 

preocupado sobre todo por cuestiones de tipo económico y ecológico. (GONZÁLEZ-

RUÍBAL, 2009, p. 17). 

 

González-Ruíbal (2007, 2009) também faz crítica à arqueologia pós-estruturalista 

(ou pós-processual), afirmando que esses arqueólogos deram mais ênfase às ordens simbólica 

e social (humano-sociais, no caso) e que, por tal razão, a bibliografia etnoarqueológica 

interessava a eles menos que obras históricas e/ou antropológicas. Em suas palavras: “Sin 

embargo, resulta que los arqueólogos, y los etnoarqueologia, sí estudian aldeas- como 

colectivos formados por personas, animales, edificios y artefactos, pero los investigadores 

posprocesuales parecen haberse olvidado de ello” (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009, p.18). 

Muito provavelmente porque trabalho com coletivos contemporâneos (além do 

mais, com meu próprio coletivo), somado a minha formação enquanto acadêmica social, 

sempre tive um mal-estar em relação à etnoarqueologia. Tanto é que, mesmo em meu 

anteprojeto, relutei muito para sequer utilizar essa palavra, com consciência de tudo que ela 

significava. É o que González-Ruíbal (2009) também ressalta: o caráter ético da nossa 

profissão, no momento em que se realiza uma “etnoarqueologia”. Não sei você, leitor (a), mas 

eu, apesar de respeitar as pessoas e seus respectivos trabalhos, não consigo enxergar licitude, 

transparência ou empatia quando trabalhamos com um determinado grupo para compará-lo a 

outros. 

A comparação sempre virá – somos humanos e nosso olhar foi treinado para 

comparar, para perceber o mundo. Exemplos simples são as cores: azul-céu, verde-esmeralda, 

etc. Acredito que a comparação está intrínseca na forma de apreender o mundo em nossa cultura 

e somos ensinados, desde muito cedo, a comparar para compreender, especialmente na 

sociedade em que vivemos. 

Entretanto, ir a um povo, coletar dados, sem citar suas particularidades, apenas 

coletar informações a respeito de sua maneira de lidar com as materialidades com a finalidade 

de comparar com outros povos é absolutamente antiético, em minha opinião. E concordo 

completamente com Ruíbal (2009), quando ele afirma que esse método “lembra bastante” 

arqueólogos “coloniais, que roubam (literal ou figurativamente) as sociedades que estudam”. 



62 

 

O autor propõe – após toda sua crítica a essa forma não-ética de se fazer ciência, que não 

respeita as distintas ontologias e que as trata de maneira colonizadora – a Arqueologia do 

Presente. 

Al igual que hacen los antropólogos, deberíamos estudiar a los grupos con que 

trabajamos cómo un fin en sí mismo, más que como una mera fuente de analogías. Se 

trata, en cierta manera, de darle la vuelta a la dependencia antropológica de la 

arqueología: en vez de escribir imposibles etnografías del pasado (la etnografía 

implica el tiempo presente), debemos producir arqueologías del mundo 

contemporáneo, que nos permitan comprender mejor a las sociedades vivas. Este tipo 

de arqueología, además, puede proporcionar elementos de comparación para 

arqueólogos que exploran periodos y culturas diversos (como sucede con otras de 

investigaciones históricas y antropológicas), pero, desde un punto de vista ético, evita 

convertir a los pueblos con quién trabaja en menos suministradores neutros de 

analogías geológicas. (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009, p. 19). 

 

Observamos, assim, que o autor, compreendendo a necessidade humana de 

comparação e de referências, academicamente falando, não elimina as possibilidades de 

eventuais comparações. Entretanto, a finalidade não é a comparação: a finalidade está nela 

mesma. Apresentar os contextos dos grupos, suas materialidades em si e se, futuramente ou até 

simultaneamente, outro profissional consultar esses dados, ainda que como referências 

comparativas para outros estudos (seja pretérito, seja contemporâneo), tais dados estão ali, não 

forjados para se assimilar ou se distinguir, mas sim completos neles mesmos. 

Uno de los objetivos principales de la arqueología del presente es trascender la 

biografía del artefacto y analizar las intrincadas relaciones históricas entre personas y 

cosas. (…) La arqueología del presente es también una etnografía, una descripción de 

las sociedades vivas, pero no es una etnografía convencional, sino una etnografía de 

la materialidad. (…)La función de la arqueología de presente es, por tanto, devolver 

la experiencia real y directa del mundo a la etnografía: demostrar que las aldeas son 

mucho más que un escenario en el que se desarrolla el trama social. (GONZÁLEZ-

RUÍBAL, 2009, p. 19). 

 

Em seu outro trabalho, acrescentando à perspectiva de arqueologia simétrica, a 

colonialidade e a imposição das dualidades modernas a grupos que dela não compartilham, 

Gonzáles-Ruíbal afirma: 

What we are truly have is a mass of times and things, memories and peoples, and 

archaeology must make the most of it, delving into temporal multiplicities, instead of 

imposing radical and untenable divides, freezing Others in time, and erasing what 

does not easily fit within our linear schemes (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2007, p. 115). 

 

[…] se abordan cuestiones que tienen que ver con procesos de contacto cultura, 

hibridación, identidad étnica, tecnología y sociedad y organización del espacio 

doméstico, que son temas todos ellos que interesan a los arqueólogos en la actualidad 

(GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009, p. 26). 

 

A arqueologia do presente, portanto, trabalha, através de teoria e metodologia 

arqueológica (e, permito-me acrescentar, estas associadas a outras ciências), com coletivos 

atuais. Entretanto, diferentemente da etnoarqueologia tradicional, os dados não são coletados 



63 

 

com fins analógicos. Sublinha, também, que essa arqueologia pode vir a trabalhar tanto com 

grupos capitalistas como com sociedades não-modernas. O autor também demonstra que a 

divisão explicita entre passado/presente: ao contrário da etnoarqueologia (em que o segundo 

estaria a serviço do primeiro), na arqueologia do presente, se crê que passado e presente estão 

intrinsecamente unidos. (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009). 

The archaeology of the present is not conceived as an analogical practice, which seeks 

in some living cultures inspiration for understanding dead others. Nonetheless by 

carrying out this kind of research, we can still contribute to archaeology and 

anthropology as a whole, by encouraging a more reflexive, symmetrical and 

materially conscious practice. (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2007, p. 122). 

 

Finalmente, a arqueologia do presente é, acima de tudo, uma arqueologia política. 

Sei o quanto é confortável analisar dados de um passado longínquo, se apropriar dados de 

ciências exatas e concatenar essas informações, divulgando trabalho e obtendo reconhecimento 

apenas entre nossos pares. Não há conflitos de interesses, não há aquilo que pode se dizer que 

está equivocado ou o que pode colocar o (a) pesquisador (a) em “maus lençóis” perante grupos 

ainda existentes40; não há quem reclame. Em minha profissão, existe certo fascínio no passado 

– a sensação de descoberta, a sensação de controle. Para a análise dos resultados, usamos o 

subjuntivo para mantermos a velha “modéstia” daquele pesquisador unívoco e onisciente sobre 

o qual falamos no primeiro capítulo e seguimos nossa vida tranquilamente, sem, rotineiramente, 

ter que dar muitos resultados a ninguém que não seja nossos colegas de profissão. 

Se colocar no meio do maremoto, com pressões de todos os lados, especialmente 

se preocupando em não ferir ou não parecer colonizador, além de parecer aterrorizante (e já 

digo, é) é também um exercício diário de autoculpa, de luta social e política (o que é, já adianto, 

bem recente e raro – academicamente falando – na arqueologia). Mestres meus ou mestres dos 

meus mestres criticam, a toda hora, racismo, governo, machismo em redes sociais. Um desses 

mestres, inclusive, disse a nós, alunas, em sala de aula, que nós estávamos na arqueologia para 

embelezar a Ciência. Este foi o mesmo mestre que disse que todas as culturas “oriundas” de 

“África” eram iguais. 

Que essas atividades tenham sido veladas nas ciências sociais tradicionais não deveria 

ser uma surpresa. As pessoas oprimidas podem manter escondidas uma consciência e 

podem não revelar o seu verdadeiro self por razões de autoproteção [...]. Elas estão 

mantendo o controle sobre sua definição enquanto sujeitos, enquanto seres humanos 

plenos, a rejeitarem definições delas próprias como “outros” objetificados. [...]. 

Pessoas que se veem como plenamente humanas, como sujeitos, se tornam ativistas, 

não importa qual limitada seja a esfera de seu ativismo. (COLLINS, 2016, p.113-114). 

 

                                                 
40  Se bem que, por experiência própria, mesmo com coletivos contemporâneos reclamando, há pouca alteração 

desses trabalhos ou das formas de realiza-los. Lembremos sempre que somos quase-humanos e, portanto, nessa 

visão cruel, devemos ser sempre tutelados. 



64 

 

Interessante que dialogando com duas amigas arqueólogas que, fazendo escavação, 

encontraram contas de guias de diferentes colorações em relação às que as bibliografias a 

respeito constatam. Ambas estavam desesperadas por não haver essa referência em trabalhos e 

sendo elas do Rio Grande do Sul, não posso deixar de rir da ironia do destino. Isso é o que dá 

querer comparar culturas diferentes e não se atentar a peculiaridades, comparando 

materialidades de povos que, de semelhança, só há a origem remota a um enorme continente. 

“Afinal, tudo é preto, né? Tão aí falando de Orixá, deve ser a mesma coisa”.  

Por fim, finalizo essa sessão com a citação de González-Ruíbal, demonstrando a 

importância política da arqueologia com um viés político. 

La arqueología de presente toma una postura crítica ante esta situación e incorpora 

como parte de sus objetivos abordar cuestiones relacionadas con la globalización, la 

violencia política, los programas de desarrollo o las e injerencias estatales en la vida 

de las comunidades que estudia (GONZÁLEZ-RUÍBAL, 2009, p. 26). 

 

 

2.4 Afecção e Autoetnografia 

 

Em minhas, relativamente poucas, leituras da antropologia, encontrei o termo 

afecção, de Favret-Saada, bastante citada por Wolff (2016) para abordar terreiras, em sua 

dissertação de mestrado em arqueologia. Quando li o texto, senti que poderia ter mais respaldo 

acadêmico se citasse a autora, com pavor ao me declarar simplesmente uma autora (também) 

êmica. Nunca escondi que sou batuqueira, mas não queria expor tanto “minha cara a tapas” da 

Academia, sem, ao menos, me revestir de uma armadura mais “dura” (esse medo ainda existe 

em mim e eu o confesso). 

Em minha qualificação, entretanto, me demonstraram que essa “afecção” no sentido 

de Favret-Saada (2005) necessitava certa alteridade, o que, outrora, foi o meu caso, mas já não 

o é. De fato, quando iniciei meu trabalho sobre Umbanda, em 2012/2013, eu, jovem, 19/20 

anos, oriunda de família evangélica, mesmo já não frequentando a igreja protestante há anos, 

comecei minha afecção sem nem ter noção disso (não tinha tido contato com essa bibliografia 

até minha inserção no mestrado). Ao entrar no centro de umbanda, pela primeira vez, fui 

altamente fria, quase como se quisesse provar a mim mesma que, com isso, eu era uma 

arqueóloga melhor, uma cientista melhor. Não demorou, foram duas semanas entre uma terreira 

e outra e a Dona Jacuí – Cacique do Centro – me puxou para girar. 

Eu girei pela primeira vez em 2013 e ainda me sinto rodando. Sei, hoje, que Dona 

Jacuí viu em mim algo que eu reprimia sempre e considerava loucura: minha mediunidade. 

Percebi também que, na minha tentativa ridícula de separar esses dois mundos (sim, a dualidade 



65 

 

moderno-ocidental), as entidades (nesse caso, da Umbanda) quiseram me dar um “puxão de 

orelha”. Mas eu era jovem, graduanda. Falei com meu orientador da época e ele me apresentou 

a solução que conhecia. Assim, juntando a observação participante ao pós-processualismo, 

nasceu meu TCC. Não me arrependo. Mesmo vendo o quanto, na tentativa de ter absoluto 

controle, mesmo completamente afetada pela Umbanda, isso guiou o meu caminho. 

A Dona Jacuí me dizia que minha lei era de Santo e, chamada, eu fui. E fui também 

porque queria, pelo menos o distanciamento e o estranhamento para falar sobre a Umbanda, 

para me provar cientista. Eu olho para a menina assustada que fui e sorrio. Porque o que essa 

menina não sabia é que estava seguindo seu Odú. Essa menina que hoje questiona e se 

autocritica precisou ter essa experiência para ter propriedade para falar sobre afeção e, no 

momento, sobre autoetnografa e conhecimento êmico. Essa menina, que alisava os cabelos e 

sonhava com cirurgia de nariz para “embranquecer” (ainda que não admitisse que era essa 

razão), hoje vem falar dos seus, sem constrangimentos. Essa menina, em constante aprendizado 

e sem vergonha do conhecimento, oriundo de qualquer povo, língua, cultura e ontologia, pode, 

agora, ver o primeiro filho (meu TCC), com o carinho da mãe que poderia ter feito mais. 

Provavelmente, pensarei isso desse meu segundo filho, no futuro. E de outros que (espero!) 

virão. 

O pressuposto da autoetnografia perpassa as críticas já realizadas neste texto: o local 

de fala, o privilégio branco ocidental em detrimento de outros coletivos e a inserção plena de 

grupos marginalizados para falar de si. 

Es solamente cuando figuras subalternas como las mujeres, los orientales, negros y 

otros “nativos” hacen suficiente ruido cuando se les presta atención y se les responde 

cuando hablan. Antes de esta situación, se los mantuvo más o menos ignorados, como 

a lo criados en las novelas inglesas del siglo XIX; estaban allí, pero eran inexplicables 

más allá de su aparición como un elemento útil del decorado. Convertirlos en tópicos 

de discusión o campos de investigación es, necesariamente, cambiarlos en algo 

fundamental y constitutivamente diferente. De ahí que la paradoja no desaparezca 

(SAID, 1996, p.32). 

 

A autora Daniela Versianni comenta que a proposta de autoetnografia rompe, ela 

própria, com a ideia de biografia, forjada no período iluminista e na qual se fala de um sujeito 

“unívoco e estável” (VERSIANI, 2002). Segundo ela, a partir do momento em que o autor parte 

da consciência de que, em si, há possibilidade dialógica, nasce a autoetnografia, rompendo com 

as dualidades moderno-ocidentais. 

O conceito de autoetnografia, uma alternativa conceitual útil a pesquisadores da 

cultura preocupados em superar uma série de dicotomias predominantes na reflexão 

teórica dedicada tanto às autobiografias quanto às etnografias, aqui denominadas 

escritas de construção de selves: o Mesmo versus o Outro, subjetividade versus 

alteridade, individual versus coletivo, sujeito versus objeto, etc. 

[...] 



66 

 

Em seu aspecto metateórico, a elaboração de um conceito como de autoetnografia 

insere-se em uma reflexão menor que, atribuindo ao produtor de conhecimento a 

responsabilidade pela construção da própria episteme, está empenhada em elaborar 

um instrumental teórico capaz de lidar com questões de subjetividade e identidade de 

modo a não reduzir sua complexidade às simplistas dicotomias (SHIMIDT, 1996 

apud VERSIANNI, 2002, p. 68-69). 

  

O objetivo, segundo Versianni, é a postura reflexiva, o aprofundamento na cognição 

do etnógrafo, que não deve mais ser o Sujeito unívoco e onisciente dos textos, para 

estabelecimento de realidades às quais pertence. 

Para tal, pesquisadores culturais devem manter, tanto quanto possível, uma postura 

autoreflexiva (autoetnográfica), atenta à construção intersubjetiva de sua própria 

subjetividade, circunstanciada por trajetórias intelectuais e pessoais singulares, 

através de sua inserção em diferentes grupos socioculturais, do imbricamento de 

curiosidades teóricas e escolhas relacionais, afetivas e até mesmo casuais e 

contingenciais, elementos esses presentes na construção de seus objetos de estudo. 

[...]  

Nesse sentido, nos modelos alternativos de autobiografias apontados por Watson, a 

escrita autobiográfica torna se reveladora das diferentes vozes culturais interiorizadas 

pelo self ao longo de sua trajetória pessoal e advindas das relações por ele 

estabelecidas com outros selves em contextos específicos. [...]. Em suma, Watson 

parte de uma concepção de subjetividade histórica, que se constrói pela constante 

interação e diálogo com outras subjetividades. Esse processo intersubjetivo e 

contextualizados revela se no próprio processo da escrita.  

[...] 

A percepção quanto ao grau de monologismo ou dialogismo de um texto é 

estabelecida pelo próprio teórico ou crítico, a partir da ênfase sobre os elementos que 

considera produtivos para este propósito. Isso nos leva a reconhecer as escolhas de 

sustentação de estratégias de leitura como políticas de leitura. (VERSIANNI, 2002, 

p. 61-71). 

 

Devo alertar que a subjetividade e o “auto” de autoetnografia não dizem respeito a 

um self (a um “eu”) único neste trabalho, mas também atenta-se às experiências do meu coletivo 

e nossas relaçõe. Esta dissertação carrega todas as minhas preocupações, sentidos, cognições, 

por duas grandes razões: primeiro porque, ao estabelecer diálogo com a Tenda e ser inserida 

nela enquanto Filha de Santo, algumas situações foram permitidas e negociadas de determinada 

forma; segundo (e mais importante), tenho plena consciência de que nenhum (a) autor (a), por 

mais que dedique-se a isso, separa-se de seu mundo, de sua realidade, de suas vivências.  

Não apenas tenho consciência disso, mas resolvi mostrá-lo em meu mestrado 

também. Não porque é bom falar de mim. Pelo contrário, quem é mais íntimo meu, sabe que, 

mesmo participativa em aulas, tenho fortes problemas em expor minha vida a quem não 

conheço ou apresentar palestras, por exemplo. Mas o faço porque é necessário: porque preciso 

falar dos meus e, estando eu inserida neste espaço (da Academia e do Batuque, 

simultaneamente) utilizo mais de minhas experiências. Mas nunca estou só. Sempre estou com 

minha Iemanjá e sempre falo aquilo que aprendi na Tenda. 



67 

 

Segundo Collins, Mannheim (1954) posiciona os “estrangeiros” na academia 

enquanto os pesquisadores marginais e alerta para a importância da postura crítica dos mesmos 

acerca da diversidade e da “criatividade das disciplinas acadêmicas” (COLLINS, 2016). 

É o posicionamento estratégico que temos de, ao nos sentirmos incomodados com 

as representações que fazem de nós, colocar em balanço não apenas aquilo que apreende nossa 

realidade, mas também questionar de onde e como partiram tais interpretações. 

Como outsiders within, estudiosas feministas negras podem pertencer a um dos vários 

distintos grupos de intelectuais marginais cujos pontos de vista prometem enriquecer 

o discurso sociológico contemporâneo. Trazer esse grupo- assim como outros que 

compartilham um status de outsider within ante a sociologia- para o centro da análise 

pode revelar aspectos da realidade obscurecido por abordagens mais ortodoxas 

(COLLINS, 2016, p.101). 

 

A autora vai além e trabalha com a noção de estereótipo enquanto forma de 

dominação: a tentativa de nos estereotipar, mesmo que beneficamente, como é o caso de 

mulheres brancas dominadas – ainda que de maneira mais sutil pelos homens brancos. Me 

permito acrescentar a essa esteriotipação que, a princípio parece benéfica, o caso do 

“afrocentrismo”. Ambos (a dominação sutil e “cavalheira” de homens brancos e o 

afrocentrismo) podem colocar em perigo a nossa identidade, tanto quanto um eurocentrismo ou 

uma transversalidade de opressões às mulheres negras (GWALTNEY, 1980 apud COLLINS, 

2016; BRAH, 2006).  

A questão, penso, está no centrismo. A identidade é fluida e constituída de inúmeras 

facetas em diferentes momentos. E, partindo do “fascínio da raça”, Gilroy (2007) nos mostra 

que 

a identidade se torna uma questão de poder e autoridade quando um grupo procura 

realizar a si próprio de uma forma política. [...]. A consciência da identidade ganha 

um poder adicional a partir da ideia de que ela não é o produto final da “audácia” de 

algum homem grandioso, mas o resultado de uma experiência compartilhada, 

enraizada e vinculada em especial a lugar, localização, linguagem e mutualidade. 

(GILROY, 2007, p. 125-126). 

 

Por esta razão e, compreendendo os perigos da ideia de qualquer “centrismo” em 

relação à identidade e autoavaliação, Patricia Collins nos demonstra que as mulheres brancas 

americanas (ao que estendo, nessa mesma situação, ao povo de Batuque), também devem se 

alertar, tanto quanto as negras, já que: 

Enquanto ambos os grupos são estereotipados, embora as maneiras diferentes, a 

função da imagem é a de desumanizar e controlar ambos. Visto por esse prisma, faz 

pouco sentido, a longo prazo, para as mulheres negras trocar em conjunto de imagens 

controladoras por outro, mesmo se, a curto prazo, estereótipos positivos levem a um 

melhor tratamento. (COLLINS, 2016, p. 103). 

 



68 

 

No caso do Batuque, somos uma identidade afro-gaúcha. As estruturas dos templos 

de culto são extremamente particulares, assim como as formas de culto, de convívio e 

materialidades. E essa é a razão fundamental para a realização de uma autoetnografia: mostrar 

particularidades, muitas vezes não seriam notadas por um outro olhar, de um meio acadêmico 

não inserido. 

A insistência de mulheres negras autodefinirem-se, autoavaliarem-se e a necessidade 

de uma análise centrada na mulher negra é significativa por duas razões: em primeiro 

lugar, definir e valorizar a consciência do próprio ponto de vista autodefinido frente a 

imagens que promovem uma autodefinição sob a forma de “outro” objetificado é uma 

forma importante de se resistir à desumanização essencial aos sistemas de dominação. 

O status de ser o “outro” implica ser o outro em relação a algo ou ser diferente da 

norma pressuposta de comportamento masculino branco. 

[...] 

Tanto ideologias racistas como sexistas compartilham a característica comum de tratar 

grupos dominados - os “outros”- como objetos aos quais faltam plena subjetividade 

humana. [...]. Visto por esse espectro, a autodefinição e a autoavaliação não são luxos, 

são necessárias para a sobrevivência da mulher negra. [...]. Em contraste com visões 

de culturas que enfatizam os valores únicos e a-históricos de um dado grupo, a 

abordagem de feministas negras tem colocado uma maior ênfase no papel já 

economias políticas historicamente específicas para explicar a resistência de certos 

temas culturais. (COLLINS, 2016, p.105-106-110). 

  

Dessa maneira, esta dissertação, com cunho êmico, de identidade e de 

pertencimento, propõe realizar uma autoetnografia arqueológica, somando os pressupostos de 

autoetnografia e arqueologia do presente com os da “virada” ontológica – que, para nós, 

batuqueiros, já é parte inerente de nossa ontologia. 

Assim, mais uma vez, ressalto que a proposição de autoetnografia e a valorização 

do conhecimento dos outsiders não significam ignorar ou “eliminar” os feitos de outros 

pesquisadores que não façam parte desses grupos marginalizados, mas sim a importância e 

crucial relevância do protagonismo de nossos grupos.  

Durante séculos, fomos representados (as), cobiçados (as), violentados (as), 

saqueados (as) para um mesmo fim, por um mesmo princípio colonizador. E, atualmente, 

despertamos e exigimos poder falar de nós. É nosso direito, é nosso saber êmico. Mas muitos 

(as) pesquisadores (as) têm receio disso. Já ouvi gente dizendo que tem medo de falar algo 

sobre nós e nós silenciarmos essa pessoa. Desculpe, mas isso para mim parece a mesma face 

do chamado “racismo reverso”: ele não existe, mas existem pessoas brancas que não suportam 

passar por qualquer coisa que desestabilize seu poder e sua dominância, suas crenças e sua 

violência intrínseca. Ninguém, dessas pessoas, questiona se o movimento que estamos fazendo 

não é reação a uma série de violências tão estruturais que nem mais são vistas enquanto 

violência. Não é porque não são vistas que deixam de o ser. 



69 

 

Em certo simpósio, houve uma apresentação que falava do ensino de história em 

quilombos. O trabalho, academicamente-ocidentalizado, era magnífico. Cheio de citações, 

referências e neutralidade. Eu me senti profundamente incomodada. A autora era uma mulher 

negra, mas parecia não se importar com aquilo que estava dizendo. Uma máscara de 

neutralidade imensa estava em sua face e seu corpo. Ou talvez ela realmente não se importasse 

(afinal, empatia não alcança a todos). 

Foi quando soube que a apresentadora era, na verdade, quilombola e falava de seu 

próprio coletivo. Quando houve o questionamento do local de fala dela, ela afirmou que tentava 

ser o mais objetiva possível e confessou que sempre houve uma “marginalização” dos seus 

saberes e de outros quilombolas – como se estes tivessem dificuldade em aprender, como se 

fossem “burros41”. 

Percebi, então, que ela tinha medo. Afinal, ela precisava ser moldada para poder 

estar ali. Logo após o dela, questionaram meu trabalho. Comecei a falar a respeito da violência 

cometida aos (às) meus (as) ancestrais, aos (às) meus (as) irmãos (as), aos meus orixás. E, como 

uma boa cientista “não objetiva” que sou, caí aos prantos no meio de minha fala. Todos se 

assustaram e eu não disse o motivo pelo qual estava chorando. 

A razão, entretanto, era evidente para mim: reforça-se velhas tradições de 

deslegitimar negros (as), quilombolas, indígenas, povos “outsiders”, como mostra Collins. 

Temos constante medo de falar sobre nós. E vi o quanto isso se tornava evidente no trabalho da 

colega. Senti em meu corpo, os olhares dos corredores da universidade de pessoas que se 

perguntavam qual era a razão de eu estar ali. Senti em meu corpo a violência de ser sempre 

exótica, interessante para se conversar, para se obter informações, mas nunca digna de propagar 

e ser ativa na produção do conhecimento acadêmico. A eterna colega “informante”, mas a 

jamais arqueóloga, mesmo com diplomas em minha gaveta. 

Quantos outros, além de mim, estão em similar situação? Alguém, de fato, se 

importa? Ou, para uma consciência tranquila, lutamos pelas cotas para inserção de corpos 

negros, mas exigindo deles sempre as “máscaras brancas” que Fanon (2016) nos fala? Então, 

quando nos propomos a uma autoetnografia, não estamos falando apenas de nós mesmos. 

Estamos falando de nossos coletivos, de nossas experiências em distintos grupos em que 

estamos inseridos. No meu caso específico, essas experiências são ainda mais cruciais porque 

exprimem uma trajetória de cientista “quase branca” para a experiência completa de uma 

batuqueira negra de pele clara. 

                                                 
41 Palavras dela. 



70 

 

Não é sobre respeitar a forma centenária de se fazer Ciência ou desrespeitar a 

tradição Acadêmica. Mas é a denúncia direta de que enquanto essa Ciência não respeitar outros 

povos, outras tradições e ciências – muito mais antigas e, com todo perdão, mais efetivas em 

diversas áreas do saber – nós não podemos sequer imaginar uma Ciência “igualitária” (nos 

termos humanistas) e, muito menos, equitativa.  

Não preciso ser igual e, muito menos, preciso me moldar a uma forma cristalizada. 

Não preciso ser ou “informante” ou pesquisadora. Posso ser ambas e sem ter que me esforçar 

mais para atingir metas que me impõem por não considerarem meus saberes milenares 

suficientes. Minhas materialidades podem ser objetos e sujeitos. Eu abdico de um 

estranhamento porque me recuso a fazer uma dissertação em que eu violente o povo que estudo 

e do qual faço parte. Já somos violentados (as) há séculos, inclusive por essa mesma Ciência. 

E não é de se surpreender que grupos marginalizados, ao adentrarem na Academia, sequer falem 

sobre suas origens plenamente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo III 

História, Histórias e Estruturas do Caminho Sagrado 

 

Esta casa foi fundada em 28 de julho de 1960 pelo Babalorixá Antonio Rubens 

Teixeira Ribeiro (filho de Oxalá da tribo Oyó Bomi).  

* portanto quase todos da casa ou que aqui aportam são descendentes desta linhagem.  

A herança que ele me deixou, foi esta, mesmo passando por cima de algumas 

restrições, sou o único filho carnal dele a ter o axé do Boi mesmo não sendo Filho de 

Santo dele pois meu Pai de Santo era o saudoso e querido por mim e por muitos, o Pai 

João Alves, que era irmão de santo do meu pai – ambos (eram) os Filhos de Mãe 

Rosinha da Yemanjá. 

Meu pai começou a escrever o caderno dele em 5 de Abril de 1977 ano da Oxum em 

Rio grande (engraçado eu também começo dia 23 de maio de 2011- Ano da Oxum)  

A casa é chamada de Tenda de Nação Africana Do Pai Oxalá porque a casa era da 

esposa dele (minha mãe carnal (Iracema Milano Ribeiro filha de Xapanã, filha de 

santo da Dona Masilda de Yemanja.  

E ele escreveu assim, portanto a casa é do Xapanã e o Oxalá alugou. Comecei a passar 

tudo que sei e que meus filhos terão de fazer sem a minha presença. 

Peço, de todo coração, que eu termine esta obra, para o bem de todos e a gloria dele, 

o que vou escrever não é de minha vontade ou que eu queria que fizessem, mas o que 

TEM DE SER FEITO DESDE A MATANÇA ATÉ A LEVANTAÇÃO. (CADERNO 

DE ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI DO OXALÁ, 2011). 

 

 

Inicio este texto, como sempre, emocionada. Pensei em colher os dados do Caderno 

do Pai Rudinei de Oxalá, mas não posso explicar ao (à) leitor (a) a emoção quando me 

entregaram este caderno. Em seu título, o caderno junta as informações aprendidas por Pai 

Rudinei e seu pai sanguíneo, Pai Rubens. Sensibilizo-me como aquela que vê sua ancestralidade 

“gritando”, como quem sente pertencimento, carinho, confiança. Espero um dia poder retribuir 

tudo o que a Tenda me deu e, dando minha cara a tapa, com temor, ao ler este caderno, além de 

aprender muito, eu também me senti abraçada pelos pilares42 da Tenda. 

Seu Rudinei sempre foi sentido por mim, dentro da Casa. Eu ainda não entendia 

minha mediunidade ou quem estava próximo a mim, enquanto eu lavava pratos na casa, sempre 

                                                 
42Como a Tenda é uma Casa de Nação passada “de pai para filho”, os pilares da Tenda são aqueles que estão 

ligados por laços sanguíneos ou de casamento. Os pilares fundadores são Dona Iracema e Seu Rubens, depois seu 

Rudinei e Mãe Geny e os frutos deste casamento: Ricardo, Rudy e Giulya. O único que tem companheiro 

pertencente a Tenda é o Rudy – meu noivo. Ricardo é casado, mas sua esposa não frequenta a Tenda e Giulya, 

apesar de seu companheiro ser muito presente nas atividades da casa, não possui vínculos enquanto filho-de-Santo. 



72 

 

com um caracol que surgia do nada na cozinha quando eu estava. Só sabia que sentia paz, amor, 

conforto nessa tarefa, como se alguém tivesse me cuidando e zelando. Foi o Rudy, meu noivo, 

que me informou, com lágrimas nos olhos, “é meu pai”. Assustei-me. Mas explicava tudo – 

incluindo os frequentes caracóis (Caracol é Oxalá). Meu sogro, que, muito provavelmente seria 

meu Pai de Santo se ainda estivesse aqui, mais uma vez me fascina. 

Nunca o conheci enquanto estava encarnado. Espero honrá-lo e a todos da Tenda e 

do Batuque. E, ainda que tenha sido um dos caminhos mais difíceis que trilhei, com lágrimas 

nos olhos, lembro da frase que minha mãe sanguínea sempre me disse “melhor as lágrimas de 

ter perdido que a vergonha de não ter tentado”. Venham a mim, seres de luz! Venham a mim 

porque este é o momento em que vou dar meu melhor para honrá-los e inseri-los dentro de mais 

um espaço, que durante anos, foi inalcançável sem a mediação de quem nos violentou e tentou 

nos dizimar de todas as formas. 

 

 

3.1 Fundação e Histórias 

 

A Casa, construída pelas próprias mãos de seus fundadores, é do Xapanã. Isso 

porque Dona Iracema Ribeiro era sua dona legalmente, sendo ela desse Orixá. Trabalhadora, 

no mundo espiritual e fora deste, foi funcionária da fábrica Rheingantz, localizada na avenida 

de mesmo nome, em Rio Grande - RS. Ascendência italiana, conta-se na Casa que, quando foi 

acometida pelo mal de Alzheimer, ela maldizia a todos em dialeto italiano. Dona Iracema era 

oriunda de Bagé, onde frequentava terreiras43. Foi numa dessas terreiras que indicaram a ela 

que “sua Lei era a de Santo”44. Quem estava chegando45 não era uma entidade, como costuma 

ocorrer na Umbanda, mas sim o próprio Orixá Xapanã. 

 

                                                 
43 Terreiras são festas (giras) da expressão religiosa umbandista. Pelo menos em Rio Grande, Terreiras não são as 

estruturas ou estão diretamente relacionadas às práticas de Batuque.  
44 Ver definição no dicionário em anexo.  
45 Ver definição em anexo. 



73 

 

  Figura 13 – Foto do documento do Registro de Imóveis. 

 

 

 Fonte: Da autora. 

 

A certidão acima identifica um lote ordinário de terreno, pela qual a habitação 

torna-se mais que uma casa e um terreno, torna-se o lugar de interação com a ancestralidade e 

a sacralidade. A casa foi habitada pela mãe de Dona Iracema, e, com o tempo, transformara-se 

em “escombros de madeira”. Aos poucos, foi sendo reformada e edificada pela família de dona 



74 

 

Iracema e, posteriormente, por Seu Rubens Ribeiro. A casa, então, passou a ser planejada e 

levantada, pensando-se nos seus moradores – humanos e não-humanos.  

 

 Figura 14 – Foto do projeto de ampliação da Casa. 

 

 

 Fonte: Da autora. 

 

 Figura 15 – Foto do projeto de ampliação da Casa. 

 

Fonte: Da autora. 

 



75 

 

A planta baixa acima configura a casa nos moldes ordinários de uma casa comum, 

como qualquer casa do bairro, mas em verdade ela foi estruturada para configurar uma 

circularidade sagrada, como poderemos verificar a seguir.  

A Casa é do Xapanã, mas a Tenda é do Oxalá, Orixá de Seu Rubens. A Tenda nasce 

em 1960 e o Babalorixá46 responsável era Seu Rubens – esposo de dona Iracema, e que foi 

pronto antes dela. Por essa razão é que a Tenda é do Oxalá. Dona Iracema foi aprontada pela 

Mãe Masilda de Iemanjá, de nação Jeje e Seu Rubens foi pronto pela Mãe Rosinha da Iemanjá, 

de nação Oyó, em Porto Alegre.  

A Tenda, uma vez que Dona Iracema também se tornou Mãe de Santo, ficou sendo 

assim de nação Oyó-Jeje, com ambas as tradições se fundindo em uma só. Se, num primeiro 

momento, por serem desfavorecidos economicamente, não processavam as comidas sagradas, 

nem compravam produtos “prontos” e industrializados, como por exemplo a farinha de Acarajé, 

até hoje isto se perpetua pelo fundamento e tradição: catamos o feijão, o descascamos e, ao 

bater a massa no pilão, rezamos aos orixás. É um momento único, de pleno contato com o 

sagrado e esse sagrado faz a massa crescer em toda sua glória. Por ser a Tenda do Oxalá, 

fritamos nosso Acarajé, por exemplo, em outros óleos que não o de dendê (como geralmente é 

feito), já que o povo de praia47 tem quizila com o dendê na nossa tradição Oyó-Jeje. 

A Casa preserva suas formas e localidades, ainda hoje, os espaços sagrados e 

materialidades que os fundadores nos deixaram, já falecidos. As pinturas que Seu Rubens fez 

nas partes superiores das paredes do Salão, mesmo não tendo nenhum “curso” de artes, são 

representantes emblemáticas da Casa e do sincretismo religioso entre Batuque e catolicismo, 

que o mesmo trazia. São gravuras dos Orixás, de Santos e cenas das histórias deles. 

Essas histórias – dos Orixás, são perpetuadas e recontadas não apenas pela tradição 

oral ou pelas pinturas, mas são relembradas nos gestos corpóreos e nas danças das rezas de cada 

batuque (enquanto festividade). 

Necessito fazer um parêntesis que julgo de extrema importância. Muitos autores 

consideram o Batuque como uma tradição de “perda” em relação ao Candomblé por causa do 

embranquecimento ou o que denominam “sincretismo”. É o caso de Herkovits e Bastide apud 

Corrêa (1994). Entretanto, a concepção inerente do Batuque – que não se restringe à Tenda, é 

                                                 
46  Coloco a palavra mais formal entre nós pela importância da fundação da Tenda. Entretanto, como já coloquei 

no primeiro capítulo, emicamente, não usamos este título, salvo em ocasiões formais. Em geral, no nosso 

cotidiano, chamamos Pai e Mãe de Santo. 
47 O Povo de Praia são os Orixás Oxum, Iemanjá e Oxalá.  



76 

 

o abraçar. Somos incentivados, dentro da nossa ontologia, a abraçar o diferente e incorporar 

cada Casa a sua maneira; isso nos faz sentido. 

Seu Rubens trazia, em suas pinturas, os Santos Católicos. Mas eles deixaram de ser 

apenas católicos. São Pedro é o Bará – e percebemos isso na imagem dele, portanto a chave – 

gesto que repetimos na reza deste Orixá. 

Dona Iracema ensinou ao Rudy, seu neto – ambos filhos de Xapanã – a benzer as 

pessoas na porta do Quarto de Santo, recitando rezas que, para qualquer leigo, seriam católicas. 

Seu Rudinei – filho de dona Iracema e seu Rubens – foi coroinha na Igreja Católica.  

Seu Rubens, como eu, se fascinava por práticas consideradas “obscuras” na 

sociedade Ocidental. Ele, como eu, era um ávido leitor e conhecedor de plantas medicinais, 

sagradas e milagrosas. E era um amante da Goetia Salomônica – eu, particularmente, admiro 

essa prática, mas não lido com ela. Para todos os olhares ocidentalizados, sou considerada uma 

feiticeira – como uma boa filha de Iemanjá. Mas, por esses mesmos olhares, estaria mais ligada 

ao culto do sagrado feminino (ao qual sou adepta) e/ou a Wicca (que nunca frequentei). 

Isso tudo não quer dizer algo tão simples como “sincretismo”. Mas é um movimento 

de abraço que fazemos, literal e figurativamente. Nós vamos a fundo: pesquisamos, jogamo-

nos, abraçamos e encontramos espaços nos quais podemos utilizar aquilo que agregamos. 

Aprofundarei mais um pouco sobre como meu contato com o sagrado feminino me auxiliou a 

me erguer de uma depressão profunda e me conectou mais ainda com a minha Orixá, no capítulo 

quarto. 

Este parêntesis foi necessário para que o (a) leitor (a) compreenda que nunca deve 

buscar um Batuque “puro” e “afrocentrado”. Isto, para nós, pouco existe. Alguns pais de Santo 

estão procurando referências em África, mas esse movimento é relativamente recente (não data 

mais de dez anos).  

Os graus do abraço e da prática abraçada são relativos, intensos e plurais. E isso 

corrobora para ambos, o primeiro e o segundo capítulo de minha dissertação: não se deve 

analisar o Batuque em termos generalistas ou com qualquer relação de comparação à África, 

Candomblé ou Umbanda. 

Em diversos momentos, posso ter citado leves “comparações” ao Candomblé e à 

Umbanda, no meu primeiro capítulo e segundo capítulo. Mas é porque, apesar de parecer 

“oposto” ao proposto da Arqueologia do Presente (de estudar as sociedades, de forma 

reagregada, em si mesmas), ainda me parece fundamental destacar essas diferenças. Não 

apenas por mim ou pela violência que sofri diversas vezes na Academia, mas pelo meu povo, 

de dentro e de fora da Tenda. Vejo que muitos ainda não compreenderam essa distinção 



77 

 

ontológica. E, por ser a primeira pesquisadora êmica realizando uma arqueologia sobre o 

próprio coletivo, essa necessidade grita em mim e vou ouvi-la. 

 

Figura 16 – Sala da Casa, à entrada. 

 

 

 Fonte: Da autora. 

Na figura 4, observamos a sala da Casa, ao entrar. Como nota-se, trata-se de uma 

“sala normal”, com materialidades comuns, mesas, televisão, sofás. Acima, nas paredes parte 

superior, vemos as imagens referidas acima, bem como estátuas de Santa Bárbara e São Jorge 

(ambos em sua forma “católica”).  

Na porta, o Eruexim – arma de guerra da Orixá Iansã, para “varrer” os espíritos sem 

luz e a chave de proteção associada ao Bará. Nos dias de festas, sofás, estantes, televisão e toda 

mobília não associada ao sagrado é retirada, e a sala “comum” vira o salão onde ocorrem os 

Batuques e obrigações. Nesta casa é que Seu Rubens funda a Tenda. Lembram o que disse no 

nosso primeiro capítulo, que a Casa contém a Tenda, mas que a Tenda não contém a Casa por 

inteiro? Era a isso que estava me referindo. 



78 

 

Faço uma observação delicada e que me tirou uma risada gostosa quando li. Meu 

orientador pediu para que explicasse o quadro com imagem de Papai Noel. Como disse: a 

estrutura da Casa abriga ambos espaços: o lar dos moradores – pilares do Batuque e a Tenda 

em si: ou seja, entes humanos e não-humanos que convivem. Não há nenhuma explicação 

“sobrenatural” ou “mística” para isso.  

Apenas está aí porque foi um presente, é “bonitinho” e é um porta-chaves, no qual 

se coloca objetos que possuam forma de chaveiros. Assim como, abaixo dos quadros de 

histórias sagradas, há estantes, sofás, mesas, etc.  

As materialidades estão sempre conjugadas. Não há dissociação ou separação 

forçada entre “sagrado” e “profano”, como há em espaços ocidentalizados. Essa separação não 

é entendida por nós- em especial no Batuque, onde as casas, em sua grande maioria, configuram 

espaços de moradia dos sacerdotes.  

Essas separações são típicas de ontologia ocidental – que, até captamos, em 

distintos graus, algumas coisas, mas não é suficiente para nos apreender. Fiz esse parêntesis 

porque achei excelente a oportunidade de explicar, corroborando com o princípio de virada 

ontológica. 

Seu Rubens era, originalmente, filho de Xangô, mas, como este tinha uma 

“deformidade” física (uma perna era maior que a outra), Xangô, que não gosta de filhos 

enfermos, não o quis para si. Então ele foi dado e bem recebido pelo Pai Oxalá.  

Conhecido por gostar de “ver o circo pegar fogo”, Seu Rubens articulava “prendas” 

nos seus “Filhos de Santo”, para que estes o procurassem para ajudá-los, enquanto pai de Santo. 

Perder coisas dentro de casa, ficar “avoado”, ter alguma “gripe” não explicada pela medicina 

ocidental ou brigar com alguém querido são exemplos do que ele fazia só para, após o filho vir 

a ele, ele “desfazer” (sem que soubessem que fora ele o causador daquela “prenda”). 

Já Dona Iracema, que tinha um bravo Xapanã, era mais calma, mas muito temida 

quando ficava aborrecida. Entretanto, Dona Iracema, mesmo mais tranquila, certa feita, quando 

Seu Rubens – que tinha um mercadinho na época, foi xingado por um bêbado e tendo levado 

um soco, saiu para bater no homem com uma “timola de fusca” (uma barra de ferro), conta 

Rudy, neto dela.  

O casal teve dois filhos: Seu Rudinei do Oxalá e Ronaldo, que é do Xangô. 

Crescidos na casa, aprenderam rápido as tarefas sagradas. Mas Ronaldo não seguiu os 

fundamentos e, usuário de drogas, mais “infernizava que ajudava”. 

A Tenda tem como tripé de funcionamento “Fé, Amor e Trabalho”. Seu Rubens, 

outrora, escreveu na parede da casa: “Meu filho, tua fé e tua perseverança são as suas maiores 



79 

 

armas”. Acredito que essa colocação, vindo de um homem que fora desacreditado por sua 

“deficiência”, não ter tido suficiente condição financeira para comprar sapatos para que seu 

filho mais velho (Seu Rudinei) fosse à escola e tendo este (Rudinei) que trabalhar desde menino, 

mas que ainda assim, não conseguia permanecer parado e se obrigava a trabalhar, a levantar a 

Casa, a honrar os Orixás e “colocar comida na mesa”, não é, em nada surpreendente. É 

necessário, a um batuqueiro da Tenda, trabalhar, se doar, servir. Um trabalho, bem realizado, 

com amor e fé a quem se realiza, é gratificado pelos sacerdotes e, principalmente, pelos Orixás. 

Seu Rudinei, filho mais velho, desde criança, devotou sua vida ao Batuque Contam 

os iniciados mais antigos que, desde menino, com apenas cinco anos, já segurava os bichos para 

o pai (Seu Rubens) nos dias de corte. Quando não pode mais ir à escola, tendo chegado à oitava 

série do ensino fundamental, a sua perseverança não o deixou cair. Começou a trabalhar e nunca 

reclamou disto. Certa feita, ocorreu um concurso para técnico da FURG. Uma filha de Santo 

de Seu Rubens, a Dona Delvair, incentivou Seu Rudinei a prestar este concurso, ofertando, 

inclusive, o material para que ele estudasse. E ele assim o fez. Com fé, amor e perseverança, 

ele estudou e passou no concurso. E a vida melhorou financeiramente. 

Seu Rudinei, como maior parte dos jovens homens heterossexuais da época, era 

muito namorador. Em uma ocasião, consultando os búzios com Dona Vicência do Odé, ele 

descobriu que iria trocar de moto e que uma mulher vinha, “de fora”, para Rio Grande para 

casar com ele. Ele desacreditou, num primeiro momento. 

No Rio de Janeiro, há quilômetros dali, Dona Geny, então moça, ainda não 

imaginava seu destino. Filha de mãe evangélica e pai marinheiro, ela conta que “escapulia” 

com a tia para frequentar terreiras, chegando, até mesmo, a pular muros. Numa dessas ocasiões, 

numa terreira, uma entidade falou para ela que “seu pai iria ser transferido”, mas não para o 

lugar desejado, e que, para onde ele fosse transferido, o homem de sua vida estaria e casaria 

com ela. Seu Joel, pai de Dona Geny, tinha requisitado que sua transferência fosse para 

Paranaguá, no Paraná. Entretanto, quando chegou o ofício, lá estava escrito “Rio Grande, Rio 

Grande do Sul”. Conformado, ainda que não satisfeito, mudou-se com a família para a cidade. 

Aconteceu a mais “bela história de amor” que eu já tive o prazer de conhecer. 

Quando se conheceram, começaram a namorar. Apaixonados, quando Seu Joel informou que a 

família estaria de partida, Seu Rudinei pediu Dona Geny em casamento. Ela aceitou. Assim, no 

período de seis meses, Dona Geny e Seu Rudinei namoraram, noivaram e casaram. Ele do 

Oxalá, ela de Iansã – Iansã é a menina dos olhos do Oxalá e tudo, nessa relação, nos faz ver 

isso. Todos os filhos da Tenda conhecem essa história, seja contada pela própria Mãe Geny ou 

pelos seus filhos biológicos, pois há orgulho em mostrar a força do destino de alguém e o “amor 



80 

 

sem fronteiras” que veio a se tornar um (também, pelo laço deste amor e do casamento) alicerce 

da Casa. 

Mesmo após o casamento, eles permaneceram morando na Casa. Dona Geny ainda 

não havia sido iniciada no Batuque, mas como “o chamado sempre vem”, ela precisou “fazer 

obrigação por conta dos feitiços” que realizavam contra ela. Ela teve uma Mãe de Santo e um 

Pai de Santo, antes da terceira e última sacerdote – quem “a aprontou”. A primeira, por ter 

brigado com Seu Rubens, teve que se abster de cuidá-la. O segundo, por conflitos, também não 

se manteve. Foi quando o Xapanã da Dona Iracema chegou e disse que ele que iria colocar 

Dona Geny no chão48. E assim o fez. A terceira Mãe de Santo, também sua sogra, foi quem 

aprontou Geny D’Oyá, que viria ser um dos principais alicerces da Tenda e sua comandante 

atual. 

O casamento de Seu Rudinei e de Dona Geny concebeu três filhos: o primogênito, 

Ricardo do Oxalá; Rudy do Xapanã e Giulya de Oxum. Os três são pilares da Tenda e, ainda 

que resistam à função (a de serem Pais e Mãe de Santo), cada um protege a Casa a sua maneira. 

Aliás, não é raro um filho da casa, sendo filho sanguíneo ou não, ter sonhos premonitórios, não 

conseguir dormir ou passar mal quando a Tenda está sendo atacada de alguma maneira. Isso é 

algo que apenas a minha inserção “em campo” me permitiu saber, já que eu adquiri essa 

sensibilidade pouco tempo depois de ir pela primeira vez à Casa, o que se intensificou com o 

passar do tempo.  

Sonhos são comuns e, na maioria das vezes, não conseguimos entender seu 

significado facilmente e qualquer pesquisador, ontologicamente moderno, poderia propor uma 

análise enquanto um “inconsciente coletivo”, como a teoria de psicanálise de Jung fala. 

Acredito que tais explicações de origem ocidental não comportam ou “traduzem” os sonhos, 

que geralmente um iniciado no Batuque tem. Sendo assim, para compreender os sonhos, 

consultamos, muitas vezes, os Búzios, mas, pelas minhas observações, somos nós mesmos, com 

auxílio de nosso Ori49 que temos a epifania de “traduzir” tais sonhos. Após o falecimento de 

Seu Rubens, não tardou para que Dona Iracema fosse diagnosticada com Alzheimer.  

Conta-se na Casa que, mesmo nas ocasiões em que estava no hospital, já com 

Alzheimer avançado, Dona Iracema tinha o poder de olhar para outro paciente e dizer quanto 

tempo de vida ainda lhe restava. Segundo ela, esses pacientes estariam “com a vela”.  

Preocupados, Seu Rudinei e Dona Geny, que já haviam comprado uma casa para 

eles morarem, desde a segunda gravidez do casal, mas retornaram à Casa para cuidar de Dona 

                                                 
48 Falaremos mais sobre as obrigações no nosso quarto capítulo 
49 Cabeça. O dono da nossa Cabeça é o Orixá de cada um. 



81 

 

Iracema. Dona Geny sempre afirma: “Minha Mãe de Santo era muito boa pra mim. Eu vim pra 

cá pra ajudar a cuidar dela. Não me custava nada e ela precisava de cuidados”. Pouco tempo 

depois, infelizmente, Dona Iracema também partiu. 

A Casa ficou sendo cuidada, oficialmente, por mais um casal: Dona Geny e Seu 

Rudinei. A Oyá passa a ser elemento chave da Tenda que permanece sendo do Oxalá. A Casa 

também permanece do Xapanã e, como diz sempre Rudy (que é filho desse Orixá), ele é o 

guardião, por conta de seu Santo. 

O casal (Dona Geny e Seu Rudinei) era complemento um do outro – onde um 

encontrava-se mais nervoso, o outro acalmava. A regra da Tenda passou a ser não ter mais de 

dezesseis Filhos de Santo de uma vez, e talvez isso se diferencie bastante de outras casas que 

já frequentei e/ou observei. Segundo Dona Geny “não é o número, é a qualidade. Não adianta 

ter um bocado de Filho de Santo e não ter harmonia”. Tudo tem completa explicação: além da 

harmonia ser absolutamente essencial para o bom funcionamento da Tenda, especialmente no 

quesito da sacralidade.  

O número dezesseis também tem explicação, já que se trata de um número 

altamente sagrado na Tenda. 

Após o falecimento de Seu Rudinei, em 2014, a Tenda ficou em luto. Dona Geny 

segue sendo a Mãe de Santo responsável pela Tenda e, desde 2016, o Ricardo D’Oxalá já é Pai 

de Santo. Existem diferenças entre ser “pronto” e ser Pai de Santo. Atualmente, aprontados 

pela Tenda, temos quatro pessoas, incluindo o Ricardo.  

Ser “pronto”, na Tenda, significa ter cumprido todas as obrigações do Santo e ter 

os axés (em especial, axé de faca de axé de búzios). Entretanto, para que estes Filhos possam 

fundar outras Casas e/ou ter Filhos de Santos ligados a elas, o que faria deles Pais de Santos, 

são necessários outros elementos, que retornarei quando falar do Caminho Sagrado. Na Tenda, 

como três dos quatro prontos são Filhos sanguíneos, a necessidade desses elementos só se dará 

caso se pretenda fundar outra casa, em um outro endereço. 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 

 

Laços pelo Batuque 

Bacia Jeje da Tenda: 

 

 

 

  

Masilda 
d'Iemanjá

•Nação 
Jeje

Iracema 
do 

Xapanã

•Nação 
Jeje

Geny 
d'Oyá

•Nação 
Jeje



83 

 

Bacia Oyó da Tenda: 

 

Rosinha d’Iemanjá 

 

 

Rubens de Oxalá                      João do Oxalá 

 

Rudinei do Oxalá (filho de santo de pai João 

do Oxalá, seu tio de Santo, também aprontado 

pela mãe Rosinha d’Iemanjá, de Nação Oyó) 

 

 

As histórias aqui contadas, sobre os elementos humanos da vida da Tenda 

pretendem fazer com que o (a) leitor (a) entenda que, antes de mais nada, tanto a Casa quanto 

a Tenda são fundações sagradas, mas, acima de tudo, o quanto o sagrado, no Batuque Gaúcho, 

está intimamente ligado ao ser humano – um não se separa do outro, como seria numa dicotomia 

moderno-ocidental, por exemplo.  

Todas as Estruturas Sagradas que veremos a seguir foram sim assentadas pelos 

alicerces humanos (pilares) da Casa e estão intimamente ligados a estes e a proteção dos 

mesmos, mas já não se detém a eles – possuem vida plena. 

 

 

3.2 As Estruturas Sagradas 

 

Toda Casa é, em si, o Sagrado em matéria. Não aprisionada em seu físico, mas em 

notável fluidez e sentidos para aqueles que se permitem tocar e serem tocados. Não raro, 

visitantes esporádicos, fiéis de outras crenças, colegas da família, carteiros, ao entrarem na 

Casa, relatam um êxtase, uma calmaria a qual definem enquanto “paz interior”. Apenas com a 

presença particular e inteira da Tenda, os mais variados indivíduos costumam relatar, 

aleatoriamente, se sentirem tão bem, que não desejam se retirar. Esta sensação, no entanto, não 

ocorre para todos e explicarei melhor adiante. 

Para melhor compreensão do sagrado na Casa, dividirei algumas de suas estruturas. 

Tal divisão, acredito, situará o (a) leitor (a) e melhor traduzirá para este a vida que habita na 

Tenda.  



84 

 

Para tal, farei o caminho que os filhos percorrem, sagradamente, ao chegarem na 

Casa. É necessário cumprimentar todas estas estruturas, obedecendo a uma ordem e, por essa 

ordem, seguirei meu texto. Peço que, além de ler, permita-se sentir. Mesmo que nada sintas, 

esse nada é, em si, sentido e sentimento.  

 

3.2.1 Bará Lodé 

 

Alupo! Essa é a saudação que devemos realizar próximo a Casa desse Orixá. 

Localizada a poucos passos da entrada da Tenda, encontra-se o grande guardião. Sua morada 

é, talvez, o símbolo mais clássico e evidente para pessoas de religião50 saberem se uma casa é 

ou não de Batuque. Já que a maioria de nossas Casas, no Batuque, passa “despercebida”, por 

serem igualmente templo e moradia dos habitantes humanos. O Bará é geralmente a certeza que 

temos para qualificar uma casa enquanto sagrada ou não. 

Geralmente da cor vermelha, cor desse Orixá no Batuque, as Casas do Bará Lodé 

são dos mais variados tamanhos. A Tenda possui um Lodé mais alto, chegando a poucos 

centímetros abaixo do muro da residência. Foi também, há pouco tempo, trocada sua estrutura, 

já que a Tenda tem sessenta anos de fundada, e a casinha do Bará era de madeira, estando 

deteriorada. Trocou-se a estrutura, mas o assentamento, obviamente não foi mexido. O Bará 

ganhou uma nova morada em 2017. 

Acima, relatei que há diferenças entre indivíduos prontos e indivíduos aptos a serem 

sacerdotes. O fundamento é que, para se fundar uma Casa de Batuque, haja um Lodé assentado, 

segundo Mãe Geny. 

Geralmente, abrimos a casinha do Lodé para servi-lo com suas comidas e velas. Há 

preferência de que tal função seja realizada por homens – ou mulheres filhas destes que não 

estejam menstruadas.  

O Lodé oferta proteção à sacralidade de toda a Casa, é a segurança para nossos 

integrantes. O Bará, também é conhecido como Legba (no Rio Grande do Sul, o Legba é uma 

                                                 
50 Batuqueiros, em geral, para se autodenominarem falam “sou de religião”. Ainda que saibamos que nossa cultura 

não é restrita a uma religiosidade e, muito menos, se separe de nossa vida “profana” (dualidade moderna), nós 

permanecemos nos denominando assim. Quase que como um reforço de que somos diferentes e temos uma 

identidade própria só nossa. É uma força opositora em sua essência, uma resistência de gestos, palavras, em um 

confronto direto de abraçar como nos classificaram e usá-lo para reforçar nossa independência. 



85 

 

qualidade do Bará) e como Exú. No Rio Grande do Sul, geralmente, fazemos essa diferença: o 

Bará é o Orixá e Exús geralmente são entidades – o povo da rua e que se curvam ao Bará51.  

Ele é a força dos caminhos, quem os abre e os fecha. O Bará oferece proteção, mas 

também é brincalhão e travesso, adorando “pregar peças” nos desavisados. Geralmente, quando 

chegam são taciturnos e bravos. Já presenciei filhos desse Orixá, uma vez que se ocuparam de 

seus respectivos Barás, parecerem ter duplicado de tamanho e de força. Sua cor, no estado, é, 

principalmente, o vermelho, mas depende de sua qualidade. Existem alguns Barás que são de 

dentro de Casa, mas não é o caso do Lodé, que fica na porta para nos proteger e abrir nossas 

trilhas. 

 

Figura 17 – Casinha do Bará Lodé 

 

 

 Fonte: Da autora. 

 

                                                 
51 Nas rezas do Orixá Bará, cantamos, em iorubá, muitas vezes, tanto “esù” quanto “Bara”. Mas, como há as 

entidades “exu” - povo de rua; também chamadas de “catiços”, reforçamos bastante a diferença chamando o Orixá 

de Bará e a entidade de Exú. 

 



86 

 

3.2.2 Exús  

 

Laroayé! Após cumprimentarmos o Bará, batendo na porta de sua casinha e o 

cumprimentando, nos dirigimos ao fundo da Casa para o local onde estão os Exús. A casinha 

deles também é alta (aproximadamente do mesmo tamanho que a do Bará), de cor vermelha 

(geralmente Exú Catiço tem como cores vermelho e preto) e encontra-se no pátio do fundo da 

Casa. Exús não são Orixás e sim entidades, que alguns dos Filhos da Casa têm. Esses são o que 

chamamos de catiços, justamente para diferenciá-los dos “Exús-Orixás” (ou seja, diferenciar 

do Bará). 

Orixás são explicados, na maioria dos textos, como forças da natureza e da nossa 

ancestralidade e são donos de tudo aquilo que existe na Terra – cada animal, cada pedra, cada 

cor, cada pessoa e cada entidade tem seu “dono”, ou seja, o Orixá que lhe é responsável52. As 

entidades são espíritos que evoluíram de maneira tal que ganharam este status, mas não são 

Orixás e não tem seu poder e, muito menos, são “donos da cabeça” de ninguém.  

Os Exús e Pombas Giras são entidades, são do “povo da rua” e correm por quem 

os têm enquanto guias protetores fora-de-casa, nas ruas. Não somos Filhos deles – ou seja, 

nosso Ori (nossa cabeça) não lhes pertence, mas estamos acompanhados por eles. Isso se dá 

também a qualquer entidade, só mudando os espaços em que nos protegem e suas formas de 

proteger.  

Aqui, encontramos os Exús e as Pombas Giras assentadas e que protegem os seus 

– especialmente quando estão fora de suas residências. Não somos todos nós, Filhos e Filhas 

da Tenda, que temos assentados Exú e Pomba Gira, mas, em geral, os cumprimentamos, já que, 

enquanto Irmãos e Irmãs de Santo, pedimos a estes que nos deem, também, proteção. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
52 Me aprofundo sobre os Orixás no capítulo quatro. 



87 

 

Figura 18 – Imagem da Casa dos Exus e Pombas Giras 

 

 

 Fonte: Da autora. 

 

3.2.3 Xangô Kamuká 

 

Kaô Cabecile! A alguns passos da casinha dos Exús, ainda no pátio do fundo da 

Casa, encontramos o Xangô Kamuká. A casinha desse Orixá é de cor vermelha e bem mais 

baixa do que das outras duas anteriormente citadas.  

O Xangô é força dos vulcões, a justiça, o carneiro e a sabedoria masculina. 

“Kamuká” é a qualidade deste e poucos têm assentado este Orixá, com esta qualidade 

(Kamuká). Conta-se que, supostamente, o Kamuká só seria encontrado em Nação Cambinda, 

mas o temos na Tenda, que é de Nação Jeje-Oyó.  

O motivo principal de encontrar-se em uma casinha própria e não no Quarto de 

Santo, com os demais Orixás, é por conta de sua peculiaridade principal: a lenda do Kamuká 

conta que ele tem tanta força e tanta luz, que faz um buraco onde está. O Kamuká também nos 

oferece proteção no fundo da Casa e, quando queremos justiça, acendemos uma vela 

diretamente em sua casinha, ainda que também possamos acender para outras qualidades de 

Xangô que estão no Quarto de Santo. As cores do Xangô, no Batuque, são o vermelho e o 



88 

 

branco, mas sua casinha na Tenda é de cor vermelha. Sua morada deve estar fora de Casa, assim 

como o Povo da Rua e o Bará. 

 

Figura 19 – Casinha do Xangô Kamuká.  

 

 

 Fonte: Da autora. 

 

3.2.4 Sarita e os ciganos da linha do oriente 

 

“Salve Santa Sara Khali! Salve o povo cigano! Salve Santa Sara Sarita!” 

Saindo do pátio, entrando na Casa e, já próximos ao Salão, encontramos Sarita e o 

Povo Cigano. Em uma estante, temos materialidades que conferem sacralidade a essa parte. 

Sarita é a Cigana da Mãe Geny, também protetora ávida da Tenda. Junto a ela, cumprimentamos 

outros ciganos da “linha do oriente”. 

“É cigano mesmo! Não é catiço cigano. Não é Pomba Gira cigana!”, destaca Mãe 

Geny. Esse destaque se dá porque temos, na linha do Povo de Rua, algumas Pombas Giras que 

são chamadas “Pombas Giras Ciganas” e se diferem, em suas materialidades, formas e seus 

comportamentos das “ciganas do oriente”.  

Quando comecei a ir à Casa eu já compreendia facilmente essa diferença, já que na 

primeira Casa que fui, onde fiz minha pesquisa de monografia e que era de Umbanda Cruzada, 



89 

 

tínhamos a “gira da linha do oriente”, especificamente, que era diferente da “gira de Exú”. Na 

realidade, uma das primeiras entidades a se manifestar em mim foi a “minha Cigana” e, 

justamente, na gira da linha do oriente.  

A Sarita e os demais ciganos também são entidades, mas são bem distintos das 

outras e são nas materialidades e comportamentos que mais verificamos isto. Se, ao chegar, 

uma Pomba Gira (cigana ou não) ri alto, usa de sua sensualidade, bebe champanhe ou cachaça 

e fuma, os ciganos do oriente geralmente bebem vinho, comem frutas (especialmente uvas), 

comem quibes crus, usam leques e lenços, já que são de origem cigana. Geralmente são mais 

sérios também. 

A Sarita, por exemplo, é uma das mais temidas da Casa. Quando é anunciado que 

ela está “perto de vir”, todos se preparam para levar bronca. Ela demora para chegar, mas 

quando o faz, geralmente, fala muitas verdades. Sem nunca alterar o tom de voz, a Sarita dança 

flamenco e toca castanhola. Em sua estante, temos também algumas de suas castanholas e 

sempre colocamos moedas no bauzinho dela. Belíssima, ao chegar, arranca choro de muitos 

(as) de nós, emocionados (as), só pela sua energia. Ela chega no momento em que quer e, apesar 

de “temida”, Sarita é muito bondosa e justa. 

 

Figura 20 – A imagem da Sarita e suas respectivas materialidades, como outras 

imagens de ciganos da Linha do Oriente. 

 

 

Fonte: Da autora. 



90 

 

3.2.5 O Congá 

 

“Saravá!” 

Atualmente o Congá está lado a lado com Sarita e à frente do Salão. Nele estão 

muitas das entidades da Umbanda, como Caboclos, Pretos Velhos e Cosmes. A energia, nesse 

espaço é diferenciada, porque transmite uma paz apenas ao tocá-los. A sua estrutura, em branco, 

atualmente é construída em “prateleiras”, na qual, próximo das imagens das entidades, 

encontram-se suas materialidades primordiais.  

Servimos vinho e água aos Pretos Velhos e caboclos e muitos doces aos Cosmes. 

Há também imagens de alguns Orixás (ou Santos) de Umbanda nas “prateleiras”. É o caso de 

minha Mãe Iemanjá, na clássica imagem da mulher branca, com as palmas para cima e seus 

cabelos compridos lisos. Particularmente, sempre reforço a todos que minha Iemanjá é negra e 

todas as imagens que tenho de minha Mãe são assim (faço questão disso). Todos contam com 

velas que os filhos e sacerdotes acendem periodicamente.  

Muitos de nós temos Cosmes, Pretos Velhos e Caboclos. Mas a entidade que dou 

destaque aqui, pelo amor que sentimos, é a Mariazinha da Mãe Geny. A nossa “baixinha” 

querida é pura alegria. Quando ela chega é a festa para todos nós! Serelepe, brincalhona, mas, 

nem por isso, menos poderosa. A Mariazinha foi a primeira entidade da Mãe Geny e a 

acompanha desde pequena, quando essa ainda morava no Rio de Janeiro. A Mariazinha não 

tem medo de falar boas verdades, mas, devido a seu jeitinho brincalhão, é impossível ficar 

ressentido ou temê-la. Sempre a queremos por perto.  

Algo que chamou a atenção, logo quando ingressei nas manifestações de matrizes 

africanas, é a quantidade de entidades e guias que cada indivíduo pode ter. Com exceção aos 

Orixás de cabeça, um médium pode incorporar várias outras entidades – como é o caso da Mãe 

Geny que incorpora a Mariazinha e Sarita. Também posso servir de exemplo: incorporo minha 

cigana, de vez em quando encosta meu cosme, sei de minha pomba-gira e a primeira entidade 

que peguei foi Caboclo.  

Quanto ao Orixá - que é nosso (a) “pai/mãe” de cabeça, ou seja, Ori-Cabeça; Xá- 

Dono; apenas ele (a) pode se ocupar de seu (a) Filho (a), não outro (a) Orixá. Mas nada impede 

(pelo contrário) que um Filho de Orixá possa incorporar entidades (geralmente associadas à 

umbanda, mas que não se delimita a ela) como Pretos Velhos, Cosmes, Exus, Caboclos e outros. 

A Mariazinha, na realidade, é uma entidade bem misteriosa. Ela, mesmo sendo um 

Cosme, tem poderes e uma força fora do normal. Ela conseguia, inclusive, chamar o Oxalá do 

Seu Rudinei, quando estava vivo. A Mariazinha também brinca que, como ela veio primeiro, 



91 

 

ela é mais importante que a Sarita. Todos rimos muito da birra de nossa “baixinha”. Mariazinha, 

assim como outros Cosmes, ama pirulitos, chicletes e doces. Ela chega aleatoriamente, 

independentemente de estar em “festas” ou não. Também ama tomar leite antes de dormir. 

Conta-se, na Tenda, que determinada vez Dona Geny estava grávida do Rudy e a 

Mariazinha chegou. Mariazinha dava cambalhotas sem parar e começaram a ficar preocupados 

por conta da gravidez de Dona Geny. Mariazinha apenas respondeu “eu sei o que eu faço!” e 

continuou brincando. Outra vez, Mariazinha estava em “uma gira” e, ao dar uma cambalhota, 

bateu a cabeça. A testa não parava de sangrar, mas, como se trata de uma entidade, ela não 

sentia nada, nem Dona Geny. Então olhou para as pessoas e pediu que lhe trouxessem “água da 

marola”53. Os donos da Casa nem lembravam onde estava a água da marola, mas Mariazinha 

indicou-lhes o caminho. Ela passou a água da marola na testa e imediatamente parou de sangrar, 

não restando nem dor nem sangue para “a sua” (ou seja, para Mãe Geny). 

 

Figura 21 – Foto do Congá: materialidades e imagens de entidades associadas à 

Umbanda Sagrada.  

 

 

 Fonte: Da autora. 

                                                 
53 Água do mar. 



92 

 

Devo dizer que a ordem específica de cumprimentar o Congá e a Sarita não é 

restrita, podendo ser diferenciada. Nestes, portanto, não há problema em modificar a ordem, 

visto que foram construídos em períodos muito próximos. Tanto o “povo da rua” (Exu e Pomba 

Gira) quanto a linha de ciganos e o Congá estão relacionados à Umbanda, de fato. Entretanto, 

não nos consideramos Umbanda, pois é muito raro realizarmos giras e festas (terreiras) 

associadas a essa religiosidade. Trabalhamos diretamente com os Orixás, mas isso não exclui, 

de forma alguma, que possamos cultuar igualmente entidades da Umbanda, visto que todos nós 

somos partes um do outro, já que as “linhas da umbanda” tem como “donos” os próprios Orixás. 

 

Figura 22 – Cróqui da estrutura da Casa e posicionamento das Estruturas Sagradas. 

 

Fonte: Da autora. 

 



93 

 

Na imagem acima, vemos um desenho, feito por mim, que mostra como ficam 

situadas as Estruturas Sagradas na Casa. Em verde, as setas indicam o Caminho a percorrer e, 

numericamente, a ordem das Estruturas que devemos cumprimentar. Na frente da Casa, 

encontramos logo o Bará. Do lado oposto a ele, temos plantas e flores54. Após falarmos com o 

Pai Bará, nos dirigimos ao corredor em direção ao pátio, localizado no fundo da Casa, passando 

pela cozinha. No pátio, cumprimentamos aos Exús e ao Xangô Kamuká. Voltamos o caminho 

feito, passando pela cozinha e, através do corredor, retornamos à sala, onde cumprimentamos, 

ao lado esquerdo, ao Congá e ao Povo Cigano. Atravessamos a sala (que, em dias das 

festividades, vira o Salão, onde os Orixás chegam para dançar e nos abençoar) para 

cumprimentar, por fim, ao Quarto de Santo.  

 

3.3 Outras Estruturas Sagradas 

Após cumprimentar a todos, nos dirigimos, por fim, ao Quarto de Santo, ao qual 

dedicarei o próximo capítulo. Mas antes de continuarmos, gostaria de fazer uma observação a 

duas estruturas não faladas, mas partes integrantes e essenciais nos cultos da Tenda, 

especialmente em ocasiões de Batuque e seus preparativos: a Cozinha da Religião e o Balé. 

 

3.3.1 A Cozinha da Religião 

 

A Tenda, por ser antiga e preservar tradição, tem uma Cozinha da Religião. Essa 

Cozinha encontra-se, atualmente, dentro da Cozinha maior, destinada aos afazeres cotidianos 

dos habitantes da casa55. 

Na Cozinha da Religião, preparamos as comidas sagradas, em épocas de Batuque56. 

Nela ficam também guardados os materiais sagrados para servir os alimentos de Axé como 

alguidares e para prepará-los, como panelas maiores, a pedra em que moemos o feijão e o pilão 

em que batemos o acarajé. 

                                                 
54 O trabalho a respeito da interação com as ervas, flores e frutos é extremamente importante no Batuque. 

Entretanto, não me detive a mesma neste trabalho, pois escolhi como recorte as Estruturas Sagradas da Tenda. 

Sugiro um trabalho futuro a este respeito, focando-se nessa relação sagrada, pois as plantas e frutas são de extrema 

sacralidade para nós. Exemplo, geralmente quando vamos “arrancar” uma folha do pé, pedimos licença à 

sacralidade inerente deste. Outro exemplo é que no Quarto de Santo sempre deve ter flores e frutas para os Orixás 

e, como tudo no mundo, cada uma das espécies do mundo vegetal, em diferentes cores e apropriações, pertence 

aos Santos. 
55 Antes, a cozinha maior ficava mais para dentro. O que foi alterado foi a estrutura da cozinha da casa e não da 

Cozinha da Religião. 
56 Entendido aqui como as festividades em que “tocamos” para os Orixás. 



94 

 

 Também guardamos mel, dendê e outros alimentos sagrados na Cozinha da 

Religião. Por ser um espaço pequeno, muitos de nós acabamos por utilizar a cozinha 

convencional para agilizar os preparos ou nos sentarmos no quintal: para catar/descascar o 

feijão, para o Acarajé, ralar coco, e outras atividades para as comidas sagradas. Entretanto, 

estamos sempre próximos da Cozinha da Religião na ocasião de eventos como Batuque. 

Não pude também, a pedido de Mãe Geny, tirar fotos da Cozinha da Religião, pela 

intimidade do sagrado. Por essa razão, procurei uma foto de um alguidar, que estava à venda 

na internet e aqui coloco para que o (a) leitor (a) possa visualizar. Por estar à venda, este alguidar 

não tem vida ainda, ou seja, não passou pela série de rituais que lhe dão vida plena.  

Deve-se entender que os alguidares são muito mais instrumentos para a geração de 

Axé57 que um objeto sagrado a que prestamos culto. Nele é onde colocamos comidas sagradas, 

guias, em dia de obrigação, e até mesmo, posicionamos nossa cabeça, na hora do corte (do 

animal, em obrigação) para que o sangue não suje o chão, mas que possa “sujar” as nossas 

guias, para receberem, assim, vida plena também. 

 

Figura 23 – Foto de um alguidar de Barro. 

 

 

 Fonte: https://danielfilhodeorixa.blogspot.com/2017/09/o-alguidar-na-umbanda.html 

 

 

 

                                                 
57 Corrente de vida. 



95 

 

3.3.2 O Balé 

 

A casinha que abriga nossa ancestralidade. Inicialmente tema da minha dissertação, 

o Balé é uma das estruturas mais complexas da Tenda. Localizado ao fundo do pátio de trás, é 

uma estrutura baixa e tem prateleiras, onde servimos aos que ali se encontram. 

A razão principal para que o Balé fique no ponto mais profundo da parte detrás da 

Casa é devido a proteção que este confere a quem o têm. Não fui permitida (por agentes 

humanos e sobre-humanos) a dedicar minha dissertação aos que já partiram, mas deixo aqui 

algumas informações que foram questionadas a mim no meu estágio de docência por aqueles 

que não conhecem tanto o Batuque. 

A principal função do Balé é a proteção. Ele nos protege pela ancestralidade. Não 

colocamos o corpo, propriamente dito, daqueles que se foram nele, mas objetos sagrados destes 

e que, devido as suas obrigações, têm vida. Muitos afirmam que o Balé é a força do Orixá do 

falecido, outros discordam. Pela minha experiência, já senti alguém olhando para mim, quando 

estava deitada, próximo à sala. Eu sabia que não era um Orixá e sabia que se tratava de uma 

senhora idosa, sentada no sofá. Quando relatei isso ao Rudy, ele muito tranquilamente apenas 

me respondeu “Ah, é minha vó”. A mulher idosa era a Dona Iracema, que viera nos observar e 

cuidar. 

 Também, na antiga cozinha da casa, ao chegar lá, sempre havia um caracol. Aliás, 

a presença de caracóis na Casa é imensa, justificada pelos membros: como a Tenda é do Oxalá, 

nada mais comum, afinal, o Caracol é Oxalá. Na cozinha, havia um caracol me olhando 

enquanto eu lavava os pratos, e passei a ter uma sensação de bem estar e paz muito grande. 

Sentia que alguém ali me protegia e me cuidava. Novamente, questionei ao Rudy sobre isso. 

Ele, tristemente, falou “É o pai!”. Não satisfeita, quis saber “Mas por qual razão na cozinha?”. 

Ele me respondeu “Era o local que ele mais gostava e ficava na Casa”. 

Dessa forma, ainda que os Orixás dos que partiram sejam os protetores, acredito 

que essas pessoas também permanecem nos cuidando e protegendo. Até porque a separação 

clara entre Orixá e pessoa, em muitos momentos, é extremamente frágil e não temos como 

separá-los. 

No Balé, servimos antes das funções do Batuque, honrando os que já foram e seus 

Santos. Na Tenda apenas homens e mulheres que sejam de Orixás que tenham “contato” com 

a Calunga58 (Oyá, Bará, Xapanã) podem servi-lo, desde que não estejam em seu período 

                                                 
58 Cemitério – Orixás associados à passagem da desencarnação e cuidador de almas nestes períodos de transição 

entre estar neste plano e ir para o outro. 



96 

 

menstrual. Entretanto, há preferência de que o Balé seja servido por indivíduos do sexo 

masculino. 

Por essa razão, também, além de ser um local que poucos de nós temos, de fato, 

acesso (ainda que esteja nos fundos da Casa e passemos todos os dias por lá, ainda que não o 

cumprimentemos), não foi possível tirar fotos da Casinha do Balé. 

 

 

3.4 Considerações 

 

As estruturas Sagradas, às quais devemos cumprimentar ao chegar na Tenda, 

poderiam ser vistas apenas como estruturas, matéria física, que, no máximo, “representariam” 

algo. Entretanto, nossa série de rituais específicos conferem vida plena a essas estruturas e, 

dessa forma, ainda que nos proteja, elas já não dependem de nós59. Muitas vezes, os (as) Filhos 

e Filhas da Tenda – e eu me incluo – ouvem pancadas na Casa do Bará. Dona Tânia Melo, Filha 

do Lodé, sempre diz que, se passa algum visitante e o Bará “avisa” dando pancadas de dentro 

da sua casinha, é porque coisa boa não é. 

Da mesma forma, não é raro vermos gatinhos e cachorros correndo pela casa – os 

que não são deste mundo em matéria. Certa feita, ao questionar porque sempre via um gatinho 

(que parecia o gato de estimação da casa, mas bem menor), me foi respondido que “ele sempre 

aparece por aqui!”. Quando vi um cachorro, bem pequeno e que não se aparenta com nenhum 

cachorro da casa, Dona Geny falou “Ah, é o cachorrinho da Mariazinha que fica andando por 

aí...”. 

Bruno Latour (2012), ao dissertar que devemos “reagregar o social”, demonstra 

que, se a preocupação outrora das ciências humanas e sociais foi o elemento humano, pautado 

em um antropocentrismo, devemos olhar a esfera mais ampla: é impossível pensar em 

sociedades sem materialidades e, em minha concepção, considerar que as materialidades só têm 

seus valores atribuídos pelos seres humanos é reiterar a violência, já que, para muitas culturas 

e ontologias, não é assim. É o caso do Batuque, mas este é apenas um exemplo dentro dos 

milhares que sei, dentro do meu mais profundo eu, que existem. 

                                                 
59 Quando necessário, através do jogo de búzios ou avisos dos próprios seres não-humanos, devemos refazer algum 

ritual ou oferenda. Entretanto, a agência não é nossa a partir do momento em que assentamos as entidades e Orixás. 

E, como prova, quando eles querem alguma oferenda ou precisam de ritual, eles nos “incomodam” a tal ponto que 

não conseguimos fazer nada mais que não seja fazê-lo e, se não tivermos condições, tentar negociar com eles. Eles, 

em sua vida plena, são agentes supremos daquilo que passaremos a fazer ou não. Vamos abordar isso mais 

profundamente no quarto capítulo.  



97 

 

Precisamos, de fato, compreender que há vida nesses objetos e nessas estruturas. E 

não qualquer vida: vida sagrada. Dentro da nossa ciência – minha e do meu coletivo, há provas 

concretas de tal. Obviamente, para um discurso mais tradicional da Academia, nossa “ciência” 

é pura fé – que a ontologia moderno-ocidental colocou como total oposto da razão. Entretanto, 

podemos também argumentar, que a racionalidade kantiana e a neutralidade científica também 

não passariam de “mitologias” e fé (DURAND, 2004).  

O filho da Tenda entra e percorre o caminho expresso acima e se prepara para 

cumprimentar os Orixás. No próximo capítulo, foco no Quarto de Santo e falarei, de maneira 

mais profunda, a respeito dos Orixás do Batuque. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo IV 

O Quarto de Santo 

 

A continuidade do caminho realizado até aqui se configura neste momento do texto. 

Após percorremos60 todo o caminho sagrado, nos dirigimos à parte mais crucial da nossa ida 

até a Casa: o Quarto de Santo, onde batemos cabeça61. Pode ser a Casa que for, podem ser 

diferentes nações, podem possuir inúmeras entidades: a estrutura mais essencial e sagrada, de 

qualquer casa de Batuque, é o Quarto de Santo. Após cumprimentarmos à Sarita e ao Congá, 

nos dirigimos a ele. Ele se localiza à frente de quem adentra a Casa, poucos centímetros à 

esquerda do primeiro olhar de quando entramos. A essência do sagrado e parte mais vital para 

qualquer Casa de Nação, pois é justamente nesse espaço que as práticas, que ele (o Quarto de 

Santo) exige realizar, nos diferenciam de outras manifestações de matrizes africanas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
60 Cabe dizer que está na primeira pessoa do plural, pois são os iniciados que percorrem o caminho e o fazem 

sempre acompanhados (humanos e não-humanos). 
61 Bater cabeça, seja no Quarto de Santo, seja para um Orixá no mundo, indica respeito a estes. Deitamos de bruços 

no chão, em frente ao Quarto de Santo, Orixá ou pessoa ao qual queremos fazer reverência. Mulheres, em geral, 

se viram para esquerda e para direita e depois batem levemente a testa no chão, em frente ao que devem 

cumprimentar e os homens, geralmente, apenas fazem esse último movimento de bater a testa no chão. 



99 

 

 

Figura 242 – Quarto de Santo olhado a partir do Congá. 

 

 

Fonte: Da autora. 

Na foto acima, percebe-se que as materialidades sagradas do Quarto de Santo estão 

em sincronia com as materialidades dos residentes humanos e não-humanos da Casa. Uma mesa 

“comum” e, logo acima, quadros ganhados por Mãe Geny dos Orixás. Acima destes, as paredes 

pintadas pelo seu Rubens. A esteira de palha, com uma almofada para os (as) filhos (as) de 

Santo baterem cabeça, mas esta não fica sempre aí. Às vezes, Mãe Geny coloca tapetes ou, 

quando estes estão lavando, batemos cabeça direto no chão. Perto do “pufe”, o objeto branco, 

uma haste longa com vários pingentes feitos de conchas de megalobulimus (caracol terrestre) e 

com um pássaro no topo, se chama Apaxorô, ferramenta de Oxalá. Está, também, próximo ao 

pilão, onde colocamos as saias que usamos (as mulheres). Próximo à mesa, a cadeira do Oxalá 

está com duas bonecas que representam a Mãe Oyá e o Pai Oxalá – a primeira, Orixá da regente 

atual, e o segundo é o dono absoluto da Tenda. 

No Batuque, muitas são as formas materiais dos Quartos de Santo: podem se 

apresentar como “prateleiras”, o que é comum; podem ser também pequenos “quartinhos”, 



100 

 

anexados à casa e escondidos por uma porta; ou podem ser, também, como é o caso da Tenda, 

um quarto mais amplo. Todas as múltiplas formas abrigam, em comum, a sacralidade mais 

crucial do Batuque: os Orixás. 

 

Figura 13 – Quarto de Santo visto de frente 

 

 

Fonte: Da autora. 

O Quarto de Santo abriga os Orixás em múltiplas formas, e toda sua estrutura e 

materialidades guardadas ali dentro possuem vida plena. Inclusive enfeites que não 

necessariamente receberam sangue para possuir vida, por estarem guardados junto aos Orixás, 

são preenchidos do Axé62 que estes trazem. 

Este trabalho será insuficiente para abordar toda a sacralidade e toda a vida de 

dentro de um Quarto de Santo, porque são informações muito densas, extensas, e o que sei, 

demorei seis anos de minha vida dentro do Batuque para aprender. E, se tratando de uma 

dissertação, em que também abordo outras Estruturas Sagradas da Tenda, não tenho ainda 

                                                 
62 Axé, nesse texto, deve ser entendido como corrente de vida. 



101 

 

espaço para falar cada aspecto dele. Devo também sublinhar que muitas partes do Quarto de 

Santo, eu não pude fotografar. Eu fotografaria a minha quartinha e do meu Ecó (que estarão 

explicados mais abaixo), mas Mãe Geny não permitiu, pelo fato de eu ainda não “ser pronta”63. 

Os Ocultás também não foram fotografados, nem as guias, pois respeitei a toda sacralidade do 

Quarto de Santo e da Casa, meus irmãos e minhas irmãs, minha Mãe de Santo e aos Orixás. 

Escolhi realizar uma autoetnografia arqueológica, que estuda a Tenda em si e que 

se foca nas materialidades, que considero cruciais para a compreensão do Batuque pela 

Academia e pelo meio arqueológico. Isso porque, por diversas vezes, pesquisadores me 

questionam dados separados e, pensando nisso, resolvi responder com estes dados, sem a 

violência epistêmica (trabalhada no primeiro e segundo capítulo desta dissertação) ao meu 

coletivo (que poderia acontecer partindo de outro (a) pesquisador (a) ou de outra abordagem). 

A autoetnografia arqueológica será dividida em dados sobre os Orixás, enfocando 

suas cores e suas obrigações – e cada materialidade recebida ao completá-las. Essas 

informações podem ser utilizadas para fins comparativos numa escavação, num estudo sobre 

Batuque ou, simplesmente, podem ser apreendidas em si mesmas. A escrita se fará com a ajuda 

da minha Mãe Iemanjá e de todos os Orixás, além do meu falecido sogro que, mais uma vez, 

se fará presente neste texto. 

 

4.1. Orixás: 

 

Um filho de santo, pronto ou Babalaô não deve deixar seus Pais abandonados em datas 

importantes, nem sem luz. 

Assim, em Oyó, o Quarto de Santo não pode ser fora da casa deve ter a porta para a 

porta principal da casa, pois o santo (orixá) e a metade da nossa vida e, como tal, deve 

ser tratado COMO A JOIA MAIS PRECIOSA DA NOSSA VIDA. (CADERNO DE 

ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI DO OXALÁ, 2011). 

 

 

O início deste capítulo aconteceu com poucos dias para minha obrigação64. Na 

realidade, obrigações, no plural. E o completarei com a minha Mãe comendo na minha cabeça. 

Desde que soube que deveria ir para o chão, falei com meu orientador que melhor seria se eu 

compusesse este texto com a Iemanjá próxima a mim. E ela aqui está, agora com maior 

intensidade, mas a verdade é que ela sempre está. 

                                                 
63 Há a definição no terceiro capítulo, no minidicionário e mais abaixo neste capítulo.  
64 Explicada mais abaixo. 



102 

 

Estou em minha lua65 e, neste mesmo dia, meu orientador pediu para que eu digitalizasse 

parte de um livro que ele me emprestou, para enviar-lhe. Acontece que esse livro era 

simplesmente Notas sobre o culto aos orixás e voduns na Bahia de Todos os Santos, no Brasil, 

e na Antiga Costa dos Escravos, na África, de Pierre Verger (2000) e, completando a minha 

tarefa de digitalizar dados sobre Nanã, como solicitado, abri na página 293, que tratava sobre 

“Yemoja”. Algumas pessoas que me conhecem bem sabem que não se pode falar de minha Mãe 

sem que eu pare tudo que estou fazendo e preste atenção. O ato de intuição sacralizada é 

permanente nos iniciados, ou seja, os sinais sempre se fazem sentir e devem estar os iniciados 

sempre atentos para atendê-los.  

Achei interessante muitas das míticas de Iemanjá (escreverei abrasileirado mesmo, pois 

é assim que escrevemos entre nós), seus significados e quizilas, tão diferentes que são em África 

em relação aos daqui. Percebo também o quanto de informação existe a respeito dos “Orisàs”, 

mas como é pouca a informação dos Orixás (abrasileirados) e, principalmente, sulistas. 

Eu costumo ser bem incisiva ao dizer que, apesar de semelhantes para o olhar leigo, o 

Candomblé não é Batuque (além das Nações, como já comentamos), principalmente por conta 

de sua relação entre humanos e Orixás. Sou baiana. Vivi na Bahia até meus dezoito anos. E 

minha Iemanjá quis nascer aqui, quis viver aqui, quis que sua filha estivesse aqui. 

Existem 12 Orixás no Batuque: Bará, Ogum, Iansã (Oyá), Xangô, Odé, Otim, Ossanha, 

Obá, Xapanã, Oxum, Iemanjá e Oxalá. Wolff (2016) aponta 13. Provavelmente suas fontes lhe 

disseram isso porque fazemos uma breve diferença entre o Bará-de-dentro-de-casa (que come 

e habita no Quarto de Santo) e o Bará-da-rua (que é, em geral, representado pelo Lodé). Mas, 

em termos gerais e amplos, são doze os Orixás do Batuque. 

Dos Orixás do Batuque, cada um é dono de diversas coisas do mundo – matérias, 

fenômenos da natureza, animais, pessoas, ervas, dias, santos de diferentes religiosidades, 

entidades e outros. Mas, para além das qualidades dos Orixás, esses são os Orixás cultuados 

no Batuque. Cada um deles possui idades, características próprias e fases de vida, que 

caracterizam o que chamamos de qualidades. Não é difícil ver alguém dizer “sou de Iemanjá 

moça”, “sou de Oxalá velho”, sou de “Oyá da rua”. Tudo isso representa essas qualidades 

mencionadas. 

É interessante que algumas qualidades, no Batuque, acabaram “substituindo” alguns 

Orixás. É o exemplo de Nanã, que não existe enquanto Orixá no Batuque, mas é considerada 

uma Iemanjá “velha”. Isso, provavelmente, tenha sido um dos meus maiores estranhamentos 

                                                 
65 Menstruada 



103 

 

em relação ao Batuque. Eu nunca fui de Candomblé, mas antes de entrar no Batuque já lia muito 

a respeito dos Orixás. Não conseguia admitir que colocassem a Nanã enquanto uma Iemanjá. 

Falava “gente, a Nanã abandonou o Xapanã para morrer na beira da praia. Quem adotou e 

amou como um filho foi a Iemanjá! Como pode fazer qualquer sentido?”. Gritava isso para meu 

noivo – que é do Xapanã – e ele só dava risada.  

Na Tenda, depois, entendi, que é feita a distinção (sutil, mas é feita). Eu sou uma 

Iemanjá “verdadeira”. A minha concunhada é de “Iemanjá-Nanã”. Nós somos muito diferentes 

em nossas características, mas, ao mesmo tempo, compartilhamos a maternidade (não somente 

de filhos (as) físicos): a esposa de Ricardo é mãe, já física, mesmo, à princípio, não sendo seu 

grande sonho. Eu, por minha vez, ainda não sou mãe, apesar de ser o maior sonho da minha 

vida.  

Me recordo que, quando tinha 4 anos, colocava lençóis na barriga para dizer que estava 

grávida. E não: não penso que a maternidade deve ser compulsória ou que isso foi sequer 

biológico, afinal, eu era uma menina que nem tinha tido qualquer mudança sexual em sua vida. 

Também não era cultural esse meu caso, já que minha mãe e minha vó sempre me davam 

brinquedos que, para os mais conservadores, seriam tanto “de meninas quanto de meninos”. 

Tinha balanços, subia em árvores, abraçava bodes, corria na areia e outros. Sempre com uma 

boneca. Nunca foi porque me impuseram uma boneca, eu simplesmente só andava com elas. Ia 

constantemente a médicos com elas e pedia, suplicando ao médico, para que ele examinasse 

primeiro a minha filha. E isso ocorreu em cada etapa de minha vida. 

Quando larguei as bonecas, comecei a adotar animais. Depois, comecei a adotar pessoas. 

Não no sentido legal, óbvio, mas no sentido de olhar tudo, cuidar de tudo, me doar a tudo. 

Quando choro (o que é frequente) parece que choro as dores do mundo. Me compadeço, me 

culpo, me forço a não ser assim. E é em vão. Tenho uma vaga impressão que sou o útero 

pulsante da terra, um coração batendo descompensado diante do mundo. E, entre psicólogos 

(as), feministas, textos para compreender essa loucura que era tão pessoal, eu encontrei a razão: 

eu sou filha da grande Mãe. Da Mãe de todos os Orixás. Da Mãe da vida. Esse amor dela 

transmite em mim. Rudy brinca que eu sou uma “Iemanjázinha”, com características gritantes 

da Mãe. É curioso, porque ainda não conheci uma característica relatada sobre a própria 

Iemanjá na qual eu não me encaixe. Desde aspectos físicos a psicológicos, escritos em suas 

histórias. 

É comum dizerem que filhas de Iemanjá são fofoqueiras, que gostam de intrigas. Tenho 

um senso de justiça muito forte para isso. Gosto de brigar quando vale a pena, de frente e sem 

abaixar a cabeça e sei que isso também é de minha Mãe. O dia de Iemanjá é de 1º de fevereiro, 



104 

 

mas, comumente, muitos Batuqueiros já fazem a junção e comemoram no dia 2 de fevereiro, 

quando, em geral, acontecem as festas. 

Falei muito de minha Mãe. Mas, afinal, quem são os Orixás? O que são os Orixás? 

Poderia dar mil definições aqui, desde “forças da natureza” a “Deidades”, mas nada disso 

comporta. Orixá é muito mais. O (a) “dono (a) da Cabeça” é literalmente isto: o (a) dono (a) da 

sua cabeça, que caracteriza sua maneira de ser e seus destinos. Mas é ainda mais. Vou dar 

exemplo de minha Mãe. Iemanjá é o mar. Iemanjá é a laguna. Iemanjá é o peixe. Iemanjá é a 

concha. Iemanjá é a lua. Iemanjá é a prata. Iemanjá é o espelho, é força que existe na doçura, 

aconchego para quem a procura, maremoto e ressaca para quem faz mal aos seus. Iemanjá é 

vida, é água, é sereia, é pérola. Iemanjá é mel, é canjica, é a força que há nos cabelos. Eu sou 

Iemanjá e Iemanjá também sou eu. Orixá é a força que supera o físico, apesar de nele se 

manifestar também, gera o equilíbrio da Terra, gera prosperidade a quem os ama. 

Orixá não é apenas “força da natureza”. Talvez o mais difícil seja essa explicação. Eles 

também podem o ser, mas ultrapassam isso. Para uma ontologia hegemonicamente cristã66, 

acostumada a ouvir que “espíritos” vêm “de fora”, incluindo a própria Umbanda, onde as 

entidades incorporam, é difícil explicar as milhares de manifestações dos (as) Orixás. Orixá não 

incorpora. Ele (a) nunca esteve fora. Ele (a) nascem conosco. 

Li uma vez um relato que, quando somos bebezinhos, todos os Orixás vão para perto do 

nosso berço e o primeiro que nos escolhe é “o que leva”. De todos os relatos já escutados por 

mim, ao longo destes anos em que trabalho (em todos os sentidos) junto a meu povo, esse foi o 

que mais me emocionou. Quando li, o choro veio fácil e copioso. Uma sensação de amor 

(desculpem, mas não consigo encontrar outra palavra para o morno que preenche meu peito e 

acalenta minh ‘alma) me envolveu. Imaginei Iemanjá, com seus longos dedos e sua suavidade 

inerente, me escolhendo para ela. E não pude deixar de chorar. 

A primeira vez que fiz meu Borí (explicarei mais a frente), escrevi em minha agenda 

“Eu sou dela e ela é minha”. É basicamente isso. Nascemos com os (as) Orixás. Eles (as) nos 

acompanham e nos protegem, nos guiam mesmo quando nem acreditamos. Tudo tem 

sacralidade. Mas apenas aquilo a que é dado vida se torna, de fato, sagrado. É difícil dizer de 

outra maneira: o sagrado vive em mim, intenso, puro, tão real que posso sentir em diferentes 

momentos. 

Iemanjá é o mar. Em África, o mar geralmente é Olokun um Orixá masculino. Olokun 

não veio ao Brasil ou, pelo menos, não permaneceu nos cultos. Mas a Iemanjá sim. Tive, 

                                                 
66 Que, posteriormente, dá origem a modernidade ocidental que já tratamos nos capítulos um e dois. 



105 

 

outrora, esta epifania: que os negros escravizados, doloridos pelos tratamentos brutais de seus 

senhores, trazem Orixás para esta terra. Olokun – o Mar – dá espaço à Iemanjá. Por quê? Porque 

o mar precisa ser uma figura feminina, já que representa o mais puro aconchego e salvação: 

seja por ser o caminho de volta à Terra-Mãe, seja por significar o término definitivo daquele 

sofrimento cruel, ou seja, a morte. É interessante que, mesmo tendo sido evangélica por boa 

parte de minha vida, sempre tive muito evidente que o mar era feminino. 

No Batuque, seus pais são, em geral, um casal. Ou seja, se você tiver um Santo homem 

em sua cabeça verificam com qual Orixá feminina ele se casará, para lhe gerar. Ambos são 

cruciais. Ouve-se, comumente, falarem “meu Orixá é ... no corpo e ... na cabeça”. Significa que 

seu Orixá de cabeça é o dono supremo de você, mas o Orixá do seu corpo (que casa com sua 

cabeça) influenciará também em sua personalidade, assim como suas outras passagens. 

O fato é que, no Batuque, uma vez que és iniciado, tu te tornas como um recém-nascido. 

A cada passo, vão ensinando novos fundamentos. A cada obrigação, você vai se tornando mais 

independente do seu Pai e de sua Mãe de Santo. A princípio, sua função é limpar (em geral, 

não as estruturas sagradas em si, mas o chão, a louça, as janelas e outros). Dependendo de seu 

desempenho, sua curiosidade e seu interesse, você passa a outras funções. Se, antes você 

depenava aves, descascava o feijão do acarajé, pouco a pouco, você vai aprendendo – por 

gestos, observando, escutando e (se houver interesse) perguntando – a montar as bandejas para 

seu santo, os locais em que se realizam os “despachos”, obrigações e outros. 

Aos poucos, você, paulatinamente, passa a pensar e sentir com mais veemência o que 

se deve e o que não convém fazer fora da Tenda. Aos poucos, o seu elo com seu (sua) Orixá se 

torna tão intrínseco que você não sabe quando é você ou é Ele (a) quem fala, pensa, age. E tudo 

isso é subjetivo em cada nível: depende da sua mediunidade, do seu Odu, das suas escolhas, do 

seu Santo, da qualidade do seu Santo, da sua reação com o Orixá, quais Orixás estão nas suas 

passagens, a ordem deles (as) nessas passagens, a qualidade de cada um (a) deles (as), sua vida, 

suas condições financeiras, sua casa e locais que frequentas, etc. 

No Batuque, a expressão “cada caso é um caso” faz muito sentido. Minha experiência 

pessoal é prova disso. Considero-me Filha legitima de Iemanjá: mais que as “características dos 

(as) filhos (as)” dela encontradas facilmente na internet. Tenho características diretas de 

Iemanjá. Histórias dela, físico dela, as revoltas dela, o que ela gosta, a necessidade dela de fazer 

justiça, a palavra firme, ainda que doce, o fato de ser chorona, a maternidade inerente da forma 

como me relaciono com outros seres (humanos ou não), os cabelos, a vaidade comedida, a 

profundidade de emoções (água intensifica tudo à sua volta), a contemplação maior que a ação 

e muito mais. Mas já conheci Filhas de Iemanjá insensíveis, absurdamente fofoqueiras, 



106 

 

egoístas, melindrosas, péssimas mães e outros. Confesso que, quando é o caso, me sinto 

profundamente triste e zangada. Por vezes, inclusive, essas pessoas têm a mesma qualidade de 

Iemanjá e mesmo Pai Oxalá que eu. Mas são pessoas diferentes de mim porque, no Batuque, 

tudo formula sua personalidade. Talvez por isso que o Batuque abrace tanto expressões 

culturais distintas: porque cada passo conta para o que você é. Cada evento, criação, crença, 

etc. Talvez por isso, também, muitos Pais de Santo erram o Santo da pessoa. É natural olhar 

para alguém e “ver” o santo que se expressa mais naquele momento. E, se jogar búzios, talvez 

aquele santo “grite”, mas isso não significa que aquele orixá é, de fato, a cabeça da pessoa. 

Aconteceu isso comigo. Na Umbanda, me olhavam e viam uma “força”, ações 

combativas e a ânsia de ser reconhecida. Além disso, minhas entidades, na Umbanda, eram 

enviadas por Xangô. Me deram, então, para Xangô. Quando fui para minha primeira casa de 

Batuque, falei com o Pai de Santo que tinha sido dada para Xangô. Ele viu certa “docilidade” 

em mim, ainda que “ímpeto” e força e, então jogou. O Xangô gritou. Porque ele me protege e 

está na minha passagem. Mas o Pai de Santo, na época, interpretou como se eu fosse realmente 

Filha deste Orixá e que a “docilidade” era porque este se casava com Oxum (que é também 

uma passagem minha, mas não minha Mãe). Eu chorava, me doía, enfim, continuava a mesma 

e esse Pai de Santo me falava “se comporte como uma Filha de Xangô (...) que Xangô chorão!”. 

Por dois anos, fui considerada Filha de Xangô. Evidente, o momento que vivia pedia essa força: 

eu estava me graduando e pensava que precisava ser objetiva e “forte como um homem”. E 

Xangô cuida de mim e está, como disse, em minha passagem. Mas ele não é dono da minha 

cabeça. Por isso, o fundamento é consultar pelo menos três Pais de Santo diferentes para 

confirmar de quem você é, já que o Santo errado pode causar horrores na sua vida. E aconteceu 

comigo. Perdi na primeira seleção de mestrado a que me submeti, me tornei uma pessoa que 

não era, perdi amigos, me tornei uma pessoa “virada”, brava. Fui violentada, odiava o mundo 

e me odiava com todas as forças. Não era culpa do Xangô e nem da Iemanjá. Era culpa do erro 

da cabeça: a ordem não estava certa e nem minha vida estaria até consertar tal erro. 

A minha sorte é que nunca, até então, colocaram sangue na minha cabeça para consagrar 

Xangô. Toda vez que marcavam para fazê-lo ou eu menstruava ou compromissos impediam ou 

alguém ficava doente, etc. E as dores de cabeça não paravam, e eu pensando que era, 

justamente, falta de obrigação para Xangô. Foi quando meu noivo me levou à casa dele, para 

conhecer a sua mãe. Iria dormir lá naquela noite, e antes da minha sogra ir dormir, ela me deu 

um abraço e disse “você é muito ‘meiguinha’ para sequer pensar ser do Xangô”. Aquilo foi um 

choque. E, como estavam me considerando doce, a partir das minhas pesquisas de internet sobre 

“arquétipos dos (as) Filhos (as)” de cada Santo, pensei “sou da Oxum”, pois as Filhas de 



107 

 

Iemanjá eram descritas como “fofoqueiras”, como as que  “adoram intrigas” – oposto de mim, 

que só observo, falo o que penso, luto pelo que acredito e choro (em cada uma das etapas 

anteriores). 

Determinada vez, uma Irmã de Santo falou para minha Mãe de Santo “Mãe, Filha de 

Iemanjá que presta só a Ingrid mesmo!”. Infelizmente, foram raras as exceções de pessoas que 

conheci, de minha Mãe, que eram como eu. Porque eu esperava “gêmeos (as)” e não “irmãos 

(as)”. Inclusive, o homem que me violentou era da minha Mãe. 

O Batuque, pela sua trajetória de criação, também reconhece certas dualidades da 

modernidade. Mas essas dualidades (como bem/mal, certa heteronormatividade para definição 

de homem/mulher e público/privado) têm fronteiras muito diferentes dos padrões da sociedade 

ocidentalizada ao nosso entorno. 

Pais de Santo mais tradicionais consideram absurdo “homens” irem a um Batuque 

(enquanto festividade) de saia, mesmo que o Orixá “dele” seja feminino. “Deve ir de 

bombacha” (sim, bem gaúcho). No Candomblé, por exemplo, veste-se o Santo. No Batuque, 

veste-se a pessoa e a divide enquanto homem/mulher de acordo com seu sexo biológico. A 

maioria dos Pais de Santo pode conceber uma “transição” de gênero67, tratar uma pessoa como 

ela se identifica, nos casos de transexualidade, e, em algum nível, se é uma travesti. Mas, no 

Batuque, se você nasceu “macho” e ainda “tem um pênis”, para Pais/Mães de Santo 

tradicionais, você deve se vestir no Batuque (enquanto festividade) de acordo. Se você for de 

outra forma fora da casa, não tem problema, mas na ritualística, deve-se cumprir essa regra, se 

a casa frequentada assim exige. 

O Batuque considera a forma que você se vestirá, nas festividades e trabalhos, a partir 

das suas genitais e de como você nasceu. Quando você já não possui aquela genital (caso de 

cirurgias de redesignação sexual), você está um pouco mais liberado para se vestir da forma 

que lhe deixa mais confortável. Meu primeiro Pai de Santo era Filho de Santo de uma mulher 

trans. Ela se vestia com o axó (roupa que se utiliza para as festividades e nos serviços sagrados) 

feminino. E nunca presenciei alguém chateado por ela se vestir de saia, pois compreendiam a 

alteração feita, apesar de julgar tal alteração. 

É importante ressaltar que o julgamento da mudança de genitais68 não é somente pela 

homofobia, mas também porque, a partir do momento em que se entra no Batuque, existem 

proibições de “ferir” seu corpo, abri-lo e, até mesmo, de fazer tatuagens: você não deve se 

                                                 
67 Coloco entre aspas, pois compreendo que o gênero já é próprio da pessoa, antes dela modificar seu sexo 

biológico. 
68 Nas cirurgias de redesignação sexual. 



108 

 

“cortar” propositalmente. Para muitos Pais de Santo tradicionais, uma alteração da genital não 

é plenamente compreendida enquanto necessária. Mas, caso seja realizada, a pessoa pode vir a 

se vestir, nas festividades, como melhor lhe parecer. Particularmente, na Tenda, a regra de 

“homens-vestem-bombacha” e “mulheres-vestem-saia” é extremamente crucial, pois mãe 

Geny69 não permite pessoas que nasceram com o pênis (ou que ainda o tenham) adentrar no 

salão, em ocasiões de Batuque (festividades) com axó de “mulher”. Se for o caso de uma 

travesti ou homossexuais, serão muito bem recebidos na Tenda, mesmo vestidos “de mulher” 

em dias “comuns”, para benzeduras e jogos de búzios. Mas nunca será permitido, na Tenda, se 

estiverem tocando70 para o Santo, que essas pessoas dancem para seus Orixás vestindo o axó 

(presumidamente) de um outro sexo biológico que não o seu. 

Mesmo que uma travesti, por exemplo, tenha uma Orixá feminina, na Tenda, ela não 

deve ir de saia, pois ainda se tem um falo. Até porque, no Batuque, nós não vestimos o Santo e 

sim a pessoa e, a partir da genital que ela nasceu e tem (como disse, apenas se há uma cirurgia 

do processo de redesignação sexual isso se altera). E nós não vestimos o Santo, pois há o 

segredo: a pessoa “que se ocupa”71 não deve saber que se ocupou72. 

  A tradição “de não saber que se ocupa” faz com que, no Batuque, seja extremamente 

delicado a realização de fotografias, filmagens, ou falar das festividades e dos “Santos que 

chegaram”. Aconteceu um caso recente envolvendo isso. Num Batuque, de outra cidade, um 

visitante pegou seu celular e começou a gravar. Na gravação, aparecem alguns “Santos 

chegando”. O visitante também postou este fatídico vídeo em suas redes sociais. Toda a 

comunidade ficou perplexa e o fato causou muita revolta entre nós todos (as). Culparam muito 

o Pai de Santo da casa onde isso sucedeu, mas ele veio a público se explicar: o culpado por 

gravar o vídeo íntimo era um visitante e este não entendia as regras do Batuque. Assim, o rapaz 

gravou, supostamente, “sem maldade”. 

Acontece esse tipo de “engano” com frequência. Não há problema você saber que 

“incorporou uma entidade”. Até falamos nesse trabalho sobre a Mariazinha e a Sarita sem 

problemas. Mas quando se trata do Santo (Orixá), as regras são completamente diferentes. É 

                                                 
69 Os falecidos pilares da Tenda – mãe Iracema, pai Rubens e pai Rudinei também carregavam essa regra consigo. 
70 Ou seja, se estiver tendo um batuque enquanto festividade. 
71 A pessoa que se ocupa também é chamada de Cavalo de Santo. Quando o Orixá se ocupa, Ele/Ela “está no 

mundo” e, quando está falando, se falar da pessoa a quem está ocupando (ou seja, falar de seu Cavalo), o Orixá se 

refere dizendo “o meu/a minha...”. O Orixá raramente se refere ao próprio (a) filho (a) como filho (a) ou Cavalo. 

És apenas do Orixá e Este (a) não precisa lhe classificar. 
72 Apenas se você já tiver muito tempo na religião e/ou seu Orixá lhe permitir “ver” enquanto você se ocupa. Se 

não for o caso, muito improvável que você saiba que se ocupa. O Orixá “implanta” memórias na sua cabeça do 

período em que você não esteve em seu corpo. É uma proibição geral do Batuque e um dos nossos segredos 

supremos. 



109 

 

fundamento “não saber”. Óbvio que se o “Santo se ocupar” de uma forma em que ele lhe 

permita ver (o que chamam de ocupação “semiconsciente”, você saberá. Mas também entenderá 

o quanto este Orixá confia em você, para permitir que você enxergue. Evidentemente, se você 

tem um tipo de ocupação que “apaga” tudo, e quando “acorda” acabou o Batuque e você está 

numa cadeira, com um pano na cabeça, você vai entender. Inclusive, uma Batuqueira muito 

antiga me dizia “Ingrid, a gente não é burra. A gente vai saber em algum momento, mas a gente 

não vai falar”.  

Esse fundamento (de não falar que se ocupa) é passado com muita ênfase e colocando 

medo nos Filhos de Santo. Comum dizer que a pessoa fica “louca” se souber, que o Santo chega 

na rua, sem avisar. O importante é compreender que não se pode falar abertamente, mesmo 

quando você já sabe. Mas, como já disse, cada Casa é uma sentença. 

Todos do Batuque são guiados por um fundamento geral, mas especificidades são 

recorrentes e diferem bastante de Nação para Nação e (um pouco) de casa para casa de uma 

mesma Nação. A subjetividade é inerente e necessária. Podemos “julgar” alguns sacerdotes por 

ações “estranhas” demais ao fundamento geral e ao de sua Nação. Mas também entendemos o 

humano como falho e culpamos as “loucuras” como sendo das pessoas e jamais culpamos os 

Santos. 

Deve-se ter em mente que cada Filho (a) de cada Santo é diferente. Ou seja, existem 

múltiplas qualidades em cada santo e estas se casaram com múltiplas qualidades de outro santo 

(o santo do seu corpo). Além disso ainda tem múltiplas qualidades dos santos da sua passagem 

e o santo responsável pelo seu Odú. O Santo está em nós, ele molda nossa personalidade e é 

moldado por ela – que também é moldada a partir das passagens e de seu Odú. Então tudo é 

extremamente subjetivo. Por isso, cada pessoa tem um Orixá muito diferente e uma 

personalidade muito diferente, mesmo aparentemente sendo o “mesmo Orixá” em uma “mesma 

qualidade”. E nós compreendemos isso como ninguém. 

Para alguns Santos, o grave se distingue e o mal se diferencia. O Orixá conhece e sabe 

dos teus limites. Por exemplo, matar sempre será considerado algo ruim, seja na sociedade 

ocidental, seja dentro do Batuque. Entretanto, por exemplo, sabendo a grande Mãe que a minha 

Mãe é, ela teria muito mais parcimônia ao me julgar caso matasse alguém que colocou a vida 

de um filho meu em perigo. Outro exemplo é a tatuagem. Para muitos Santos, se reage de 

maneira “brusca” quando um (a) filho (a) faz tatuagem sem permissão (até mesmo fazendo 

acontecer alguma tragédia), mas para outros Santos isso é muito mais sutil. E, caso você dê 

uma bandeja em troca ou peça permissão antes, Ele (a) pode não ter tantos problemas. Mas 

cada Santo reage de uma maneira e lhe dá mais ou menos alguma liberdade. Então, depende 



110 

 

muito do seu Santo, das suas passagens, da forma que ele foi criado, que você foi criado (a). 

Enfim, depende de inúmeras variáveis, que contribuem para essa subjetividade (tanto sua como 

a de seus Orixás). Por essa razão, além do seu Orixá de cabeça, de corpo e seus Orixás de 

passagens e suas qualidades, o seu Orixá têm um nome próprio. Nome este que só se descobre 

após o apronte da pessoa e jamais deve ser dito a quem não se confia. Isso deve ser guardado 

como o segredo mais precioso e perigoso de todo o Batuque. 

 

4.1.2. Cores dos Orixás: 

 

Falarei das cores dos Orixás, na Tenda, pois essas cores estarão presentes na maioria 

absoluta das materialidades dos Orixás, inclusive no próprio Orixá assentado.  

Bará – Vermelho. Algumas vezes, pode ser preto e vermelho, mas, em geral, há 

predominância absoluta do vermelho sozinho. 

Ogum – Verde, Branco e Vermelho.  

 Iansã – Vermelho e Branco. A cor vermelha aparece mais fortemente nas materialidades 

que o Branco, que é mais sutil, mas cores se apresentam combinadas entre si. 

 Xangô – Branco e Vermelho. A cor branca aparece mais em detrimento do vermelho, 

mas, também, ambas as cores estão combinadas. 

Odé e Otim – Azul Royal e branco. As cores apresentam-se combinadas entre si, de 

maneira equivalente. 

Ossanha – Verde e amarelo. As cores apresentam-se combinadas entre si, de maneira 

equivalente. 

Obá – Rosa. 

Xapanã- Rosa e preto. Pode também aparecer com branco e preto e, em alguns casos 

raros, com lilás. As cores apresentam-se combinadas entre si, de maneira equivalente. 

Oxum – Amarelo.  

Iemanjá – Várias tonalidades de azul, mas há predomínio do azul-celeste. Também pode 

se apresentar com a combinação de azul e branco, na qual pode haver igualdade na apresentação 

dessas duas cores, mas, também, um leve predomínio do azul. 

Oxalá – Branco. Em alguns (raros) casos, pode usar a combinação azul e branco, mas o 

predomínio absoluto é o branco puro. 

 

 



111 

 

Figura 14 – Parte do chão do Quarto de Santo, com um arranjo de flores brancas, uma 

quartinha branca, o local que se coloca facas azuis e brancas e o castiçal do Bará, na cor vermelha. 

 

 

Fonte: Da autora. 

 

 

 

4.2 Obrigações 

 

São chamadas de obrigações, ou de “chão”, os rituais que realizamos para nossos 

Orixás. Fundamentalmente, elas são três, na maioria das Nações do Batuque: o Amací, o Borí 

e o (Borí de) Quatro-pés. Mas pode-se realizar outras obrigações, em alguns casos específicos, 

como é o caso do Eribibó (ou Aribibó) e o serviço de miolos (que eu, particularmente fiz por 

ter esclerose múltipla).  

Tentei pensar em uma forma evidente para explicar o que é obrigação. Cheguei a 

perguntar na casa “por que se chama obrigação?”. E o mais interessante é que eu estava de 

frente para o Quarto de Santo, no chão (ou seja, em obrigação), quando a Iemanjá tocou minha 



112 

 

cabeça e eu percebi: é obrigação para com o Santo – ele precisa comer. Vou abordar essas 

obrigações e as materialidades que ganhamos com elas.  

Foi nesse meu último (e recente) chão que, finalmente, entendi cada etapa das 

obrigações. Não é um processo “evolutivo”, até porque fazemos Borí de dois-em-dois anos, 

mesmo estando prontos. Mas, a cada obrigação, o seu contato com o seu Orixá de Cabeça se 

estreita. Chega a ser difícil para mim, neste momento, saber o que sou eu que falo, penso, sinto 

e o que é minha Iemanjá. O Sagrado não apenas está em mim. Depois de minhas últimas duas 

obrigações, eu me sinto o Sagrado em matéria. Não só sou a Iemanjá, mas ela também sou eu. 

Eu sinto suas palavras, seu amor (sim, a minha Iemanjá é extremamente amorosa), sua proteção, 

seu cuidado.  

Antes de falar de cada obrigação e materialidades, devo deixar evidentes as regras 

impostas pela Tenda, ao iniciado, em suas obrigações. Geralmente Mãe Geny fala antes mesmo 

de jogar búzios para pessoas essas regras, pois elas fazem parte do fundamento da Casa: São 

16 dias (tanto no Amací, Borí e, a depender, no Quatro-pé) sem lavar o cabelo, sem sair de casa 

sem boné/chapéu/boina/lenço para cobrir a cabeça para não pegar sol/chuva/sereno, sem beber 

álcool, sem fazer sexo, sem usar drogas (a não ser cigarros comuns) e dormindo num colchão 

no chão. Esses dezesseis ou trinta e dois dias (quando é Quatro-pé e/ou o Orixá da pessoa exige) 

são contabilizados entre a permanência do Filho de Santo na Casa – próximo ao Quarto de 

Santo e mais os dias em que ele já é liberado para ir para sua residência. Também devemos 

ficar três meses sem cortar os cabelos ou submetê-los à tintura. 

Quando estamos no chão, somos chamados de “presos”, pois realmente estamos 

enquanto presos. Toda a casa é fechada, coloca-se cortinas para o sol não bater no (a) Filho (a) 

de Santo, não devemos mexer com fogo (sim, quem fuma deve pedir para alguém acender seu 

cigarro). Devemos ficar, nos dias que temos que permanecer na Tenda, o máximo possível 

deitados (as) ou sentados (as) em nossos colchões e/ou sentados (as) num banquinho baixo, 

com o Alá na cabeça – um pano branco que usamos caso entre visitas na Casa enquanto estamos 

no Chão, para ir no banheiro ou para qualquer exposição do nosso Ori. 

Ficamos, na maior parte, deitados (as). É um momento único, de pleno contato com 

nosso Pai ou nossa Mãe de cabeça. Em minha experiência, eu sinto “direitinho” a Iemanjá 

pulsando no meu Ori. É uma conexão sagrada e de extrema importância. Recebemos visitas, 

que batem cabeça para nós (afinal, não estariam batendo cabeça apenas para a pessoa, mas 

também para o Santo que está ali, comendo), nos parabenizam pela obrigação e, geralmente, 

nos levam doces, salgados ou algum tipo de presente, pois é, de fato, como uma espécie de 

aniversário, onde o iniciado passa de recém-nascido a anos de vida plena. 



113 

 

O que definirá se você precisa ou não da “próxima” obrigação será o jogo de búzios. 

Isso ocorreu comigo. Minha Mãe de Santo, inclusive, brinca que nunca tinha visto uma Iemanjá 

pedir sangue da forma que a minha pedia. E, após você realizar Borí, independentemente se 

você tem Quatro-pé ou não, você deve fazer Borí a cada dois anos. O Quatro-pé, uma vez feito, 

deve ser refeito de quatro em quatro anos. A única obrigação na Tenda que não se repete é o 

Amací. 

 

4.2.1 Amací 

Chamado de Mieró, também, na Tenda. Lava-se a cabeça do iniciado com as ervas de 

seu Orixá. Depois do Pai de Santo lavar a cabeça nessa água com ervas, a (o) madrinha/padrinho 

amarra o pano em sua cabeça. O indivíduo dormirá por dois dias num colchão, no chão, próximo 

ao Quarto de Santo. Babá Rudinei nos conta o que é preciso no Amací: 

 
O Pai ou a Mãe da casa tem e deve ter a prática de jogar os búzios. 

A Regra é esta: 

-Bará, Exu, Ogum (todos) Ossanhe, menino e Xapanã: 7 ervas 

-Obá, Otim, Oxum, Yemanjá e Oxalá: 8 ervas  

-Oyá, Agandju: 9 ervas 

-Xangô menino: 5 ervas; Moço: 10 ervas; O Godô- velho: tem de jogar os búzios.  

- Ossanhe varia de 3, 4, 7, 9 (tem de jogar os búzios para saber). 

+ 1 metro de Amorim Branco (que amarram na nossa cabeça) e uma vela grande 

branca. (CADERNO DE ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI DO OXALÁ, 2011, 

GRIFO MEU). 

 

É comum, quando queremos falar da situação de alguém, dizer: “mas você só tem a 

cabeça lavada”. Este “lavar” é justamente o Amací, primeira de nossas obrigações no Batuque. 

Após nos levantarmos dos dois dias, permanecemos mais quatorze dias com as regras descritas 

acima, completando os dezesseis dias de obrigação e podendo (finalmente), usar uma cama e 

lavar nossos cabelos!  

Nessa obrigação, em geral, além de “lavar” a cabeça, lava-se também, na mesma água 

com ervas, as guias do filho de Santo, sendo esta a materialidade que o “recém-nascido” ganha 

nesta obrigação. Pode ser que o filho já tivesse a guia, mas agora essa guia tem vida plena e 

poder de protegê-lo, tal qual sua obrigação. 

As guias são recorrentes em contextos arqueológicos e vários arqueólogos já vieram me 

questionar a respeito das “contas”. Acontece o seguinte: as guias, também chamadas de Keles, 

são de extrema importância para nós. Geralmente essas guias são encontradas próximo a 

sepultamentos ou simplesmente partidas. Isso ocorre porque quebramos as guias, uma vez que 

o indivíduo morre, para que o laço entre Orixá e pessoa se quebre, podendo o Orixá partir (para 



114 

 

o Orun) ou continuar no balé, protegendo a casa com a sua ancestralidade. Por essa razão, 

encontra-se tanta conta de guia.  

É muito difícil imaginar qualquer Batuqueiro quebrando sua guia de propósito, pois ela 

oferece uma proteção sagrada. Até hoje, na Tenda, existem dezenas de guias de diferentes 

pessoas que já partiram, inclusive. Isso porque, uma vez que se faz ou se ganha uma guia nova, 

a antiga jamais será jogada fora simplesmente, pois ela é muito preciosa para nossa proteção. 

Então as guias que foram quebradas, no advento da morte dos indivíduos da Tenda, não foram 

as mais antigas. As mais antigas também têm sacralidade e, por essa razão, permanecem no 

Quarto de Santo. 

 As guias podem ter variados tamanhos (de contas e de comprimento) e seguem as cores 

dos seus Orixás. Pai Rudinei, ao escrever sobre as guias (Keles) e os axós, nos informa que: 

 

Toda primeira roupa (ou axó) deve ser branca de cretone ou fazenda comum. Depois 

se faz o axó (da cor) do orixá da cabeça; depois a do corpo e depois (a cor) dos outros.  

Só se faz roupa boa quando está se aprontando [...], pois nunca se deve enfeitar o Orixá 

antes dele encaminhar o filho, (já que) se der demais, ele não trabalhará para o filho. 

O mesmo para keles (guias). 

Keles (guias) devem ser da (cor dos Orixás da) cabeça e do corpo; só se usa corrente 

se for de “Orixá Moço”. 

Quando se faz eribibó ou encosta os pais com aves, deve-se fazer a Delogum (um 

keles de 4 voltas com todas as passagens principais).  

Só ganhará Imperial quando tiver 4 pés, faca e búzios. (CADERNO DE 

ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI DO OXALÁ, 2011, GRIFOS MEUS).      

 

As guias imperiais, sobre as quais o Pai Rudinei fala, são guias que possuem as contas 

nas cores de todas as suas passagens. Na Tenda, só se ganha uma Imperial quando se é pronto 

e tenho todos os axés (faca e búzios). 

Antes de falar das próximas duas obrigações, devo fazer a significação do corte. 

Particularmente, não gosto da palavra “sacrifício” para definir, academicamente, o que 

ocorre. Primeiro, porque, entre nós chamamos de “matar”, “cortar” ou “serão”. Segundo, 

porque a palavra “sacrifício”, além de não ser rotineiramente utilizada por nós, pressupõe certa 

“dor”. Essa “dor” jamais pode existir nas nossas obrigações e cortes.  

Fui seriamente orientada a respeito da palavra a ser utilizada aqui por minha banca de 

defesa. Entretanto, apesar de ter conhecimento de outras palavras utilizadas academicamente, 

reforço a minha escolha de usar, de fato, o termo êmico. Sei o quanto isso é sensível e tenho 

conhecimento de alguns pesquisadores que, ao escrever, tiveram seus textos tirados de contexto 

para legitimação de fundamentalistas cristãos e/ou para defesa de projetos de leis que, em sua 

essência, só demonstram completa ignorância e a mais absoluta intolerância religiosa. Faço 

aqui o aviso então: com muito orgulho, sendo “macumbeira” e, tendo este trabalho abençoado 



115 

 

e guiado por meus Orixás, uma vez que qualquer um tire minhas palavras de contexto (em 

especial no que se refere diretamente à Tenda e ao meu povo para, de qualquer forma nos 

insultar, que Pai Bará, Pai Ogum e Pai Xangô façam justiça nos caminhos percorridos por essa 

pessoa. E “macumbeiro” não ameaça. Esta será uma dissertação pública, mas ela está selada 

com a proteção de Todos (as) que protegem a Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá. 

Retornando, o bicho que será morto jamais pode sofrer. Não pegamos ele de qualquer 

jeito e, se o bicho está nervoso (o que é muito raro de acontecer, pois ele geralmente se acalma 

ao adentrar o Quarto de Santo), o acalmamos até o momento do corte. É um corte, literalmente, 

preciso, e uma morte limpa. Não colocamos os animais para sofrer em nenhum momento – pelo 

contrário, até a hora da morte, ele é muito bem tratado e cuidado, com todo o carinho possível. 

Uma vez que se mata, em uma obrigação, levamos o bicho para a cozinha, depenamos (ou 

tiramos os pelos e couro), cortamos, cozinhamos e todos da Casa devem comer, pois ele é 

gerador de axé. Se sobrar, deixamos para o “preso” comer nos dias em que está no chão 

(geralmente não sobra), mas, se ainda assim, ainda houver comida, doamos para orfanatos e 

asilos.  

Já entrei em discussões com pessoas veganas que achavam um absurdo comer carne, 

mesmo nessas situações. Na realidade, o que fazemos corrobora, inclusive, para o princípio do 

veganismo-ambientalista: não se explora animais, não há indústria de larga escala, não há 

sofrimento para o animal massivamente. Tudo é feito com uma prática muito ancestral e 

sagrada.  

Minha Mãe de Santo insiste que eu inclua essa parte e eu acatarei: quem coloca bicho-

morto em “cruzeiro”73 não é, em geral, Batuqueiro. É gente de terreira (seja quimbanda, seja 

Umbanda) ou de “cruzado”. E não precisa ir muito a fundo para entender: Batuque vem de 

escravizados. Imagine, leitor (a), o quanto era difícil conseguir um bicho para oferecer para seu 

Santo, no período escravista. Tem algum sentido desperdiçar esse bicho, quando se estava 

morrendo de fome pelos efeitos devastadores do escravismo? Não quero julgar outras práticas 

e culturas, mas não é nosso fundamento. Minha Mãe de Santo também reforça o quanto nos 

culpam por “sumiços” de gatos pretos. Sendo que, na Tenda, nós tínhamos gatos pretos. Jamais 

mexemos com gatos para o corte. “Isso não é do nosso lado”, afirma Mãe Geny.  

Muitos acreditam que é o Batuque que coloca bichos mortos em encruzilhadas. E, 

realmente, existem certos Pais/Mães de Santo que fazem isso. Mas esses Pais/Mães de Santo 

são muito criticados na comunidade de Batuqueiros. Nós afirmamos sempre que devemos 

                                                 
73 Encruzilhadas. 



116 

 

respeitar o espaço do outro e que há crianças que passam na rua, vendo um bicho morto. Além 

disso, nunca pegamos um bicho e soltamos com o pescoço cortado para sofrer, pela rua. Isso 

também não é do nosso lado. Nós matamos, cozinhamos e comemos. E, para a grande maioria 

de nós, é absurdo sequer pensarem que quem faz isso é um Batuqueiro.  

Agora que falamos de corte, vamos passar as outras obrigações: 

 

4.2.2. Borí 

Mata-se uma galinha ou um galo para seu Orixá de cabeça, no Ori da pessoa mais um 

casal de pombos. O sangue do (a) galo/galinha deve se concentrar na sua cabeça e o sangue dos 

pombos “marcarão”, levemente, sua fronte, seu peito, suas mãos e seus pés. Após pingar e 

marcar o sangue na sua cabeça e nas áreas citadas do corpo, o (a) padrinho/madrinha amarra a 

cabeça da pessoa com o pano. 

 Nessa obrigação, ficamos 4 dias no chão na mesma situação que o Amací: sem ver a 

luz do dia direito, deitados (as) num colchão próximo ao Quarto de Santo... com as mesmas 

regras de outrora. Dessa vez, entretanto, a somatória dos dias (que dará 16) será de 12 fora da 

Tenda. Ou seja, 12 dias sem lavar o cabelo, sem fazer sexo, sem bebida alcoólica, etc. As 

materialidades ganhas nessa obrigação são a quartinha e o Ecó – extremamente importantes na 

relação com Orixás. A quartinha será banhada no sangue do bicho cortado, tal qual suas guias, 

adquiridas outrora, para que “evoluam”, na proteção, tanto quanto seu Ori. 

O Borí “físico”, que você passa a ter quando faz obrigação, é feito numa manteigueira 

de vidro, na qual é colocada uma moeda (geralmente uma moeda antiga, mas é importante que 

seja uma moeda grande – como a de um real, por exemplo) e mais quatro búzios. Quando você 

repete a obrigação de Borí, novamente o sangue banhará seu Borí (a parte física, dentro da 

manteigueira) e sua cabeça. Pode ser que banhar a quartinha ou as guias não seja necessário 

depois da primeira vez. 

Quanto mais você vai fazendo as obrigações, mais os seus laços e sua responsabilidade 

com seu Orixá aumentam. A quartinha e o Ecó têm função de alimentar e dar de beber ao Orixá. 

Geralmente, são feitos de barro ou cerâmica mais simples. Ambos são das cores do seu Orixá. 

No Ecó (geralmente oval e fundo, como uma tigela de sopa), colocamos água somada a um 

componente sagrado: 

Bará – Água, Dendê e Farinha. 

Ogum – Água e Mel (Se for Ogum Avagã, levará Dendê no lugar do Mel). 

Iansã – Água e Mel. 

Xangô – Água e Mel. 



117 

 

Ossanha – Água e Mel. 

Odé e Otim – Água e Mel. 

Obá – Água e Mel. 

Xapanã – Água e Azeite de Oliva. 

Oxum – Água e Mel. 

Iemanjá – Água e Mel. 

Oxalá – Água e Mel. 

Como notamos, com exceção de Bará, Ogum Avagã e Xapanã, todos os outros Ecós 

levam água com mel. Faço também o acréscimo de que, para Bará, há também o “Ecó seco”, 

feito com milho torrado e batatas assadas.  

Já as quartinhas devem ser preenchidas apenas com água. Essa água jamais pode ser 

obtida direto da torneira: devemos encher algum vasilhame ou copo primeiro e depois, com 

este, colocar a água na quartinha. As quartinhas também seguem as cores dos Orixás e variam 

de tamanho. É importante ressaltar que raras são as Nações em que as quartinhas são feitas de 

louça. Em geral são mais simples. E, quando você é ainda Filho/Filha de Santo (ou seja, quando 

não tem Ilê/Casa aberta), sua quartinha costuma ser menor. Mas, mesmo sendo menor em 

comparação às quartinhas dos Pais/Mães de Santo, a quartinha do seu Orixá de cabeça deve ser 

sempre maior que a do seu Orixá de corpo e/ou passagens.  

Mais uma vez, dou meu exemplo. Sou Filha de Iemanjá com Oxalá, dois Orixás da praia 

e de “cabeça grande”. Uma é a grande Mãe e o outro é o grande Pai. Quando estava arrumando 

minhas coisas para fazer meu primeiro Borí, me recordo de ter errado duplamente: primeiro, a 

quartinha que comprei para Iemanjá era toda azul; segundo: a quartinha toda azul era do mesmo 

tamanho da quartinha branca que comprei para Oxalá. Errei porque, na minha cabeça, por ser 

o grande Pai, ele devia ter igualdade em relação a minha Mãe. Mas é ela minha cabeça. O fato 

de ser toda azul não teria problemas, mas, quando fui trocar a quartinha por uma quartinha 

maior para Iemanjá, só tinha azul com branco. E é essa minha quartinha. Como disse 

anteriormente, ambas as cores estão relacionadas tanto a minha mãe quanto a meu pai, inclusive 

combinadas. Ainda assim, a quartinha azul e branca, que é uns 4 centímetros mais alta que a 

outra, ficou para Iemanjá. A menorzinha, apenas branca, é do Babá (Oxalá). 

Dependendo do seu Orixá, o Ecó pode ficar “podre” muito rápido e a quartinha secar 

rapidamente também. Acontece frequentemente comigo. Tem épocas em que não passa sete 

dias e minha quartinha fica completamente seca, como se nunca houvesse colocado água, e meu 

Ecó fica tão podre que jogo ele fora, ao invés de despachá-lo no verde, como é pressuposto de 

fazer toda semana.  



118 

 

Isso ocorre quando o Orixá corre muito por ti. Períodos de extremo calor ou frio (que 

muitos ocidentais diriam para justificar o “apodrecimento” do Ecó e/ou a seca da quartinha) 

não são suficientes para explicar essa relação. Quando eu sinto sedes intensas e ininterruptas, 

sei que minha quartinha está seca, pois é a minha mãe que está com sede. Vou na Tenda, verifico 

e coloco mais água na quartinha, e o que, a princípio, parecia uma espécie de diabetes74, passa 

completamente e minha sede se normaliza. Independe da estação: pode ser um inverno intenso 

e, ainda assim, a quartinha fica vazia com extrema facilidade e o Ecó fica podre rápido. De 

forma semelhante, a água da quartinha nunca fica gelada, mesmo no inverno de Rio Grande. 

Bará, Ogum, Xangô, Odé, Ossanhe e Xapanã são 2 galos na cabeça e 1 galinha para o 

Orixá do corpo. 

 

Oyá, Otim, Obá, Yemanja, Oxum e Oxalá são 2 galinhas na cabeça e 1 galo no corpo 

(salvo Yemanja, Oxum e Oxalá, que levam uma galinha no corpo, variando a mãe - 

se é Oxum Docô ou Oxum Pandá, a galinha é amarela; se Iemanjá, será branca). 

 

Sempre acompanhados de 1 casal de pombas (todos os orixás) 

Em Oyó não se usa penas na cabeça, após derramar o sangue, usa-se algodão (1 

pacote) e 1 metro de Amorim. (CADERNO DE ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI 

DO OXALÁ, 2011, GRIFO MEU). 

 

 

  Figura 15 – Flores, castiçais de vela de diferentes Orixás. À esquerda, quartinha e Ecó. 

 

Fonte: Da autora. 

                                                 
74 Realmente, dá tanta sede que começamos a pensar que é alguma doença muito séria.  



119 

 

Na foto acima, verificamos um buquê de flores brancas para Oxalá – regente da 

Tenda. É comum haver flores e frutas no Quarto de Santo, principalmente para esse Orixá, que 

é dono supremo do Quarto de Santo e o Grande Pai. Verificamos também castiçais de diferentes 

Orixás, de diferentes cores (obedecendo às cores dos Pais) e com imagens dos seus respectivos 

Orixás. À esquerda de quem olha, há a Quartinha – mais alta e comprida – e o Ecó brancos, 

significando que ambos são do Oxalá. A Quartinha e o Ecó são de um Filho de Oxalá regente 

da Tenda. Não pude tirar foto da minha Quartinha ou do meu Ecó, pois não sou pronta na 

religião. Mas, normalmente, as quartinhas de Filhos/Filhas de Santo são menores, medindo 

cerca de 14 a 18 cm. 

 

 

4.2.3 (Borí de) Quatro-pé 

No Quatro-pé, realizamos o corte de um bicho de quatro pés, mais aves para coroar 

cada pata do bicho. Pai Rudinei nos ajuda a saber os bichos a se cortar: 

 

Oxalá e Oxum Docô e Yansã velha - 1 cabrita branca velha + 4 galinhas com a cor 

respectivas descritas. 

Yemanja - 1 ovelha + 4 galinhas brancas.  

Oxum Pandá (velha ou moça) - 1 cabrita amarela + 4 galinhas amarelas.  

Xangô (todos), Ossanhe e Xapanã- 1 carneiro de guampas + 4 galos com suas cores 

respectivas. (Xangô velho carneiro velho de guampa bem virada, o Xangô novo e o 

Agandju pode ser carneiro novo com guampas). 

Ode e Otim – 1 porco, 4 galos pedreses para ele e 4 galinhas pedreses para ela. 

Bará, Exu, Ogum -1 cabrito (bode, macho e inteiro) branco + 4 galos, nas cores 

respectivas. 

Ogum Beira Mar e Ogum Avagã – 1 cabrito (bode macho e inteiro MOCHO- sem 

guampas- e + 4 galos brancos  

Obá - 1 cabrita mocha amarela + 4 galinhas amarelas-claras     

Orumilá – 1 cabrita nova ou não parida+ 4 galinhas brancas e com as penas pretas 

(pintadas).  

 

OBSERVAÇÕES: 

Todo Orixá novo de 1 a 8 anos come aves ou animais novos. 

Explica-se: aves serão, assim, frangos e frangas novas, com até seis meses de vida. 

Animais de 4 pés, tipo bodes e carneiros, com chifres novos ou recém-saídos. Salvos 

os Orixás que comem Mochos (Avagã e Obá)  

Ode e Otim comem leitão novo (nunca se mata leitão velho para eles). (CADERNO 

DE ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI DO OXALÁ, 2011). 

 

Na obrigação de Quatro-pé, seu Orixá se aproxima ainda mais de ti. Se antes as 

materialidades (Quartinhas, Ecós, guias, a manteigueira contendo o Borí) serviam como uma 

ligação direta, mas enquanto mediadores, mesmo possuindo vida e agência fundamental, no seu 

Quatro-pé, você terá, literalmente, seu Orixá assentado (ou “sento”).  



120 

 

Isto ocorre porque se mata, novamente, em cima da cabeça e daquilo que, para 

pessoas leigas, seria uma “pedra”. Mas esta pedra deve ser do Orixá – de suas cores e 

propriedades e, mesmo quando são buscadas às margens de rios ou quando a compramos, ela 

já possui vida e já pertence ao Orixá. Lembremos que os Orixás são donos de tudo que habita 

a terra e todos os seres, mesmo aqueles que, para a modernidade, são inanimados, em nossa 

ontologia, possuem vida inerentemente.  

Uma vez que se mata os bichos de quatro-pés na cabeça do (a) Filho/Filha de Santo 

e o fazem nessa “pedra”, essa “pedrinha” se torna mais que qualquer elo anterior. Porque essa 

“pedra”, que na realidade se chama Ocultá, é simplesmente o seu Orixá – ele está ali e é toda a 

sacralidade possível para se ter próxima de nós.  

Esta, que antes era considerada apenas uma “pedra”, inanimada, passa a ser o seu 

sagrado em matéria, no Batuque. Evidente que há a ocupação, que é quando seu Orixá vem ao 

mundo em seu corpo, mas o Ocultá ultrapassa isso. Nunca presenciei um só Ocultá de uma 

Orixá feminina que não desse “filhos”. O Ocultá fica cheio de pequenas pedrinhas que saem 

dele. Entretanto, isso não ocorre com Ocultás masculinos.  

Também é muito comum colocarmos algodão envolta do nosso Ocultá – 

especialmente para o povo de praia, que é friorento – para nos aquecer no inverno. E é uma 

rápida solução para o excesso de frio que temos no Rio Grande do Sul.  

Eu sequer pedi para tirar fotografias de um Ocultá, pois, assim como o nome pessoal 

do santo, ele é extremamente delicado e não devemos mostrá-los a qualquer pessoa. Mesmo eu 

tendo acesso à Tenda, sendo filha da casa e a Mãe de Santo sendo minha sogra, jamais pediria 

para tirar fotos de um Ocultá. Quando eu estava conversando com a mãe (de Santo), percebi 

que ela me olhou extremamente orgulhosa. Não porque estou escrevendo uma dissertação de 

mestrado, mas por eu – como uma espécie de jovem-adulta do Batuque, ter a capacidade de 

pensar nos meus e protegê-los. 

 

4.2.4 Outras Obrigações 

Coloco em separado estas duas porque, a depender da situação (do Orixá de cabeça 

do filho ou da necessidade), elas podem configurar tanto enquanto uma Obrigação como um 

serviço. São elas o Serviço de Miolos e o Eribibó (Aribibó). 

 

4.2.4.1 Serviço de Miolos 

Não considero tanto o Serviço de Miolos como uma “obrigação”, mas são tratados 

como tal. Não há corte de nenhum bicho na Tenda. Apenas pega-se amorim branco, mel, uma 



121 

 

vasilha redonda e funda e miolos de boi, que são comprados no açougue. O sacerdote colocará 

os miolos na vasilha, com mel. Depois ele porá na sua cabeça, cobrirá com o pano e você ficará 

uma noite apenas no chão, no colchão, perto do Quarto de Santo. Nessa noite, você é um 

“preso”. Mas apenas pela noite. No outro dia, tirarão os miolos, guardarão no pano e 

despacharão na praia. 

O Serviço de Miolos talvez tenha sido considerado uma obrigação, particularmente, 

para mim, porque ele é da Iemanjá e do Oxalá (meus pais), além de lidar diretamente com o 

Ori. Ele geralmente é feito em casos de doenças ou de cabeças “muito avoadas”. Como já 

comentei, tenho esclerose múltipla, então, o serviço de miolos é exigido para mim, pelo menos, 

a cada dois anos. 

 

4.2.4.2 Eribibó 

Também é chamado de Aribibó. Em algumas Nações, essa obrigação é realizada 

como “intermediária” entre Amací/Borí ou entre Borí/Quatro-pé. Na primeira casa de Batuque 

que frequentei e que era de Nação Cambinda, o então Pai de Santo, pouco tempo depois de 

fazer o Amací em mim, queria fazer essa obrigação, que não necessitaria de duas aves. Depois, 

ele preferiu fazer o Borí direto. Mas, como comentei, quando marcavam de fazer minha 

obrigação, sempre dava algo errado. Não era para matar para Xangô na minha cabeça e 

agradeço muito por não terem feito, pois, não somente minha vida ficaria ainda pior do que 

estava na época, como também, na atualidade, eu teria que desembolsar mais dinheiro: matando 

para minha mãe original (Iemanjá), e também para o Xangô, já que ele teria sido agraciado com 

o sangue.  

Na Tenda, entretanto, o Eribibó (ou Aribibó) é realizado caso o (a) filho (a) não 

tenha como dar o Quatro-pé (por questões financeiras, por exemplo) ou em casos de doenças – 

se assim for pedido no jogo de búzios. Assim escreveu seu Rubens do Oxalá: 

O filho de santo que está há muito tempo com Borí e não pode dar 4 pés, mas seu 

Orixá está exigindo obrigação aí se faz o eribibó, seu valor varia de 2 a 4 anos ou o 

mesmo que o Borí só que em cima dos Orixás (Ocutás) de sua cabeça e de sua 

passagem, ou encostar todos e dar axé de búzios para ir aprendendo a jogar. ESTE 

FILHO GANHA DELOGUM. (CADERNO DE ANOTAÇÕES DO PAI RUDINEI 

DO OXALÁ, 2011). 

 

Os bichos para cortar nesta obrigação são apenas aves, mas diferenciam-se do Borí, 

devido à quantidade, ao compromisso e ao estreitamento de relação entre Filho/Filha de Santo 

e seu Orixá. As aves são, segundo Pai Rubens de Oxalá: 

Bará - 4 ou 7 galos vermelhos + 2 pombas pardas  

Exu-Bará - 3 ou 4 galos vermelhos ou pretos + 2 pombas pardas  

Ogum - 4 galos brancos + 2 pombas brancas  



122 

 

Oyá ou Yansã - 4 galinhas vermelhas + 2 pombas brancas  

Xangô - 4 galos amarelos para o moço ou 4 brancos para o Godô +2 pombas brancas  

Ode – 4 galos pedrês + 2 pombas brancas 

Otim – 4 galinhas pedrês + 2 pombas brancas  

Ossanhe – 4 galos pedrês + 2 pombas brancas  

Xapanã - 4 ou 7 galos preto e branco ou prateado com preto + 2 pombas brancas 

Obá - 4 galinhas amarelas + 2 pombas brancas 

Oxum Docô e Pandá – 4 galinhas amarelas (pra Docô, pode ser branca também) + 2 

pombas brancas  

Yemanja -4 galinhas brancas +2 pombas brancas  

Moquexe, Orumilá, e Oxalá novo (mas agachado) - 4 galinhas brancas + 2 pombas 

brancas (Orumilá 4 galinhas brancas e com as penas pretas pintadas)  

Oxalá velho (babá) ou mais velho – 4 frangas novas brancas + 2 pombas novas  

Obs. As pombas têm de ser casal sempre. (CADERNO DE ANOTAÇÕES DO PAI 

RUDINEI DO OXALÁ, 2011). 

 

Estas são as Obrigações que ocorrem dentro da Tenda de Nação Africana do Pai 

Oxalá. Uma vez que se mata, com exceção dos filhos que estão no chão, todos os outros vão 

para a Cozinha da Religião depenar, courear, limpar e cozinhar os bichos. No final, todos 

comemos – nós e nossos Orixás. Cada obrigação depende muito mais se o seu Orixá pede do 

que pelo tempo, mas, uma vez realizados, o Borí deve se repetir a cada dois anos e o Quatro-

pé a cada quatro anos (a não ser que, em caso de doença, seu Santo peça outro tipo de 

obrigação).  

Desde que entrei na Tenda, fiz um Amací (na Tenda não fazemos “reforço de 

Amací”), dois Serviços de Miolos e dois Borís. Ainda não tenho Quatro-pé. Mas, se, no meu 

Amací minha ligação com a Iemanjá eram as guias (que sempre me protegeram), éramos como 

recém-nascidas em nossa união. Primeiro veio o Serviço de Miolos, por conta da minha doença. 

O mais “comum” seria esperar dois anos após a data do meu Amací para verificar se haveria 

necessidade de um Borí. Mas, jogando búzios para o Rudy, Mãe Geny se assustou e viu que eu 

precisava de obrigação. Não me lembro quantos dias foram entre o jogo de Búzios e minha ida 

para o chão. Ela comprou todos os bichos e, me avisando “em cima da hora”, corri para comprar 

minha manteigueira, meus búzios (que ficam no Borí), a quartinha (que errei, como já 

mencionei, mas ela só matou quando eu consertei e comprei a minha quartinha atual) e o Ecó. 

Assim, no susto, na pressa, no desespero (até hoje, não sei o que Mãe Geny viu para me colocar 

tão rapidamente no chão), fui para meu segundo chão e primeiro Borí. O sangue que caiu na 

minha cabeça demorou pouquíssimo tempo para secar (o que significa que o Orixá estava com 

fome). Como tinha sido tudo muito “no susto”, voltei às minhas atividades normais, logo após 

os quatro dias que fiquei na Tenda. E foi uma segunda-feira, na UFPel, com minha mãe 

comendo ainda na minha cabeça, embaixo da minha boina, que o professor fez aquela violência 

comigo, que já comentei neste trabalho. Eu aceito que façam comigo, mas não façam com os 

meus e nem com a minha Orixá.  



123 

 

 

Após o Quatro-pé, pode ser que você seja aprontado (não é uma regra, depende 

muito do merecimento da pessoa, na Tenda). Quando você é aprontado, você ganha axé de 

búzios e axé de faca, novas materialidades vivas importantíssimas: os búzios (quando você 

ganha esse axé) permitem que você consulte diretamente o sagrado através do jogo. É um 

serviço à parte, muito importante na feitura do (a) Filho/Filha de Santo. Já o axé de faca permite 

que você possa cortar, ou, a partir desse dia, ser Pai/Mãe de Santo. Para a Tenda, apenas pessoas 

prontas podem ser madrinhas e padrinhos.  

Entretanto, para fundar uma Casa (um Ilê), você deve assentar o Bará Lodé, como 

falamos no capítulo anterior.  

 

 

4.3 Ayurveda e Sagrado Feminino 

 

Como comentei em capítulo anterior, o Batuque abraça muito e exclui muito pouco 

outras culturas. Seu Rubens, como já comentei, era um apaixonado por plantas, por Goetia, e 

tinha uma faca com o símbolo maçom dentro de casa (que, até hoje, permanece um mistério 

para nós), além de ter pintado nas paredes da Casa vários Santos Católicos.   

Sou como seu Rubens: uma curiosa. Talvez seja até pelos Santos que 

compartilhamos: ele era filho de Oxalá com Iemanjá e eu de Iemanjá com Oxalá. Ambos com 

forte passagem com Xangô e curiosos.  

Eu amo minha cultura e meus Santos, mas, em determinado momento, desde minha 

qualificação, caí em depressão por conta dos horrores de fascistas que assolam o Brasil. Fiquei 

completamente perdida, sem forças, sem ânimo. E a Academia, como sempre, exigia de mim 

um trabalho perfeito, pronto no prazo, sem considerar que eu sou um ser vivo e não um robô. 

Isso me deixava com raiva (que, como diz minha psicóloga Eliana Dourado, é um sintoma da 

depressão). Pedi prorrogação porque não ia dar conta, não estava conseguindo. 

E, nesse mar de desespero, fui perdendo minha alma, meu ânimo, minha saúde e, 

inclusive, fui esquecendo levemente que tinha Mãe. Não que eu tenha deixado de amá-la ou me 

esquecido do meu compromisso com ela, mas a ansiedade era tanta, a depressão tão profunda, 

o medo tão imenso que acabei só fazendo o “básico”: toda semana ia bater cabeça, trocava meu 

Ecó e minha Quartinha, acendia minha vela e pedia imensamente para que eles me tirassem 

daquele estado.  



124 

 

Foi quando, pesquisando na internet, encontrei a palavra Ayurveda. Comecei a 

pesquisar sobre, com uma espécie de encantamento pelo tema. Fui a uma terapeuta Ayurveda, 

que me passou o passo-a-passo dos agravamentos dos meus doshas. Sempre fui uma fã de curas 

naturais e conhecimentos milenares (o Ayurveda é um conhecimento indiano que data de mais 

de seis mil anos, segundo alguns terapeutas). Iniciei meu processo de maior contato com as 

plantas medicinais, a me alimentar de “prana” – que seria muito similar, no Batuque, a palavra 

“axé” e percebi que há milhares de “coincidências” (que para mim, ultrapassam uma simples 

coincidência) entre o conhecimento Ayurvédico e o conhecimento do Batuque.  

Entre minhas pesquisas a respeito do Ayurveda, caí “sem querer” no Sagrado 

Feminino. Grupos de mulheres que, unidas, retornam as suas raízes e a sua sacralidade inerente.  

O que ambos, Ayurveda e Sagrado Feminino, têm em comum? A crítica ao mundo 

moderno-ocidental. O Ayurveda conhece formas de curas ancestrais e precisas, realizadas pelos 

terapeutas há milênios nos filhos dos reis (ou seja, uma medicina “de primeira”) e usa da terra, 

da espiritualidade, da meditação para bem viver, mas a sociedade moderno-ocidental só passa 

a falar de “alimentos orgânicos”, de subconsciente, de “alimentos que fazem mal”, de 

“biotipos” de corpos distintos e distintas formas de tratá-los agora. E pior, a medicina, a 

nutrição, a psicologia ocidental que ganham a fama, que ganham o crédito e a legitimidade 

unívoca. Se você vai tratar seu corpo com remédios de uma indústria farmacêutica e carregar 

seu fígado, é problema seu. Assim, estragando seu fígado, você compra mais remédios e assim 

por diante. 

O Sagrado Feminino vai além: mostra como o mundo, a princípio cristão, que 

depois vem a globalizar o mundo na sociedade moderno-ocidental-capitalista, feriu as 

mulheres. Nós jamais podíamos ter referência de sacralidade feminina, a não ser por uma 

virgem Maria, pela qual a virgindade imposta agradará mais aos homens que a tirarão, no 

mundo moderno-ocidental. Além disso, o Sagrado Feminino (que é mais uma aura que qualquer 

outra coisa) incentiva as mulheres, praticantes deste, a terem outra relação com seu corpo, com 

sua menstruação e são completamente favoráveis aos cultos de “deusas” femininas, inclusive, 

citando bastante as Orixás – apesar de eu não entender Orixá enquanto deuses.  

Para um mundo moderno-ocidental, nós-mulheres deveríamos nos esconder, nos 

manter “modestas” (opostos perfeitos de nossos homens cientistas), ter vergonha dos nossos 

poderes inerentes. E vou além: mesmo com toda crítica feminista que eu carrego, nunca tinha 

notado: para que me considerassem mais forte, eu me tornei um “homem machucado”.  

Eu achava que, para ser uma feminista, eu precisava ser mais “forte”, ter 

produtividade de 365 dias por ano - um ciclo solar, jamais ser emotiva e, fazendo isso, não 



125 

 

percebi o quanto sou cíclica, o quanto sou sensível e sensitiva, e que não devo ter vergonha 

disso. A Ciência moderno-ocidental não apenas violenta práticas culturais, ela também deprime 

e fere qualquer um que seja minimamente diferente de um homem-branco-burguês, que tenha 

disponibilidade e “força” para fazer o que se exige75. E o pior: o (a) negro (a) veste a máscara 

branca. A mulher branca veste a calça, se esquecendo de sua própria sacralidade.  

E as mulheres negras? Quantas mulheres negras, especialmente de pele retinta, você 

conhece que se manteve no meio acadêmico? São muitas, se comparadas aos homens negros? 

São muitas, se comparadas as mulheres brancas? E, pior: Sequer tem algum número 

significativo, se comparar seus números aos de homens brancos? 

É o que Brah (2006) chama de transversalidade de opressão. É o estigma de não ser 

suficientemente branca (especialmente se for alguém que carregue sua cultura e fala sobre ela) 

e nem ser suficiente macho. Precisamos a todo instante, a todo momento, fazer mais. Para ser 

alguém, dentro deste mundo, a gente deve se redobrar em duas. Fazer mais que qualquer pessoa. 

Eu ainda tenho a “sorte” de ter nascido com a pele mais evidentemente clara, o que me faz não 

ser olhada da cabeça aos pés, hipersexualizada, ou abordada por policiais que acham que estou 

roubando. Mas eu carrego minha cultura negra, juntamente com meu sangue. Isso foi suficiente 

para que vissem em mim a fraqueza personificada.76  

Interessante que, conversando com outras pessoas, percebi que muitos (as) alunos 

(as) estão em situação semelhante a mim: arrasados (as), perdidos (a), sem apoio. Eu, que tanto 

rezei para minha mãe Iemanjá para que me desse a oportunidade de entrar numa pós-graduação 

e poder falar de nós, hoje vejo que o sonho nunca foi real. Porque, se para se tornar uma 

acadêmica de sucesso, eu tiver que renunciar minha cultura, minha ontologia e minha 

identidade, eu não aceito. Porque exigem de mim a máscara branca e a calça de macho. Porque 

                                                 
75 Inclusive, aproveito para fazer a denúncia de que existem alguns arqueólogos que são homens brancos, de 

formação e ontologia judaico-cristã, que nem sequer sabem no que consiste a busca do Sagrado Feminino e que, 

por meio virtual, apropriando-se de um suposto discurso de uma mulher indígena, criticam o mesmo, dizendo que 

quem segue e pratica este é impostora, nos denominando como “burguesas” e (só faltou escreverem) “que não tem 

o que fazer”. É importante entender a razão de temos pessoas fazendo chacotas de mulheres que buscam sua 

essência (e cada uma terá um caminho diferente). Quem questiona e de onde se questiona? Um homem branco, 

com uma ontologia completamente moderno-capitalista (ainda que critique este capitalismo, não sai de suas 

dualidades inerentes) teria a “neutralidade” que tanto prega? Ou se “brinca” de ser Deus? Não qualquer Deus, um 

Deus Cristão. É fácil lutar pelas minorias se estas minorias continuem amaciando o ego intelectual das teorias de 

seus “tutores”. É fácil lutar pelas minorias enquanto elas não questionam o pensamento desses grandes intelectuais.  
76 Poderia fazer toda uma crítica ao que ocorre na Academia utilizando de um feminismo negro.  Entretanto, como 

este trabalho trata a respeito das Estruturas Sagradas da Tenda e por entender que o racismo no Brasil é muito mais 

pelo viés da tonalidade de pele, o que me desapropria desse local de fala, indico a leitura de Almeida; Pereira 

(2015), Caldwell (2000), Carneiro (2011), Corrêa (2010), Davis (1981), Hooks (1984), e solicito mais trabalhos a 

respeito, futuramente. Que mulheres negras, das mais distintas tonalidades de pele, possam adentrar este espaço e 

falar, com toda a propriedade, daquilo que temos que viver com a transversalidade de opressões que Brah (2006) 

indica. 

 



126 

 

exigem que, para ser uma mulher empoderada, eu não posso chorar, por exemplo. E eu não sei 

falar de escravismo sem chorar, sem me emocionar, porque a dor é em mim, pois sou sensitiva.  

Não é à toa que os estudos mostram o quanto alunos de pós-graduação têm mais 

tendência à depressão, à ansiedade e ao suicídio. Não temos suficientemente apoio. Pelo 

contrário. Faço, inclusive, a denúncia de que, no meio arqueológico, muitos professores já lhe 

tratam como potenciais “concorrentes” e fazem de tudo para lhe diminuir, pois é isso que lhes 

garante permanência em seus postos.  

Não estou aqui dizendo que o sagrado feminino diz que as mulheres são “fracas”. 

Pelo contrário: temos força (e muita!). Entretanto, medimos nossa força a partir da dicotomia 

moderna e nos “inspiramos” em modelos que não são os nossos. Pautamos o “medidor” de 

“força” a partir de um ideal que não nos pertence, nos compreende ou aceita nossa identidade.  

Nos inspiramos, sem perceber, em homens brancos – o topo da pirâmide social para legitimar 

alguma “força”.  E, fazendo isso, permanecemos nos alienando de nós mesmas e da força que 

existe em cada uma de nós. 

Mas o problema é que muitas “manas” preferem se adequar, produzindo mais do 

que homens brancos para ter algum espaço minúsculo. Quando tratamos de mulheres negras, 

esse esforço é ainda maior, pois as opressões são transversais. Não é à toa que exigiram tanto 

de mim as problemáticas e não exigiram de outros autores. Não é à toa que, após “boas” 

dissertações de mestrado, uma pesquisadora “dê um tempo”.  

E sabe por quê? Porque o humanismo, criado simultaneamente à deslegitimação de 

outras ontologias, pressupõe igualdade e não equidade. Eu jamais serei uma mulher negra de 

pele retinta, mas jamais serei uma mulher branca também. E muito menos serei um homem. E 

me recuso a renunciar meu conhecimento ancestral e minha força enquanto mulher para agradar 

homens brancos. Esses homens brancos são descendentes de quem violentou minhas ancestrais 

para que eu estivesse aqui.  

Com o Ayurveda e com o Sagrado Feminino, restaurei minhas forças, e ambos 

estreitaram meu laço com minha mãe Iemanjá, pois, uma vez que comecei a ver a sacralidade 

que existe em mim, fui para ela de braços abertos. Quando estava no chão, inclusive, cantava 

bem baixinho, na porta do Quarto de Santo, com lágrimas nos olhos de felicidade:“Jovem, Mãe, 

Anciã, / Esteja aqui, escute essa canção.../ Ouça o meu chamado através dos mundos” 

(CLAUDINEY PRIETO, INTÉRPRETE). 

Não apenas isso. Com o Ayurveda e com o Sagrado Feminino, entendi muito do 

próprio Batuque, abracei a ambos nas minhas práticas culturais. Por exemplo, a menstruação é 

vista como uma espécie de tabu no Batuque – onde as mulheres menstruadas não devem tocar 

https://www.letras.mus.br/claudiney-prieto/


127 

 

nas materialidades sagradas, é vista por mim sob outra ótica, agora. Pelo Sagrado Feminino, no 

momento da nossa Lua (assim chamamos a menstruação), nós estamos mais conectadas com o 

divino, mais sensíveis e sensitivas. Tenho essa teoria de que, buscando igualdade entre homens 

e mulheres, inclusive em suas mediunidades, não permite que toquemos nessas materialidades 

porque estamos mais receptivas a forças que seres não-femininos sequer compreendem. Falei 

disso para Rudy e ele achou interessante, apesar de dizer que duvidava, pois achava que “para 

os antigos, menstruação era estar ferida”.  

Quando contei para minha Mãe de Santo, vi um leve brilho no olho dela. E um lindo 

sorriso.  

Com o Ayurveda, em relação a muitas das ervas que me passaram, quando fui 

pesquisar o caderno de anotações de seu Rudinei, vi a ligação direta com meus Orixás. Também 

notei que os “agravamentos dos doshas” eram justamente as passagens fortes que você tem e 

as ervas sagradas são como antídotos para combatê-las. Exemplo: plantas passadas para mim, 

no tratamento Ayurvédico, para tratarem de furúnculos e da minha feminilidade são justamente 

ervas dos Orixás Xapanã e Oxum, respectivamente, os quais tenho uma passagem 

extremamente forte. São conhecimentos milenares que insistem em ignorar.  

Utilizei esses dois exemplos para demonstrar o quanto o Batuque abraça e 

incorpora, dentro da sua prática e tradição, diferentes percepções. Tudo é usado para aproximar 

dos Orixás e de todas as coisas que são Deles. 

 

 

4.4 Batuque, Resistência e “Tsunamis” 

 

Não apenas o Quarto de Santo, mas considero todas as estruturas sagradas, 

incluindo a Casa como um todo, a resistência materializada. Ao contrário de outras 

manifestações, nossos espaços congregam, simultaneamente, residência e sacralidade. 

Impossível separar um do outro.  

Uma vez que se entra em muitas Casas, só um olhar “treinado” compreenderá se 

aquela é uma Casa sagrada ou não – seja pela Casinha do Lodé, seja pelo Quarto de Santo. E 

isso nos fez sobreviver e muito. Porque, numa sociedade que se orgulha de ser descendentes de 

alemães ou italianos e não ter negros na família, se esconder para manutenção de nossas práticas 

e de nossa cultura é a mais pura resistência. 

A Tenda de Nação Africana do Pai Oxalá tem sessenta anos de práticas e 

fundamento. Se somarmos o tempo de apronte da Mãe Rosinha e da Mãe Masilda (Mães de 



128 

 

Santo de seu Rubens e de dona Iracema, respectivamente), teremos mais de cem anos. E se 

somarmos Mães/Pais de Santo destas e assim sucessivamente, teremos séculos e séculos. 

Séculos e séculos que são cultuados doze Orixás, que se “despacha” o santo colocando um Alá 

na cabeça, cuspindo água por cima de sua cabeça e “firmando” Ele.  

Então, volto para meu segundo capítulo e pergunto: como Bastide pode sequer 

presumir que o Batuque é uma variação “mais fraca” do Candomblé? Corrêa (1994) já mostra 

que Candomblé só veio para o Rio Grande do Sul, com determinada força, no século XX. 

Maestri (1984) mostra que escravos entravam pelo porto de Rio Grande, maioria deles oriundos 

de África. Inclusive, faço essa crítica: eu sou baiana e, na Bahia, nos referenciamos muito à 

“Revolta dos Malês”, feita por escravos islamizados. Não sinto e nem tenho conhecimento de 

negros islamizados neste estado. E vem um “doce” arqueólogo, que se acha superior a mim por 

ser homem, professor, fazer sua “etnoarqueologia” de maneira colonial, dizendo que Batuque 

é o mesmo que Candomblé?  

Nos chamarem de Umbandistas também pode soar ofensivo, já que, na Tenda se 

corta e dá de comer ao Orixá. Não é ofensivo porque considero Candomblé ou Umbanda 

inferiores ao Batuque (lembrem que aqui não se trata de uma ontologia moderno-capitalista). 

Considero, pois, trata-se de um fator étnico, mais que qualquer coisa. Não observo um 

antropólogo dizendo que um Kaingang é o mesmo que um Guarani. Significa que, quando um 

Guarani diz que não é Kaingang, ele (a) está ofendendo um Kaingang? Porque, ao que parece, 

eu realçar a minha cultura e delimitar a diferença entre meu povo e o Candomblé ou a Umbanda 

passa a ser ofensa a estas duas. Batuque é Batuque. Apenas. E a Tenda é de Batuque. É de 

Nação. E Nação Oyó-Jeje. 

Apresento um ponto interessante: na Tenda, no período da Ditadura Militar, foi 

concedido o direito de tocar (ou seja, fazer Batuques). Entretanto, no documento, consta Tenda 

de Nação Africana enquanto umbandista. Revoltada, perguntei a Rudy porque estávamos como 

umbandistas, se somos e sempre fomos Batuqueiros. 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

Figura 16 – Documento emitido pela SOPS, em 1973, que permitia à Tenda tocar, em que 

se lê Centro Espírita de Umbanda. 

 

 

Fonte: Da autora. 

 

Calmamente, Rudy me respondeu: “amor, para um leigo, nós somos todos iguais”. 

Foi com duras penas, num curso de antropologia que eu percebi isso, da maneira mais dolorosa 

possível. Mas não somente a Casa, a Tenda, os seres humanos e não-humanos delas são 

resistência, eu também o sou. Esta dissertação, que fala de nós é resistência e oferta aos meus 

Orixás – porque eles permitiram que eu falasse deles de maneira honrada. É resistência porque 

sou mulher, mestiça, negra de pele clara, baiana, enfrentando uma Academia machista, 

misógina, racista. É resistência pela minha ontologia – pelo ser enquanto ser. Pela minha 

Iemanjá. Pelo Pai Oxalá, dono da Tenda, pelo Pai Xapanã, dono da Casa. E somente por meio 

das obrigações que eu me aproximei cada vez mais da minha Orixá e tenho conhecimento 

profundo sobre Batuque e sobre a Tenda. Hoje, não sei quem é a Iemanjá e quem sou eu. E 

todas essas informações, que tive e que passei neste trabalho, foram possíveis porque meu 

coletivo e meus Santos confiaram em mim para falar deles.  

Espero que minha dissertação jamais seja utilizada para justificar preconceitos ou 

para a arrogância de indivíduos: seja por pesquisadores se aproximarem de Batuqueiros, 

fingindo conhecimento para que estes lhe deem informações, sem nenhuma reciprocidade; seja 

por pessoas sem bacia (ou seja, sem a ancestralidade e apronte/feitura necessária) para se 

dizerem Pais/Mães de Santo, com as informações contidas aqui e sendo uma espécie de 

aproveitadores, almejando apenas ganhos monetários. 



130 

 

Dessa maneira, honrando os elementos humanos e não-humanos de meu coletivo e 

respeitando toda a sacralidade de cada um deles, encerro o capítulo sobre o Quarto de Santo, o 

último a se cumprimentar e o mais sagrado de toda a Casa de Batuque. É nele que, basicamente, 

toda sua vida está. Um erro cometido em seu Ecó pode trazer tragédias em seu cotidiano. Uma 

Quartinha que não foi enchida pode lhe incomodar fisicamente até você enchê-la. E nem vou 

falar sobre o Ocultá: o seu Orixá materializado fora de você. Os objetos do Quarto de Santo são 

sagrados, têm vida e ação plena e não há ninguém que seja da Lei de Santo que não zele por 

eles. Particularmente, zelo por cada materialidade viva, minha, como ela é: viva. Minha 

conexão direta com minha Mãe e, sendo filha de quem sou, faz com que todas as minhas 

materialidades recebem carinho como filhos.  

Quando defendi minha dissertação, ao começar a falar sobre isso, o Povo de Santo 

presente me olhava admirado por ter falado tão honestamente sobre nós – com a audácia de 

“uma menina esperneando” por espaço. Fui acusada de ser antiética por denunciar o que 

arqueólogos fizeram comigo. Mas prefiro o ser. Prefiro ser acusada de estar “esperneando” por 

um homem branco do que faltar com a verdade para com meu povo. Não aceito tutela. Vai ter 

batuqueira falando de Batuque sim! E que seja eu apenas uma de muitas. Com o Quarto de 

Santo, com meu povo, com meus Orixás, tenho esperança de uma ciência arqueológica mais 

simétrica, mais harmoniosa, menos violenta e menos discriminatória.  

Ao sair da Casa, cumprimentamos, novamente, o Quarto de Santo e, antes de sair 

pelo portão, voltamos a cumprimentar o Pai Bará! Então Alupo, meu lindo Pai! Obrigada por 

tanto acreditar em mim e me guiar por esse caminho tortuoso e dolorido.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

 

 

 

 

 

 

 

Considerações (espero que nunca) finais 

 

 

Este trabalho nasceu sem eu mesma ter me dado conta. Desde 2015, frequento a Tenda 

de Nação Africana do Pai Oxalá e não sei precisar, ao certo, quando me dei conta que precisava 

falar sobre ela e sobre o Batuque. Não sei, também, precisar quando deixei de ser, 

ontologicamente, moderns-ocidental, se é que um dia fui. Sei que, desde 2011, quando entrei 

para o curso de bacharelado em arqueologia da FURG, me forçaram a ser e fiz de tudo para sê-

lo. Forcei-me a compreender meus afetos e sentimentos por uma racionalidade e tentar separá-

los de meu trabalho. Nunca consegui. Passei, então, a abraçá-los, chamando de “simbólicos”, 

mas, ainda assim, não era suficiente para nos compreender. 

Porque a verdade única que existe é que nada nunca será suficiente para entendermos 

a nós mesmos e ao mundo – nem ciência, nem fé, nem cultura, nem filosofia. Porque separamos 

todos esses grupos, os isolamos e nos formatamos a não os unir. Brigamos com a natureza, 

“controlamos” os nossos impulsos, dizemo-nos “civilizados”, abaixamos a cabeça para o que 

um grupo (e somente ele) nos impôs. E, violentados, violentamos a nossos discípulos e tudo se 

perpetua num ciclo sem fim. 

Como disse, não sei quando, como e onde foi traçado que escreveria sobre o Batuque 

ou entraria nele e ele em mim. Talvez nunca saiba e aceito, com toda gentileza, não saber. Mas 

sei quando as teorias e metodologias para abordar meu tema, presentes neste trabalho, 

chegaram: quando fui violentada pela Ciência, à qual dediquei meu amor desde os nove anos 

de idade - a Arqueologia. Mas agora percebo que sempre fui violentada, pois a sociedade me 

alienou de mim mesma. No entanto, foi preciso uma violência direta a mim e a falta de respeito 

a minha Mãe para eu agir. 

Dia 19 de junho de 2017. Já contei, anteriormente, o que o professor de arqueologia 

fez comigo em aula. Minha Mãe estava comendo na minha cabeça, ainda ia de boina para 

UFPel, feliz por ter feito o meu primeiro Borí, e esse professor violentou a mim, aos meus e a 

minha Mãe. Poder-se-ia dizer aqui que ele não sabia, de fato, as diferenças intrínsecas entre a 



132 

 

minha cultura e outras. Entretanto, eu estava dizendo, frente a ele, que eram culturas diferentes. 

Falava, explicava e, ainda assim, ele preferiu não me escutar – no auge da sua arrogância. 

Porque eu sou mulher, porque sou negra, porque sou a outra – não importa que tenha passado 

na seleção de mestrado. Eu sou a outra. Interessante dizer que este mesmo senhor realiza 

etnoarqueologia e, pelas conversas “de corredores” e pela minha própria experiência, ele se 

comporta exatamente como González-Ruíbal falou: colonialista. 

Então, sou grata a este professor, pois, sem ele, eu não despertaria para violências sutis 

que vinham se encaminhando por toda minha vida, a partir daquele momento em que me assumi 

batuqueira. Agradeço de verdade, pois, enfim, fiz a escolha que a Academia me forçava a fazer, 

sem que eu percebesse: ou nós ou a Ciência. Eu escolho fazer Ciências sobre nós: de maneira 

simétrica e equitativa. 

Fiquei (e ainda fico) assustada ao ver a intensidade da ressaca do mar, pois eu saí 

batendo em gregos e troianos. Porque eu não quero violência epistêmica alguma. E uso minha 

“autoridade” etnográfica apenas para me legitimar na Academia, pois, na Tenda, sou uma Filha 

de Santo comum, apesar de amada. Eu escolhi as teorias e metodologias que iriam compor este 

trabalho, dialogando sempre com agentes humanos e não humanos, para que não houvesse, em 

nenhuma etapa, qualquer tipo de constrangimento. E todos da Tenda ficaram felizes por eu 

abordar o meu tema da maneira que abordei. 

Quero construir um subitem nestas considerações as Experiências Além da Tenda. 

Tive a oportunidade de elaborar, conjuntamente ao pessoal da Tenda de Nação Africana do Pai 

Oxalá, críticas e apresentações sobre nosso universo. E, ao longo destes anos, aprendi mais e 

mais, não somente a respeito do Batuque, enquanto práticas, mas também me proporcionaram 

a entrada em grupos importantes para a comunidade Batuqueira. Entre esses grupos, participei 

do Povo de Terreiro (em níveis estadual e municipal), do Saravá Rio Grande e, por fim, da 

Arutema. Fui inserida nesses grupos, principalmente, por causa de meu noivo (também um dos 

alicerces da Tenda), que começou a compartilhar sobre meu trabalho junto à comunidade 

batuqueira. 

Num primeiro momento, fiquei absurdamente assustada por ter que falar sobre meu 

trabalho com “gente de fora”. E aí percebi que, na realidade, falava com meus (as) familiares – 

mesmo que não Irmãos e Irmãs de Santo diretos (as), são primos (as), tios (as) etc. Comecei a 

falar sobre meu tema, sobre uma abordagem mais “pós-colonial” e sobre a participação ativa 

do nosso grupo na Academia – espaço que, para nossos ancestrais, era absolutamente 

impensável alcançar (especialmente, se tirássemos as “máscaras brancas” que Fanon nos fala). 



133 

 

Com orgulho, em menos de uma semana, fui convidada para reuniões e palestras 

(realizadas por próprios batuqueiros, de diferentes Nações). Fui apresentada a um “historiador 

não-acadêmico” (o qual, conversando melhor, identifiquei que era um “arqueólogo não-

acadêmico” e, sem sombra de dúvida, o maior autodidata e intelectual “orgânico” que conheci 

nos últimos anos), que me passou informações que, enquanto arqueóloga, tive vergonha 

absoluta de não saber. Esse senhor (Pai Milton do Bará, de Nação Cambinda) procurava, por si 

só, em todos os documentos e livros (a que tinha acesso), as suas origens e as dores de seus 

antepassados. Não foi possível não me emocionar. 

No Povo de Terreiro, entretanto, percebi a necessidade que alguns batuqueiros 

presentes tinham de remontar a uma África para se reafirmarem. Essa foi uma das poucas 

reuniões onde não falei muito. Mas, posteriormente, dialogando com o pessoal dos outros 

grupos (que também faziam parte do Povo de Terreiro), falei o quanto a própria concepção de 

“África” é, em si, algo colonizador. Expliquei como explico nesta dissertação. E minha teoria 

é que um povo sem ídolos, exemplos, acaba por buscar em algo a que os associam, os seus 

supremos. Entretanto, de que África falamos? É um continente imenso, onde os Orixás – na 

região da Nigéria, por exemplo – somam-se em centenas e onde há uma predominância atual 

do islamismo.  

Esse retorno a uma África ideal é de extremo perigo. A gente não percebe o quanto 

nós e nossos antepassados (humanos e não-humanos) fomos ativos para manutenção das nossas 

práticas e alterações delas. Não é como se estivéssemos sendo “defasados”, já que, no 

continente africano, existem mais de 300 Orixás, na Bahia há 16 e aqui nós temos 12. Não. De 

forma alguma. Nós temos que ter compreensão do processo ativo que nos fez modificar e nos 

apropriar; juntar etnias muitas vezes inimigas, postas em uma mesma senzala, em laços de 

solidariedade para que a gente pudesse construir e fomentar as nossas práticas. Tudo isso (para 

nós, evidente) não seria minimamente possível se não houvesse permissão dos nossos Orixás – 

os que migraram para cá. A vegetação, de maneira geral, as possibilidades (ou melhor, 

impossibilidades) de culto, a fauna presente no solo do “Novo Mundo”, tudo isso não 

caracteriza apenas (como uma visão humanista tradicional diria) a mudança realizada por seres 

humanos exclusivamente. É tão maior que isso. Os Orixás são donos de tudo. Muitos textos, 

inclusive, tratam estes como “forças da natureza”. Pessoalmente, acredito que não apenas os 

fatores ambientais (não no sentido de dicotomia moderno-ocidental), mas também os fatores 

sociais do período escravista e pós-escravocrata e, principalmente, a relação única que temos 

de agregar, conciliar e não-excluir (como é comum em religiosidades judaico-cristãs), a 

aproximação íntima e direta que temos com nossos seres espirituais (com os quais dialogamos 



134 

 

cotidianamente), nos fizeram, junto aos Orixás, modificar diversas práticas, quizilas, 

fundamentos. 

Percebo que há uma necessidade de exemplos, dentro da comunidade batuqueira. Um 

povo historicamente perseguido, estigmatizado, pisado, que olha para a grande mídia e não se 

enxerga – salvo raras exceções de Candomblé, que também são colocadas como “o mal”. Sendo 

assim, estão buscando seus “nomes africanos”, muitas vezes pagando caro (economicamente 

falando), importando roupas e objetos do imenso continente africano ou simplesmente dizendo 

“sou descendente de reis, imperatriz, etc.”. Foi quando me arrisquei e disse: 

Não me importo de ser descendente de rainha. Nem sei se quero. O que eu sei, 

independente de pagar caro para me iludir, é que minhas ancestrais foram estupradas para 

que eu estivesse aqui. Não vou me submeter a uma lógica capitalista em que quem tem mais 

poder é superior. Não quero. Não aceito. Foram escravizados. Foram violentados e resistiram 

através de mim. E, por isso, tenho orgulho. Pai Ogum era ferreiro, trabalhador. Suava para 

ganhar algo. E por qual razão eu vou me enaltecer dizendo que vim de algo porque alguém 

que pegou meu dinheiro disse isso? Querem exemplos, olhem para si, para a Casa de vocês. 

Olhem para seus Orixás, para seu Pai de Santo/Mãe de Santo. Olhem para Dandara, para 

Zumbi. Olhem para seus Avós de Santo, seus irmãos. Olhem para sua ancestralidade direta 

que, longe do lar, fizeram a diferença para que você esteja aqui (Fala minha, realizada em 2 

de junho, na reunião do grupo Saravá Rio Grande, na Casa de Cambinda do Pai Milton do 

Bará). 

Fui bravamente aplaudida e percebi que falei o que muitos queriam dizer. É comum 

se pensar em um “afrocentrismo” e entendo completamente que isso é uma tentativa de 

equilibrar um “eurocentrismo”. Mas não quero centrismos e nem os entendo. Se houver, que 

seja um “Batuquecentrismo” no sul do país. Exijo uma brasilidade na arqueologia para tratar 

desses temas. Por enquanto, entretanto, não encontrei. Não encontrei uma arqueologia que saiba 

lidar com essa pluralidade ou com o que estamos discutindo. Peguei os “cadinhos” da 

antropologia, de algumas teorias arqueológicas e até mesmo da história. Fiquei apavorada por 

não poder colocar aqui algo que me guiasse do começo ao fim. Medo real porque sabia que iria 

ser rechaçada entre “gregos e troianos”. 

Conversando com meu povo, nos grupos citados, vi o quanto passei a ser bem recebida. 

Falavam com orgulho “temos uma Batuqueira falando de nós!”. Apesar de ter sentido um pouco 

de ressentimento por, nesse momento, falar apenas da Tenda, esse povo clamava para me 

informar. Me passaram livros, me convidaram para visitar suas Casas, me questionavam, me 

pediam textos... Foi a experiência mais linda que vivi nos últimos tempos. E percebi que, 



135 

 

mesmo sendo criticada academicamente, o meu povo, de diversas Nações, conta comigo, 

dialogando, me tratando como representante nesse mundo impenetrável para muitos deles. Sei 

que me propus falar da Tenda – no exercício de Arqueologia do Presente que González-Ruíbal 

nos fala – mas estava perdida, pensando “talvez o pessoal da Tenda só esteja com pena de mim 

e por isso me ajudem no trabalho”. Sofro com insegurança vinte e quatro horas por dia. Com 

essa participação tão ativa de outros grupos de outras Nações, vi porquê fui colocada aqui.  

No grupo da Arutema, fui convocada a auxiliar no projeto para realização de 

caminhadas, tombamentos de partes importantes de Rio Grande para o Povo Batuqueiro, de 

eventos culturais e de relatórios para a obtenção de patrocínio. No Arutema, grupo fundado 

também pelo Pai Rudinei de Oxalá (ver mais capítulo três e quatro), a perspectiva de denunciar 

violência epistêmica não precisou nem ser explicada. Eles já clamavam (como no Saravá Rio 

Grande) pela “independência” do Batuque em relação a outros povos, como o Candomblé. E 

passei a utilizar mais o conceito de “povo” e de “comunidade”, já que não somos apenas 

religiosos em uma concepção moderno-ocidental.  

Acabamos por nos adequar a uma constituição do Estado Brasileiro, falando de 

“intolerância religiosa”. Entretanto, como colocou um irmão na reunião do Povo de Terreiro, 

nós não somos apenas “religião”. Eu não deixo de ser filha de Iemanjá quando saio da Tenda. 

Não deixo de ter quizilas ou, sequer por um segundo, esqueço de quem sou. É dificílimo a 

compreensão disso para uma modernidade dualista, onde religião virou mito e, geralmente, 

acorrentada a templos e igrejas. É impossível para um Batuqueiro sair de seu Centro e esquecer 

por um segundo de onde vem e quem ele é. Nas atividades mais cotidianas possíveis. Lavar o 

cabelo: alguns produtos não devem ser utilizados. Comer: não podemos várias coisas. Dormir: 

sonhos comuns que podem nos avisar diversas situações. Uma chuva, Iemanjá nos abençoando. 

Ir à praia e cumprimentar Iemanjá e Oxalá. Dor de cabeça: será falta de obrigação? Vai numa 

rua e pega uma flor ou folha, pedindo licença para ela. Vimos um cachorro na rua, nos seguindo 

e, automaticamente, sabemos que ou pai Bará ou pai Ogum ou (mais comum no meu caso) pai 

Xapanã está nos protegendo. Vamos comprar uma roupa ou nos vestir e, somos do “povo de 

praia”, não podemos usar preto. Em sequer um segundo deixamos de ser Batuqueiros.  

Infelizmente, no caso do Batuque, pela Constituição Brasileira, não poderíamos ser 

considerados “Povo tradicional”, já que somos fundamentalmente urbanos e, em geral, os 

Filhos-de-Santo não moram sequer próximo de seus sacerdotes e, ainda que tenhamos uma 

relação peculiar com a natureza, em geral, acabamos por comprar nossas folhas, frutos, e outros, 

ou pedir emprestados a outros sacerdotes. Acabamos, assim, nos protegendo, minimamente, 

pela Constituição, quando somos atacados, pelo viés de “Intolerância Religiosa” mesmo. 



136 

 

Ressalto aqui a importância crucial de compreender a cultura e forma de apreender o 

mundo do povo que o pesquisador social irá trabalhar para que, a partir disso, monte suas 

estratégias metodológicas. Foi o que ocorreu comigo. Sabia que iria trabalhar sobre Batuque, 

que já era minha religião. Ressalto aqui a palavra “religião” porque falamos “sou de religião” 

e isso, entre nós, já é compreendido como “sou de Batuque”. Não me atentei ou procurei saber 

a razão de especificarmos a nós mesmos como “de religião”. Mas, determinada feita, quando 

estava participando de uma reunião do Povo de Terreiro, um conhecido falou da importância 

de nos ressaltar enquanto um povo, já que religião (por uma visão moderna) pressupõe uma 

separação entre sagrado/profano e razão/fé, no cotidiano, algo que não nos pertence. 

Concordo plenamente com esse amigo. O Estado brasileiro acaba por se focar em 

intolerância religiosa para nos defender contra crimes porque o Batuque, por ser tão específico 

e tão pouco trabalhado, não se encaixa na definição de povo tradicional. Somos uma 

comunidade essencialmente urbana, onde as Casas são, simultaneamente, templos e lar de seres 

humanos. A legislação brasileira não dá conta de nos compreender e, portanto, é raro que haja 

qualquer proteção em relação a nós, que não seja pela “intolerância religiosa”. 

Inclusive tenho plena convicção de que este termo “de religião” é dito por nós de forma 

muito parecida como “macumbeiros”. Acredito que nos classificavam assim (porque não 

entendiam, em geral, o que éramos – até hoje, muitos não entendem) eram os de fora do nosso 

grupo. Porque, por exemplo, católicos e evangélicos, espíritas e kardecistas e, até em 

determinado grau, umbandistas, se declaram a partir do nome de suas religiões. Nós viramos os 

“de religião” – até imagino que nem sabiam qual era a religião, separados de uma cultura 

branca, mas também separados de um afrocentrismo que o Candomblé passou a fazer nas 

últimas décadas.  

Tendo eu estudado e também participado da Umbanda, percebo que nisso nos 

assemelhamos: nós somos um meio termo. A Umbanda nasce de uma classe média urbana que 

desejava fugir da “selvageria do Candomblé” (lembremos que a Umbanda nasce no início do 

século XX, no Rio de Janeiro) e se afastar de um intelectualismo exacerbado do Kardecismo 

(BIRMAN, 1985). A maioria dos umbandistas que conheci, na minha vida, salvo quando se 

tratava de Umbanda cruzada (e ainda assim, nem tanto) se declaravam enquanto “espíritas” ou 

“espiritualistas”. Mas não são Kardec. E também não são Candomblé ou Batuque. 

Ainda assim, esses têm bem menos estigma que um Batuqueiro no Rio Grande do Sul. 

Não raro vemos umbandistas ressaltando, com veemência, que não utilizam de sangue em suas 

práticas (SANTANA, 2015). Já um Batuqueiro não é associado ao branco de forma alguma, 

mas também, em nossa extensa maioria, não desejamos buscar dados em África. Inclusive, este 



137 

 

é um ponto crucial na Arutema e no projeto que pretendemos desenvolver: muitos Pais de Santo 

de Rio Grande estão fazendo viagens ao continente africano ou se dando nomes africanos, em 

busca de uma África ideal que, para muitos de nós, não existe. 

Somos um Povo e nossas práticas espirituais vão além de um centro religioso qualquer. 

Nossa interação com a natureza é própria, assim como nossa apreensão de mundo. Somos 

chamados de “religião” porque, justamente numa visão moderna, nos separavam da “lógica” e 

da “razão”. Viramos “a religião” (nem para a palavra “fé” servíamos). E, sendo a primeira a 

tratar sobre Batuque na arqueologia em uma perspectiva de outsider da Academia, mas insider 

do meu povo (que nem sempre fui) é extremamente delicado cada abordagem. É uma carga 

sobre-humana. 

Busquei, em panoramas “tradicionais” da arqueologia e da antropologia, algo que 

captasse, com fidelidade, o que somos. O movimento é de defesa e resistência. Eu não tinha 

como ter uma abordagem marxista, processual e nem mesmo pós-processual - como expliquei 

no capítulo primeiro desta dissertação. Também não podia trabalhar com a teoria do Imaginário 

de Durand, mesmo sendo estudo fundamental e especialidade de meu orientador. Não porque 

Durand ou outros teóricos afins são brancos e europeus (ou discípulos destes), mas porque 

Durand, apesar de criticar a modernidade (inclusive, eu o cito neste trabalho), não supera 

completamente suas dicotomias. 

E sei o quanto desagradei muitos outros por falar de um jeito que os deixava 

completamente desconfortáveis. Mas não vou submeter o povo que trabalho (no caso, o meu, 

mas poderia ser um outro) a mais constrangimentos. Historicamente, fomos discriminados e 

velados a categorias que, em nós, não somos e nem nunca fomos. Nos chamam de terreiras, de 

umbandistas, de macumbeiros, de “religião”. Os dois últimos nós aceitamos e declaramos como 

afronta. Mas chamar de terreiras ou de umbandistas, como foi o caso do SOPS, aos (às) 

batuqueiros (as), é também falta de respeito e de qualquer conhecimento (inclusive, de 

alteridade), porque simplesmente não o somos. E me vi, diversas vezes, tendo que explicar para 

pessoas (que jamais se assumirão leigas no assunto) que a palavra “terreira” não era a estrutura 

física de uma Casa de Batuque.  

Isso significa que considero a Umbanda menos do que o Batuque? Acredito que todos 

os povos são etnocêntricos, em algum nível, mas o que a Academia deveria entender é que, ao 

ressaltar minha diferença e identidade, não estou diminuindo a outra. Porque a diferença aqui 

não deve ser tratada por níveis hierárquicos, como é feito na sociedade ocidental-capitalista.77 

                                                 
77 Darei até um exemplo que moderno-ocidentais entenderão bem. Digamos que sou brasileira. Mas, de repente, 

um alemão vem aqui e passa a dizer que “brasileiros” são, na realidade, uruguaios e que não passam de um 



138 

 

No começo, estava com medo de não ser aceita pela Academia, mesmo sendo graduada 

em arqueologia, pós-graduanda em arqueologia e patrimônio e falar cinco línguas aos 26 anos. 

Hoje, percebo, durante as inúmeras vezes que violentaram meu coletivo, entre os muros da 

Ciência (oficial), que eu prefiro ser criticada pela Academia (o que já sou) do que pelo meu 

povo. 

Cada teoria, método e leitura foi traçado justamente após violências. Não caí de 

paraquedas na arqueologia simétrica, na arqueologia do presente, na autoetnografia ou na crítica 

a uma violência epistêmica. Me doeu cada passo e essa dissertação foi construída com muitas 

lágrimas. 

 Em várias aulas, eu, uma amiga Kaigang e outra quilombola, andávamos juntas – as 

três outsiders da Academia, aceitas em parte. Em toda aula, contávamos rindo (sim, 

debochávamos muito disso) os preconceitos que sofríamos de colegas, professores e de outras 

pessoas, em Pelotas (que não eram necessariamente acadêmicas).  

Sim, erámos e somos rechaçadas. Para adentrar aqui, minhas duas amigas precisaram 

das cotas raciais, o que não foi meu caso. Também não tenho pele escura como mana 

quilombola e, muito menos, sou branca. Nossa amiga Kaigang brincava que, já que não era 

“nem negra nem branca”, eu só poderia ser “índia”. Jamais vou sofrer a mesma opressão que 

os colegas negros de pele escura. E nem vou sofrer a mesma opressão que uma indígena. Mas 

sofro opressão sutil, mas tão cruel, todos os dias, por ser Batuqueira, por não alisar mais os 

cabelos e não fazer qualquer tentativa de embranquecer. 

Não vou colocar uma máscara branca para ser aceita pela Academia. Eu tomei 

emprestadas teorias, como da virada ontológica e da arqueologia do presente, talvez realizadas 

por brancos, mas que, pelo menos, dão conta de compreender minimamente quem somos. Não 

abordei todas as particularidades do Batuque porque necessitaria, literalmente, uma vida inteira 

para fazê-lo. Pais de Santo prontos precisam, constantemente, procurar, junto a outros, como se 

fazem determinados serviços, etc. Eu também me recusei a expor segredos da minha Casa. Foi 

uma ciência colaborativa, onde seres humanos e não-humanos iam me guiando a cada passo. E 

                                                 
“enfraquecimento” de Portugal. Tento dar provas que sou brasileira. Mas o alemão, além de não me ouvir, passa 

a chamar o Brasil, em sua forma e vivacidade, de “mocotó”. Mesmo explicando, ele não nos ouve, diz que nós que 

estamos violentando a alteridade dele por sequer questioná-lo. O mesmo acontece com o Batuque. Pesquisadores 

resolveram que fazemos parte da Umbanda e que somos um enfraquecimento de Candomblé. E passam a chamar 

nossas Estruturas Sagradas de terreiras; E, ao negar isso, o pesquisador branco diz que nós que estamos o agredindo 

e violentando sua alteridade. Esta explicação me foi uma inspiração que Iemanjá me ofereceu (Ela tem muito mais 

paciência que eu) para que tudo fique claro e que não haja mais dúvida a este respeito (mas, com certeza, ainda 

haverá. Minha dica? Pare de ler e vá conhecer o Batuque caso essa dúvida persista. Toque para entender. Respire 

para sentir. Não existe qualquer contato com meu povo sem, minimamente, afecção. 



139 

 

ainda têm pesquisadores (as) que preferem debochar de mim do que deslocar suas ideias, pré-

concebidas em suas próprias ontologias. 

Da última vez que joguei búzios com a mãe Geny, perguntei se eu estava agradando 

aos Orixás. Ela até revirou os olhos para a pergunta. Ela jogou e disse “eles tão dizendo: ‘segue 

em frente’”. Parou um pouco, riu e disse “quem tá adorando é o Bará”. Na hora, entendi. Bará 

gosta de “fervo”, gosta de movimento e, em certo grau, confusão. E eu sabia que isso poderia 

acontecer: afinal, como mencionei, desagrado “gregos e troianos” por desestabilizar suas 

convicções e localidades de discurso confortáveis. Mas não desagrado Batuqueiros (as). E isso, 

para mim, é essencial. Cada pesquisa – tendo, inclusive, descoberto muitas por mim mesma 

(eu, apenas uma mestranda) – me abriu caminho de “traduções” entre o conhecimento ancestral 

e a Academia.  

Então, esta é uma dissertação dolorosa e, posso dizer, raivosa. Porque quanto mais, eu 

lia, mais raiva sentia. Quanto mais me violentavam (a mim e ao meu coletivo), mais eu tinha 

convicção de que não irei me importar em deixar gente branca que insiste em nos marginalizar 

e nos considerar insuficientes na produção do conhecimento. Porque, para fazer este exercício 

de reflexão, se algo violenta ou não, é só colocar a mão na consciência e pensar um pouco além. 

Não é difícil – também é chamado de empatia. 

Não é difícil entender que modelos “prontos” e “universais” não se aplicam às diversas 

sociedades. Para o nascimento de tais modelos, sangue nosso foi derramado, e humanos, objetos 

sagrados, animais e a natureza como um todo foram violentados. Por isso a importância de se 

escolher a teoria e o método (tão valorizados na Ciência oficial), a partir do grupo que se 

pesquisa. Eu aconselho realizar uma “virada ontológica” num estudo acerca de docentes 

brancos de uma universidade nos EUA? Provavelmente não. Aconselho virada ontológica para 

compreender uma Igreja Evangélica na França? Não (inclusive, aconselharia, neste caso, o uso 

da Teoria do Imaginário de Durand). 

Importar modelos prontos de fora e aplicá-los nas ciências sociais brasileiras para 

estudar todos os grupos definitivamente é algo que não aconselho. Aconselho parcimônia e 

empatia.  E eu espero, sinceramente, deixar pessoas desconfortáveis. Porque sem desconforto 

não há diálogo. Sem diálogo não há alterações. Se me coloco aqui, como pesquisadora 

autoetnográfica e digo que algo me violenta, qual o problema de dar um passo para trás e 

entender a razão de algo me violentar? 

Significa que aconselho queimar estudos prévios ou, como diz González-Ruíbal 

(2009), condenar pesquisadores tradicionais à guilhotina? Claro que não. Apenas aconselho o 

máximo de cuidado para se lidar com coletivos e diferentes ontologias. A importância de cada 



140 

 

palavra e cada sentido. Diga quem você é, de onde fala, trate aquele grupo como seres 

plenamente humanos (na visão humanista da modernidade, afinal, é isso que importa) não como 

“objetos simbólicos’ um Orixá ou um humano que você pressupõe que necessita de sua tutela. 

A alteridade precisa estar fundamentada em respeito ético e equidade. Não adianta 

fazer uma etnografia densa e não nos propor nenhuma reciprocidade de relações. Inclusive, 

proponho que as diversas culturas de matrizes africanas sejam vistas e tratadas como tratamos 

a etnicidade na antropologia. Marcadores étnicos (que já falamos durante essa dissertação), sem 

que haja a exclusão da possibilidade de contato com outras culturas e reapropriação de algumas 

delas (afinal, como destaco no meu terceiro capítulo, três das Estruturas Sagradas são 

associadas à Umbanda, mesmo que nós pertençamos ao Batuque). Aproveito e destaco a 

diferença que enxergo, intrinsecamente, e que está repetida várias vezes neste trabalho, entre 

igualdade e equidade.  

Igualdade, para grupos como, por exemplo, feministas brancas, é a pressuposição de 

que todo devemos ser iguais. Entretanto, nós não somos iguais. Se suas ancestrais queriam 

trabalhar porque foram tuteladas, as minhas trabalharam desde sempre, inclusive, em regimes 

de escravidão. Nossas vidas não são iguais e nossas experiências, muito menos. Nossas 

opressões ultrapassam o que vocês sequer imaginam e nossas vivências são distintas. Eu não 

quero ser como você porque demorei muito tempo para me aceitar enquanto “eu”. Demorei 

muito tempo para aceitar que sou mestiça, carrego negritude e aceito que isso não me faz 

inferior a você. 

Me lembra muito um trabalho de Andrade Lima, onde ela fala que era sinônimo de 

liberdade andar calçado no Rio de Janeiro colonial. Escravizados de ganho, entretanto, uma vez 

que conseguiam juntar dinheiro para sua alforria, carregavam sapatos amarrados nas costas. A 

autora ainda cita que, o fato de não calçar o sapato, poderia até ser porque seus pés – por toda 

a situação de escravismo – podiam não comportar os calçados. Mas Andrade Lima lindamente 

propõe que a razão era outra: os negros escravizados se recusavam a calçar os sapatos (que 

podiam facilmente fazer-se adaptar em seus pés, já que havia muitos negros sapateiros) porque 

se recusavam a ser semelhantes aos brancos. 

Eu entendo que, no uso corriqueiro, a palavra igualdade pode vir carregada de 

significados. Mas talvez, no auge da arrogância de muitos, não se percebe que nós não temos 

que ser iguais. Digo arrogância porque, para brancos, como alguém não iria ser igual a eles? 

Não. Não temos que ser iguais. Mas devemos lutar por equidade de relações, na qual, a 

diferença é celebrada, entendida, aceita e respeitada. A igualdade nos remete à pressuposição 



141 

 

de que para me respeitarem, eu preciso ser igual a alguém – ao grupo dominante. E espero que 

já tenhamos superado isso.  

A arqueologia ainda tem um desafio maior, pois, em muitos casos, trabalha-se com 

sociedades que já não estão presentes. Minha primeira sugestão: de onde e de quando falam as 

materialidades que você encontrou? Se for de senzalas do Rio Grande do Sul, veja de onde se 

originam os negros que ali estavam. Se forem diretos de África, pode utilizar tranquilamente 

este trabalho para compreensão destas materialidades. Se todos os escravizados fossem da 

Bahia ou do Rio de Janeiro, usem esse trabalho com parcimônia, verificando as materialidades 

encontradas. Se você trabalha com coletivos mais antigos, como sociedades pré-coloniais, o 

próprio nome já diz: ainda não havia colonialidade de relações e qualquer apreensão ontológica 

moderno-ocidental, portanto também aconselho a utilizar da virada ontológica. Agora, se você 

trabalha com um grupo urbano – uma fábrica europeia, por exemplo, utilize-se das teorias 

modernas de apreensão do mundo, mas antes verifique a diversidade dos trabalhadores desta 

fábrica também. 

Por essa razão, defendo tanto o surgimento de uma arqueologia brasileira que 

compreenda, de antemão, a diversidade não apenas “simbólica”, mas ontológica e cultural dos 

distintos grupos deste país. O problema é que estamos tão acostumados com uma 

“nacionalidade” que acabamos por “igualar” a diferença e não a notar, salvo em notas de rodapé. 

Mais uma vez, ressalto que essa proposição não significa ignorar ou “eliminar” os 

feitos de outros pesquisadores que não façam parte dos grupos marginalizados, mas sim a 

importância e crucial relevância do protagonismo de nossos grupos. Durante séculos, fomos 

representados (as), cobiçados (as), violentados (as), saqueados (as) para um mesmo fim, por 

um mesmo princípio colonizador. E, atualmente, despertamos e exigimos poder falar de nós. É 

nosso direito, é nosso saber ancestral. Mas, muitos (as) pesquisadores (as) têm receio disso. Já 

ouvi gente dizendo que tem medo de falar algo sobre nós e nós os (as) silenciarmos. Desculpe, 

mas isso para mim parece a mesma face do chamado “racismo reverso”: ele não existe, mas 

existem pessoas brancas que não suportam passar por qualquer coisa que desestabilize seu 

poder e dominância, suas crenças e violência intrínseca. Ninguém, entre essas pessoas, 

questiona se o movimento que estamos fazendo não é reação a uma série de violências tão 

estruturais que nem mais são vistas enquanto violência. Mas, não é porque não são vistas, que 

deixam de o ser. 

Fiquei muito preocupada em criticar a Ciência ou me definir como "pós-alguma-

coisa”, tendo em vista o surgimento de muitos charlatanismos e do ódio ao conhecimento por 

parte do atual governo. Entretanto necessitei realizar essa crítica para que se compreenda o 



142 

 

caminho que trilhei, pois ele é tão importante quanto o "resultado" – nunca final. Há final? Qual 

seria um final bom? Uma cena de um beijo num filme que gera suspiros na audiência? Porque 

sou combativa, mas não sou iludida – tive que deixar de ser.  

Explico: nós, povos marginalizados, não temos sequer o direito de imaginar. 

Porque, mesmo ontologicamente, fomos considerados "místicos", sem imaginar. A questão é 

do sentido e de política: historicamente, as mesmas pessoas que realizam uma redenção, 

considerando o "simbólico" – caso da arqueologia pós-processual, vem do mesmo lugar que 

nos chamava de primitivos. E, na maior parte das vezes, nos chamar de "místicos" pode soar, 

para nós, ofensivo. Porque, outrora, os ancestrais desses cientistas atuais também nos chamaram 

assim. E nos mataram, nos violentaram, nos prenderam e nos internaram em manicômios.  

Na idade média, as mulheres eram agentes de Satã, justamente por serem “místicas” 

aos olhos masculinos – muitas delas foram queimadas vivas por isso. Talvez meu professor 

tenha razão e seja um problema da língua portuguesa. Mas quando trabalhamos com grupos 

historicamente subalternizados e marginalizados de longa data, cada palavra, cada gesto é 

revelador de sentidos e intenções.  Talvez o problema seja a tradução, mas, ainda assim 

renuncio a possibilidade de colocar qualquer palavra que não apreenda o sentido do que eu 

quero dizer e possa gerar contradição para dialogar com um grupo historicamente tratado como 

fetichista, como "místico" (no sentido pejorativo), como "do demônio" etc. E o mais 

interessante é que todas essas dominações têm um local em comum. 

Não. Este texto representa resistência por falar do meu grupo com um fim em si 

mesmo, como ente pleno em suas práticas e materialidades sagradas – em simetria.  Também 

busquei não usar palavras rebuscadas ou explicações muito difíceis de se entender porque 

desejo ser lida por um público mais amplo. Muitos, entre nós, não sabem escrever. Me recuso 

a fazer uma violência epistêmica deste tipo a qualquer coletivo que trabalho – muito menos a 

meu próprio grupo. 

Por essa razão, as definições de termos, no primeiro capítulo: é importante o 

significado de cada palavra ao se lidar com sociedades em geral e mais ainda com aquelas que 

já foram tão violentadas. No primeiro capítulo também vimos a breve crítica à Ciência 

Moderno-ocidental e à Arqueologia, seu objeto epistemológico e minha crítica ao pós-

processualismo e seu individualismo.   

No nosso segundo capítulo, vimos quais teorias e metodologias guiaram este 

trabalho, a ver: autoetnografia arqueológica, com um olhar de virada Ontológica, estudando o 

coletivo nele mesmo (arqueologia do presente). Todas relativamente "novas" na arqueologia e 

numa ciência mais ortodoxa. É muito possível que vários pesquisadores não as compreendam. 



143 

 

Mas é interessante porque, como eu disse, uso com parcimônia as palavras e seus sentidos e, 

ontologicamente, os Batuqueiros (sem sequer ensino secundário) entendem de cara a 

arqueologia simétrica – que tanto "quebra a cabeça" de cientistas consagrados na Academia.  

Como disse em minha apresentação, não é necessário estudos aprofundados ou 

"inteligência", como diz Lispector. Mas tocar, como fala a mesma autora.  Lembro que nas 

aulas de virada ontológica ninguém entendia direito as propostas dela. E lembro que "sobrava" 

para mim a tarefa de explicar.  

Não porque sou "melhor" ou "mais inteligente", mas porque a virada Ontológica, 

no meu coletivo, tem nada de "virada". E não somente para o meu, mas para muitos outros 

grupos.  

No caso da arqueologia pode ser difícil a inserção em sociedades pretéritas, mas 

permita que os objetos falem. Permita deslocar seu pensamento para um novo sentido. É 

extremamente difícil, mas não é impossível. E eu, que achava que estava "sozinha" na "virada" 

ontológica, tive contato com povos ancestrais distintos (indígenas, quilombolas, Ayurveda, 

etc.) e vi que, na realidade, para a imensa maioria de nós, a "virada" ontológica – a arqueologia 

simétrica, é uma realidade inerente.  

Considerando isso, reiteramos o terceiro capítulo, onde tratamos das estruturas 

sagradas da Tenda e as histórias de entidades e Orixás (Xangô Kamuká e Bará Lodé) que 

Filhos/Filhas de Santo devem percorrer no caminho sagrado, além da história de fundação da 

Tenda. 

Após cumprimentarmos a todas as estruturas do caminho sagrado, nos dirigimos ao 

sagrado em matéria de qualquer casa de Batuque: o Quarto de Santo – nosso quarto capítulo. 

Nele falamos sobre as materialidades sagradas dos Orixás, definindo primeiro quem e o quê 

são estes e suas respectivas cores. Falamos também das obrigações e das materialidades. 

Que mais povos marginalizados, de culturas outsiders entendam que é possível estar 

aqui. E que, futuramente, para com outros alunos, não se cometam as violências que me 

impuseram! E que façamos uma arqueologia mais simétrica, com mais respeito e com mais 

sentido político. Espero que este movimento não acabe aqui. Espero que essas considerações 

nunca sejam finais.  

AXÉ! 

 

 

 

 

 



144 

 

Referências 

 

 

 

ALMEIDA, Tânia Mara Campos; PEREIRA, Bruna Cristina Jaquetto. Violência contra 

mulheres negras no brasil à luz dos estudos feministas latino-americanos. In: Karina Bidaseca, 

Alejandro De Oto, Juan Obarrio y Marta Sierra (comps.). Legados, Genealogias y Memorias 

Poscoloniales em América Latina: Escrituras fronterizas desde el Sur. Buenos Aires: 

Ediciones Godot, 2015:295-317.  

 

BASTIDE, Roger. As religiões Africanas no Brasil. 2ª ed. São Paulo: Editora Pioneira, 

1985. 

 

BENTO, Berenice; PELUCIO, Larissa. Despatologização do gênero: a politização das 

identidades abjetas. Revista de Estudos Feministas, Florianópolis,  v. 20, n. 2, p. 559-568, 

Aug.  2012.  

 

BIRMAN, Patrícia. O que é Umbanda. São Paulo: Abril Cultural Brasiliense, 1985 (Coleção primeiros 

passos; 34). 

 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Tradução de Fernando Tomaz. 2a edição. 

 

BRUNEAU, Philippe; BALUT, Pierre-Yves. II. Métier: Découpage professionnel des 

champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de 

l’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 220-22. 

 

______________________________________. II. Métier: Découpage professionnel des 

champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de 

l’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 213-219. 

 

______________________________________. II. Métier: Découpage professionnel des 

champs”, in: Artistique et archéologie, P.BRUNEAU et P.-Y. BALUT. Paris, Presses de 

l’Université de Paris-Sorbonne, 1997; p. 35-45. 

 

BUTLER, Judith. Corpos que pesam: sobre os limites discursivos do sexo. IN LOURO, 

Guacira Lopes (org.) O Corpo Educado: pedagogias da sexualidade. Belo Horizonte/ MG: 

Autêntica, 1999:151-172. 

 

_____________. Hacerle justicia a alguien: la reasignación de sexo y las alegorías de la 

transexualidad. Deshacer el género. Barcelona/Buenos Aires/Mexico: Ediciones Paidós 

Ibérica, 2006: 89-112.  

 

______________. Proibição, psicanálise e a produção da matriz heterossexual. Problemas de 

Gênero - feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2003:61-118. 

 

CACCIATORE, Olga Gudolle. Dicionário de Cultos Afro-Brasileiros. 3ª edição revista, Rio 

de Janeiro: Forense Universitária, 1988. 

 



145 

 

CALDWELL, Kia Lilly. Fronteiras da diferença: raça e mulher no Brasil. Estudos 

Feministas, Florianópolis, v. 8, n. 2, p. 91, jan. 2000.  

 

CARLE, Claudio B. A organização espacial dos assentamentos de ocupação tradicional 

de africanos e descendentes no Rio Grande do Sul nos séculos XVIII e XIX. Tese de 

doutorado. Porto Alegre: PUCRS, 2005. 

 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o Feminismo: A Situação da Mulher Negra na América 

Latina a partir de uma perspectiva de gênero. Debate. Geledés Instituto da Mulher Negra, 

2011. 

 

CARVALHO, P.M. A travessia Atlântica das Árvores Sagradas: Estudos de paisagem e 

arqueologia em área de remanescente de quilombo em Vila Bela/MT. São Paulo: Dissertação 

de mestrado em Arqueologia, 2012. 

 

COLLINS, Patrícia Hill.Aprendendo com a outsider within: a significação sociológica do 

pensamento feminista negro. Revista Sociedade e Estado – Volume 31, nº 1. Janeiro/abril 

2016 

Companhia das Letras, 2007. 

 

CORRÊA, Mariza. Sobre a invenção da mulata. Cadernos Pagu. Campinas: 2010, p. 35-50. 

 

CORRÊA, Norton F. O Batuque do Rio Grande do Sul: Antropologia de uma religião afro-

rio-grandense. Porto Alegre: Editora da Universidade, 1994. 

 

COSTA, Claudia de Lima. Feminismos descoloniais para além do humano. Estudos 

Feministas, Florianopolis, v. 22, n. 3, p. 929-934, 2014.  

 

_______________________. Feminismos descoloniais para além do humano. Estudos 

Feministas, Florianopolis, v. 22, n. 3, p. 929-934, 2014.  

 

_______________________. O sujeito no feminismo: revisitando os debates. Cadernos 

Pagu.  Campinas: 2002, n. 19, p. 59-90.  

 

DAVIS, Angela. O Legado da Escravatura: bases para uma nova natureza feminina (cap. 1). 

Mulheres, raça e classe. 1981. 

 

DEETZ, James. Small things remembered. In: DEETZ, James. In small things forgotten. 

The archaeology of early American life. New York, Anchor Press, 1977. p. 120-136. 

 

DELUMEAU, J. História do medo no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

 

DURAND, G. O imaginário: Ensaio acerca das ciências e da filosofia da imagem. [Tradução 

René Eve Levié], 3ª Ed., Rio de Janeiro: Difel, 2004. 

 

FANON, F. Piel negra, máscaras blancas [Tradução Ana Useros Martín], Espanha: Akal, 

2016. 

 



146 

 

FAVRET-SAADA, J. Ser afetado. Tradução Paula Siqueira. Cadernos de Campo, n.13, 

p.155-161, 2005. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Dicionário Aurélio da Língua Portuguesa. 5ª 

edição, Curitiba: Positivo, 2010. 

 

FERREIRA, L.M. Patrimônio, Pós-Colonialismo e Repatriação Arqueológica. Ponta Lança: 

História, Memória e Cultura, pp. 37-62, 2008. 

 

FRIEDAN, Betty. O problema sem nome. A Mística Feminina. Petrópolis: Ed. Vozes, 

1971:17-31.  

 

FUNARI, P. P. Cap1: O que é arqueologia; in: Arqueologia. São Paulo, Editora Contexto, 

2003, p. 13-18. 

 

FUNARI, P.P. CARVALHO, A.V. O patrimônio em uma perspectiva crítica: o caso do 

Quilombo dos Palmares. Rio de Janeiro: Diálogos, v. 9, p. 33-58, 2005. 

 

GILROY, Paul. Identidade, pertencimento e a crítica da similitude pura. In: Entre Campos: 

nações, cultura e o fascínio da Raça. São Paulo: Annablume, 2007. 

 

GNECCO, C. Caminos de la Arqueología: de la violencia epistémica a la relacionalidad. 

Bélem: Boletim do Museu Paranaense Emilio Goeldi, 2009.  

 

GOLDMAN, Márcio. Histórias, devires e fetiches das religiões afro-brasileiras: ensaio de 

simetrização antropológica. Análise Social, v.XLIV, nº 190, 2009. 

 

GONZÁLEZ-RUIBAL, A. The Past is Tomorrow: Towards na Archaeology of Vanishing 

Present. Norwegian Archaeological Review, (39):2, 2006, p. 110-125. 

 

_____________________. De la Etnoarqueología a la arqueologia del presente. In: 

SALAZAR, J.; DOMINGO, I.; AZKÁRRAGA, J.; BONET, Helena (orgs). Mundos tribales: 

uma visón etnoarqueológica. Museu de Prehistória de Valencia: 2007, p. 16-27. 

 

GOSDEN, C. What do Objects Want? Journal of Archaeological Method and Theory, 

v.12: 3, 93-211, 2005. 

 

HALL, Stuart. Identidad cultural y diáspora / El espectáculo del “otro”. In: Sin garantias: 

trayectorias y problemáticas en estúdios culturales. Bogotá: Universidad Andina Simón 

Bolívar, 2010. 

 

HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o 

privilégio da perspectiva parcial. Cadernos Pagu. Campinas: 1995, p.7-41. 

 

HOOKS, Bell Mujeres negras: dar forma a la teoria feminista. In: HOOKS, B; BRAH, Avtar; 

SANDOVAL, Chela; ANZALDÚA, Gloria (Orgs.). Otras inapropriables: feminismos 

desde las fronteras, Madrid: Traficantes de Sueños, p.33-50. 

 

INGOLD, T. 2013. The Materials of Life. In: Making: Anthropology, Archaeology, Art and 

Architecture. London: Routledge, p. 17-32. 



147 

 

 

JOCKEY, P: L’archéologie. Paris: Le Cavalier bleu, 2008, p. 5. 

 

JOHNSON, Matthew. Teoría arqueológica: Una Introducción. Barcelona: Editorial Ariel, S.A., 2000.  

 

LATOUR, B. Tercera Fuente de Incertidumbre: los objetos también tienen capacidad de 

agencia. In: Reensamblar lo Social: una introducción a la teoría del actor-red. Buenos Aires: 

Manantial, 2008, p. 95-128. 

 

___________. Jamais fomos modernos: Ensaio de antropologia simétrica; tradução Carlos 

Ireneu da Costa. São Paulo: Editora 34, 2013. 

 

LEONE, M. A Historical Archaeology of Capitalism. American Anthropologist, v.97, p. 

251-258, 1995. 

 

LIMA, T. A. Arqueologia Histórica: algumas considerações teóricas. Comunicação 

apresentada ao I seminário de Arqueologia Histórica. SPHAN/FNPM, Rio de Janeiro, 1985. 

Anais... Rio de Janeiro, 1985. 

 

__________. Los zapateros descalzos: arqueología de una humillación en Rio de Janeiro del 

siglo XIX. In: ACUTO, F.; ZARANKIN, A; (orgs.), Sed non satiata II: acercamientos 

sociales en la arqueologia latino-americana. Buenos Aires: Encuentro, 2008, p. 33-55. 

 

LISPECTOR, Clarice. A hora da Estrela. Rio de Janeiro: Rocco, 1998. 

 

__________________. Panorama com Clarice Lispector, 1977. Disponível em: 

<https://youtube.be/ohHP1L2EVnU>. Acesso em: 20 de out. 2018. 

 

LOPES, NEI. Dicionário Escolar Afro-Brasileiro. São Paulo: Selo Negro Edições, 2006. 

 

LUBAR, S.; KINGERY, D. (orgs.) History from things: Essays on Material Culture. 

Washington: Smithsonian Institution Press, 1993. 

 

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Estudos Feministas, Florianópolis, 

v. 22, n. 3, jan. 2015.  

 

MACHADO, Lia Zanotta. Dos direitos das mulheres ao direito à vida das mulheres. 

Movimento feminista no Brasil: entre os setenta e a primeira década do século XXI. 

Feminismo em Movimento.  São Paulo: Editora Francis, 2010:137-144.  

 

MACHADO, Paula Sandrine. O sexo dos anjos: um olhar sobre a anatomia e a produção do 

sexo (como se fosse) natural. Cadernos Pagu. Campinas: 2005, p. 249-281.  

 

MAESTRI FILHO, M.J. O escravo no Rio Grande do Sul: a charqueada e a gênese do 

escravismo gaúcho. Caxias do Sul: Editora da Universidade de Caxias do Sul, 1984.  

 

MATTOS, Regiane Augusto de. História e cultura afro-brasileira. São Paulo: Contexto, 

2009. 

 



148 

 

MAYORGA, Claudia; COURA, Alba; MIRALLES, Nerea; CUNHA, Vivane Martins. As 

críticas ao gênero e a pluralização do feminismo: colonialismo, racismo e política 

heterossexual. Revista de Estudos Feministas. Florianópolis, 2013, vol.21, n.2  

 

MELLO, M. A. Lirio de. Reviras, Batuques e Carnavais: A cultura de resistência dos 

escravos em Pelotas. Pelotas: Editora Universitária UFPel, 1994. 

 

MUNANGA, Kabengele (org.) História do Negro no Brasil. In: O negro na sociedade 

brasileira: Resistência, participação, contribuição. Brasília: Fundação cultural Palpares, v. 1, 

2004. 

 

NEGRÃO, Lísias Nogueira. Entre a cruz e a encruzilhada: formação umbandista em São Paulo. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 1996. 

 

NICHOLSON, Linda. Interpretando o gênero. Estudos Feministas. 8(2), 2000, p. 9-42.  

 

OLIVEIRA, José Henrique Motta de. Das Macumbas à Umbanda: A construção de uma religião brasileira 

(1908-1941). Monografia de Conclusão de Curso. Centro Universitário Moacyr Sreder Bastos, 2003. 

 

ORO, A. P. As religiões afro gaúchas. In: SILVA, G.F.; SANTOS, J.A.; CARNEIRO, L.C.C. 

(Orgs) RS negro: cartografia sobre a produção do conhecimento. [recurso   eletrônico]– 2. ed. 

rev. e ampl. – Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. 

 

____________ (org.). As religiões Afro-Brasileiras do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: 

Ed. Universidade/ UFRGS, 1994. (Série Universidade) 

 

____________ (org.). As religiões Afro-Brasileiras do Rio Grande do Sul. Porto Alegre: 

Ed. Universidade/ UFRGS, 1994. (Série Universidade) 

 

ORO, Ari Pedro; STEIL, Carlos Alberto. Horizontes Antropológicos: Religião. UFRGS. 

IFCH. Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social – Ano 1, n.1 (1995). Porto 

Alegre: PPGAS, 1998. 

 

OSER JR, C. FUNARI, P. P. Arqueologia da Resistência escrava. Cadernos do LEPAARQ. 

Pelotas: Editora da UFPEL. V.1, nº2, 2004. 

 

OUTHWAITE, Tom Bottomore. Dicionário do pensamento social do Século XX. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 1996 

 

PRANDI, Reginaldo. Referências sociais das religiões afro-brasileiras: sincretismo, branqueamento, 

africanização. In: Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 4, n.8, p.151-167, junho de 1998. 

 

PRECIADO, Beatriz. Multidões queer: notas para uma política 

dos "anormais". Revista de Estudos Feministas. Florianópolis:  vol.19, n.1, 2011, p. 11-22. 

 

____________________. Transfeminismo y micropolíticas del género en la era 

farmacopornográfica. Ramona, n. 99, 2010. 

 

ROHDEN, Fabíola. A construção da diferença sexual na medicina. Cadernos Saúde 

Pública.  Rio de Janeiro: 2003, v. 19, supl. 2, p. 201-212.  



149 

 

 

SAFFIOTI, Heleieth I.B. Primórdios do conceito de gênero. Cadernos Pagu. 

Campinas:1999, p.157-163. 

 

SAID, Edward. Introdução. In: Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

 

______________________. Representar al colonizado: los interlocutores de la Antropología. 

In: STEPHAN, Beatriz González (comp.) Cultura y Tercer Mundo: cambios em el saber 

académico. Caracas: Nueva Sociedad, 1996. 

 

SANTANA, I. A. S. F. Gira de Caboclo na Umbanda Riograndina: Uma contribuição. 

Trabalho de Conclusão de Curso, Rio Grande, 2015. 

 

SANTOS, Roberto. Pós modernidade, história e representação: cultura negra e identidade. 

MOUSEION, vol. 3, n.5, Jan-Jul/2009. 

 

SILVA Benedicto. et al. Dicionário de ciências sociais. Rio de Janeiro: Editora da Fundação 

Getúlio Vargas, 1986 

 

SILVA, F. O plural e o singular das arqueologias indígenas. Revista de Arqueologia, São 

Paulo, v.25, n.2, p.24-42, 2012. 

 

SYMANSKI, L.C.; SOUZA, J.M. O registro Arqueológico dos grupos Escravos: Questões de 

Visibilidade e Preservação. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, p. 215-

242, 2007. 

 

TOSI, Lucía. Mulher e Ciência. A Revolução Científica, a Caça às Bruxas e a Ciência 

Moderna. Cadernos Pagu. Campinas: 1998, p.369-397.  

 

TRIGGER, B. Alternative Archaeologies: Nationalist, Colonialist, Imperialist. Man, New 

Series, Vol. 19, No. 3, 1984. p. 355-370. 

 

_____________. História do Pensamento Arqueológico. Tradução Ordep Trindade Serra. São Paulo: 

Odysseus Editora, 2004. 

 

VERSIANNI, Daniela Beccaccia. Autoetnografia: uma alternativa conceitual. Letras de 

Hoje. Porto Alegre. V. 37, nº 4, p. 57 -72, dezembro/ 2002.   

 

WATTS, Vanessa. Lugar-Pensamento indígena e agência de humanos e não-humanos (a 

Primeira Mulher e a Mulher Céu embarcam numa turnê pelo mundo europeu!). Espaço 

Ameríndio, 11(1), 2017.  

 

WITTIG, Monique. O Pensamento Hétero. (Monique Wittig, The Straight Mind and other 

Essays, Boston: Beacon, 1992). 

 

WOLFF, L. S. Pinto. Seres materiais entre sons e afetos: uma etnografia arqueológica dos 

objetos em terreiras de Pelotas/RS. Dissertação de mestrado. Universidade Federal de Pelotas, 

Pelotas, 2016. 

 



150 

 

Apêndice 

 

Minidicionário: significado e explicação de alguns termos utilizados 

 

Lei de Santo: A Lei de Santo ou Lei de Orixá nada mais é que seguir os preceitos dos Orixás 

e ser iniciado a eles, independente da manifestação cultural – Candomblé, Batuque, Umbanda 

Cruzada, etc. A Lei de Santo significa se entregar ao Orixá dono da sua cabeça e aos Orixás de 

suas passagens e seguir os fundamentos e proibições destes. 

 

Chegar/Descer/Receber/Manifestar: Todos estes são termos para indicar que o humano, em 

determinados momentos, é o divino na Terra. Portanto, utilizamos esses verbos tanto para 

quando o humano é o Orixá quanto para quando ele está com uma entidade. Quando desejamos 

destacar a diferença entre entidades e Orixás, dizemos que o humano se ocupou do Orixá e/ou 

se incorporou da entidade em questão.  

 

Babalorixá/ Ialorixá/ Pai de Santo/ Mãe de Santo: São os sacerdotes e sacerdotisas da 

religião, que podem fundar sua própria Casa e/ou ter Filhos/Filhas de Santo, iniciados (as) por 

suas mãos. No Batuque, geralmente chamamos Pai e Mãe mesmo. A única diferença é, de fato, 

o gênero. Ialorixá = Mãe de Santo. Babalorixá = Pai de Santo. 

 

Aprontado/Pronto: Sinônimos que significam que o indivíduo cumpriu com todas suas 

obrigações e tem possibilidade de acender como Pai/Mãe de Santo. Geralmente, ao se aprontar 

um (a) filho (a), dá-se também o axé de faca – ou seja, esse indivíduo pode cortar para os seus 

Orixás e também para os Orixás de outros que venham a ser seus (as) filhos (as) e o axé de 

Búzios, que permite que ele tenha o poder da leitura e do contato sagrado com Orixás através 

do jogo de Búzios. 

 

“Com a vela”: Era o termo utilizado por dona Iracema quando ela olhava uma pessoa e via que 

esta estava próxima de morrer. O significado exato da expressão é pouco conhecido entre nós, 

mas quando ela dizia algo do gênero, de fato, a pessoa indicada não permanecia no mundo dos 

vivos por muito tempo. 

 

Assentar/Assentamento: São série de passos que se faz a fim de estabelecer determinado Orixá 

e/ou entidade em um local. Geralmente, cortamos para realizar o assentamento.  

 

Alimentos de Axé: São os alimentos sagrados que são, de alguma maneira, consagrados a 

Orixás e geralmente ofertados a Eles/Elas e também a nós, pois nós comemos juntos. 

 


