
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PELOTAS 

CENTRO DE LETRAS E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

  

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

 

 

 

O papel da mulher no matriarcado da Gilead de Os Testamentos 

e de O Conto da Aia, de Margaret Atwood 

 

 

 

Cássia Benemann da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2021



Cássia Benemann da Silva 

 

 

 

 

 

O papel da mulher no matriarcado da Gilead de Os Testamentos 

e de O Conto da Aia, de Margaret Atwood 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Letras do Centro de Letras e 

Comunicação da Universidade Federal de 

Pelotas, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Letras. 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Marks de Marques 

 

 

 

 

 

 

Pelotas, 2021



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade Federal de Pelotas / Sistema de Bibliotecas 

Catalogação na Publicação 

 

 

Elaborada por Maria Inez Figueiredo Figas Machado CRB: 10/1612 

 
S586p Silva, Cássia Benemann da 

O papel da mulher no matriarcado da Gilead de Os 

Testamentos e de O conto da Aia, de Margaret Atwood / 

Cássia Benemann da Silva ; Eduardo Marks de Marques, 

orientador. — Pelotas, 2021. 

109 f. 

 
Dissertação (Mestrado) — Programa de Pós-Graduação 

em Letras, Centro de Letras e Comunicação, Universidade 

Federal de Pelotas, 2021. 

 
1. Os Testamentos. 2. O conto da Aia. 3. Distopia. 4. 

Feminismo. 5. Margaret Atwood. I. Marques, Eduardo Marks 

de, orient. II. Título. 

CDD : 809 



4 
 

Cássia Benemann da Silva 

 

 
O papel da mulher no matriarcado da Gilead de Os Testamentos e O Conto da 

Aia, de Margaret Atwood. 

 

Dissertação aprovada, como requisito parcial, para obtenção do grau de Mestre em 

Letras, Área de concentração Estudos da Linguagem, do programa de Pós-

Graduação em Letras, da Universidade Federal de Pelotas. 

 

 
Pelotas, 16 de dezembro de 2021 

 
 
 

 

Orientador/Presidente da banca 

Universidade Federal de Pelotas 

 
 

Prof.a Dr.a Marina Pereira Penteado 

Membra da Banca 

Universidade Federal Fluminense 
 

 
 

Prof.a Dr.a Rubelise da Cunha Membra 

da Banca 

Universidade Federal de Rio Grande 
 

Prof.a Dr.a Milena Hoffmann Kunrath 

Membro da Banca 

Banca examinadora: 

Prof. Dr. Eduardo Marks de Marques 



5 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha mãe Léa, ao meu 

pai Norberto e à minha dinda Oneda, que 

estiveram ao meu lado nos bons e maus 

momentos, sempre me auxiliando, motivando e 

me dando forças, sem nunca duvidarem do meu 

potencial.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Nolite te bastardes carborundorum.  
(ATWOOD, 2017, p. 65) 

 
 

Ainda vai levar muito tempo até que uma mulher possa se sentar 
e escrever um livro sem encontrar um fantasma que precise matar, 

uma rocha que precise enfrentar. 
(WOLF, 2012, p. 17) 

 



RESUMO 

SILVA, Cássia Benemann da. O papel da mulher no matriarcado da Gilead de Os 
Testamentos e de O Conto da Aia, de Margaret Atwood. 2021. 109f. Dissertação 
(Mestrado em Letras) - Programa de Pós-Graduação em Letras - Universidade 
Federal de Pelotas, Pelotas: 2021. 
 

Neste trabalho, busca-se desenvolver um breve panorama das distopias enquanto 
gênero literário e organização político-social, traçando comparações das ondas 
feministas (especialmente a 2° e a 4°) com a realidade que nos cerca e também com 
os conceitos de matriarcado e patriarcado. A partir dessas discussões, analisam-se 
os romances O Conto da Aia (1985) e Os Testamentos (2019), de Margaret Atwood, 
sendo possível então traçar os paralelos necessários para compreender os 
verdadeiros papéis das mulheres na sociedade distópica de Gilead. Nesta análise, o 
objetivo primordial é averiguar as posições dadas a cada uma das classes de 
mulheres dentro dessa sociedade teocrática-totalitarista, analisando suas ações e 
considerações a respeito do que lhes foi imposto, de modo a conjecturar a respeito do 
verdadeiro impacto que possuem na estrutura política e social do regime gileadeano. 
Assim, discutem-se e questionam-se os espaços e as estruturas de poder presentes 
nessa sociedade e o quanto do que foi vivenciado pelas mulheres que a compunham 
foi relevante o bastante para reverberar dentro e fora das obras, ao passo que, mesmo 
tão presentes, elas ainda acabam por ser desvalidadas ao final de cada uma das 
obras. 
 

Palavras-chave: Os Testamentos. O Conto da Aia. Distopia. Feminismo. Margaret 
Atwood. 
 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

SILVA, Cássia Benemann da. The role of women in the matriarchy of Gilead from 
The Testaments and The Handmaid's Tale by Margaret Atwood. 2021. 109f. 
Dissertation (Master in Letters) - Postgraduate Program in Letters - Federal University 
of Pelotas, Pelotas: 2021. 

This work seek to develop a brief overview of dystopias as a literary genre and 
socialpolitical organization, drawing comparisons between the feminist waves 
(especially the 2nd and 4th) with the reality that surrounds us and tje concepts of 
matriarchy and patriarchy. From these discussions, the novels The Handmaid's Tale 
(1985) and The Testaments (2019), by Margaret Atwood, are analyzed, making it 
possible to draw the necessary parallels to understand the true roles of women in the 
dystopian society of Gilead. The main objective in this analisysis is to investigate the 
positions given to each of the classes of women within this theocratic-totalitarian 
society, analyzing their actions and considerations regarding what was imposed on 
them, in order to conjecture about the true impact they have on society’s political and 
social structure of the Gileadean regime. Thus, the spaces and structures of power 
present in this society are discussed and questioned and how much of what was 
experienced by the women who composed it was relevant enough to reverberate 
inside and outside the autor’s works, while, even so present, they still end up being 
invalidated at the end of each one of the works. 
 
Keywords: The Testaments. The Handmaid's Tale. Dystopia. Feminism. Margaret 
Atwood. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 10 

2 REVISÃO DA LITERATURA ................................................................................. 13 

2.1 – Distopia e Totalitarismo .............................................................................. 13 

2.2 – Patriarcado, Matriarcado e Feminismo (2° e 4° onda)  ............................. 23 

3 – A DIVISÃO POLÍTICA E SOCIAL DE GILEAD  ................................................. 42 

3.1 – As mulheres de Gilead................................................................................ 47 

3.2 – Uma questão de sobrevivência .................................................................. 54 

4 – AS MULHERES VESTEM RESISTÊNCIA  ......................................................... 61 

4.1 – As Tias vestem poder  ................................................................................ 63 

4.2 – As Aias vestem silêncio  ............................................................................ 79 

4.3 – As Esposas e as Marthas vestem domesticação  .................................... 93 

5 – CONSIDERAÇÕES FINAIS  ............................................................................. 101 

REFERÊNCIAS  ...................................................................................................... 103 

 

 

  



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

Não é de hoje que temos interesse pelo futuro e o que vamos encontrar 

nele. Existe muito de um ideal utópico nas projeções que fazemos, imaginando 

modelos perfeitos de sociedades, nas quais não existem mais problemas ou 

opressões – mesmo que saibamos que as utopias não sejam possíveis, uma vez que 

o que é bom para um provavelmente não será para o outro; no entanto, ao mesmo 

tempo em que visionamos o futuro perfeito também somos levados pelo fascínio das 

sociedades distópicas, sejam elas construídas sobre fortes questões políticas, 

apocalipse ou até mesmo zumbis. Sociedades nas quais a população é categorizada 

e oprimida, com pessoas morrendo apenas por expressar suas opiniões, ou então 

uma parcela dela é trancafiada em algum lugar com algum lúgubre propósito, seja ele 

de entretenimento ou apenas sobrevivência. Somos tão arrebatados pela visão 

pessimista de um futuro quanto pelo desejo otimista de prosperidade. 

Começas a distinguir que tipo de mundo estamos criando? É exatamente o 
contrário das estúpidas utopias hedonísticas que os antigos reformadores 
imaginavam. Um mundo de medo, traição e tormento, um mundo mais 
impiedoso, à medida que se refina. O progresso em nosso mundo será o 
progresso no sentido de maior dor. [...] Se queres uma imagem do futuro, 
pensa numa bota pisando um rosto humano para sempre (ORWELL, 2003, 
p. 255). 
 

Acreditamos que o principal motivo da ampla aceitação das distopias na 

contemporaneidade está na maneira como essas obras podem influenciar o mundo 

real e, dessa forma, fazer com que nos reconheçamos nelas, e inversamente 

reconheçamos muito delas na nossa sociedade. Vivemos um momento bastante 

conturbado em múltiplos sentidos: cercada de incertezas a sociedade atual têm de 

lidar diariamente com problemas relacionados à política, aos direitos civis e sociais, 

ao preconceito racial e de gênero, e uma outra infinidade de questões que vão 

completamente contra uma visão mais positiva de futuro, de uma sociedade mais 

igualitária, menos preconceituosa e excludente.  

Desde as eleições presidenciais estadunidenses de 2016, que elegeram o 

controverso presidente Donald Trump, o mundo parece ter se dado conta da dimensão 

distópica que vivemos e para a qual continuamos nos encaminhando. Trump pode 

não ser diretamente o responsável pela demasiada procura por obras literárias 

distópicas, ou pela aproximação dos indivíduos dessas histórias, mas ele despertou o 

sinal de alerta ao demonstrar o quanto é capaz de criar um cenário impiedoso e 

distópico. Entretanto, curiosamente, a ascensão de Trump ao poder gerou um boom 



11 
 

de vendas do livro O Conto da Aia (1985), de Margaret Atwood, e que junto ao último 

livro publicado da autora – Os Testamentos (2019) – serão os objetos de estudo desse 

trabalho. A retórica machista e preconceituosa do presidente estadunidense e os 

possíveis efeitos sociais a serem por ela causados certamente são os responsáveis 

por criar a conjuntura necessária para a circulação do primeiro livro e, de certa 

maneira, também contribuíram para que a autora publicasse sua última obra. 

Para Gregory Clayes, as distopias têm definido cada vez mais o espírito do 

nosso tempo, tendendo a ver positividade na maior circulação dessas obras: 

Indo em direção à incerteza, mas claramente um futuro perigoso, precisamos 
de visões de alternativas – mesmo de utopias – para delinear quais caminhos 
sugerem os maiores e quais os menores males. Precisamos da visão de 
longo prazo, não do curto-praxismo que a política e o desejo por gratificações 
cada-vez-mais-imediatas nos impõem. A tarefa da distopia literária, então, é 
alertar-nos e educar-nos sobre as distopias da vida real. Não precisa fornecer 
um final feliz para fazê-lo: o pessimismo tem seu lugar. Mas pode conceber 
soluções racionais e coletivas, lá onde florescem a irracionalidade e o pânico. 
O entretenimento desempenha um papel neste processo. (CLAEYS, 2017, p. 
501) 
 

Com isso, tendo em mente a função que as distopias representam para a 

sociedade na atualidade, tendo em mente o processo de reconhecimento existente 

entre os universos distópicos e a realidade da qual fazemos parte, o objetivo dessa 

dissertação foi analisar as narrativas de O Conto da Aia (1985) e de Os Testamentos 

(2019), de modo a compreender qual o papel da mulher na sociedade de Gilead. A 

partir da análise das escolhas feitas pelas personagens, pudemos questionar a real 

importância da parcela feminina no regime imposto e, a partir daí, conjecturar sobre o 

real poder por trás de tudo: o poder matriarcal. 

Com isso, no capítulo 2.1, a fim de melhor elucidar os assuntos discutidos 

ao logo da dissertação, foi feito um apanhado de leituras com o intuito de traçar um 

melhor panorama a respeitos deles. Utilizamos das palavras de autores como Russell 

Jacoby, Gregory Cleys, Fátima Vieira, Hannah Arendt, Christine Delphy, Simone de 

Beauvoir, entre outros, para dar voz a questões como utopias, distopias, totalitarismo, 

patriarcado, matriarcado e feminismo, tentando, dessa maneira, definir conceitos tão 

importantes e necessários para a consolidação e estruturação do presente trabalho. 

Já no capítulo 2.2, buscou-se reconhecer as diferentes formas como as 

opressões de gênero agem de acordo com a posição que é tomada perante a 

sociedade, tendo como centro de análise as divisões das mulheres na sociedade de 

Gilead a partir dos níveis de opressão impostos a elas de acordo com o papel social 



12 
 

imposto a cada uma. Em especial, temos o papel da Tia Lydia para a manutenção e, 

posteriormente, queda do regime, podendo-se, assim, compreender como e por que 

existem mulheres capazes de apoiar um regime que é intrinsecamente contra as 

mulheres, uma vez que para consolidar uma opressão é necessário que haja 

oprimidos capazes de oprimir.  

Os capítulos 3 e 4 dedicam-se à análise das estruturas de poder presentes 

em Gilead, questionando o verdadeiro papel das mulheres nessa sociedade e, em 

consequência, o dos homens, abrindo espaço para a discussão acerca da principal 

problemática desse trabalho: a hipótese de, na verdade, estarmos analisando um 

regime de viés matriarcal e não patriarcal – ao contrário do que a grande maioria dos 

leitores e da crítica toma as obras de Margaret Atwood em questão. Para isso, foi 

necessária uma profunda análise das divisões femininas dentro do regime e o quanto 

elas refletem dentro e fora da República de Gilead, assim como dentro e fora dos 

romances, juntamente com um exame do posicionamento dessas mulheres perante o 

que lhes é imposto, partindo do pressuposto de que, mesmo após serem colocadas 

numa aparente posição de inferioridade aos homens, fizeram de suas invisibilidades 

uma ferramenta de controle, ao mesmo tempo em que se mostravam submissas e 

dependentes da parcela masculina que reivindicava a soberania daquela estrutura 

político-social. 

Dessa maneira, direcionamos nossos esforços a compreender 

intrinsecamente as relações de poder existentes em Gilead e o sentimento de falsa 

liberdade deixado por elas, ao passo que nem Gilead nem a sociedade pós-Gilead 

parece compreender, ou querer compreender, a complexidade e problemática 

existente por trás da necessidade de afirmação e superioridade que os homens 

gileadeanos insistem em infligir às mulheres. Muito mais que questionar o 

posicionamento das mulheres perante a opressão, procuramos observá-las e 

compreendê-las, para, assim, partirmos para o questionamento de quanto essas 

histórias podem ou não refletir na nossa realidade, enquanto leitores de uma 

sociedade patriarcal, machista e misógina.  

 

 

 

 



13 
 

2 REVISÃO DE LITERATURA 

 

2.1 Distopia e Totalitarismo 

As tentativas de prever o futuro e imaginar uma sociedade ideal, ou não, 

são tão antigas quanto a própria humanidade; é nessa busca incansável por respostas 

que questões referentes a distopias (e também utopias) ganharam força e voz em 

meio a tantas outras teorias. Nesse sentido, a melhor definição de distopia aqui cabível 

se descreve como um conceito filosófico popularmente conhecido por tratar de 

sociedades construídas sob o olhar de um governo totalitário, que exerce um poder 

tirânico sobre seus dominados, com regras rígidas e quase nenhum direito. As 

distopias são basicamente opostas às utopias - uma vez que essas são vulgarmente 

conhecidas como as sociedades que preveem um sistema perfeito, um estado ideal, 

no qual a felicidade da população é a máxima –, embora ambas retratem possíveis 

respostas para um mundo futurista e muitas vezes pós-apocalíptico. As duas 

definições dificilmente são vistas separadamente: para se falar de pessimismo, é 

primeiro necessário que se pense sobre otimismo e, então, comparar ambos com a 

realidade do agora.  

O termo utopia foi utilizado pela primeira vez no século XVI, no livro A 

Utopia (1516), do pensador inglês Thomas More (1478-1535); mas mesmo antes dele, 

é possível encontrar aspectos considerados utópicos, ainda que sem a devida 

utilização do termo, em obras canônicas como A República, de Platão (Década de 379 

a.C.). A etimologia de utopia vem das palavras gregas ou (não) e topos (lugar), que 

podem aqui significar “lugar nenhum” ou “não lugar”. Uma espécie de brincadeira com 

os prefixos que More acaba utilizando, e que está na expressão eutopia, ou eu-topos 

(bom lugar), pois ambos os termos têm a mesma pronúncia na língua inglesa. Dessa 

maneira, é possível que compreendamos que as utopias podem ser ao mesmo tempo 

eutopias, lugares bons e idealizados, e utopias “não-lugares”. 

Ao criar dois neologismos que são próximos em sua composição e sentido – 
um neologismo lexical (utopia) e um neologismo derivacional (eutopia) – More 
criou uma tensão que persiste ao longo do tempo e tem sido a base para a 
dualidade perene do sentido de utopia como o lugar que é simultaneamente 
um não-lugar (utopia) e um lugar bom (eutopia).  (VIEIRA, 2010, p. 5, minha 
tradução) 1  

                                                 
1 By creating two neologisms which are so close in their composition and meaning – a lexical neologism 
(utopia) and a derivation neologism (eutopia) – More created a tension that has persisted over time and 



14 
 

O “não-lugar” se localiza no desconhecido, no inconcebível, no inatingível 

futuro, a realidade que o cerca é estrangeira e onírica, se manifesta a partir de desejos 

e ansiedades que parecem não convergir com a realidade e precisam dessa projeção 

utópica para terem alguma validade. Enquanto a eutopia possui um viés mais político, 

sendo utilizada para indicar pensamentos idealizados, organizações sociais vistas 

como mais justas e boas se comparadas ao presente, de modo a criticar a própria 

sociedade em que está inserida; ela idealiza um estado sob um olhar mais educativo, 

sem ser inatingível, e sim como uma forma de dar novas diretrizes e desenvolvimento 

capazes de evitar a não progressão. 

Já o termo distopia popularizou-se em 1868, como o oposto de utopia, ao 

ser utilizado pelo filósofo John Stuart Mill num discurso no Parlamento: “O que é 

demasiadamente bom para ser tentado é utópico, o demasiado mau é distópico”.  

O termo ‘distopia’ foi evidentemente cunhado em 1747, escrito como 
‘dustopia’. Em 1748, a ‘distopia’ foi definida como ‘um país infeliz’ [por 
Budakov]. O uso relevante seguinte veio em um discurso de 1868, de John 
Stuart Mill, no Parlamento. Ali chamou a política britânica na Irlanda de ‘muito 
ruim para ser praticável’, e seus defensores como ‘cacotopianos’ (como no 
grego, lugar ruim), ou dis-topianos. [...] A distopia veio a uso comum 
significativo no final do século XX e, principalmente, na literatura secundária, 
concentrando-se em textos contemporâneos” (CLAEYS, 2017, p. 273, minha 
tradução)2. 

 Com isso, como destaca Gregory Claeys, no livro Dystopia: A Natural History, 

“a palavra [distopia] é derivada de duas palavras gregas, dus e topos, significando um 

lugar doente, ruim, defeituoso ou desfavorável” (CLAEYS, 2017, p. 4). Segundo o 

autor, existem diversas formas de realidades distópicas, mas seu fio condutor seria 

um lugar ruim, quando comparado com o lugar onde se encontra, onde quem nele 

vive sente-se ameaçado, oprimido, cercado pelos sentimentos de medo e 

desconfiança. Para Claeys, tudo estaria diretamente ligado ao regime político, 

geralmente totalitarista, ali presente. 

                                                 
has been the basis for the perennial duality of meaning of utopia as the place that is simultaneously a 
non-place (utopia) and a good place (eutopia).  
 
2 The term ‘dystopia’ was evidently coined in 1747, spelt as ‘dustopia’.2 In 1748, ‘dystopia’ was defined 
as ‘an unhappy country’.3 The next important use came in an 1868 speech by John Stuart Mill in 
Parliament. This termed British policy in Ireland ‘too bad to be practicable’, and its proponents as 
‘cacotopians’ (after the Greek, bad place), or dys-topians.4 [...] ‘Dystopia’ came into meaningful common 
usage in the late twentieth century, and then mainly in secondary literature concentrating on 
contemporary texts.  

 



15 
 

No entanto, definir o conceito de topos como uma simples contradição a 

dus não parece um procedimento adequado e nem capaz de dar conta da 

complexidade presente na mesma. A ideia de utopia passou a ser concebida há cinco 

séculos, mas foi o século XX – com seus avanços tecnológicos e novas descobertas 

científicas – que enraizou a distopia na história moderna. Tanto as distopias quanto 

as utopias/eutopias possibilitam uma reflexão sobre as sociedades nas quais estão 

inscritas. A principal diferença entre elas está relacionada ao social e à perspectiva na 

qual elas são adotadas: o que é bom e ideal para um indivíduo (ou grupo de 

indivíduos) não é necessariamente bom para o outro, uma sociedade pode ser utópica 

para determinada classe social – a que está no poder, por exemplo – mas pode ser 

demasiadamente distópica para uma classe inferior, ambas pertencem à mesma 

realidade, no entanto essa realidade é vista de formas bastante opostas conforme a 

perspectiva de cada indivíduo que nela se encontram.  

Outro ponto importante, sobre essa relação, diz respeito ao fato de as 

utopias buscarem a autonomia social através de uma visão baseada em novas ideias, 

novos horizontes capazes de mudar o curso, rumo a algo muito melhor. Existe a 

confiança em um futuro melhor e a esperança ideológica de que a sociedade atual 

pode ser melhorada hoje para que um novo, próspero e ainda melhor amanhã nasça. 

As distopias, no que lhes dizem respeito, evidenciam o que há de errado e que pode 

vir a privar todos da liberdade e seus direitos. Em um horizonte ético-político e social, 

as distopias buscam causar assombro, ameaçar a liberdade, conforme afirma Russell 

Jacoby (2007, p.40).  

Datadas de um pessimismo ativo, utilizando-se dos rastros deixados pelas 

utopias, essas “utopias negativas” procuram iluminar o presente ao mesmo tempo em 

que ofuscam o futuro, não abandonando totalmente, assim, a raiz utópica. Como é 

possível ver em Jacoby (2001, p. 141), não passam simplesmente a tratar-se de 

futuras sociedades, mas sim dispõem-se a refletir e criticar as possibilidades 

presentes em todas as realidades, sejam elas otimistas ou não. 

Sociedades de cunho distópico – aqui entendidas como sociedades 

imaginárias controladas pelo poder do Estado ou por outros meios extremos de 

opressão, criam assim condições de vida insuportáveis àqueles que a constituem, e 

costumam ter como base a realidade do presente, idealizada em condições extremas 

no futuro. Apesar de muitas vezes serem consideradas pela ficção científica como 



16 
 

futuristas, como dito anteriormente, ainda carregam premissas do passado e uma 

compreensão profunda do presente, de modo a produzir histórias cuja moral crítica 

questiona esse presente e subverte o passado.  

O que existe de futurístico nas narrativas distópicas é a previsão do que 

pode vir a ser um problema para a sociedade e deve assim ser combatido. 

Encontramos nessas histórias um sinal de alerta para possíveis forças opressoras que 

existem no presente determinado e que, quando vitoriosas, podem vir a representar 

um grande perigo à liberdade como um todo, conforme vemos nas palavras de Michael 

Löwy, na citação a seguir, ao analisar a obra de Walter Benjamim. 

Toda sua obra pode ser compreendida como uma espécie de “aviso de 
incêndio” dirigido a seus contemporâneos, um sino que repica e busca 
chamar a atenção sobre os perigos iminentes que os ameaçam, sobre as 
novas catástrofes que se perfilam no horizonte. (LÖWY, 2005a, p. 32). 

 
Com toda essa “expectativa” de um futuro nada promissor e uma realidade 

nada feliz, podemos concordar com Claeys (2017) e sermos levados a conceber a 

distopia como um estado psicológico inerente ao homem: deixamos de temer deuses 

ou monstros e adquirimos medos de caráteres sociais – como o domínio das 

tecnologias opressivas, regimes totalitarista, substituição das funções humanas por 

máquinas e etc. “[...] O medo permanece constante, flutuando, mesmo se seus objetos 

variam” (2007, p. 9), assim, sociedades passam a ser vistas como protótipos de 

realidades distópicas, onde o caos, as paranoias e o medo imperam como as 

principais bandeiras impostas sobre todos que dela fazem parte. 

Seguindo nessa lógica, é possível perceber a relação direta que existe 

entre a “realidade distópica” e os discursos opressivos que envolvem questões como 

crise, inimigos em comum, necessidade de submissão e tomada de direitos. 

Chegamos, então, no ponto em que as categorias dos dominadores – aqueles que 

agora detêm o poder sobre a sociedade – e dos dominados – aqueles outros que, 

detidos pelo medo, acabam reféns dos primeiros – passam a dividir a sociedade e a 

criar uma atmosfera de caos, na qual medos naturais assumem progressivamente 

novos papéis e passam a formular outros tantos que irão induzir a humanidade rumo 

ao caminho da aniquilação do inimigo, muitas vezes sem se dar conta que os inimigos 

são eles próprios. 

Ao concebermos a distopia como algo apenas inerente da literatura ou do 

cinema, é necessário ter em mente que “[existem] usos não literários e empíricos do 

termo” (CLAEYS, 2017, p. 5). As distopias não apenas podem, como existem, nesse 



17 
 

ou em qualquer outro momento da nossa linha do tempo: nós convivemos com elas 

diariamente, mas, enquanto literatura, elas têm o poder de modificar a realidade e a 

sociedade ao longo da história humana. Conforme ainda reflete Claeys, a literatura 

distópica costuma ter origem em algum fato, ou evento, que deu errado no presente 

e, assim, cria-se uma história futurista – que aqui pode ser compreendida parte das 

histórias adeptas ao movimento/manifesto futurista (1909), que se iniciou no final do 

século XIX, e que baseiam-se nos avanços e desenvolvimentos surgidos nessa 

época, além de rejeitarem o passado e o moralismo, buscando no futuro um lugar 

melhor – que procura dar conta de uma solução capaz de modificar o futuro. Sendo 

assim, essas histórias devem então ser capazes de gerar empatia por parte do leitor, 

fazendo com que ele se identifique com situações, conflitos, grupos sociais e 

indivíduos nelas presentes. Esse tipo de literatura, em resumo, deve imaginar o futuro 

e servir de alerta para o presente, sugerindo então alternativas para que se evite o 

que parece inevitável. 

Quando a ideia de eucronia veio a ser sistematicamente promovida (i.e. 
quando o pensamento utópico voltou-se para o futuro), ela foi inevitavelmente 
acompanhada pela imaginação de tempos mais sombrios. A ideia da ‘utopia 
que deu errado’, no entanto, não nasceu naturalmente ali: desde o início dos 
tempos, as pessoas pensam na possibilidade da construção de um mundo 
melhor, mas elas também estão cientes da possibilidade de um futuro que 
possa ser pior do que o presente. [...] A distopia literária usa os recursos 
narrativos da utopia literária, incorporando na sua lógica os princípios da 
eucronia (i.e. imaginando que o mesmo lugar – o lugar onde o utopista vive – 
será em outro tempo – no futuro), mas prevê que as coisas darão errado; é, 
então, essencialmente pessimista em sua apresentação de imagens 
projetadas. (VIEIRA, 2010, p.16-17, minha tradução)3 

 
A eucronia consiste no movimento que se faz ao abandonar o lugar, o 

topos, e posicionar-se no cronos, no tempo; “da eu/utopia a bom/não-lugar, passamos 

para euchronia, o bom lugar no futuro”4 (VIEIRA, 2010, p. 9). Assim como as utopias, 

as distopias irão utilizar da eucronia, de modo a dar uma nova dimensão à história que 

se encontra agora no futuro, numa ideia de futuro. Só ao projetar a sociedade no 

futuro, é possível permitir as mudanças necessárias para impedir que o que há de 

                                                 
3 When the idea of euchronia came to be systematically promoted (i.e., when utopian thought turned 

towards the future), it was inevitably accompanied by the imagination of darker times. The idea of ‘utopia 
gone wrong’ was not naturally born then, though: from time immemorial people have thought about the 
possibility of the construction of a better world, but they have also been aware of the likelihood of a 
future which might be worse than the present. […] Literary dystopia utilizes the narrative devices of 
literary utopia, incorporating into its logic the principles of euchronia (i.e., imagining what the same place 
– the place where the utopist lives – will be like in another time – the future), but predicts that things will 
turn out badly; it is thus essentially pessimistic in its presentation of projective images. 
4 From eu/utopia, the good/non-place, we move to euchronia, the good place in the future. 



18 
 

ruim no presente aconteça e preservar a ideia que se tem de que a construção do 

futuro está em nossas mãos. 

Partindo desse pressuposto de eucronia e somando-o ao caráter 

denunciativo que as distopias possuem, é possível compreendê-las de forma a 

concordar que “a narrativa distópica não se configura, deste modo, apenas como visão 

futurista ou ficção, mas também como uma previsão a qual é preciso combater no 

presente” (HILÁRIO, 2013, p.207). 

Uma vez criadas como forma de aviso e imaginadas sob condições de 

extrema opressão, privação e limites sociais extrapolados, essas histórias geralmente 

são (como anteriormente mencionado) ou serão caracterizadas por regimes 

governamentais totalitaristas ou autoritaristas, podendo ou não utilizarem da 

tecnologia, inserida nesse contexto distópico, como ferramenta de controle humano. 

Esses regimes (tanto em um caráter literário quanto histórico-político) têm como 

principais efeitos impostos sobre os demais a desinformação, a manipulação da 

realidade, ou simplesmente o exercício do medo: infligir o medo da punição acaba 

sendo uma das estratégias mais utilizadas por aqueles que pretendem ascender ao 

poder ou manter-se nele.  

O conceito por trás da política totalitarista vem sendo construído desde 

metade do século XX. Embora o termo tenha sido ouvido pela primeira vez na Itália – 

onde era utilizado de modo a caracterizar e avaliar estados fascistas, quando 

comparados ao Estado Liberal – ele se fez (e ainda se faz) presente em vários 

momentos importantes e perturbadores da história mundial. Na Alemanha nazista foi 

substituído pela expressão Estado Autoritário, mas ainda sim representava o mesmo 

sentido e tornou-se a designação dada às ditaduras monopartidárias tanto fascistas 

quanto comunistas, que por sua vez só se popularizou após o final da Segunda Guerra 

Mundial. 

Conforme afirma Hannah Arendt, no livro As Origens do Totalitarismo 

(2000), os regimes totalitaristas podem ser definidos através de uma série de 

experiências que possibilitaram o surgimento de uma opressão política, diferente da 

imposta pelo demais domínios políticos, capaz de eliminar a diversidade e acabar com 

os conceitos de indivíduo e individualidade. Todos os seres são reduzidos a massas 

e tornam-se propriedade do estado, dando a ele controle total sobre essas. 

Segundo H. Arendt, o Totalitarismo é uma forma de domínio radicalmente 
nova porque não se limita a destruir as capacidades políticas do homem, 



19 
 

isolando-o em relação à vida pública, como faziam as velhas tiranias e os 
velhos despotismos, mas tende a destruir os próprios grupos e instituições 
que formam o tecido das relações privadas do homem, tornando-o estranho 
assim ao mundo e privando-o até de seu próprio eu (BOBBIO, 1998, p.1248) 

 
O uso de instrumentos e técnicas de controle social são características 

fundamentais dessa vertente política. Para controlar as massas, eram necessárias 

ações que incluíam propaganda política, opressão declarada, violência, 

manipulações, substituição da realidade por ficção, criação de um inimigo comum a 

todos e capaz de causar medo e até a divinização de um líder – sendo ele o único 

capaz de destruir o inimigo –, tudo com o intuito de criar uma sociedade ordenada e 

alienada, que segue ordens sem questionar. 

O que distingue os líderes e ditadores totalitários é a obstinada e simplória 
determinação com que, entre as ideologias existentes, escolhem os 
elementos que mais se prestam como fundamentos para a criação de um 
mundo inteiramente fictício. [...] Sua arte consiste em usar e, ao mesmo 
tempo, transcender o que há de real, de experiência demonstrável na ficção 
escolhida, generalizando tudo num artifício que passa a estar definitivamente 
fora de qualquer controle possível por parte do indivíduo. Com tais 
generalizações, a propaganda totalitária cria um mundo fictício capaz de 
competir com o mundo real, cuja principal desvantagem é não ser lógico, 
coerente e organizado. (ARENDT, 2000, p. 411) 

 
Vale ressaltar que essa autoridade suprema e quase divina imposta pelos 

movimentos totalitaristas será a figura responsável por representar todo poder e moral 

presentes nos ideais adotados pelo regime – seu pensamento é redentor e suas 

palavras representam a lei total, a tábua de salvação na qual o povo deve segurar-se, 

seu discurso é voltado de modo a tornar o medo a lei suprema imposta sobre os 

demais. “O chefe é o depositário da ideologia: apenas ele pode interpretá-la ou corrigi-

la” (BOBBIO, 1998, p. 1248), assim como ele é o único capaz de escolher quem será 

o próximo alvo, o próximo inimigo da sua nação. 

O que Arendt nos apresenta é um governo sistematizado de forma a criar 

uma máquina de manipulação política; ao manipular as massas, é possível que se 

crie uma nova ideia de mundo, na qual a realidade será deixada de lado ao ser 

substituída pela ficção, e resultado disso é algo ficcionalmente ordenado e organizado. 

Esse universo fictício passa então a ser tido como verdade absoluta e sua legitimidade 

é garantida dentro das novas leis regradas e adotadas pelos governantes. Nesse 

processo, muito (quando não tudo) do passado e da história costuma ser apagado, 

pois é necessário que o povo permaneça alienado a tudo que possa fazer com que 



20 
 

ele questione ou se rebele, já que aquele que desconhece o seu passado não é capaz 

de questionar o presente ou imaginar o futuro melhor. 

Dentro dessa nova realidade, existe um inimigo em comum (este, como 

anteriormente comentado, é sempre escolhido pelo líder do partido) capaz de colocar 

em risco todo o destino da humanidade, é a ele que todo o ódio é direcionado e a ele 

não cabe nenhum sentimento de simpatia ou afinidade que não venha a ser 

condenado. Para derrotar esse mal, qualquer punição é bem-vinda: a violência torna-

se não apenas permitida, mas uma arma de manutenção do poder, e, com isso, até 

os piores atos podem ser tomados sem que sejam vistos com maus olhos; a massa 

está agora disposta a apoiar qualquer ação dos seus governantes, uma vez que o 

importante é a manutenção da nova realidade da qual fazem parte. 

 
Mas o que é desconcertante no sucesso do totalitarismo é o verdadeiro 
altruísmo dos seus adeptos. [...] o fato espantoso é que ele não vacila quando 
o monstro começa a devorar os próprios filhos, nem mesmo quando ele 
próprio se torna vítima da pressão, quando é incriminado e condenado, 
quando é expulso do partido e enviado para um campo de concentração ou 
de trabalhos forçados. Pelo contrário: para o assombro de todo o mundo 
civilizado, estará até disposto a colaborar com a própria condenação e tramar 
a própria sentença de morte, contanto que o seu status como membro do 
movimento permaneça intacto. (ARENDT, 2000, p. 357)  
 

Vale ressaltar que, além da teoria de Hannah Arendt, existe uma segunda 

– também clássica e pertencente aos teóricos Carl J. Friederich e Zbigniew K.  

Brzezinski – que define o totalitarismo como o resultado de um conjunto de traços 

capazes de descrevê-lo como uma espécie de síndrome. São estes traços: 

1) uma ideologia oficial que diz respeito a todos os aspectos da atividade e 
da existência do homem e que todos os membros da sociedade devem 
abraçar, e que critica, de modo radical, o estado atual das coisas e que dirige 
a luta pela sua transformação; 2) um partido único de massa dirigido 
tipicamente por um ditador, estruturado de uma forma hierárquica, com uma 
posição de superioridade ou de mistura com a organização burocrática do 
Estado, composto por pequena percentagem da população, onde uma parte 
nutre apaixonada e inabalável fé na ideologia e está disposta a qualquer 
atividade para propagá-la e atuá-la; 3) um sistema de terrorismo policial, que 
apoia e ao mesmo tempo controla o partido, faz frutificar a ciência moderna e 
especialmente a psicologia científica e é dirigido de uma forma própria, não 
apenas contra os inimigos plausíveis do regime, mas ainda contra as classes 
da população arbitrariamente escolhidas; 4) um monopólio tendencialmente 
absoluto, nas mãos do partido e baseado na tecnologia moderna, da direção 
de todos os meios de comunicação de massa, como a imprensa, o rádio e o 
cinema; 5) um monopólio tendencialmente absoluto, nas mãos do partido e 
baseado na tecnologia moderna, de todos os instrumentos da luta armada; 6) 
um controle e uma direção central de toda a economia através da 
coordenação burocrática das unidades produtivas antes independentes. 
(BOBBIO, 1998, p. 1249) 
 



21 
 

Ambas as teorias convergem ao evidenciarem que os três principais 

aspectos desse regime são a ideologia oficial, o terror policial e um partido único de 

massa. Diferentemente dos demais regimes autoritários, ditatoriais ou despóticos, foi 

a combinação do terror e da engenhosa propaganda – possível graças ao uso das 

tecnologias, organização das massas e controle do monopólio midiático – que fez com 

que os regimes totalitários tivessem o sucesso necessário para alcançar seus 

objetivos; as táticas adotadas por eles conferiram o poder de penetração (na 

sociedade) e a mobilização necessária para que se tornassem um fenômeno político. 

Nenhum de seus ideais era bom, ou representava algo que pudesse garantir um bom 

futuro para o povo, cada pequeno movimento deles priorizava apenas eles mesmos 

(suas próprias vitórias e glórias), mas foi com suas capacidades de convencimentos 

que obtiveram sucesso, pois, através delas, até o pior dos crimes podia ser justificado 

como uma maneira de manter a segurança de todos. 

Outra vertente totalitarista que merece destaque no presente trabalho diz 

respeito ao totalitarismo teocrático, cuja clássica premissa abarca sociedades 

governadas por líderes religiosos ou pessoas nomeadas por eles, que se apresentam 

como representantes de Deus, numa união direta e total entre fé e política. Nesse tipo 

de regime governamental, o argumento é de que as ordens dadas são, na verdade, 

ordens divinas, a vontade do povo fica em segundo plano desde que não colidam com 

os interesses do sistema, dado que a divindade é reconhecida como o verdadeiro 

chefe de Estado, e quem ocupa esse cargo é alguém de carne e osso que se diz 

representante direto, descendente ou até mesmo encarnação desse ser divino: “a 

verdadeira justiça existe apenas na república cujo fundador é Cristo” (AGOSTINHO, 

De Civ. Dei II, 21). 

Conforme estabeleceu Max Weber, no início do século XIX, esses líderes 

teocráticos operam conforme a lógica da “ética da convicção”, que diz respeito à 

convicção pessoal desses líderes sobre o que é verdade, sobre o que deve ser regra, 

sem precisar que levem em conta as consequências geradas por suas decisões. 

Essas lideranças irão se diferenciar apenas conforme o contexto de sua época ou 

posição geopolítica, mas todas irão tomar escrituras sagradas, em sua totalidade ou 

em fragmentos, como mensagens divinas e regras a serem seguidas por toda a 

sociedade. 



22 
 

Um regime totalitário teocrático pode ser traduzido através de uma fé que 

despreza a liberdade individual, o indivíduo como um ser pensante – dotado de 

intelecto, opiniões e vontades, mas que é capaz de pregar a submissão, a resignação, 

a abnegação e que acaba por considerar a vida dispensável enquanto não servil às 

suas vontades. As correlações entre religião e política sempre serão extremas e 

radicais nesses Estados. 

A influência da fé no estabelecimento de leis e/ou regras acarreta a 

intolerância perante tudo que possa abalar essa fé de alguma forma; até mesmo 

pensamentos podem se tornar perigosos, visto que têm o potencial – por menor que 

seja – de incitar a revolta. É assim que regimes teocráticos assumem seus papéis de 

Estados totalitaristas, regulando não apenas os indivíduos como parte de uma 

sociedade religiosa, mas também os seus preceitos morais, espirituais, culturais e 

educacionais. Nada é feito sem que haja a possibilidade de legitimar as crenças 

impostas acima de quaisquer outras. 

A Intolerância tem sua origem em uma predisposição comum a todos os 
humanos, a de impor suas próprias crenças, suas próprias convicções, desde 
que disponham, ao mesmo tempo, do poder de impor e da crença na 
legitimidade desse poder. Dois componentes são necessários à intolerância: 
a desaprovação das crenças e das convicções do outro e o poder de impedir 
que esse outro leve sua vida como bem entenda (RICOEUR, 2000, p. 20). 

Deste modo, é possível compreender o porquê de os regimes totalitários 

serem frequentemente utilizados como importantes panos de fundo para a escrita de 

obras distópicas, uma vez que a literatura pode ser vista como “testemunho histórico” 

(CHALHOUB; PEREIRA, 1998) da realidade a qual ela representa ou descreve, 

mesmo que seja comum a classificação dessas obras como pertencentes à categoria 

de ficção científica. É a partir do prisma da teoria crítica da sociedade que tomaremos 

as distopias literárias como ferramentas de análise da sociedade moderna e 

afirmaremos a literatura como dispositivo a partir do qual nos tornamos capazes de 

criticar as forças que constituem o presente. Esse gênero literário passa então a ser 

visto como forma de resistência frente aos efeitos nocivos presentes no tecido das 

relações sociais, estando as distopias intimamente conectadas à sociedade atual e 

refletindo sobre as próximas, de modo a tentar modificá-las, evitando o seu extermínio 

ou o fim da humanidade como a conhecemos. 

Os elementos sociais não são e não podem ser vistos como exteriores ao 

texto literário – o escritor distópico tem a tarefa e o dever de analisar a sociedade e 



23 
 

suas transformações no texto. A literatura não é um reflexo da sociedade, mas sim a 

experiência de determinada situação social, ela não só faz parte da estrutura da 

sociedade a qual está inserida como também ajuda a construí-la: “a referência ao 

social não deve levar para fora da obra de arte, mas sim levar mais fundo para dentro 

dela” (ADORNO, 2003, p. 66). O social faz parte da obra literária, o externo, que 

provém do convívio em sociedade; é importante como um elemento capaz de 

desempenhar um papel constitutivo na estrutura de qualquer obra literária e tornar-se 

interno a ela.  

Nessa lógica, as narrativas literárias distópicas tratam das experiências 

subjetivas da humanidade perante as problemáticas relativas ao sujeito, à ética e ao 

poder. Pensar o social a partir da literatura é meio de buscar novos significados a 

respeito do que foi vivenciado em determinado contexto histórico, assim é possível 

traçar novas escolhas e caminhos no tempo presente através do que nos foi 

apresentado no contexto literário. 

 

 

2.2 Patriarcado, Matriarcado e Feminismo (2ª e 4ª onda) 

É impossível pensar no feminismo e no matriarcado sem remontar ao 

conceito existente por trás de outro conceito social com o qual estes costumam ser 

comparados: o patriarcado. Não existe um início específico para o surgimento das 

sociedades de cunho patriarcal, mas alguns estudiosos apontam que o conceito de 

patriarcalismo criou raízes por volta de seis mil anos atrás (por volta de 4000 a.C.). 

Assim, falar em patriarcado é lidar com um termo que, ao longo dos tempos, passou 

por várias mudanças de significação: antes do século XIX, ele designava a 

representação social de caráter religioso, na qual estavam inseridos os primeiros 

chefes das famílias, “seja antes, seja depois do Dilúvio. Esse sentido ainda é 

encontrado, por exemplo, na Igreja Ortodoxa, na expressão ‘o patriarca de 

Constantinopla’” (DELPHY, 2009, p. 173). Já por volta do final do século XIX, devido 

às influências da evolução humana, muda-se o sentido, que passa a significar 

literalmente a autoridade/superioridade do pai sobre os seus e sobre a sociedade. 

Mas é no final do século XX que o termo irá assumir um novo papel – com a chegada 

da Segunda Onda do feminismo – e passará a designar a dominação masculina sobre 

as mulheres, independente de uma relação biológica. 



24 
 

Esse novo sentido feminista contemporâneo é atribuído a Kate Millett - em 

Sexual politics (Política sexual) (1971) – e dá continuidade ao sentido anterior, 

trazendo a visão de uma mulher que vive de submissão ao: 

Pai ou marido, é tudo igual, diz implicitamente a definição feminista. E é, na 
verdade, o caso de nossas sociedades, como da sociedade antiga que criou 
a palavra. Isso é, entretanto, a fonte de uma das objeções correntes contra a 
utilização de “patriarcado” para designar o(s) sistema(s) que oprime(m) as 
mulheres. A palavra exata, dizem aqueles e aquelas que levantam essa 
objeção, deveria ser “viriarcado”. Na verdade, em certas sociedades, o 
marido e o pai são distintos: é o tio materno que detém a autoridade “paterna” 
sobre os filhos nas famílias. [...] O sentido dado pelas feministas prevaleceu, 
e é compreendido que a palavra designa a dominação dos homens, quer 
sejam eles pais biológicos ou não. (MILLETT, p. 175, 1971)  

 

 Assim, o conceito de patriarcado está diretamente ligado aos movimentos 

feministas, uma vez que representa um sintoma da sociedade ao longo dos tempos 

que deve ser combatido e eliminado.  

O termo patriarcado ainda tem fortes ligações com conceitos de gênero. 

Ainda segundo Christine Delphy (2009), os termos “patriarcado”, “gênero” e “relações 

sociais de gêneros” têm em comum o fator de pretensão à generalidade e denotação 

de uma organização social que comanda um conjunto de atividades que têm como 

principal função é desmerecer o papel dos gêneros (ou sexos) considerados 

inferiores, pelos que se consideram superiores aos demais. 

Às vezes, o termo “patriarcado” levanta objeções, frequentemente da parte 
das mesmas pessoas que se opõem mais tarde ao emprego do conceito de 
gênero. As razões dessas reticências são às vezes claras: elas denotam a 
adesão a uma teoria que privilegia o capitalismo, no caso do patriarcado, e a 
uma teoria que privilegia a “diferença natural dos sexos”, no caso do gênero. 
(DELPHY, 2009, p. 177) 
 

Na sua forma mais substancial, o patriarcado, ou patriarcalismo, deve ser 

visto – de maneira mais generalista – como um sistema, ou organização social, de 

cunho patriarcal. Segundo Mary G. Castro e Lena Lavinas (1992), “trata-se de um tipo 

de dominação em que o senhor é a lei e cujo domínio está referido ao espaço das 

comunidades domésticas ou formas sociais mais simples” (CASTRO; LAVINAS, 1992, 

p. 237). As autoras alegam, ainda, que o movimento feminista se utiliza do termo de 

uma maneira mais heterogênea e sem preocupação com uma concordância 

conceitual, com exceção de quando se referem ao poder e à dominação dos homens 

sobre o sexo feminino. “Para algumas [feministas], ele se dá ao nível da família, para 

outras, num plano mais geral, na relação com o Estado” (CASTRO; LAVINAS, 1992, 

p. 237). Por final, as autoras concluem que a utilização do termo perde seu posto de 



25 
 

conceito para afirmar-se como uma referência implícita à dominação sexual 

(CASTRO; LAVINAS, 1992, p. 238). 

O que há, conforme o que afirma Delphy em Le patriarcat, le féminisme et 

leurs intellectuelles (1981), é uma discordância quanto à utilização da definição 

(conceito) de patriarcado entre as vertentes do movimento feminista ao longo dos 

anos. Para as socialistas, a opressão das mulheres se deve ao capitalismo, e os seus 

favorecidos são os capitalistas, enquanto para as radicalistas ela se deve ao sistema 

patriarcal, no qual os maiores beneficiários são os homens enquanto um nicho 

dominante da sociedade. Essa variação de utilização do termo patriarcado nos mais 

variados estudos feministas se dá, ainda segundo Castro e Lavinas, devido ao caráter 

abrangente do conceito, dando conta de analisar as mais diversas formas de 

dominação, exploração e submissão do feminino. 

Em suma, apropriar-se do termo enquanto viés de um sistema de 

dominação masculina nos permite olhar para a situação e percebê-la além das esferas 

familiares, trabalhistas ou políticas, uma vez que o patriarcado está presente no social 

de forma bastante intrínseca e enraizada em costumes e credos. O conceito de 

superioridade masculina sobre as mulheres está arraigado ao inconsciente social, 

tanto dos homens quanto das mulheres, o que permite com que ele se mantenha ao 

longo dos séculos como parte da composição da dinâmica social, servindo como 

instrumento de poder e medo.  

Numa sociedade patriarcal, não é apenas o homem que defende sua 

posição de superioridade, mas as mulheres também foram levadas a crer que sua 

posição social é sempre inferior à dos homens: nesse viés, o patriarcalismo está para 

o machismo assim como o feminino está para subjugação. A mulher se encontrava 

em uma posição que não lhe cabia a dúvida: toda a sua existência havia sido 

doutrinada de modo a aceitar a dominação masculina sobre suas ações e sua vida. 

Foi o feminismo o responsável pela revisão dos valores, a fim de ter uma certa 

equanimidade e, com isso, possibilitou às mulheres a possibilidade de ver o mundo e 

a sociedade com outros olhos: seus próprios olhos. 

No entanto, assim como para falar do feminismo é preciso entender um 

pouco o que é o patriarcalismo, também é necessário que antes seja aberto um 

parêntese que dê conta de introduzir o matriarcalismo como parte substancial da luta 

das mulheres para sobreviver em sociedade. O matriarcado, em um sentido oposto 



26 
 

ao patriarcado, dá conta de uma sociedade na qual o papel de poder e liderança está 

nas mãos das mulheres-mães; em certas culturas, a mulher seria a líder da família e 

a responsável pela transmissão de bens. Em um viés mais religioso, o matriarcado 

costuma ser associado à adoração de divindades femininas, como as da fertilidade e 

da maternidade. 

Assim, o matriarcado pode ser compreendido como uma união de múltiplos 

fatores, que inclui a matrilinearidade – grupo populacional no qual a descendência é 

contada em linha materna – e a matrifocalidade – grupo doméstico centrado na figura 

da mãe e no qual o pai está frequentemente ausente ou exerce um papel secundário 

– e cujo o fator mais importante é o das mulheres como encarregadas da distribuição 

de bens e manutenção do grupo. Nessa estrutura, cada membro de uma sociedade 

matriarcal é visto como parte dependente das escolhas e decisões tomadas pela líder, 

cabendo a ela o sustento de todos. 

Apesar do termo matriarcado (do grego metéros: "mãe" e arché: "origem", 

ou "regra") designar a ideia de poder feminino sobre a sociedade a qual está inserido, 

ele não está necessariamente ligado à concepção de superioridade da mulher sobre 

o homem. O poder matriarcal não tem a intenção de subjugar os homens de sua 

sociedade e nem os considera inferiores, não oprime os indivíduos – como faz o 

patriarcado em relação às mulheres –, uma vez que esse poder diz respeito à mulher 

como figura protetora, como mãe de todos, que irá cuidar do seu lar e dos seus filhos, 

independentemente de gênero.  

As sociedades matrilineares ainda existentes não são transitórias, foram 
capazes de se adaptar a sistemas competitivos e não se desenvolveram do 
mesmo modo, em direcção ao patriarcado, sendo reveladoras de variadas 
dinâmicas entre diferentes forças na sociedade. (CASIMIRO, p. 221, 2012) 

 
O antropólogo Johann Jakob Bachofen (1861), no livro Das Mutterrecht: 

eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiösen und 

rechtlichen Natur (1861)5, irá defender que a maternidade é a fonte de todas as 

sociedades humanas, a base da religião, da moral e do decoro social. Assim, 

fundamentado nesse pensamento ,o autor torna-se o responsável por teorizar sobre 

o “direito-de-mãe”, dentro de um contexto religioso matriarcal, uma vez que era do 

                                                 
5 O Direito Materno – uma pesquisa sobre a ginecocracia do mundo antigo segundo sua natureza 

religiosa e jurídica. 

 



27 
 

direito materno a principal certeza de que sua ascendência é a responsável por 

assegurar a filiação, já que sempre existe a certeza quando o assunto diz respeito a 

quem é a mãe da criança gerada, enquanto ao pai sempre há espaço para a dúvida – 

o pai é aquele que foi designado pelo casamento. “Feminilidade não significa mais um 

polo da tríade simbólica, porém o meio que liga os polos, na medida em que ela 

significa maternidade, e maternidade quer dizer o lugar que guarda e nutre do mesmo 

modo a vida por vir e a pretérita” (KLAGES, 1981, p. 1329)” 

A maternidade, como parte estrutural das teorias feministas e que também 

permeia estudos que divergem do feminismo, é constituída de duas funções: uma 

natural e específica, que se traduz no poder de dar luz a uma vida, e outra social, que 

dá direito às mulheres de reivindicar direitos políticos e sociais, sendo então oprimidas 

por isso. Como dito anteriormente, o papel biológico – e natural – da mãe é o 

responsável por definir a relação de filiação, seu critério fisiológico (o parto) é definido 

e definitivo, enquanto ao pai lhe resta o critério social (ao ser esposo ou companheiro 

da mãe). Já a visão social da maternidade nos releva que, além de procriadora, a mãe 

também é parte de uma sociedade, é um ser humano com os mesmos direitos que 

qualquer outro e, dessa maneira, não deve ser colocada apenas na posição de quem 

deve criar seus filhos, cuidar do seu lar, e nada mais; e esse papel é constantemente 

menosprezado, uma vez que, para a maioria das sociedades, a mulher que não coloca 

seus instintos naturais acima de qualquer outro está abandonando sua função no 

mundo. 

Essa função social da maternidade, além da proteção social, do direito 

social e do bem-estar, tem sido pauta dos movimentos feministas desde o final do 

século XIX. Esses movimentos buscam garantir o reconhecimento do papel de mãe, 

da maternidade, como função social a qual deve ser protegida e garantida pelo 

Estado, defendendo especialmente que os direitos das mães sejam iguais aos dos 

pais, independente da heterogeneidade de suas posições em relação aos argumentos 

tomados em prol dessa garantia. 

Ao longo dos séculos, as feministas apresentaram variadas posições a 

respeito do papel progenitor das mulheres. Por exemplo: em meados do tempo 

decorrido entre as duas grandes guerras, algumas passaram a recusar a ideia de a 

mulher ser impedida de trabalhar por se tornar mãe; já nos anos 60 – com o acesso a 

contracepção oral – e 70 – com a liberação do aborto – a ideia de que a maternidade 



28 
 

dependia da liberdade e da decisão de cada mulher tornou-se um tanto unânime entre 

os movimentos. Foi com o uso dos contraceptivos modernos que se instalou um “novo 

regime da maternidade” (LEFAUCHEUR, 1992, np.): a paternidade do homem estava 

agora sujeita à vontade de suas parceiras. 

O feminismo pode ser definido como movimentos coletivos e políticos de 

luta das mulheres em prol de seus direitos perante a sociedade, contra o sexismo e a 

inferiorização do feminino. Esses movimentos feministas vão ter suas manifestações 

“em fins do século XVIII e toma[m] corpo no século XIX, na maioria dos países 

europeus e nos Estados Unidos” (COSTA e SARDENBERG, 2008, p. 25), mas isso 

não significa que antes disso as mulheres eram completamente submissas ao sexo 

oposto, elas apenas não estavam organizadas politicamente em grupo. Essas lutas 

originam-se do reconhecimento por parte das mulheres como sendo oprimidas pelo 

sistema e também na certeza de que as diferenças entre homens e mulheres não 

estão inscritas na natureza, havendo assim a possibilidade política de mudança 

através da conquista de direitos.  

É a partir do feminismo que se irá traçar a desconstrução das estruturas 

patriarcais e desigualdades sociais que foram historicamente e politicamente 

estabelecidas na sociedade. Também é ele que irá refletir no empoderamento 

feminino, dando voz às críticas e às denúncias acerca das injustiças diariamente 

vividas pela mulher na sociedade patriarcal, uma vez que afronta a intrínseca 

dominação masculina e, de forma plural e diversa, dá conta de incorporar os mais 

variados aspectos, classes, vertentes e opiniões, acolhendo a todas sem fazer 

distinção, ouvindo toda a multiplicidade de vozes femininas que, ao longo dos séculos, 

foram silenciadas, ao mesmo tempo em que não tenta silenciar outras tantas ou 

desvalorizar qualquer outra luta por direitos. 

Ninguém melhor que o oprimido está habilitado a lutar contra a sua opressão. 
Somente nós mulheres organizadas autonomamente podemos estar na 
vanguarda dessa luta, levantando nossas reivindicações e problemas 
específicos. Nosso objetivo ao defender a organização independente das 
mulheres não é separar, dividir, diferenciar nossas lutas das lutas que 
conjuntamente homens e mulheres travam pela destruição de todas as 
relações de dominação da sociedade capitalista”. (PINTO, 2003, p. 54) 

 
Apesar do direcionamento ao sexo feminino, segundo Dominique 

Fougeyrollas-Schwebel (2009) é necessária que haja uma distinção entre os 

movimentos feministas e os demais movimentos populares de mulheres – aqueles 

que não priorizam a luta pelos direitos específicos às mulheres -, embora existam 



29 
 

alguns movimentos que reivindicam politicamente a igualdade entre os sexos e ainda 

assim rejeitam a qualificação de “feministas”. Do ponto de vista desses grupos, a luta 

feminista está arraigada ao capitalismo e a fundamentos pleiteados pela burguesia.  

 
Assim, a associação entre “movimentos de mulheres” e “movimentos 
feministas” assume significações diferentes segundo as representações que 
se façam das feministas: muito burguesas no século XIX e no começo do 
século XX, muito radicais e inimigas dos homens depois dos anos 70. Durante 
os anos 70, a expressão “movimento das mulheres” é frequentemente 
utilizada como forma reduzida para “movimento de liberação das mulheres”; 
por esse fato, ela pôde ser associada ao feminismo mais radical. Daí, às 
vezes, a diversidade e a confusão na oposição entre movimentos feministas 
e movimentos de mulheres. (FOUGEYROLLAS-SCHWEBEL, 2009, p. 144) 
 

De um ponto de vista bastante geral, pode-se então afirmar que o objetivo 

desse movimento é poder proporcionar às mulheres uma sociedade sem hierarquias 

de gênero, na qual ambos os gêneros não são utilizados para conceder privilégios ou 

legitimar qualquer tipo de opressão. Conforme afirma Maria Amélia Teles na 

introdução de Breve História do Feminismo no Brasil: 

Falar da mulher, em termos de aspiração e projeto, rebeldia e constante 
busca de transformação, falar de tudo o que envolva a condição feminina, 
não é só uma vontade de ver essa mulher reabilitada nos planos econômico, 
social e cultural. É mais do que isso. É assumir a postura incômoda de se 
indignar com o fenômeno histórico em que metade da humanidade se viu 
milenarmente excluída nas diferentes sociedades no decorrer dos tempos. 
(TELES, 1993, p. 9) 

 
Existem ainda várias particularidades a respeito dos movimentos feministas 

e suas manifestações ao longo dos séculos, com isso, é bastante comum se deparar 

com menções a “ondas feministas”. Uma onda feminista consiste em um determinado 

momento histórico e relevante de efervescência militante e/ou acadêmica, no qual 

determinadas reivindicações e pautas voltadas ao direito feminino surgiam e 

dominavam-no – as demandas variaram algo longo do tempo, mas a necessidade de 

debatê-las mantinha-se. No entanto, essa divisão é normalmente feita para fins 

acadêmicos e didáticos, uma vez que, mesmo havendo relação entre uma pauta e 

outra, ainda existem teorias e movimentos paralelos, cada qual com suas 

especificidades, e muitas das reivindicações mantêm-se ou mantiveram-se ao longo 

dos séculos, estando presentes em mais de uma onda. 

A primeira onda do feminismo é frequentemente relacionada às 

reivindicações do direito ao voto feminino (sufrágio). Ocorreu majoritariamente na 

Europa e nos Estados Unidos durante o século XIX, atendia principalmente mulheres 

brancas, de classe média e insatisfeitas com o seu estado de submissão e opressão 



30 
 

e tem ligação direta com o conhecido Movimento Sufragista – formado em sua maioria 

por mulheres inglesas e que, na luta por direitos políticos e jurídicos, deu rostos e 

vozes a esse primeiro momento feminista: “ a luta sufragista se amplia, em muitos 

países latino-americanos, sob a condução das mulheres de classe alta e média, que 

através de uma ação direta junto aos aparelhos legislativos, logo conquistam o direito 

ao voto” (COSTA, 2005, p. 12).  

[o] primeiro momento do movimento feminista, em linhas gerais, pode ser 
caracterizado como de cunho conservador no que se refere ao 
questionamento da divisão sexual dos papéis de gênero, inclusive reforçavam 
esses papéis, estereótipos e tradições na medida em que utilizavam as ideias 
e representações das virtudes domésticas e maternas como justificativa para 
suas demandas (COSTA, 2005, p. 13). 

 
Prosseguindo na linha do tempo dos movimentos feministas, a segunda 

onda aconteceu entre os anos 60 e 70, em um período no qual a luta pela igualdade 

social e de direitos se intensificou, e as mulheres passaram a debater também sobre 

liberdade sexual, maternidade e direitos de reprodução, entre outros pontos 

importantes que serão discutidos mais adiante no presente trabalho. A partir dos anos 

90, deu-se início à terceira onda, que buscava a total liberdade de escolhas das 

mulheres em relação às suas próprias vidas. Foi nesse período que se compreendeu 

a importância do cruzamento de informações e da necessidade de incluir o maior 

número possível de mulheres, sem distinção de raça ou classe social, surgindo então 

o termo interseccionalidade (ou feminismo interseccional), em referência aos mais 

variados tipos de opressões que todas as mulheres sofrem apenas por terem nascido 

mulheres.  

Para o desenvolvimento deste trabalho, é fundamental que seja feito um 

maior aprofundamento nas questões e particularidades que dizem respeito a segunda 

onda acima mencionada, uma vez que esse período marca o ponto de origem dos 

discursos a serem avaliados nas obras literárias que serão analisadas nos próximos 

capítulos. Iniciado, como dito anteriormente, na década de 60 (na América do Norte), 

acabou por se espalhar especialmente pelo ocidente nos anos posteriores, durando 

nos Estados Unidos até o início da década de 80 e começando outras vezes durante 

essa década em vários outros continentes e países – como Ásia, Turquia e Israel. Foi 

durante essa segunda fase que houve a ampliação nos debates, não tendo apenas o 

sufrágio como pauta, mas também questões que envolviam a sexualidade, o trabalho, 



31 
 

a família, direitos reprodutivos e as desigualdades sofridas nos mais variados âmbitos 

da sociedade. 

Essa segunda onde surgiu como um movimento de reação quase tardio à 

domesticidade feminina renovada após a Segunda Guerra Mundial. O boom do pós-

guerra não trouxe apenas crescimento econômico, mas também um crescimento 

populacional acima do esperado – crescimento esse chamado de baby boom – que 

orientou as mulheres em direção à família e à procura de um casamento perfeito, uma 

vida perfeita que só poderia ser possível abandonando seus trabalhos – que até então 

haviam sido conquistados devido a ida dos homens à guerra e a necessidade de provir 

a si e a família – e se dedicando ao único papel possível e imposto pela sociedade: o 

de mãe e servil ao marido. Portando, esse período inicia-se com a intenção de pautar 

reflexões a respeito das condições da mulher em um âmbito não apenas doméstico, 

mas também social, passando a questionar os papéis de gênero para a construção 

de uma sociedade desenvolvida e humanizada.  

Um dos marcos importantes para a virada da primeira para a segunda onda 

foi a publicação do livro O Segundo Sexo (1949), escrito pela francesa Simone de 

Beauvoir. Uma obra que elenca novas questões acerca dos condicionamentos 

sofridos pela mulher na sociedade – questões essas que contribuíram diretamente 

para as reflexões feministas na década de 60. O que a autora faz é refletir além das 

desigualdades políticas (como o direito ao sufrágio), mas também questionar os 

processos culturais e familiares por trás da inserção da mulher como parte importante 

da sociedade, passando a discutir o que é ser mulher, qual o seu real papel no mundo 

civilizado e quais as relações de poder existente entres os sexos. A partir da 

publicação dessa obra que o movimento feminista passou a refletir sobre o gênero em 

sua forma social, sendo assim ele construído pelas relações sociais e não 

necessariamente algo imposto pelo seu nascimento – ninguém se torna melhor ou 

pior apenas por ter nascido de determinado gênero. 

A humanidade é masculina e o homem define a mulher não em si mas 
relativamente a ele; ela não é considerada um ser autônomo. [...] Ela não é 
senão o que o homem decide que seja; daí dizer-se o "sexo" para dizer que 
ela se apresenta diante do macho como um ser sexuado: para ele, a fêmea 
é sexo, logo ela o é absolutamente. A mulher determina-se e diferencia-se 
em relação ao homem e não este em relação a ela; a fêmea é o inessencial 
perante o essencial. O homem é o Sujeito, o Absoluto; ela é o Outro. 
(BEAUVOIR, 1970, p. 10) 

 



32 
 

Todo esse segundo período dos movimentos feministas irá girar, então, em 

torno das reflexões relacionadas às mulheres nos âmbitos doméstico e social, 

questionando principalmente a necessidade que as esferas públicas viam em intervir 

nas esferas familiares, acabando por querer impor apenas o papel de dona de casa 

às mulheres, negando-lhes, assim, o papel político e social, o papel de parte ativa na 

sociedade como qualquer outro, independentemente do gênero. Outra pauta 

importante para a causa dizia respeito às violências domésticas e sociais sofridas pela 

mulher dentro de sua própria casa: reivindicando o direito de encontrar soluções 

públicas capazes de sanar esses atos, sendo muito comum a afirmativa de que esse 

era o tipo de questão que deveria ser resolvida em casa, entre marido e mulher (ou 

pai e filha, agressor e vítima), ou seja, um problema apenas entre os envolvidos – 

quando, na verdade, toda e qualquer questão de violência é um ato de atentado à vida 

e deve ser visto e julgado como tal. 

Com isso, o movimento ganha novos tons e novas forças (como o 

surgimento da vertente radicalista do feminismo, que será comentada a seguir): as 

reivindicações que antes eram apenas voltadas para as desigualdades políticas, 

trabalhistas e civis – a tomada dos direitos femininos na esfera social –, agora passam 

a questionar também quais as causas dessas desigualdades e quais as melhores 

maneiras de remediá-las. As mulheres dessa fase passam a perceber a necessidade 

de abordar pautas mais amplas, que estejam relacionadas à sexualidade, à opressão 

(e agressão), à construção social e cultural dos gêneros e a dominação dos homens 

– até então considerados o gênero superior – sobre os demais. As questões de 

destaque passam então a serem produzidas com base nas relações de poder 

existentes entre homens e mulheres, na estrutura sexista que comanda abertamente 

todos os níveis da sociedade, além das questões que envolvem discriminação e 

desigualdade.  

O feminismo radical teve início com as mulheres, em sua maioria, da Nova 

Esquerda – movimento político de esquerda surgido nos anos 60, que promovia o 

ativismo social, diretamente associada a movimentos populares que propunham 

acabar com a opressão de classes, gêneros, raças e sexualidades –, que, mesmo 

como partes ativas desse espaço político, ainda se encontravam exercendo funções 

auxiliares, servindo de base para o protagonismo dos companheiros homens e muitas 

vezes repetindo os mesmos papéis domésticos; o mesmo aconteceu com mulheres 



33 
 

negras dentro de seus próprios movimentos raciais. A conscientização a respeito de 

seus lugares de direito fez com que essas mulheres compreendessem que não 

precisavam mais calar-se diante da sociedade e passaram então a reavaliar suas 

vidas, seus papéis sociais e suas representações culturais. O feminismo radical 

permitiu às mulheres a chance de afirmações identitárias, de conhecerem a si mesmas 

e as demais como forças políticas atuantes, como ressalta Jo Freeman (1971): 

A necessidade de um movimento para desenvolver uma “consciência correta” 
há muito é conhecida. Mas geralmente tal consciência não é desenvolvida 
por um meio intrínseco à estrutura do movimento e não requer uma 
ressocialização tão profunda da consciência de si mesmo. Tal experiência é 
igualmente irreversível e contagiosa. Uma vez que alguém tenha passado por 
tal “ressocialização”, a visão que tem de si e do mundo nunca mais será a 
mesma, havendo ou não uma maior participação no movimento. Mesmo 
aquelas que “saem fora” raramente o fazem sem primeiramente espalhar 
ideias feministas entre amigos e colegas. (FREEMAN, 1971, np., minha 
tradução)6 

Ao focarem suas pautas na relação mulher versus homem, as radicais 

feministas de Segunda Onda garantiram um maior impacto nas relações sociais, 

culturais e cotidianas, revolucionando ideais que refletiam sobre autonomia, auto-

gestão, autocuidado e sororidade. Ao politizarem essa relação, foi possível lançar 

novos olhares sobre a maneira como ela se configura, questionando, assim, as 

instituições sociais e familiares em que se encontram, podendo tomar para si mesmas 

as tarefas de eliminar os pontos de conflitos e opressões. Foi durante esse período 

que surgiram centros de saúde feminina, editoriais e jornais geridos por mulheres,– 

que anteriormente eram coordenados por homens, então nada que saía deles tinha o 

caráter de verdade necessário para expandir a comunicação feminina –, além de 

casas de acolhimento – que atendiam mulheres violentadas e abandonadas – e 

também comunidades voltadas para a comunidade LGBT, conseguindo até mesmo 

organizar processos e sistemas que buscavam conseguir a guarda de crianças para 

as suas mães.  

                                                 

6 The need of a movement to develop "correct consciousness" has long been known. But usually this 

consciousness is not developed by means intrinsic to the structure of the movement and does not 
require such a profound resocialization of one's concept of self. This experience is both irreversible and 
contagious. Once one has gone through such a "resocialization", one's view of oneself and the world is 
never the same again, whether or not there is further active participation in the movement. Even those 
who do "drop out" rarely do so without first spreading feminist ideas among their own friends and 
colleagues.  

 



34 
 

Em um aspecto mais generalista, as feministas de segunda onda – em 

todas as suas vertentes e não apenas as radicais – foram, então, as responsáveis por 

dar voz aos discursos em torno da liberdade sexual feminina, discutindo abertamente 

o aborto, a escolha de querer ou não ser mãe – partindo do pressuposto que quem 

deveria decidir sobre o direito de gerar ou não um filho é a própria mulher –, bem como 

o momento certo para tomar essa decisão; enfim,  discutindo questões que envolvem 

a relutância que a sociedade machista tem em aceitar que todas as escolhas que 

envolvem o corpo da mulher devem ser tomadas por elas próprias. 

Essa segunda onda não necessariamente é caracterizada pela união de 

todas as mulheres em uma única força, mas sim por vários braços e vertentes que 

uniam forças para fazer a voz feminina ser ouvida, compreendida e aceita. Assim 

como as radicalistas, haviam grupos voltados para lésbicas separatistas, mulheres 

negras, indígenas – que lutavam não apenas pela questão de gênero, mas também 

contra o preconceito racial, entre outros. Essas separações aconteciam de fato porque 

por mais que as lutas pelos direitos das mulheres parecessem as mesmas, ainda 

existiam particularidades que um único grande grupo não seria capaz de dar conta – 

uma mulher branca e hétero não vive a mesma realidade que uma homossexual ou 

negra. O feminismo como uma grande luta não é capaz de representar várias 

menores, posto que ao tentar comprimir-se em uma única voz ele acaba por oprimir 

grupos considerados minoritários, quando a realidade mostra a multiplicidade do 

feminino e várias narrativas diversas que necessitam de diferentes pautas. 

Outro ponto importante nesse momento foi o aumento no controle da 

fertilidade. A ampliação dos setores de serviço no pós-guerra contribuiu para a 

ampliação das ofertas de trabalho às mulheres, permitindo que elas abandonassem o 

contexto doméstico. Porém, isso não fez com que elas fossem afastadas da visão 

sexual e machista que recaía sobre elas, aumentando, assim a divisão sexual do 

trabalho, como afirma Wright Mills: 

O sexo participava da vida comercial americana nas firmas e entre as firmas. 
[...] Há o patrão que usa a emprega sob ameaça – direta ou indireta – de 
mandá-la embora, de não lhe dar um aumento ou uma promoção. Essas 
coisas – mais prováveis nos pequenos negócios – estão relacionadas 
diretamente com o mercado de emprego: quando há dificuldade de encontrar 
empregos e é mais difícil mantê-los, quando os salários estão baixos, então 
os patrões, os gerentes, os capatazes e diretores têm a melhor oportunidade 
de exigir serviços eróticos especiais juntamente com a datilografia, a costura 
e outras atividades. [...] Entre as empresas, as moças são usadas como 
peões do grande jogo americano de vendagem. Os serviços eróticos são 



35 
 

proporcionados como parte das vantagens e entretenimento que apressam a 
grande encomenda. (MILLS, 1963, p. 186-187)  
 

Assim, os impedimentos morais foram deixados de lado, a virgindade 

deixou de ser uma exigência para futuros casamentos e os métodos contraceptivos 

passaram a valer como uma maneira de se manter no meio de trabalho sem uma 

gravidez indesejada. As mulheres passam a querer desfrutar também dessa liberdade 

sexual, querer tirar vantagens disso, sem danos permanentes. Foi essa ampliação do 

mercado sexual e a maior liberdade dos costumes vigentes na sociedade que 

permitiram a separação do sexo da reprodução; as mulheres então podiam controlar 

sua fertilidade, e, consequentemente, expandiu-se a visão de maternidade como uma 

escolha se expandiu. 

As feministas de segunda onda foram as responsáveis por disseminar as 

informações sobre os contraceptivos e o aborto, e proporcionar um maior acesso a 

ambos, através de suas reivindicações públicas. Em um movimento de autoajuda, elas 

procuravam promover uma maior relação entre médicas e pacientes, de modo a 

compartilhar experiências e conhecimentos sobre fertilidade, doenças sexuais, 

contracepção e maternidade. Com isso, muitas das ações e reivindicações tomadas 

pelas feministas de segunda onda foram ponto de partida para a liberdade das 

mulheres que ocorreu na onda seguinte, já que suas reivindicações lhes possibilitaram 

um maior controle sobre suas próprias vidas.  

Durante o final da década de 80 e início dos anos 90, iniciou-se a terceira 

onda feminista – em uma década marcada por mudanças profundas na sociedade. O 

fim da União Soviética, a queda do muro de Berlin, a dissolução de algumas ditaturas 

latino-americanas, o neoliberalismo e o hiperconsumismo se espalhando com força 

pelo mundo e, enfaticamente, o imperialismo cultural estadunidense alastrando-se por 

todas as demais culturas –, além do aumento das tecnologias, especialmente da 

internet, deixaram marcas profundas na evolução humana e deram novos tons às 

lutas feministas. 

Geralmente associada ao surgimento do movimento punk – cujo sistema 

de ideias girava em torno da negação ao corporativismo e da defesa ao do it yourself 

(faça você mesmo) –, a terceira onda feminista nasceu como uma forma de resposta 

àquilo que as ativistas observaram como falhas ocorridas durante a onda anterior. As 

feministas dessa época queriam abandonar a ênfase em demasia que se deu às 

mulheres brancas e de classe média da segunda onda, agora a percepção geral 



36 
 

voltava-se para a perspectiva de que ser mulher é ser múltipla, é ter várias etnias, 

diferentes nacionalidades e origens culturais e até mesmo diferentes crenças 

religiosas. Em um viés pós-estruturalista de sexualidade e de gênero, elas procuravam 

enfatizar uma micropolítica, acreditando que, além de ganhos institucionais (como o 

direito ao voto), era necessário que houvesse mudanças a respeito dos estereótipos 

impostos pela sociedade, como a visão machista e midiatizada que define e enquadra 

as mulheres em categorias, como forma de subjugá-las diante da classe dominante. 

Outra característica importante, que refletirá na sociedade feminista pós 

terceira onda, foi a celebração em torno das diversas identidades presentes no 

movimento, tendo, por consequência, o abandono da ideologia de um feminismo 

vitimista, muito aplicado anteriormente por vertentes das feministas de segunda onda. 

Ao abrirem as portas para a diversidade, foi possível a introdução – feita por Kimberlé 

Creenshaw em 1989 - do conceito de interseccionalidade como ferramenta 

fundamental para que todas as mulheres atingidas por tipos diferentes de opressão 

(seja de raça, sexualidade, classe, religião, etc.) pudessem analisar suas condições e 

lutar por seus direitos e permanências na sociedade, sem que fossem rotuladas dentro 

e fora dos movimentos feministas. As divisões em grupos de muita especificidade, 

como irmandades, agora eram evitadas, uma vez que promoviam a exclusão das 

demais mulheres que não se encaixavam em algum aspecto previsto por elas.  

Para as feministas de terceira onda, o feminismo não deve ser visto como 

igualitário, não deve classificar todas as mulheres numa simples categoria de 

“mulher”, classificação que não é capaz de dar conta, política e socialmente, de todas 

as especificidades existentes dentro do gênero. Uma categorização tão abrangente é 

falha e inadequada, já que acaba por apenas representar a “concepção humanista do 

sujeito feminino, centrada, unificada e autêntica, amarrada à sua identidade essencial 

como mulher” (ALCOFF apud COSTA, 2002, p. 68), quando o ponto principal da luta 

deveria estar focado no potencial existente por trás das heterogeneidades e 

pluralidades. 

O mundo mudou bastante desde a virada da segunda para a terceira onda 

(fruto direto desse terceiro marco dos movimentos feministas): agora as lutas 

feministas são contemporâneas e ainda mais plurais, seus ideais vão muito além da 

subjetividade feminina – vivemos um feminismo anticapitalista, crítico ao 

neoliberalismo, tido assim como a principal fonte de desigualdade, opressão e 



37 
 

exploração da atualidade. Vivemos o que pode ser chamado de quarta onda do 

feminismo, uma onda nascida no século XXI e impulsionada pela popularização da 

internet – especialmente pelo surgimento das redes sociais, como o Tumblr, e a 

disseminação dos blogs –, que podem divulgar as situações de opressão e violência 

contra às mulheres de maneira muito mais rápida e abrangente. O feminismo tem 

agora as ferramentas necessárias para se tornar acessível às mulheres numa escala 

global: ele é digital e não está mais apenas vinculado a mulheres de classes mais 

altas ou com melhores acessos à informação. O advento da internet permitiu que 

todas as vozes femininas pudessem ser ouvidas, independentemente de como e de 

onde falam. 

As tecnologias de informação e comunicação (TICs) representam, na 
atualidade, alternativas ao conteúdo veiculado pelos meios de comunicação 
de massa tradicionais, possibilitando novas formas de ativismo através da 
rede, comumente denominadas ativismo digital ou ciberativismo. O uso da 
internet aumenta o alcance dos conteúdos de conscientização abordados por 
cada movimento, proporcionando ainda o estreitamento dos laços [...]. 
(RODRIGUES; GADENZ; RUE, 2014, p.25) 

 
Composta, em sua grande maioria, por mulheres mais jovens, a quarta 

onda do feminismo tem seu início em torno dos anos 2010. O aumento do número de 

denúncias feitas no ambiente online e que desnudavam a violência e os abusos 

sexuais sofrido por várias mulheres possibilitou o aumento no número de seguidoras 

e militantes do movimento, tornando-o ainda maior e mais forte nesse espaço online. 

No entanto, não existe uma unanimidade quanto ao reconhecimento do fim da terceira 

onda e a existência de uma quarta. Algumas mulheres, como a autora Rory Dicker 

(2016), apenas reconhecem a chance de as mulheres agora poderem se engajar nos 

movimentos feministas através da internet e, especialmente, das redes sociais. 

É notável que foi através da internet, em contato com várias outras pessoas 

que, ou viviam em situações parecidas, ou estavam dispostas a ouvi-las e ajudá-las, 

essas mulheres oprimidas e violentadas encontraram a chance de poder denunciar 

não apenas seus agressores, mas também toda a conivência por trás de uma 

sociedade ainda extremamente machista, que se mantém de olhos fechados diante 

da opressão sobre o feminino e que costuma dar voz aos agressores e não às vítimas. 

Os movimentos sociais em rede de nossa época são amplamente 
fundamentados na internet [...] Mas o papel da internet ultrapassa a 
instrumentalidade: ela cria as condições para uma forma de prática comum 
que permite a um movimento sem liderança sobreviver, deliberar, coordenar 
e expandir-se. Ela protege o movimento da repressão de seus espaços físicos 
liberados, mantendo a comunicação entre as pessoas do movimento e com 
a sociedade em geral na longa marcha da mudança social exigida para 



38 
 

superar a dominação institucionalizada. (CASTELLS apud RODRIGUES; 
GADENZ; RUE, 2014, p.24) 

A publicação de milhares de casos pelo mundo durantes os anos de 2011 

e 2013 deu início a essa nova movimentação feminista mundial, possibilitando a 

formação de novos grupos e associações, promovendo protestos, paralizações e 

manifestações, principalmente no meio online. Esses novos debates permitem agora 

uma reflexão mais profunda e abrangente sobre as experiências sociais e pessoais, 

tanto dos sujeitos femininos e quanto dos masculinos, seus papéis enquanto seres 

humanos ativos e participantes da sociedade atual. As mulheres não estão apenas 

abrindo os próprios olhos, mas também os do restante da sociedade, para questões 

até então ignoradas e que dizem respeito à misoginia e ao sexismo, começando assim 

um movimento para combatê-los em seus mais diferentes âmbitos de dominação. 

O imediatismo e a possibilidade de anonimato da internet são os principais 

aliados das mulheres na atualidade. Eles as encorajam a denunciar, a contarem suas 

histórias, sem que haja a necessidade de expor suas identidades, não importando de 

que lugar do mundo elas vêm ou quais seus contextos sociais e culturais. Outro fator 

relevante por trás na importância que o ambiente digital tem para as feministas de 

quarta onda é a facilitação da circulação de ideais feministas, já que hoje a realidade 

das discussões feministas é muito diferente, pois elas não estão mais colocadas às 

margens ou então retidas dentro da academia, atrás de blogs e websites, elas estão 

ao alcance de todos, tornando-se parte das principais discussões culturais em âmbito 

global. O que as mulheres enfrentam não é mais apenas um problema individual, mas 

sim coletivo e social, apesar de todas as diferenças, diversidades e falhas das que as 

estruturas do poder apresentam ao tentar gerir a sociedade como um todo. 

As novas tecnologias de comunicação redimensionaram os movimentos 
sociais, tanto em relação às formas de organização, quanto à acessibilidade. 
Para o feminismo, o mundo digital possibilitou a expansão e o acesso quase 
ilimitado ao seu discurso, empoderando ainda mais mulheres, permitindo um 
novo lugar de fala. (TOLEDO Apud PEREZ; RICOLDI, 2019, p. 9) 

 
Assim, essa quarta onda é principalmente caracterizada pela 

interseccionalidade, pela mobilização através da internet e pelos coletivos (muitos 

deles oriundo de grupos advindos de meios online, que discutem a atuação dos 

movimentos feministas na atualidade, além de serem ferramentas importante para a 

propagação da cultura e dos ideais desses movimentos). Apoiadas por esse tripé, as 

feministas agora procuram combater não só o machismo e a opressão infligidos sobre 



39 
 

as mulheres, mas também a LGBTfobia e o racismo, uma virtude de que reconhecem 

a interseccionalidade dentro dos movimentos, reconhecem que cada mulher vive 

diariamente sua própria vida e sua própria luta, e que questões além de gênero 

também devem ser levadas em conta, já que influenciam na forma como a sociedade 

opressora às vê.  

A internet abriu espaço para todas as discussões, dentro e fora das ondas 
feministas mais conhecidas. Feminismo negro, feminismo gay, sexualidade, 
mainsplaining, assédio, estupro, empoderamento, sororidade, machismo 
cotidiano, gênero, gordofobia e tantos outros territórios ganham espaço e são 
discutidos cada vez mais. (TOLEDO Apud PEREZ; RICOLDI, 2019, p. 10) 
 

O feminismo na contemporaneidade também procura questionar a imagem 

que os meios de comunicação criam para a mulher, imagem essa que representa a 

tentativa da sociedade de enquadrá-la numa categoria que a padroniza e prioriza a 

forma física acima de qualquer outro aspecto. Não existe um único tipo de mulher no 

mundo, assim como nenhuma pessoa pensa ou age da mesma maneira que a outra, 

ou da maneira esperada por quem a oprime; por isso, outros aspectos importantes 

para o feminismo de quarta onda são a liberdade de escolha – que também diz 

respeito ao direito ao aborto, tendo como ponto principal a justificativa de que se trata 

de uma escolha individual por afetar diretamente não só o corpo, mas a vida da mulher 

dentro e fora do social –, o respeito à diversidade dentro e fora dos movimentos, o 

combate à cultura do estupro – promovida pelo machismo intrínseco à sociedade – 

bem como o combate à violência sofrida pelas mulheres independente do ambiente 

em que elas se encontram,  a luta pelo fim das representações machistas e vulgares 

da mulher na publicidade. 

A palavra de ordem das feministas de quarta onda é o empoderamento 

(empowerment): utilizam-se dela para dar poder às outras mulheres, auxiliando assim 

cada uma delas a alcançarem e assumirem seus poderes individuais, fortalecendo, 

assim o papel da mulher na sociedade atual. Dessa forma, esse processo acaba por 

contribuir para a quebra do paradigma existente na ideia antiga (e tão profundamente 

enraizada na sociedade ao longo dos séculos) de que mulheres nasceram para ser 

inimigas umas das outras, gerando assim um movimento de desconstrução que 

permite que as mulheres juntem suas forças em prol de um bem maior, em prol delas 

mesmas, independente das diferenças que possam existir e no qual todas podem se 

beneficiar. Assim, o feminismo contemporâneo consegue erguer sua voz e ganhar 

forças sem que seja necessário algum grau de superioridade de uma mulher perante 



40 
 

a outra, já que todas têm o poder e as ferramentas necessárias para se fazerem 

ouvidas. Através desse empoderamento o movimento feminista hoje consegue 

promover igualdade, oportunidades iguais, segurança e liberdade, retomando o poder 

que foi retirado e depois negado às mulheres durante os muitos séculos de 

dominância e opressão patriarcal.  

A literatura, como sabemos, foi por muito tempo realizada pelos homens e 

na maioria das vezes para os homens – vale ressaltar que esses homens, em sua 

maioria, eram brancos, de classe média ou alta e heterossexuais – excluindo, assim, 

do meio literário, as minorias e, especialmente, as minorias femininas. Portanto, 

historicamente o resultado dessa supremacia masculina foi um modelo literário 

excludente, o que explica a escassez que perdurou por séculos de obras de escritores, 

e principalmente escritoras, vindas dessas minorias. Para contornar essa realidade e 

conquistar alguma visibilidade foi necessário que as mulheres utilizassem de suas 

lutas para questionar acerca da construção social e cultural, desconstruindo esse 

padrão imposto pela sociedade mundial através de suas escritas. 

Com isso, emergiu uma literatura feita por mulheres e para mulheres, que 

acabou por se tornar importante ferramenta para a divulgação, manutenção e 

embasamento teórico dos movimentos feministas. É através dessa literatura feminista 

que muitas mulheres têm a oportunidade de marcar presença na sociedade, sejam 

como autoras, protagonistas ou personagens. Essa escrita literária dá voz às 

reivindicações, às lutas, aos ideais desses movimentos, auxiliando mulheres que 

anteriormente eram privadas e marginalizadas nos campos culturais e tinham suas 

vozes caladas pela dominância patriarcal sobre o meio artístico. É com o auxílio dela 

que as feministas encontraram voz e espaço para colocar suas problemáticas em 

pauta para o resto da sociedade – só uma mulher sabe o que ela vive ou deixa de 

viver por estar sempre submetida à opinião e à visão de um machista –, passando 

também a questionar seu papel e seu lugar não apenas nos espaços de trabalho, mas 

também de lazer e produção cultural. 

Um homem não teria a ideia de escrever um livro sobre a situação singular 
que ocupam os machos na humanidade. Se quero definir-me, sou obrigada 
inicialmente a declarar: “sou uma mulher”. Essa verdade constitui o fundo 
sobre o qual se erguerá qualquer outra afirmação. Um homem não começa 
nunca por se apresentar como um indivíduo de determinado sexo: que seja 
homem é natural. É de maneira formal, nos registros dos cartórios ou nas 
declarações de identidade que as rubricas, masculino, feminino, aparecem 
como simétricas. A relação dos dois sexos não é a de duas eletricidades, de 
dois pólos. O homem representa a um tempo o positivo e o neutro, a ponto 
de dizermos “os homens” para designar os seres humanos [...] A mulher 



41 
 

aparece como o negativo, de modo que toda determinação lhe é imputada 
como limitação, sem reciprocidade. (BEAUVOIR, 1970, p. 9). 

 
Pode-se dizer que o reconhecimento efetivo pela sociedade da literatura 

feminista se deu efetivamente durante a quarta onda, embora desde os anos 70 

(período de grande efervescência de escritoras do gênero) as mulheres venham 

reivindicando seu espaço e direitos. Foram esses movimentos feministas 

contemporâneos que permitiram trazer à tona as problematizações que anteriormente 

eram silenciadas pelo contexto sócio histórico-cultural no qual a humanidade estava 

inserida. As reivindicações feministas não estão mais apenas retidas ao pequeno 

espaço de fala que era comum às mulheres – agora elas têm a voz e a liberdade 

necessárias para utilizarem da escrita literária como ferramenta de resistência e 

permanência. 

Com isso, podemos interpretar a literatura feminista, sob um viés 

contemporâneo, como uma escrita feita não apenas com ideiais artísticos e culturais, 

mas com ideais que representam uma forma de denúncia e acima de tudo uma forma 

de resistência. Ao passo que lançamos nossos olhares para o feminismo através 

dessa literatura, compreendemos a sua importância e passamos a ter a oportunidade 

de estudar e refletir sobre o assunto. Assim, evitamos de cair no senso comum que, 

muitas vezes, enquadra as feministas como mulheres que procuram a dominância 

sobre os homens. Sejam histórias ficcionais, produções textuais biográficas, ensaios 

ou memórias, a importância dessa literatura vai além da escrita literária: ela nos 

proporciona a oportunidade de fazer uma leitura atenta da vida que acontece fora 

dessas produções, ela nos abre a possibilidade de discutir sobre o que é ser mulher 

na sociedade e o que é necessário para que se possa viver sem temer ou se sentir 

inferiorizada. 

Alguns dos principais nomes dessa vertente feminista da literatura, e que 

são responsáveis por empoderar e ao mesmo tempo informar (não apenas as 

mulheres, mas toda a sociedade) a respeito das lutas feministas e da dura realidade 

opressiva que muitas  mulheres vivenciam diariamente, em caráter crítico-teórico são: 

Virginia Woolf (Um Teto Sobre o Céu, 1929), Simone de Beauvoir (O Segundo Sexo, 

1949), Betty Friedan (A Mística Feminina, 1963), Kate Millet (A Política Sexual, 1970), 

Audre Lorde (Sister Outsider, 1984), Naomi Wolf (O Mito da Beleza, 1990), Judith 

Butler (Problemas de Gênero, 1990), Bell Hooks (O Feminismo é Para Todo Mundo, 

2000), Roxane Gay (Má Feminista, 2014) e Rebecca Solnit (Homens Explicam Tudo 



42 
 

Para Mim, 2015). Já em um caráter mais voltado para a literatura romancista, mas não 

menos importante ou informativo, autoras como Margaret Atwood, Gioconda Beli, 

Isabel Allende, Angela Carter, Clarice Lispector, Karen Blixen (sob o pseudônimo de 

Isak Dinesen), Lygia Fagundes Telles, Laura Esquivel e Nélida Piñon ganharam 

destaque ao longo dos anos ao produzirem textos ficcionais que têm mulheres fortes, 

e muitas vezes oprimidas, em papéis de destaque. 

 

 

3 A DIVISÃO POLÍTICA E SOCIAL DE GILEAD  

Inicialmente, é necessário abrir um parágrafo que dê conta de 

contextualizar Margaret Atwood não apenas como a autora de grandes obras, ou dos 

romances a serem analisados a seguir, mas como também uma mulher engajada em 

diversas causas relativas a gênero e a política, utilizando como palco sua literatura. 

Nascida em 18 de novembro de 1939, no Canadá, é romancista, poetisa, crítica 

literária, contista e ensaísta. Mundialmente conhecida por suas histórias voltadas, na 

grande maioria, para o gênero de ficção especulativa ou ficção científica social – aqui 

ambas podem ser entendidas, conforme a própria autora afirma em entrevista dada à 

revista The New Yorker em 2017, como histórias que indicam algo do futuro, mas algo 

dentro do campo do plausível e que pode acontecer a qualquer momento (ATWOOD, 

2017, np). Sua carreira é prolífera e conta com mais de 60 títulos, grande parte deles 

atravessados por perceptivas feministas, denunciando a opressão que a sociedade 

patriarcal impõe sobre as mulheres, e, assim, soando assustadoramente reais e 

possíveis segundo seus leitores e a crítica.  

Devido ao diálogo constante de suas obras com a representatividade 

feminina, com as lutas das mulheres por seus direitos e seus lugares de fala, Atwood 

costuma ser classificada como uma autora feminista, embora ela seja resistente em 

aceitar essa classificação. No entanto, essa resistência vem mais da necessidade  

descrita pela própria autora em compreender melhor o que o termo feminista 

representa antes de adotá-lo, já que ela cresceu em um ambiente com certa igualdade 

de gêneros e com o entendimento de que os direitos das mulheres são na verdade 

direitos humanos: “Meu problema não era que as pessoas quisessem que eu usasse 

vestidos cor de rosa, e sim que eu queria usar os vestidos, mas minha mãe não via 

nenhum motivo para isso” (ATWOOD, 2017, n.p.). Assim, seu olhar político “sobre o 



43 
 

próximo” e o seu engajamento com as questões de gênero são constantes em toda a 

sua produção literária, não sendo diferente nas duas obras utilizadas na presente 

análise. 

O Conto da Aia, escrito por Margaret Atwood em 1985, diretamente 

influenciado pela segunda onda do feminismo, pode ser lido sob a perspectiva de uma 

ficção especulativa de caráter distópico. O romance descreve uma sociedade religiosa 

autoritária (teocracia), fundamentalista e machista, liderada por uma pequena parcela 

masculina – os Comandantes, na qual os papéis das mulheres são estritamente 

estratificados, atendendo a preceitos reprodutivos e imperativos provenientes da 

crença da existência de um Deus maior que subjuga aqueles que considera mais 

fracos. Assim, nos deparamos com uma parcela feminina dividida em espécies de 

castas, podendo ser atribuídas aos papéis de Aias (mulheres férteis capturadas pelo 

regime para gerarem filhos para a elite estéril), Tias (treinadoras e guardiãs das aias, 

sendo também responsáveis pelos partos destas), Esposas (mulheres casadas com 

os Comandantes), Marthas (responsáveis pelos serviços domésticos nas casas da 

elite de Gilead) ou Econoesposas. Gilead representa um acúmulo de padrões sociais 

autoritários e machistas que, influenciados pela religião e pela política, priorizam e 

incentivam o poder do homem sobre as mulheres. Assim, essa divisão social não 

ocorre por acaso, concordante com as palavras de Eduardo Marks de Marques e 

Luana Krüger:  

As mulheres, no entanto, são colocadas dentro de castas como uma forma 
de manter a ordem e a integridade do local, desse modo, nenhuma delas 
pode fugir do seu papel, todas acabam “ganhando” deveres que são 
limitadores, opressivos, onde não há espaço para manifestarem seus 
desejos, suas vontades, onde não conseguem sair do espaço físico e social 
que lhes foi imposto. (KRÜGER; MARQUES, 2018, p. 517) 
 

Nesse universo distópico criado pela autora, o mundo foi assolado por 

catástrofes ambientais – como a exposição à radiação – e as taxas de fertilidade 

diminuíram a níveis alarmantes, o que resultou em um futuro no qual um grupo de 

pessoas – na grande maioria homens, especialmente nas posições de liderança –

intitulados Filhos de Jacó, tomam o poder de parte dos Estados Unidos, em um golpe 

de estado pautado em premissas religiosas, e passam a controlar e organizar a 

sociedade conforme regras e leis impostas sobre o resto da sociedade. A população 

do que um dia foi uma democracia agora se encontra afastada de tudo que possa 

plantar alguma ideia capaz de abalar e subverter as estruturas de poder impostas – 

com isso, não existem mais jornais, livros, filmes, revistas, universidades, ou até 



44 
 

mesmo advogados ou muitas outras profissões, já que agora não é necessário mais 

aprender, se informar e não existe mais direito à defesa. Assim nasceu e se fortificou 

a teocrática, totalitária e opressora Gilead.  

É fácil jogar a culpa dos horrores de Gilead somente nos pés dos homens [...] 
Mas nenhum sistema tão profundamente enraizado e altamente funcional 
poderia sobreviver sem ajuda. Fred e os demais Comandantes precisam que 
as mulheres internalizem sua doutrina para que elas policiem a si mesmas. 
As mesmas pessoas que sofrem com os sistemas opressores tornam-se as 
ferramentas mais valiosas para a aplicação das regras por aqueles no poder. 
O Conto da Aia encontra sua maior potência quando questiona as maneiras 
pelas quais as mulheres participam de sistemas que as exploram, agarrando-
se a um poder que é, em última instância, transitório. (BASTIËN, 2017, n.p, 
minha tradução)7. 
 

O cenário de Gilead é o de uma sociedade erguida em uma base de 

opressão feminina e social: nela ser mulher é ser inferior e ter de sobreviver; com isso, 

observamos um corpo social abusivo, que cerceia os direitos humanos e as 

perspectivas de liberdade, principalmente das mulheres, e que se encontram 

afastadas de tudo que possa plantar alguma ideia capaz de abalar suas estruturas de 

poder, enfraquecê-lo. Dentro desse regime gileadeano, as mulheres tornaram-se 

propriedade do governo, foram submetidas às vontades de Deus e à suposta 

superioridade do gênero masculino – desta maneira, suas vidas passaram à 

insignificância da função de provedora: esposa, dona de casa, cozinheira, mãe ou 

“útero de duas pernas” (ATWOOD, 2017, p. 165), sendo obrigadas a deixar de lado 

os direitos sociais e humanos que foram conquistados por elas ao longo dos anos 

através de movimentos feministas, abandonando qualquer subjetividade, tornando-se 

instrumentos de manobra. 

O que percebemos é que as mulheres, no romance, são colocadas em um 
espaço em que a performatividade de gênero ganha forte influência política e 
religiosa, de modo que se não há uma essência e, portanto, as performances 
de gênero são arbitrárias, no romance são totalmente controladas quando 
trata-se de uma mulher, ou seja, um corpo biologicamente associado a um 
gênero heteronormativo que impõe um modo de agir diante de determinadas 
situações. O que encontramos são performances prescritas, constrangedoras 
e mantenedoras de uma utilização do corpo que elimina toda e qualquer 
subjetividade do indivíduo. (KRÜGER; MARQUES, 2018, p. 517) 
 

                                                 
7 It’s easy to rest the blame of the horrors of Gilead solely at the feet of men [...] But no system this 

deeply entrenched and high functioning could survive without help. Fred and other Commanders need 
women to internalize their doctrine so they police themselves. The very people suffering from oppressive 
systems become the most valuable tools of enforcement by those in power. The Handmaid’s Tale is at 
its most potent when it interrogates the ways women participate in systems that exploit them, holding 
onto power that is ultimately transitory. 



45 
 

Nessa mesma perspectiva, Os Testamentos (2019), escrito também por 

Atwood, apresenta o cenário distópico de uma Gilead enfraquecida pela corrupção 

ativa daqueles que detêm o poder, com um hiato de cerca de 15 anos desde os 

acontecimentos do primeiro livro, O Conto da Aia. Diferentemente do livro de 1985, 

narrado por uma única personagem – a Aia Offred –, esse último romance da autora 

tem sua narração dividida entre três personagens distintas (Tia Lydia, Agnes e Daisy), 

que, ao longo da trama, terão seus destinos entrelaçados e suas realidades 

desvendadas. No entanto, ao dar às narrações as vozes de personagens femininas, 

a autora possibilitou uma chance da retomada de suas próprias vozes, uma forma de 

darem novos significados às suas existências. Por mais que em O Conto da Aia 

descubramos, no seu epílogo, que toda a narração se tratava de uma transcrição de 

fitas gravadas por uma Aia (Offred) – e que provavelmente foram transcritas por um 

homem, podendo ter sido modificada alguma coisa no discurso –, ainda assim, trata-

se da voz de uma mulher que fez parte desse regime distópico e que também havia 

sido silenciada apenas por ser mulher. Assim como afirma Coral Ann Howells, em seu 

artigo “Margaret Atwood’s dystopian visions: The Handmaid’s Tale and Oryx and 

Crake”: 

Sua narrativa tem um propósito duplo pois não só é uma contra-narrativa ao 
evangelho social de Gilead mas, também, sua forma particular de auto-
reabilitação contra a “lavagem cerebral mortal” (frase de Cixous) do estado 
totalitário. Offred insiste em lembrar-se de quem ela foi e espera ser 
novamente, guardando seu antigo nome como seu “talismã secreto” ou como 
uma forma de garantir seu futuro depois de Gilead. (HOWELLS, 2006, p. 165, 
minha tradução)8 
 

Entre a publicação das duas obras, existe o espaço de tempo de 34 anos: 

muitas coisas mudaram, principalmente no que diz respeito aspectos políticos, sociais 

e culturais. O intervalo entre as duas obras permitiu que houvesse a atribuição de 

diversos fatores e fatos políticos atuais à narração de Os Testamentos, sendo possível 

assim a constatação de que as distopias são perigosas e encontram-se muito 

próximas da nossa realidade. Como é comum na ficção especulativa de Margaret 

Atwood, a raiz da distopia (do problema) está no temor, na perturbação que as 

ponderações que cercam ambas as narrativas serem realmente possíveis de 

acontecer em um cenário atual, se já não estão acontecendo; e é essa proximidade 

                                                 
8 Her storytelling has a double purpose, for not only is it her counter-narrative to the social gospel of 

Gilead, but it is also her way to self rehabilitation against the “deadly brainwashing” (Cixous’s phrase) 
of the totalitarian state. Offred insists on remembering who she was and hopes to be again, treasuring 
her former name as her “secret talisman” or a kind of guarantee of her future life after Gilead. 



46 
 

com a realidade que irá fazer com que os leitores se aproximem e se identifiquem com 

as obras – ou as temam e as acabem evitando –, tendo a oportunidade de ocuparem 

o lugar das personagens e compreender as escolhas que foram tomadas por elas. 

Apesar de grande parte do público e da crítica receber a publicação desse 

romance como uma continuação de O Conto da Aia – uma resposta para todas as 

perguntas não respondidas com o final abrupto dele –, em momento algum isso fica 

explicitado. O que temos é uma história distópica narrada no mesmo cenário, na 

mesma sociedade autoritária e teocrática do livro anterior – apenas isso, e não uma 

sequência da obra que o antecedeu. 

Os mais de 30 anos de distanciamento entre as duas obras abriram espaço 

para novos tipos de leitores, novas circunstâncias e até mesmo novos 

posicionamentos da mulher perante a sociedade e dentro dela. Muitas coisas foram 

alteradas no âmbito social e isso não poderia ser deixado de lado por Atwood ao 

escrever seu último livro. Frente a novas demandas sociais, como as novas 

abordagens feministas -  trazidas pela quarta onda do feminismo – e a popularidade 

de suas lutas – advindas do advento da internet  (com mulheres a cada dia mais 

usando suas vozes, e sendo ouvidas, para denunciar as opressões vividas 

diariamente por elas, como por exemplo o movimento #MeToo9), não seria expressivo 

o bastante uma protagonista como a Offred, que, ao ser demasiadamente oprimida 

pelo sistema, passa a representar a própria desesperança. Por conseguinte, temos 

em Os Testamentos uma narração plural, na qual foi dado voz a três mulheres 

diferentes, possibilitando que seus relatos nos colocassem a par das diferentes 

situações às quais a parcela feminina de Gilead estava submetida. Especialmente na 

narrativa da Tia Lydia, podemos conhecer dos motivos pelos quais ela agiu como agiu 

e nos colocar no lugar dela enquanto mulher que também sofreu e que também foi 

oprimida pelas mãos dos homens. 

Como já mencionado, as ficções especulativas e especialmente as de 

caráter distópico, como no caso das duas obras aqui analisadas, têm a capacidade 

                                                 
9 Em português “#EuTambém” indica o movimento virtual e viral que, em 2017, começou a se espalhar, 
por meio de uma hashtag, nas mídias sociais, como uma maneira de denunciar assédios e agressões 
sexuais cometidas contra várias mulheres. O movimento multiplicou-se após levar à tona as acusações 
de abuso sexual contra Harvey Weinstein (um dos maiores executivos de Hollywood acusado de ter 
assediado, abusado e até estuprado dezenas de atrizes), feitas por essas atrizes na tentativa de 
denunciar, se solidarizar com colegas e também mostrar a dimensão dos problemas. Desde então, 
tornou-se uma campanha mais ampla, através da qual surgir uma enxurrada de denúncias contra 
homens da alta classe do entretenimento, da mídia, da política e da tecnologia. 



47 
 

de nos lançar um sinal de alerta, que nos traz a capacidade de identificar a perigosa 

proximidade entre a sociedade distópica criada por Atwood e a realidade atual da qual 

nós fazemos parte. Ao mesmo tempo em que nos assustamos com tamanha 

semelhança, também conseguimos desvelar a complexidade que há por trás das 

histórias narradas. Essa similaridade, esse reconhecimento, torna-se um importante 

instrumento para que consigamos nos colocar no lugar de mulheres como a Tia Lydia, 

e, a partir daí, compreender melhor as ações e papéis assumidos por cada uma das 

personagens, já que, conforme afirma Ana Rüsche em sua tese “Utopia, feminismo e 

resignação em The Left Hand of Darkness e The Handmaid’s Tale”, “em lugar de nos 

oferecer um mundo alternativo, Atwood apenas tem a nos oferecer a mesma nossa 

história” (RÜSCHE, 2015, p. 60). 

No entanto, é válido ressaltar que. apesar de serem consideradas 

inferiores, nem todas as mulheres em Gilead – em ambas as obras – sofriam das 

mesmas limitações, conforme Wendel Buchweitz afirma em sua tese de mestrado: 

O fato de Tia Lydia ter uma estátua demonstra que há mulheres em Gilead 
que desfrutam de mais poder e privilégio do que outras, expandindo (mas, de 
maneira alguma, anulando) a perspectiva mais limitada descrita por uma 
única aia no romance anterior” (BUCHWEITZ, 2020, p. 53) 
 

Assim como as Esposas dentro de suas opressões ainda tinham algum tipo 

de poder sobre as demais mulheres que viviam em suas casas, ou até mesmo ao 

permitirem que suas Aias tivessem relações sexuais com outros homens além dos 

Comandantes (seus maridos) – isso é claro com o intuito de que um filho fosse gerado. 

Estarmos cientes disso também nos auxilia no processo de enxergar e compreender 

melhor as formas de poderes existentes dentro da parcela feminina do regime e, com 

isso, compreender cada passo dado por essas mulheres dentro de suas perspectivas, 

no caminho que as guiava rumo à desestruturação do poder masculino imposto sobre 

elas.  

 

3.1 As mulheres de Gilead 

A absorção de contextos políticos (ocorridos na realidade fora das obras, 

onde a autora se manteve inserida, durante os mais de 30 anos de distanciamento 

entre os dois livros), tanto em Os Testamentos, quanto em O Conto da Aia, são os 

grandes responsáveis por culminar, em ambas as obras, um relato realístico sobre as 

injustiças que ainda recaem sobre os direitos e a liberdade das mulheres. Além de 



48 
 

questões relacionadas às mulheres e eventos passados, muito do que acontece em 

Gilead pode ser facilmente relacionado com acontecimentos presentes, tanto em 

caráter nacional (Brasil), quanto internacional. Desde o aumento da força da bancada 

Evangélica no Congresso brasileiro – que, mesmo laico, estabelece preceitos 

religiosos para instituir leis, como a que proíbe o aborto até mesmo em casos de 

estupro –, passando por políticos eleitos se declarando abertamente como misóginos, 

homofóbicos, machistas, xenófobos e a favor de métodos de tortura, chegando em 

país nos quais as mulheres não têm direitos de falar caso estejam na presença de um 

homem, além das taxas altíssimas de estupro e do aumento considerável das taxas 

de feminicídios; todos acontecimentos presentes que não são possíveis de 

desvincular das duas obras de Margaret Atwood aqui analisadas e nos trazem o alerta 

de perigo tão característico das obras distópicas. 

O jogo temporal que Atwood aciona, no romance, elemento de crítica, 
enfatiza a nossa própria falta de compreensão do tempo presente. Apesar de 
se tratar de um mundo distópico imaginário, num tempo suspenso, a narrativa 
encaixada não se passa no futuro, mas ocorre simultaneamente à sua 
escritura. (CAMPELLO, 2003, p. 204) 

O que Atwood fez de diferente em sua última obra, quando comparada ao 

O Conto da Aia, foi trazer complexidade para a história que era narrada desde a obra 

de 1985, permitindo ao leitor uma melhor compreensão dos papéis esperados, não 

dos homens – como era previsto inicialmente –, mas das mulheres dessa sociedade 

nem tão distópica assim, além de compreender também como elas atuavam no dia a 

dia, percebendo, assim, que, na maioria das vezes, tratavam-se de manobras de 

sobrevivência. Dessa maneira, descobrimos quais os jogos de poder haviam por trás 

do controle de Gilead; descobrimos também a verdadeira hierarquia existente dentro 

da maquinação política, especialmente o movimento hierárquico que existia entre as 

mulheres e que se mantinha às sombras na obra de 1985. Isso se dá, principalmente, 

através da narração feita pela Tia Lydia, que, cheia de nuances extremamente 

humanas e contraditórias, nos faz repensar a posição e as atitudes adotadas por cada 

uma das mulheres que fazem parte desse regime de opressão, especialmente as que 

se encontravam no papel de tias. 

Completamente na contramão dos ideais feministas de ambas as épocas 

(segunda onda feministas para O Conto da Aia e quarta onda para Os Testamentos), 

a estruturação social imposta por Gilead (isso pode ser observado em ambos os livros) 

segrega a parcela feminina da sociedade, tornando ela ainda mais estratificada e 



49 
 

dividida em castas – sob o pretexto da superioridade masculina respaldada por 

leituras distorcidas de textos bíblicos –, agrupando as mulheres conforme seus graus 

de fertilidade (a possibilidade ou não de gerar um filho), seus status sociais (na maioria 

das vezes definido pelo casamento), os papéis que cada uma delas deveria cumprir 

para a manutenção do regime e as cores de suas vestimentas, que são empregadas 

como um lembrete da função social para os outros, mas principalmente para elas 

mesmas. Às tias, cabia a cor marrom; às esposas, a cor azul (conforme as 

características vestimentas da Virgem Maria); às Marthas, o verde; às Econoesposas, 

as listras; às Aias, o vermelho cor de sangue; já às Pérolas10 – garotas mais jovens 

que após receberem um “chamado para uma missão maior” (ATWOOD, 2019, p. 233), 

ingressam no processo de se tornarem Tias, e depois de um período como 

postulantes, tornam-se Pérolas, passando à função de recrutadoras de outras 

mulheres nos demais países –, coube a cor prateada.  

Dentro dessas divisões impostas, as Tias são as responsáveis pelos 

treinamentos e ensinamentos das Aias. A elas também cabem as funções de policiar 

e punir (inclusive fisicamente) toda e qualquer Aia que venha a contrariar ordens, 

resistir aos treinamentos ou desafiar aqueles que se encontram acima delas na 

hierarquia social. Vestidas em suas roupas marrons, elas são as únicas com certo 

grau de autonomia – em comparação às demais mulheres – podendo ler, escrever e 

organizar como bem lhes entende a pequena parcela de poder que lhes cabe – como 

podemos ver mais claramente em Os testamentos, especialmente no que diz respeito 

ao controle do Ardua Hall:  

No caso de Gilead, existiam muitas mulheres dispostas a servir como Tias, 
fosse por causa de uma crença genérica no que chamavam de ‘valores 
tradicionais’, ou pelos benefícios que poderiam desse modo adquirir. Quando 
o poder é escasso, ter um pouco dele é tentador. Havia também um 
induzimento negativo: mulheres sem filhos ou estéreis ou mais velhas que 
não eram casadas podiam se alistar para servir como Tias, assim escapar à 
inutilidade e consequente embarque para as infames Colônias, que eram 
compostas de populações portáteis usadas principalmente como esquadrões 
descartáveis de limpeza de materiais tóxicos, embora se você tivesse sorte 
pudesse ser destacado para tarefas menos arriscadas, como apanhar 
algodão e trabalhar na colheita de frutas. (ATWOOD, 2017, p. 362) 

                                                 
10 Essas personagens aparecem apenas em Os Testamentos, assim como mais detalhes das vidas 
das Tias, especialmente após a criação do Ardua Hall, local onde elas foram instalas e se tornou não 
apenas um local para ensinar como ser uma Tia, mas também o quartel general delas, onde 
informações importantes sobre toda a Gilead eram mantidas em sigilo. 



50 
 

Os homens poderosos de Gilead sustentam a ideia de que poucas 

mulheres permaneceram férteis, devido a questões ambientais e sociais – embora 

não haja comprovações se essa infertilidade é real ou mesmo um problema do sexo 

feminino – e essas são as que mais sofrem no regime opressor: as Aias. Vestidas em 

seus longos vestidos vermelhos (adornadas apenas com suas toucas brancas que lhe 

cobrem os rostos), as Aias são mulheres que não pertencem mais a si mesmas, mas 

sim ao Estado, cujo o único motivo para permanecerem vivas está na função de 

gerarem filhos para os Comandantes – parcela mínima da população masculina da 

República de Gilead, constituída pelos membros mais altos da sociedade e que atuam 

como políticos e legisladores do governo – e suas Esposas. Apesar da importante 

função que recebem – a de procriar – elas não possuem muitos direitos e não podem 

nem mesmo utilizar seus nomes, passando a ser designadas conforme o Comandante 

a que pertencem, sendo assim despidas de qualquer individualidade. 

Desse modo, homens ocupando altas posições no regime puderam escolher 
a dedo entre as mulheres que tinham demonstrado ser aptas 
reprodutivamente ao terem concebido e dado a luz uma ou mais crianças 
saudáveis, uma característica desejável numa era de índices de natalidade 
caucasianos em queda livre, um fenômeno observável não só em Gilead, mas 
também na maioria das sociedades caucasianas na época. (ATWOOD, 2017, 
p. 357) 

Gilead detinha então o poder absoluto sobre o corpo das Aias: assim como 

na maioria dos regimes totalitários – sejam eles reais ou ficcionais –, o primeiro passo 

é privar o oprimido de si próprio, de sua própria existência, para então convertê-lo em 

um instrumento para a manutenção do poder. Ser Aia não é uma escolha feita por 

essas mulheres – como todo governo totalitário, não há espaço para escolhas, para o 

livre arbítrio, só a morte social – perdendo até mesmo o direito de utilizarem seus 

próprios nomes, sendo agora Of (de) + nome do Comandante, e que, no caso dessas 

mulheres, as tornam apenas patrimônio de um homem e receptáculo de vida que pode 

ser descartado quando não tiver mais serventia. Nas palavras de Jade Arbo e Eduardo 

Marks de Marques no artigo “Confinadas em si mesmas: a morte social e o isolamento 

do sujeito em O Conto da Aia, de Margaret Atwood”: 

As Aias não se juntam voluntariamente a essa classe de mulheres: elas são 
forçosamente destituídas de suas vidas e identidades prévias para se 
tornarem propriedade do Estado e distribuídas a seu critério. O seu bem-estar 
importa apenas na medida em que estejam fortes o suficiente para 
executarem sua função de geradora; sua subjetividade é anulada por 
uniformes, por interação intersubjetiva limitada e por uma total privação da 
liberdade. (ARBO; MARQUES, 2019, p. 165) 
 



51 
 

As Aias, portanto, se encontram em um limbo da (ine)existência social, 
impossibilitadas tanto de participar daquela sociedade quanto de formar 
qualquer sociedade. Instrumentalizadas em função de sua capacidade 
reprodutiva em prol de um bem maior, as Aias têm seu próprio status de 
pessoa revogado. (ARBO; MARQUES, 2019, p. 165) 

As baixas taxas de natalidade para a sociedade gileadiana não era apenas 

culpa dos desastres ambientais ocorridos pelo mundo, mas especialmente pela 

liberdade que foi dada às mulheres e que lhes permitiram optar por não ter filhos. 

Dessa maneira, mesmo a culpa de uma mulher não procriar em Gilead não ser 

propriamente dela, o dedo sempre lhe seria apontado e é ela quem deveria pagar 

pelas consequências. “[...] um homem estéril não existe, não oficialmente. Existem 

apenas mulheres que são fecundadas e mulheres que são estéreis, essa é a lei” 

(ATWOOD, 2017, p. 75) 

Assim, fica claro o dever de procriar, de auxiliar nesse processo, imposto 

para toda a parcela feminina. Além das Tias e Aias diretamente envolvidas nesse 

círculo de obrigações procriadoras, as Esposas são outras peças importantes para 

fazer com que a engrenagem opressora de Gilead gire sem problemas. Etéreas, 

virtuosas e cordatas, vestidas de um inabalável azul, elas não possuem muitos 

direitos, apesar de ocuparem uma excelente posição social - devido apenas aos seus 

casamentos, uma vez que por si só não possuíam muito valor além de serem casadas 

com um Comandante ou qualquer outro homem com um posto social mais elevado. 

Assim como as demais (com exceção das Tias), elas não podem ler ou estudar; seus 

lugares na sociedade são os de apoiadora de seus maridos e coordenadoras de seus 

lares (só em suas casas elas têm alguma espécie de poder e controle, uma vez que 

as Marthas e as Aias lhes devem respeito, seguindo suas ordens e a auxiliando na 

tarefa de se tornar mãe).  

No entanto, nem toda Esposa é estéril, então as que são capazes de gerar 

seus próprios filhos ficam livres da necessidade de ter uma Aia em casa, e assim 

evitam a disputa socialmente ignorada que há pela posição de mãe, já que uma 

pessoa que não pode dar filhos ao seu marido é uma mulher fracassada, conforme as 

palavras de Tia Lydia:  

Não é com o marido que vocês precisam ter cuidado [...] é com as Esposas. 
Vocês deveriam tentar imaginar o que devem estar sentindo. É claro que se 
ressentem com vocês. É muito natural. Tentem ser solidárias [...] Vocês têm 
de se dar conta de que elas são mulheres derrotadas. Não conseguiram. 
(ATWOOD, 2017, p. 59) 



52 
 

Essa rivalidade entre Esposas e Aias é muito comum: uma Esposa sem 

filhos e ressentida pode ser extremamente perigosa para uma Aia, sendo capaz de 

qualquer coisa para conseguir um filho – como promover encontros de suas Aias com 

outros homens, quando há suspeita de que o seu marido não pode ter filhos, cometer 

crimes e culpar uma Aia ou até mesmo uma Martha, entre outras coisas.  

Nesse ambiente servil e doméstico, encontramos as Marthas: mais velhas 

e, por isso, fora da idade fértil, são as empregadas domésticas que cuidam dos 

serviços das casas. Antes do golpe, eram médicas, advogadas, cientistas, 

professoras; agora não são nem mães, nem objetos de procriação, nem úteis nem 

inúteis o bastante – assim são apenas mantidas longe das Colônias (depósitos de lixo 

tóxico para onde são enviadas as “não mulheres” que não têm mais utilidade para 

Gilead, ou são consideradas perigosas demais para viver em sociedade e são 

obrigadas a trabalhar até a morte) por suas habilidades domésticas e tenderem à 

obediência – uma vez que temem ser consideradas inúteis e serem jogas à morte no 

lixão. Assim, elas acabam se tornando quase invisíveis entre as outras mulheres e o 

resto da sociedade. Passando a imagem de domesticadas elas conseguem manter 

uma espécie de rede de informações pelas casas de Gilead, tendo assim uma outra 

ferramenta de sobrevida e também de entretenimento.  

Ela está com seu vestido habitual de Martha, que é verde desbotado como 
um traje cirúrgico dos tempos anteriores. [...] o vestido comprido cobrindo as 
formas, mas com um avental de peitilho por cima e sem a touca com abas 
brancas e o véu. Ela põe o véu para sair, mas ninguém se importa muito com 
quem vê o rosto de uma Martha. [...] As Marthas sabem de coisas, conversam 
entre si, transmitindo as notícias não oficiais de casa em casa. (ATWOOD, 
2017, p. 18 e 19) 

 
Já as Pérolas, como dito anteriormente, fazem parte de uma etapa no 

processo de formação das Tias – Tias essas que foram forjadas nesse modelo, muitas 

vezes obrigadas a exercer essa função, vindas de uma democracia na qual exerciam 

importantes cargos para a sociedade. Pérolas são meninas nascidas, ou que 

cresceram em Gilead, que foram recrutadas ou se ofereceram para a função – na 

tentativa de se livrarem de seus futuros casamentos – e que, após um período como 

postulantes e uma longa preparação (que inclui aprender a ler, a escrever, a dominar 

as técnicas de treinamentos das Aias e inclusive a aprender a tecer a teia de segredos 

e intrigas mantidos por todos), passam a usar seus vestidos prateados e colares de 

pérolas enquanto recrutam outras jovens fora dos domínios do regime. Elas exercem 



53 
 

para Gilead o papel de relações internacionais, missionárias espalhando a mensagem 

e espionando os inimigos; sendo assim, elas só podem ser efetivadas como Tias após 

trazerem, de suas excursões de recrutamento fora das fronteiras, uma jovem 

imigrante convertida; como Tias oficiais, elas passam a ter uma função dentro da 

instituição do Ardua Hall11 e também a serem mais bem respeitadas diante toda a 

sociedade.  

- Elas são observadoras, bem treinadas e obedientes – falei. 
As Pérolas tinha sido ideia minha, originalmente – outras religiões tinham 
missionários, então porque não a nossa? E outros missionários haviam 
conseguido converter pessoas, então por que não os nossos? E outros 
missionários haviam recolhido informação a ser utilizada em espionagem, 
então porque não os nossos? (ATWOOD, 2019, p. 74)  
 

Essa divisão social de Gilead, que sistematicamente favorece os homens, 

não é apenas uma consequência do patriarcado, ela o reafirma e o exemplifica. Em 

cada categoria, encontramos uma função socialmente atribuída às mulheres, dentro 

e fora das obras; com isso, a autora traz, em cada uma das mulheres, alguma das 

condições historicamente esperadas e necessárias para que sejam reconhecidas 

como mulheres, cabendo a elas subverter essa visão, uma vez que o regime depende 

delas para se manter. 

De todas essas divisões femininas do regime, as cinco aqui citadas são as 

de maior destaque e importância em ambas as obras literárias. São principalmente 

através delas que podemos ter uma certa noção das condições as quais as mulheres 

eram submetidas, os papéis que deveriam cumprir e as tramas ocultas que 

precisavam tecer. É a partir dessas personagens que conseguiremos questionar quais 

são os limites aceitos ou não para garantir a sobrevivência, até que ponto uma dessas 

mulheres pode ir para sobreviver e quem sabe conquistar, se rebelar ou derrotar 

aqueles que a obrigaram a fazer as escolhas que fez e agir da maneira como agiu. 

Mulheres como a Tia Lydia podem ser consideradas tanto vilãs quanto heroínas, 

depende da nossa posição enquanto leitores perante suas atitudes e seus históricos 

dentro da narração. Cabe a nós analisarmos seus atos, suas escolhas e seus 

caráteres para então compreender ou questionar se elas aceitaram os papéis que lhes 

                                                 
11 Aparece apenas em Os Testamentos. Designa um local (uma possível Universidade dos tempos 

pré-Gilead), no qual as Tias vivem e tem total comando, sendo proibida a entrada de homens sem 
autorização das Fundadoras (Tia Lydia, Tia Vidala, Tia Elizabeth e Tia Helena). 



54 
 

foram impostos pela sociedade de Gilead por simpatizar com a causa ou apenas como 

um caminho rumo à sobrevivência – e, quem sabe, até mesmo à vingança. 

 

3.2 Uma questão de sobrevivência 

Nenhum destino biológico, psíquico, econômico define a forma que a fêmea 
humana assume no seio da sociedade; é o conjunto da civilização que 
elabora esse produto intermediário entre o macho e o castrado, que 
qualificam de feminino (BEAUVOIR, 2016, p. 11). 
 
Eu não pretendia ser eliminada sem luta. [...] Eu precisava retornar à garota 
acintosa de classe baixa, à burra de carga determinada, à prodígio intelectual, 
à alpinista estratégica que me alçara ao alto nível social do qual eu acabava 
de ser destituída. Eu precisava comer pelas beiradas, uma vez que eu tivesse 
descoberto onde elas estavam. (ATWOOD, 2019, P. 131) 

 
Assim como nem todas as mulheres podem ser divididas em pequenas 

caixinhas, ou castas, nas quais elas devem agir conforme o esperado pela sociedade, 

nem todas as mulheres reagem da mesma maneira perante o medo e o perigo. 

Algumas delas vão escolher a obediência, outras, a resistência, e outras ainda vão 

procurar se adaptar ao meio – mesmo que de maneira mais teatral ou até mesmo 

falsa – com a intenção de encontrar brechas e oportunidades para infiltrar-se e depois 

conquistar. Conforme as palavras de Offred, em O Conto da Aia: “A humanidade é tão 

adaptável, diria minha mãe. É verdadeiramente espantoso as coisas que as pessoas 

conseguem se habituar, desde que existam algumas compensações” (ATWOOD, 

2017, p. 320). 

Embora para Gilead todo o papel feminino da sociedade se resumisse a 

ser mãe e ser obediente (temente) a Deus, e especialmente aos homens que estavam 

no comando, nem toda mulher nasce para ser mãe e nem toda a mulher nasce para 

obedecer/temer. Com isso, podemos observar as várias mulheres de Gilead que se 

dispuseram a ir contra essas incumbências impostas, mesmo que em maior ou menor 

grau de oposição – como a Aia que gravou no armário: Nolite te bastardes 

carborundorum12 (ATWOOD, 2017, p. 65), mesmo declarando diretamente sua 

rebeldia ou mostrando-se obediente até o final e aceitando o terrível fim que mereciam 

em prol de algo maior – como, por exemplo, toda a teia que Tia Lydia teceu na 

esperança de derrubar o regime.  

                                                 
12 “Não deixe que os bastardos esmaguem você”. 



55 
 

A inferioridade feminina é um conceito social e construído a partir de ficções 

e preceitos socialmente construídos; uma mulher não nasce inferior a um homem 

apenas por ter nascido mulher, como vemos em Beauvoir (1949), 

contemporaneamente em Butler (2018), e em questões que envolvem a discussão 

sobre gênero; a inferioridade ou a superioridade de um gênero nada mais são do que 

uma construção social. Para as sociedades, o corpo é uma fábrica, especialmente o 

da mulher, e, dessa maneira, esse corpo – essa mulher – deve ser controlada e gerida 

de maneira a produzir (filhos), garantir o sucesso e a calmaria de seus donos 

(maridos), conforme afirma Foucault (1975): “em qualquer sociedade, o corpo está 

preso no interior de poderes muito apertados, que lhe impõem limitações, proibições 

ou obrigações” (FOUCAULT, 2016, p. 134). Um corpo submetido à clausura é um 

corpo controlável, disciplinado e obediente; como objeto do poder, ele sofre as 

transformações necessárias, sendo manipulado, treinado, adestrado, se tornando 

ferramenta (FOUCAULT, 2016).  

Era através do controle dos corpos que os homens de Gilead exerciam uma 

suposta dominância sobre as mulheres, submetendo-as aos modelos por eles 

considerados ideais e que diziam respeito à feminilidade, à obediência, à servidão e 

aos padrões de comportamento a serem seguidos; as mulheres gileadeanas 

encontravam-se submetidas à categorização imposta pelos homens, com seus 

modelos de feminilidade, obediência, servidão e padrões de comportamento que 

deveriam ser seguidos. Não havia muitos outros espaços os quais esses corpos 

femininos pudessem ocupar além dos quais lhes eram impostos. Dessa maneira, 

restavam poucas opções além de obedecer ou então se rebelar/resistir e, na grande 

maioria das vezes, ter de lidar com as consequências (punições) que a ação de 

desobedecer implicava.  

Offred optou por resistir, se a tomarmos como a Aia mãe da Bebê Nicole 

de Os Testamentos, que, não apenas conseguiu tirar sua filha de Gilead, como 

posteriormente conseguiu fugir. Já Agnes optou por resistir ao futuro que lhe era 

imposto – o casamento com o Comandante Judd -, mas aceitou obedecer a um outro 

chamado e tornou-se uma Pérola, embora nos momentos finais da obra de 2019 tenha 

se tornado peça chave do movimento de resistência. Serena, por outro lado, manteve-

se desde o início obediente e fiel ao seu marido, mas mesmo assim não hesitou em 

agir fora do que era esperado em prol de seu próprio benefício – como quando ajudou 



56 
 

Offred a engravidar, marcando um encontro dela com seu Anjo e, assim, conseguindo 

o filho que ela tanto queria. Moira, a amiga de Offred – desde antes de Gilead –, tanto 

resistiu que acabou sendo enviada para a Casa de Jezebel/Jezebel’s13. Enquanto Tia 

Lydia –  após longos períodos de torturas que a fizeram compreender a escolha que 

deveria fazer – aceitou, assim, a colocação como uma das quatro Tias fundadoras, 

passando, então, a ocupar uma posição aparente de completa obediência (uma aliada 

ajudando a criar o processo de treinamento das Aias e também muitas das leis que 

regem sobre a maioria das mulheres, como podemos ver em O Conto da Aia), que 

cairá por terra no livro publicado em 2019, quando sua real relação com o regime  é 

desvelada e a sua verdadeira postura de inimiga de Gilead nos é apresentada. 

Dificilmente alguém que leu a obra de Atwood publicada em 1985 

conseguirá sentir algum tipo de empatia pela personagem da Tia Lydia: uma mulher 

cruel e temente a Deus, que não mediu esforços para manter seu rebanho de Aias 

sob seu controle; possuía nervos de aço capazes de arrancar da terra qualquer 

semente ruim que poderia vir a germinar qualquer tipo desobediência ou resistência 

ao regime. “Lembrem-se, dizia Tia Lydia. Para nossos objetivos seus pés e suas mãos 

não são essenciais (ATWOOD, 2016, P. 112)”. A imagem que tínhamos dessa mulher, 

e que nos era narrada pela Aia Offred, era a mais terrível possível, uma das poucas 

mulheres com algum grau de respeito dentro de Gilead, e que, mesmo sendo mulher, 

era não apenas capaz de aceitar a opressão e superioridade masculina como também 

oprimia as demais mulheres que estavam abaixo de si e sob o seu comando. Como 

seria possível simpatizar com uma mulher que oprime outras mulheres? 

No entanto, ao lermos Os Testamentos, nos deparamos com um outro 

ponto de vista que não nos foi dado anteriormente. Tia Lydia tem agora a oportunidade 

de contar a sua versão: ela também foi pega de surpresa pelo golpe fundamentalista 

dado pelos Filhos de Jacó, e a sua metamorfose de antagonista a protagonista (ou 

até de uma maneira mais dramática: heroína ou salvadora) é o ponto chave para o 

desenvolvimento da narração e consequentemente a queda do regime. Quando o 

golpe aconteceu, Tia Lydia era uma juíza cuja carreira havia sido dedicada à defesa 

de mulheres que sofreram algum tipo de violência – aí está a maior ambiguidade da 

                                                 
13 Nome dado ao bordel secreto de Gilead onde certas mulheres são enviadas para trabalhar como 

prostitutas. As mulheres enviadas para lá são geralmente mulheres rebeldes as quais é oferecida a 
escolha entre virarem prostitutas ou morrerem nas Colônias. 
 



57 
 

mais cruel “vilã” de Gilead: sua bússola moral que antes parecia ter perdido o foco e 

apontar apenas para o crescimento do regime a qualquer custo, agora, ainda que 

quebrada, mostra o verdadeiro caminho para o qual sempre apontou, o caminho da 

sobrevivência – e também a busca por vingar-se por tudo que sofreu, pela rachadura 

que foi feita em seu caráter e orgulho, por tirarem de si a posse que tinha sobre o 

próprio corpo, e por terem tentado transformá-la em uma pequena peça de uma 

grande engrenagem que girava no sentido oposto a tudo que sempre protegeu em 

sua vida pré-Gilead. 

 
A vida que levei. A vida – pelo que digo a mim mesma – que não tive escolha 
senão levar. Houve época, antes do advento do regime atual, em que 
defender a minha própria vida nem me passava pela cabeça. [...] Eu agia em 
prol de um mundo melhor conforme minha visão desse “melhor”, dentro dos 
limites próprios da minha profissão. [...] Presumia que estava vivendo de 
forma virtuosa; presumi até que minha virtude merecia moderados aplausos. 
Ainda que eu tinha vindo a perceber o quanto estava errada a respeito disso, 
e de muitas outras coisas, no dia em que fui presa. (ATWOOD, 2019, p. 44) 

 
Assim, ela encontrou-se obrigada a se tornar aquilo o que sempre 

condenou em sua outra vida (sua vida antes de golpe), escolhendo o caminho mais 

difícil, tornando-se não uma engrenagem qualquer, mas sim um pilar vital para a 

sustentação de Gilead, e a parir daí como ela mesma afirma: “Quem espera sempre 

alcança. Aqui se faz aqui se paga. A paciência vale ouro. A mim pertence a vingança” 

(ATWOOD, 2019, p. 271).  

Se eu chorei? Sim: lágrimas escorreram dos meus dois olhos visíveis, meus 
olhos humanos úmidos e chorosos. Mas eu tinha um terceiro olho, bem no 
meio da testa. Eu o sentia: ele era frio feito pedra. Este não chorava: via tudo. 
E por trás dele, alguém pensava: vocês vão me pagar por isso. Não me 
importa quanto tempo leve nem quantos sapos eu tenha que engolir, mas eu 
vou me vingar. (ATWOOD, 2019, p. 165 e 166) 

 
A revelação da verdadeira postura, e também caráter, que a personagem 

mantinha perante as escolhas que fez e a situação na qual ela se encontrava, é o 

grande destaque dessa obra de Atwood. Embora seja difícil lidar com o ambíguo 

sentimento de empatia que passamos a ter pela “vilã”, conseguimos compreender as 

presentes nuances e escolhas inseridas na dicotomia entre o bem e o mal, uma vez 

que sempre existem motivos por trás de nossas escolhas e atitudes, e que, na grande 

maioria dos casos, é importante que lembremos quem é o verdadeiro inimigo, que no 

presente caso não se tratava de uma mulher que lhe foi tirado tudo e que foi colocada 

entre a morte e a quebra da sua própria moral, mas sim de uma sociedade que a 



58 
 

considerava inferior – que considerava todas as mulheres inferiores – e que era capaz 

de qualquer barbárie em nome de um Deus e pela busca da vitória e ascensão. 

Claro que, por mais que compreendamos que Tia Lydia fez tudo o que fez 

como uma estratégia de sobrevivência, não podemos fechar nossos olhos e encarar 

tudo apenas como simples meios para um fim, transformando a personagem em uma 

grande heroína e salvadora de todas as mulheres de Gilead. Enquanto parte ativa e 

tirana do comando daquela teocracia, até mesmo enquanto planejava e executava 

sua vingança, ela tinha total consciência de todo o mal que fez, de todas as coisas 

horríveis que praticou contra suas Aias. No entanto, o ponto importante está na sua 

consciência a respeito disso e no seu entendimento de que era preferível ela no 

comando, fazendo o que fazia, com uma espécie de boa intenção por trás de tudo, do 

que uma Tia Vidala, que acreditava que todo o mal praticado contra as mulheres era 

feito em prol de um bem maior, para o bem daquele regime. “Eu também tinha ótimas 

intenções, conforme às vezes resmungo baixinho. Eu queria o melhor, ou melhor 

disponível, o que não é a mesma coisa. Ainda assim, pense só em quanto poderia ter 

sido pior se não fosse por mim” (ATWOOD, 2019, p. 125). 

Ou será que vou ser arrastada a julgamento feito um monstro, depois 
executada por um pelotão e pendurada num poste para apreciação do 
público? Será que vou ser esquartejada por uma turba e minha cabeça vai 
ser espetada numa estaca para desfilar pelas ruas, sob risos e chacota? Sei 
que inspirei raiva suficiente para isso. (ATWOOD, 2019, p. 40) 

Tia Lydia não pode ser considerada uma boa pessoa; no entanto, a postura 

que tomou racionalmente perante a posição que lhe foi imposta – quando ela poderia 

ter simplesmente aceitado sua insignificância perante os Filhos de Jacó - denota um 

certo sentimento de justiça e também de ética. Sendo assim, se a personagem em 

questão não é boa, mas também não podemos considerá-la intrinsecamente má, cabe 

então a ela o papel de uma espécie de anti-heroína, já que não se ajusta aos modelos 

tradicionais de bem e mal. Pelo senso comum, ela fez o que deveria ser feito, pode 

não ter sido na tentativa de livrar todas as mulheres de Gilead da realidade opressora 

que as cercavam, pode ter sido apenas num movimento egoísta de vingança, mas, 

por mais poder que ela tivesse ganho dentro do regime, ela ainda era uma mulher 

inferiorizada, que teve seu passado destruído, sua individualidade arrancada e sua 

existência passou a ser propriedade de alguns poucos homens no poder. O que Tia 

Lydia sofreu após o golpe a moldou perante essa sociedade da qual ela foi forçada a 



59 
 

fazer parte. Mulheres como as Esposas não passaram por torturas ou testes: a 

diferença entre ela e as demais mulheres foi que ela compreendeu o que precisava 

fazer se quisesse permanecer viva e ainda algum dia colaborar para um ponto final 

nessa terrível história. 

Em primeiro lugar, o regime precisa de mim. Eu controlo o lado feminino do 
empreendimento deles com um punho de ferro dentro de uma luva de couro 
sobre uma luva de tricô, e mantenho tudo em ordem [...]. Em segundo, sei 
demais sobre os líderes – sujeira demais – e eles não sabem o que eu posso 
ter feito a partir disso em matéria de documentação. [...] Em terceiro lugar, eu 
sou discreta. Cada um destes homens eminentes sempre sentiu que seus 
segredos estão a salvo comigo; mas – conforme deixei veladamente claro – 
isso vale desde que eu esteja a salvo também. (ATWOOD, 2019, p. 72) 

 
Ser fiel ao regime possibilitou à Tia Lydia a chance de se aproveitar dos 

espólios que lhe eram oferecidos. Como escreve Buchweitz: “o governo gileadeano 

recompensava e dava mais poder a quem mais lhe servia” (BUCHWEITZ, 2020, p. 

53). Em um processo de busca pela sobrevivência, a antiga juíza da vara da família 

designou a si própria um papel que mesclava uma espiã e uma carrasca, não se 

permitindo ser reduzida à inferioridade que lhe era imposta, não permitindo que alguns 

poucos homens no poder ditassem totalmente sua vida, seu futuro. Ela iria, sim, fazer 

o que era esperado de seu papel como Tia Fundadora, mas não apenas resumindo-

se a isso. Atwood não apenas procurou humanizar uma vilã, ou uma anti-heroína, mas 

optou por criar uma personagem complexa, cheia de problemáticas morais, que seria 

capaz de ir além da sua própria moral para conseguir o que queria. 

Para os homens de Gilead, a ideia apresentada, ou melhor, a regra imposta 

é a de que a mulher aprenda em silêncio com toda a sujeição, aceitando os papéis 

que lhes são impostos, sem questionar, sem nem pensar sobre o assunto – até 

mesmo os pensamentos são proibidos, especialmente para seres considerados tão 

inferiores como as mulheres. O que há, portanto, por trás de toda a máscara de 

sociedade perfeita, é uma série de violações aos direitos das mulheres, aos direitos 

de personalidade, liberdade e escolhas, transformando-as em propriedades dos 

homens, sejam para procriar (como as Aias e Esposas férteis) ou como instrumento 

para controle (como as Tias). 

Sendo assim, ao dar voz à Tia Lydia, Margaret Atwood não apenas 

concede à personagem uma espécie de retomada do controle de seu próprio corpo, 

seu próprio ser, como também nos permite compreender, nos permite ter uma visão 

mais ampla do arco da história dessa controversa personagem, imprimindo certa 



60 
 

compaixão ao procurar o bem numa personagem que, antes, encarávamos como 

alguém extremamente cruel e incapaz de se compadecer das situações as quais as 

mulheres que estavam sob seu comandado eram submetidas. Uma mulher inteligente, 

bem instruída, estratégica, que soube usar da misoginia dos líderes a seu favor, mas 

acima de tudo humana, passível de erros e complexa o bastante para ser capaz de 

decidir de forma cruel o destino de várias mulheres e, ainda assim, arquitetar um golpe 

sobre o regime imposto a ela.  

Não apenas para Tia Lydia mas para todas a mulheres de ambas as obras, 

fazer parte de uma sociedade machista, viver diariamente sob regras, opressões, 

violências, preconceitos e inferiorizações é mais que uma questão de sobrevivência. 

Seja resistindo, obedecendo ou vingando-se, a cada uma dessas mulheres restou 

apenas o direito de decidir como irão sobreviver: a algumas coube a resignação; a 

outras, foi preferível a morte, uma vez que a sobrevivência não indica vida, mas sim 

apenas mais um dia sem que a morte batesse à porta. 

Os Testamentos nos permitiram uma nova percepção sobre a realidade na 

qual as mulheres de Gilead viviam. Enquanto em O Conto da Aia tínhamos apenas o 

relato imparcial da Aia Offred, com o livro publicado em 2019 pudemos conhecer 

diferentes relatos, de diferentes mulheres, que estavam inseridas em diferentes 

contextos, mas ainda assim faziam parte daquela opressora realidade. Assim, nos foi 

possível levantar questionamentos a respeito das escolhas feitas pelas personagens, 

especialmente no que diz respeito à Tia Lydia, por que fizeram o que fizeram enquanto 

parte oprimida – e ao mesmo tempo opressora, de certa forma, como no caso da Tias 

e das Esposas – da teocracia em questão. 

Como é que eu pude ser tão má, tão cruel, tão burra?, você vai me perguntar. 
Você pessoalmente nunca teria feito as coisas daquele jeito! Mas você 
pessoalmente nunca precisou fazê-las. (ATWOOD, 2019, P. 431) 

A representação da mulher em ambas as obras mostra, como dito 

anteriormente, que, por mais que tenham sido escritas como distopias, elas não estão 

em total dissonância com a realidade. Sendo assim, muito além de um relato de 

esperança, Os Testamentos é um relato de empatia, pois permite nos colocarmos no 

lugar de outras mulheres, dialogar com elas, e, a partir daí, nos questionarmos o que 

nós, enquanto leitores, faríamos se estivéssemos no lugar dessas mulheres. 

Resistiríamos? Obedeceríamos? Seríamos oprimidos(as) ou estaríamos ao lado dos 

opressores? 



61 
 

Como pode um regime que se coloca como um patriarcado depender tanto 
de uma(s) mulher(es)? Afinal, não só as Tias são importantes, mas as aias 
também – embora estas não tenham poder algum. Sem as aias, não haveria 
reprodução, e, portanto, Gilead duraria, no máximo, duas ou três gerações. 
Dessa forma, é possível conjecturar que o sistema gileadeano é dependente 
das mulheres em vários níveis. (BUCHWEITZ, 2020, p.54) 

 
Aliados ao questionamento sugerido acima por Buchweitz, passamos a 

ponderar sobre os papéis de cada mulher nessa sociedade, especialmente da Tia 

Lydia, vindo à tona um fato importante para essa análise: a dependência do Governo, 

dos homens de Gilead, para com essas mulheres. Personagens como as das Tias 

têm o poder de comandar grande parte da parcela feminina do regime, as Esposas 

conseguem manipular suas Aias para que consigam gerar seus filhos, enquanto que 

as Marthas servem de fonte de informação entre as casas, e as Aias perpetuam a 

espécie – sendo responsáveis pelas gerações futuras dessa sociedade. Assim, 

levantamos mais um questionamento acerca da realidade feminina em Gilead: poderia 

haver dentro dessa sociedade uma estrutura matriarcal, mesmo que ilusória, ao invés 

de uma patriarcal?  

 
 
 
4 AS MULHERES VESTEM RESISTÊNCIA  

 

Há sempre a necessidade de se levar em conta a problemática existente 

em torno de relatos parciais, nos quais apenas um lado da história é ouvido, e também 

a dificuldade que pontos de vistas femininos (principalmente enquanto vítimas) 

encontram para validar seus argumentos – uma vez que existe a tendência a ouvir 

primeiro o opressor e tomar a sua fala como verdade absoluta até que a vítima prove 

o contrário –, ainda mais quando os utilizamos esses tipos de relatos como base para 

um estudo ou pesquisa. A narrativa de O Conto da Aia é um desses casos, 

especialmente ao passo que, no final do livro – no seu último capítulo intitulado “Notas 

Históricas” –, através de uma transcrição parcial das atas do Décimo Segundo 

Simpósio sobre Estudos Gileadeanos, nos deparamos com a afirmativa de que tudo 

que fora anteriormente contado partiu da transcrição de fitas encontradas por 

pesquisadores e que por eles foram organizadas de modo a construírem uma nativa 

coerente e linear. Se uma história narrada por uma única personagem já abre espaço 

para questionamentos, uma que acabou por passar pelo filtro de estudiosos (que vale 



62 
 

aqui ressaltar: estudiosos homens) deixa muitos espaços para dúvidas e 

questionamentos.  

As fitas estavam dispostas sem nenhuma ordem particular, estando soltas no 
fundo da caixa; tampouco eram numeradas. Desse modo coube ao professor 
Wade e a mim organizar os blocos de narrativas na ordem em que pareciam 
seguir; mas, como já disse em outra ocasião, todas as organizações desse 
tipo são baseadas em um pouco de adivinhação e suposição, e devem ser 
consideradas como sendo aproximadas. (ATWOOD, 2017, p. 355 e 356) 

Outro fato bastante relevante e que não devemos descartar era o costume 

que havia em Gilead de apagar ou alterar muitos de seus registros, tornando tudo que 

vinha do regime ainda menos confiável e, muitas das vezes, impossíveis de localizar 

em tempo, espaço e materialidade, tanto antes, durante ou depois de sua queda. 

Muitos fatos e informações importantes podem ser perdidos ou modificados, ao passo 

que não se é possível datar exatamente a origem ou comprovar a total veracidade 

contida em relatos feitos por terceiros, ainda mais quando estes já não se encontram 

mais vivos para garantir a autenticidade dos fatos. Precisamos estar conscientes 

dessas problemáticas, assim como no 12° Simpósio existe a consciência da 

dificuldade por trás de datar e validar as informações encontradas sobre Gilead, e 

essa mesma consciência se fazia presente durante o evento seguinte – o Décimo 

Terceiro Simpósio sobre Estudos Gileadeanos, que corresponde ao último capítulo de 

Os Testamentos: 

O Buraco Negro Digital do século XXI, que ocasionou o desaparecimento de 
tanta informação devido à rápida deterioração dos dados armazenados – 
aliado à sabotagem de um grande número de prédios de servidores e 
bibliotecas pelos agentes de Gilead no intuito de obliterar registros que 
pudessem entrar em conflito com os do seu país, assim como as revoltas 
populistas contra a vigilância digital repressora em diversos países –, implica 
até hoje a impossibilidade de datarmos com precisão muito materiais de 
Gilead. (ATWOOD, 2019, p. 437) 

 

No entanto, o que não podemos é, para o fim da análise problematizar a 

narração ao ponto de desvalidá-la: o que devemos fazer é inquiri-la a ponto de 

responder nossos questionamentos, validando as leituras que tiramos a partir dessas 

narrativas. Do mesmo modo que possuímos a consciência quanto à validade da 

narração de Offred em O Conto da Aia, também a temos em relação à autenticidade 

do Manuscrito – mantido escondido, no Ardua Hall, pela Tia Lydia e que, ao que tudo 

indica, fora escrito por ela, por Agnes e por Nicole –, mas essas dúvidas não podem 

e não devem nos impedir de fazer uma espécie de pacto ficcional, tomando-as como 



63 
 

verdades capazes de serem analisadas e discutidas. Isto posto, podemos passar para 

a problematização e então à compreensão do verdadeiro papel que as mulheres 

exerceram dentro do regime gilieadeano.  

O principal questionamento que deve ser levantado é o de como uma 

sociedade que se apresenta ao resto do mundo como um patriarcado, sob o comando 

de Deus e dos Filhos de Jacó, pode depender tanto e em tantos aspectos das mesmas 

mulheres que subjugam. Afinal, mesmo divididas em categorias/castas – Tias (e 

Pérolas), Aias, Esposas, Marthas, Econoesposas, Não-Mulheres –, tendo suas 

liberdades e individualidade usurpadas, essas mulheres ainda são extremamente 

necessárias para a manutenção e planejamento de um futuro para Gilead. Sejam as 

Aias os úteros responsáveis pelas gerações futuras, sejam as Tias as encarregadas 

de doutrinar as Aias, sejam as Esposas ou as Marthas as responsáveis pelos lares e 

por cuidar das crianças que foram geradas dentro daquela realidade ou tomadas pelo 

regime – o futuro está nas mãos dessas mulheres, e os homens precisam delas.  

 Por mais que a figura masculina exerça controle de todo o regime, não são 

os homens quem efetivamente trabalham e dão suas vidas por Gilead. Eles são 

apenas os responsáveis por ditar as regras, por manterem as mulheres desunidas, 

dividindo-as e fazendo com que oprimam umas às outras, e, dessa forma, 

aproveitando-se das circunstâncias para conseguirem o que querem – desde o sexo 

às escondidas com suas Aias, ou na casa de Jezebel, até a colheita dos louros por 

manterem a ordem dentro do regime. Como afirma Tia Lydia, as mulheres devem 

aprender a manipulá-los, utilizar das ferramentas que são disponibilizadas por eles, 

para controlá-los (ATWOOD, 2017, p. 174), é isso que é esperado delas.  

 

4.1 As Tias vestem poder  

Meu estado era de desordem mental [...] havia uma roupa nova à minha 
espera. Não era exatamente uma túnica e não exatamente feita de pano de 
saco marrom, mas algo nessa linha. Eu já a vira antes, no estádio, vestindo 
as fuziladoras do pelotão. Senti um calafrio. Eu a vesti. Que mais eu poderia 
ter feito? (ATWOOD. 2019, p. 167) 

 

A divisão social estabelecida pelo regime de Gilead – como já antes 

mencionado – favorece o homem sistematicamente em detrimento da mulher, uma 

vez que são os homens que ocupam os papéis de principal destaque e importância 

dentro do governo. Com isso, é muito comum racionalizar que são eles os 



64 
 

responsáveis por oprimir e manter a ascensão de Gilead sobre o resto da população, 

tomando então as narrativas das obras aqui analisadas como correspondentes a um 

sistema que além de hierárquico, onde os mais ricos e poderosos dominam, também  

é patriarcal, como afirma Pedro Felipe Martins Pone (2014): 

Sendo assim, temos um quadro aparentemente alarmante, no qual as 
liberdades individuais foram cerceadas, mas não de maneira completa, pois, 
mesmo num Estado de total controle, existem grupos na sociedade de Gilead 
que desfrutam de certos privilégios. Contudo, é possível, ainda assim, 
mapear uma orientação hierarquizada, primeiro pela classe social – camadas 
altas – e, em seguida, pelo gênero – homens – da forma como esses 
privilégios eram distribuídos. (PONE, 2014, p. 227)  

 

Entretanto, sabemos que, por mais que tenham sido impostas posições de 

submissão às mulheres, elas não são de todo submissas e nem cegamente fiéis ao 

regime: dentro das condições em que se encontram, muitas delas procuram pequenas 

vantagens capazes de favorecê-las de alguma forma e lhes darem algum tipo de 

poder, por menor que seja, mas ainda sim capazes de mantê-las a salvo e auxiliá-las 

em possíveis ascensões. São as próprias mulheres que nos fazem questionar o inicial 

consenso de Gilead como um patriarcado e começar a ver esse regime como sendo 

uma espécie de matriarcado (enquanto uma sociedade centrada, mesmo que 

indiretamente, na figura da mãe/mulher, tendo o pai/homem um papel secundário, 

deixando assim ao feminino o papel de manutenção do grupo, como vimos 

anteriormente sob o conceito de matrifocalidade). Trata-se uma nova vertente de 

matriarcado, na qual essas mesmas mulheres oprimidas são as responsáveis não só 

pela manutenção do regime, como também por qualquer visão de futuro dentro dele 

– como fica claro em O Conto da Aia -, e posteriormente pela derrocada e queda do 

mesmo – como vemos ao final de Os Testamentos.  

A estrutura de Gilead não pode e nunca foi assegurada apenas pela 

compleição masculina, mas sim pela presença e influência constante das mulheres. A 

divisão dessas mulheres em categorias não gerou revolta ou uma sororidade 

complacente – especialmente entre aquelas que participaram da idealização do 

regime, que estiveram lá desde o início –, pelo contrário, ela acentuou uma rivalidade 

pré-existente e permitiu que essas mulheres usassem de suas posições para exercer 

algum tipo de poder, por menor ou em menor instância que fosse, e assim não apenas 

se sobreporem às outras mulheres, mas de modo a se colocarem à frente dos 

homens, enquanto esses as tinham como inofensivas, fiéis ou incapazes de revolta. 



65 
 

É fácil pôr a culpa dos horrores de Gilead somente nos pés de homens como 
o Comandante Fred Waterford [...], mas nenhum sistema tão profundamente 
enraizado e altamente funcional poderia sobreviver sem ajuda. Fred e os 
demais Comandantes precisam de mulheres para internalizarem a sua 
doutrina para que elas vigiem umas às outras. As mesmas pessoas que 
sofrem com sistemas opressores tornam-se as ferramentas mais valiosas de 
sua execução por aqueles que estão no poder. O Conto da Aia atinge seu 
pico de potência quando questiona as maneiras como as mulheres participam 
em sistemas que as exploram, agarrando-se a um poder que, em última 
instância, é transitório. (BASTIÉN, 2017)14 

Os homens de uma forma geral costumam tender ao consenso de que 

possuem o poder e a dominância sobre o sexo feminino apenas por se considerarem 

superiores às mulheres, nas mais diversas esferas humanas e sociais. Todavia, eles 

acabam deixando-se levar por pequenos gestos de vaidade, abrindo espaço para 

disputas internas por poder dentro da própria classe e, com isso, acabam por não 

notar os pequenos desvios feitos pelas mulheres, conforme suas posições sociais as 

permitem, de modo a utilizar-se dessas vaidades masculinas como manobras de 

controle. Como afirma Tia Lydia: 

Homens são máquinas movidas a sexo, dizia Tia Lydia, e não muito mais. 
Eles querem apenas uma coisa. Vocês têm que aprender a manipulá-los, 
para o bem de si mesmas. Levá-los pelo nariz para onde quiserem: isso é 
uma metáfora. É a maneira como funciona a natureza. É o plano de Deus. É 
a maneira como são as coisas. (ATWOOD, 2017, p. 174) 

 

Para Gilead, a principal função das mulheres é garantir o futuro do regime, 

tão logo elas se veem obrigadas a garantir isso por seus próprios meios e passam a 

usar dessas vaidades masculinas, aqui com o melhor sentido de vulnerabilidades, 

como ferramentas para que elas possam possibilitar para si próprias uma vida menos 

precária dentro da realidade em que se encontram. Se, em O Conto da Aia, por mais 

que a narrativa seja feita apenas por uma personagem – a Aia Offred –, já 

encontramos indícios dessa consciência de poder por parte das mulheres, de como 

melhor usufruir dele, em Os Testamentos isso fica ainda mais claro: ao dar voz a 

outras personagens, especialmente à Tia Lydia, Atwood nos presenteou com novas 

nuances e perspectivas capazes de nos abrir os olhos perante a verdade velada no 

                                                 
14 It’s easy to rest the blame of the horrors of Gilead solely at the feet of men like Commander Fred 

Waterford [...] But no system this deeply entrenched and high functioning could survive without help. 
Fred and other Commanders need women to internalize their doctrine so they police themselves. The 
very people suffering from oppressive systems become the most valuable tools of enforcement by those 
in power. The Handmaid’s Tale is at its most potent when it interrogates the ways women participate in 
systems that exploit them, holding onto power that is ultimately transitory.   
 



66 
 

romance de 1985, o que nos permitiu compreender melhor cada passo dado pelas 

mulheres dentro de ambas as obras.  

O livro publicado em 2019, além de trazer três vozes narrativas, que nos 

permitem conhecer diferentes perspectivas da mesma realidade, nos surpreende ao 

dar novos olhos sob a perspectiva feminina no regime. Na Gilead de O Conto da Aia, 

dificilmente poderíamos imaginar que algum dia ergueriam uma estátua em 

homenagem a uma mulher, de uma Tia, assim como nunca poderíamos imaginar que 

esta mesma mulher seria uma das principais colaboradoras da rede de informações 

do Mayday, além de trair e colaborar diretamente com a queda do sistema gileadeano. 

Ao pararmos para ouvir o outro lado da história, descobrimos não apenas mais sobre 

as Tias, sobre suas importâncias e papéis dentro do governo, mas também sobre uma 

nova visão do poder feminino ali presente, que até então desconhecíamos ou era tão 

sútil que parecia não afetar o desenrolar dos fatos. 

Durante todo o romance narrado por Offred, somos induzidos a enxergar 

as Tias sob o véu de uma Aia que não é apenas controlada, mas também oprimida, 

por aquela classe de mulheres. Para Offred, e consequentemente para os seus 

leitores, as Tias são mulheres cruéis, opressoras, fiéis à Gilead, capazes de fazer 

qualquer coisa a mando dos Filhos de Jacó, devendo todas as mulheres temê-las. 

Assim é Tia Lydia, a líder delas: “Lembrem-se, dizia Tia Lydia. Para nossos objetivos 

seus pés e suas mãos não são essenciais” (ATWOOD, 2017, p. 112). Já na obra 

narrada por Tia Lydia, Agnes e Nicole, abandonamos a visão mais restritiva da história 

e adotamos uma nova perspectiva que nos é desvelada: passamos então a ver essas 

mesmas terríveis Tias como personagens bem diferentes – elas não estão mais 

necessariamente sob um pedestal intocável de servidão à Gilead, elas são tão 

humanas quanto qualquer uma das outras mulheres, sendo, assim, passíveis não 

apenas de benevolência, mas até mesmo de infidelidade ao regime. 

Vestidas de marrom dos pés à cabeça (cor a elas designadas), dentro da 

estratificação social feminina imposta pelo regime gileadeano que nos é apresentado 

em O Conto da Aia, as Tias – como já mencionado antes no texto – são as mulheres, 

geralmente mais velhas e que não podem gerar filhos, responsáveis por gerir o Centro 

Vermelho (local criado para abrigar as Aias enquanto elas ainda estão passando pelo 

processo de treinamento) e, com isso, inserir e doutrinar as mulheres designadas ao 

papel de Aias, para que possam, além de cumprir o papel que é delas esperado (o de 



67 
 

gerar filhos para Gilead), manterem-se fiéis e submissas às vontades do comando de 

Gilead. Dentro daquele espaço, as leis eram por elas ditadas; ali elas tinham o controle 

absoluto sobre as demais, como numa espécie de prisão: “pense nisso como servir 

ao exército, dizia Tia Lydia” (ATWOOD, 2017, p. 15).  

Em um primeiro momento, ao acompanharmos o relato da Offred em O 

Conto da Aia, observamos nas Tias a personificação da verdade, da crueldade, do 

caráter, da crença em Gilead, da fé, da submissão à parcela masculina, da severidade, 

da abnegação em prol de um bem maior, da virtuosidade, da moral e, principalmente, 

da lealdade. Essas mulheres foram as escolhidas para comandar, ensinar e vigiar as 

Aias – os “úteros com pernas” (ATWOOD, 2017, p. 165) necessários para garantir 

uma geração futura de gileadeanos. As Tias devem ser os maiores exemplos da moral 

imposta e prevista pelo regime, cuja não apenas as Aias, mas todas as mulheres 

deveriam seguir. A palavra de uma Tia é lei para as Aias: é incontestável e deve ser 

seguida à risca. Não apenas as mulheres são crentes da fé e servidão existentes por 

trás dos discursos das dessas fiéis mulheres, mas os homens creem com ainda mais 

afinco, uma vez lhes concederam poder suficiente para controlar a parcela feminina 

mais útil e tratá-las da maneira mais cruel que lhes fosse possível. Além disso, as Tias 

também estavam inseridas na cultura das outras mulheres de muitas outras maneiras, 

mas falaremos disso mais adiante no texto.  

As Tias estavam enraizadas na cultura das mulheres gileadeanas, não por 

elas também serem mulheres, mas por terem alguma forma de controle mais 

acentuado sobre as outras, tornando-se, acima de tudo, temidas e, em consequência, 

respeitadas. Nas palavras do pesquisador Amin Malak (2001), essas mulheres 

descritas pela Aia no romance de 1985 representam:  

“uma elite cruel de colaboradoras que conduzem palestras sobre tortura, 
estão entre as mais fiéis apoiadoras do estado-igreja; essas renegadas se 
transformam em zelosas convertidas, apropriando-se dos valores masculinos 
às custas de seus instintos femininos” (MALAK, 2001, p. 6-7, minha 

tradução)15.  

 

Sendo elas as principais responsáveis por moldar o novo caráter esperado 

das mulheres que estão sob seu comando, precisam evocar em seus discursos os 

                                                 
15 A vicious élite of collaborators who conduct torture lectures, are among the church-state's staunchest 

supporters; these renegades turn into zealous converts, appropriating male values at the expense of 
their feminine instincts. 



68 
 

sacrifícios feitos por elas e a justificativa de que tudo o que fazem, por pior que possa 

parecer, são para o bem geral, como observamos através das palavras de Offred: 

“Estou dando tudo de mim, fazendo o melhor possível, dizia ela. Estou tentando dar a 

vocês a melhor oportunidade que podem ter. [...] Não pensem que é fácil para mim 

tão pouco, dizia Tia Lydia” (ATWOOD, 2017, p. 69 e 70). 

Dentro do centro de treinamento, do Centro Vermelho, essas severas 

mulheres parecem exercer a função de propagadoras das palavras e da fé cega de 

Gilead. Não existem fissuras aparentes nas figuras projetadas pelos homens, não há 

espaço para que as mulheres ali doutrinadas percebam qualquer falha de caráter que 

possa vir a existir. Tudo leva a crer que não existem falhas nas suas mais devotadas 

seguidoras. Aos olhos de quem é oprimido, o opressor sempre parece mais cruel, pois 

a ele só é dada a versão maquiada da história. Não existem motivos para que a Offred, 

ou qualquer outra Aia, duvide da lealdade que as Tias apresentam em seus discursos 

inflamados – especialmente no que diz respeito à Tia Lydia -, discursos que sugerem 

a real crença de que a supremacia imposta representa o melhor caminho a ser seguido 

e que este deve ser feito sem questionamentos, sem dúvidas. Por pior que tudo possa 

parecer, por mais dolorosos que venham a ser os castigos, por mais desvalorizadas 

e escravizadas as demais mulheres sejam, todo o sofrimento é pago em prol dos 

louros que serão colhidos no futuro. Nenhuma dor é em vão quando se é sentida, ou 

infligida, em nome de Deus e de Gilead: “estar onde estou não é uma prisão e sim um 

privilégio, como dizia Tia Lydia” (ATWOOD, 2017, p. 16). 

Para se ter uma ideia, dentro do Centro, é comum que as Aias sejam 

submetidas a um certo tipo de confissão – que as Tias chamam de Testemunho. 

Durante esse processo, como afirma Offred, “é mais seguro inventar coisas do que 

dizer que você não tem nada a revelar” (ATWOOD, 2017, p 88). Para Gilead, toda 

mulher é uma pecadora em potencial, uma mulher sem pecados não pode ser 

subjugada, com isso, essas confissões forçadas, e muitas vezes humilhantes a ponto 

de tornarem-se torturas físicas, funcionam não apenas como uma maneira de 

expurgar antigos demônios que possam vir a se manifestar no futuro – e de alguma 

forma atrapalhar o processo de doutrinação –, mas também como um artifício de 

convencimento, fazendo com que as próprias Aias se sintam na obrigação de dar seus 

testemunhos como prova de uma obediência e assim sentirem-se como parte efetiva 

do movimento de fé no bem maior. Assim, os Testemunhos evocados pelas Tias 



69 
 

funcionam como um meio para que as Aias passem a odiar a si próprias, e umas às 

outras, passando então a desprezarem as mulheres que eram antes de Gilead, 

quando ainda viviam no pecado. Esses relatos estão longe de representar um 

desabafo, pois são, na verdade, uma das situações mais torturantes e odiosas 

passadas dentro daquele ambiente, conforme podemos ler nos trechos a seguir: 

É Janine contando como foi currada por uma gangue aos catorze anos e fez 
um aborto. Ela contou a mesma história na semana passada. Parecia quase 
orgulhosa do ocorrido. 

[...] 
 
Mas de quem foi a culpa? diz Tia Helena, levantando um dedo roliço.  
Dela, foi dela, foi dela, foi dela, entoamos em uníssono. 
Quem os seduziu? Tia Helena sorriu radiante, satisfeita conosco. 
Ela seduziu. Ela seduziu. Ela seduziu. 
Por que Deus permitiu que uma coisa tão terrível acontecesse? 
Para lhe ensinar uma lição. [...] 
 
Eu costumava me ter em boa conta. Naquele momento eu não me tinha.  
 
Aquilo foi na semana passada. Nesta semana Janine não espera que 
comecemos com as zombarias. Foi minha culpa, diz ela. Foi minha própria 
culpa. eu os incitei, os seduzi. Mereci o sofrimento. 
 
Muito bem Janine, diz Tia Lydia. Você é um exemplo. (ATWOOD, 2017, p. 
88) 

 

Talvez seja meio incompreensível como, mesmo apesar de tudo, seja 

possível que haja mulheres capazes de serem devotadas a um regime que tirou tudo 

do sexo feminino, que o reduziu a categorias, vestimentas e funções específicas, 

tirando direitos, individualidades e liberdades. Entretanto, até o presente momento da 

visão de Gilead, que nos é dada através dos olhos da Offred, tudo que temos são sim 

mulheres antifeministas, Tias, que, parecendo tão fiéis e crédulas, mostram-se 

capazes de tudo, inclusive subjugar outras mulheres, em prol da crença no poder 

maior e divino que governa a todos os gileadeanos.  

Para as gerações que vierem depois, dizia Tia Lydia, será tão melhor. As 
mulheres viverão juntas em harmonia, todas numa única família, vocês serão 
como filhas para elas, e quando o nível da população voltar a subir de acordo 
com as expectativas, não precisaremos transferir vocês de uma casa para 
outra porque haverá mulheres suficientes, poderão existir verdadeiros laços 
de afeto, dizia ela [...] Mulheres unidas para um fim comum! (ATWOOD, 2017, 
p. 195) 

O discurso inflamado, não apenas de Tia Lydia, mas no contexto geral de 

toda a categoria das Tias, corrobora com a visão de futuro que Gilead, como 



70 
 

supremacia masculina, costumava desenhar para seu povo, uma visão de uma Gilead 

utópica, perfeita, onde todos e todas poderiam viver em harmonia, compartilhando dos 

louros colhidos e cuidando para que as árvores se mantenham saudáveis e dando 

bons frutos. Em um sistema totalitarista como este, aqueles que possuem alguma 

parcela de poder, por menor que seja, nunca irão demonstrar fraquezas ou uma visão 

pessimista de futuro; eles podem até mesmo não acreditar totalmente nas palavras 

que proferem, podem até ter consciência de que suas metas são falhas, que seus 

métodos são cruéis, mas a imagem que transmitem para aqueles que estão abaixo 

deles, dominados por eles, é sempre a da perfeição, da devoção máxima e da 

esperança de dias ainda melhores. Assim como o presente jamais será tido como 

ruim, ele é apenas o caminho mais longo e ainda não desbravado, “costumeiro, dizia 

Tia Lydia, é aquilo a que vocês estão habituadas. Isso pode não parecer costumeiro 

agora, mas depois de algum tempo será. Irá se tornar costumeiro” (ATWOOD, 2017, 

p. 46). 

No que diz respeito à dominância das Tias, no romance narrado por Offred, 

é necessário frisar que a função de educadoras concedida a elas lhes permitiu não 

apenas disciplinar as Aias, mas seus corpos, seus gestos e suas vidas. Nas mãos das 

Tias, as Aias tornaram-se um corpo fértil a ser moldado, controlado, adestrado e 

doutrinado de modo a suas existências sejam aprimoradas em prol da procriação e 

apenas isso. A carga opressiva imposta acaba indo muito além da aceitação e 

perpassa pela violência não apenas física, mas também psicológica: mulheres como 

a nossa narradora não possuem mais controle algum sobre si próprias, sobre seus 

corpos, seus atos, sobre seus direitos de existir enquanto seres humanos livres. No 

Centro Vermelho, a violência aplicada ao corpo não basta, não é assustadora o 

bastante – uma vez que dores físicas passam e ferimentos cicatrizam –, é necessário 

destruir as noções de posse e direito sobre os próprios corpos, tonar os receptáculos 

vazios e então preenchê-los com o que é esperado, adaptá-los aos novos moldes.  

Existe mais de um tipo de liberdade, dizia Tia Lydia. Liberdade para, a 
faculdade de fazer ou não fazer qualquer coisa, e liberdade de, que significa 
estar livre de alguma coisa. Nos tempos da anarquia, era liberdade para. 
Agora a vocês está sendo concedida a liberdade de. Não a subestimem [...] 
Éramos uma sociedade que estava morrendo, dizia Tia Lydia, de um excesso 
de escolhas (ATWOOD, 2017, p. 36). 

Assim, a única maneira possível e aceitável neste momento é a de 

compreender ou caracterizar as Tias de O Conto da Aia como defensoras e porta-



71 
 

vozes de um sistema opressor, que escraviza mulheres em prol de uma visão 

distorcida que esse mesmo sistema possui para aquela comunidade. É sim um ponto 

de vista reduzido, por ser visto de apenas uma única perspectiva – como dito 

anteriormente -, mas é ele que nos permite questionar, e até mesmo nos indignarmos, 

com a ideia de mesmo diante de toda a barbárie imposta pelos filhos de Jacó, 

existirem mulheres capazes de segui-los, concordar com suas tão distorcidas e 

opressoras ideias, passando, assim, a, não apenas doutrinar suas iguais, mas castigá-

las, subjugá-las em prol de palavras que também as oprimem e as desvalorizam 

enquanto mulheres, enquanto seres humanos.  

Não apenas dentro do universo distópico criado por Margaret Atwood, mas 

também no mundo real, na realidade na qual estamos inseridos, as mulheres são 

criadas de modo a se odiarem: o sistema fabrica essa ideia de competição feminina 

de modo a evitar que laços sejam criados, que as relações criadas entre as mulheres 

possam se tornar fortes o bastante para desajustar a perspectiva de poder masculino. 

Mulheres desunidas se ajustam aos moldes com maior facilidade, e a autora soube 

muito bem utilizar dessa perspectiva para respaldar a necessidade que os poderosos 

homens gileadeanos viam em manter as mulheres afastadas, seja dando a elas um 

pouco de poder sobre as outras – como no caso das Tias –, como submetendo-as às 

mãos semelhantes às suas – como fizeram com as Aias. Por este motivo, torna-se tão 

difícil para Offred, e consequentemente para os seus leitores, afastar-se da visão 

perversa criada para as Tias. É extremamente complexa a tarefa de encontrar alguma 

espécie de reconhecimento ou empatia por mulheres, que mesmo estando inseridas 

no mesmo ambiente de desigualdade e opressão – ambiente este que também roubou 

delas suas identidades, individualidades e liberdades –, são capazes de compactuar 

com as vontades dos opressores e, ainda pior, colocarem-se também na posição de 

opressoras. 

Existiam muitas mulheres dispostas a servir como Tias, fosse por causa de 
uma crença genuína no que chamavam de ‘valores tradicionais’, ou pelos 
benefícios que poderiam desse modo adquirir. Quando o poder é escasso, 
ter um pouco dele é tentador. (ATWOOD, 2017, p. 362) 

 

No entanto, essa visão primária sobre as Tias cai por terra quando voltamos 

nossas atenções ao romance publicado pela mesma autora em 2019, quando a 

problemática em torno de ouvir apenas uma versão da história nos é afastada. Com o 

novo olhar lançado sobre Gilead em Os Testamentos, essas fervorosas seguidoras 



72 
 

não podem mais serem vistas apenas sob esse aspecto de fé cega e desmedida; suas 

crueldades não podem ser tomadas tão-somente como sendo um arranjo para manter 

a ordem e garantir o sucesso da estrutura de poder imposta pelos Filhos de Jacó. 

Muitas dessas mulheres representam, acima de tudo, a vontade de sobreviver, de se 

manterem vivas, bem como a oportunidade de utilizar o pouco poder que lhes é 

concedido em prol delas mesmas, da liberdade e da justiça. 

Elas ainda vestem marrom, mas, ao mesmo tempo, vestem muito além de 

posição imposta, muito além da servidão a Gilead, elas vestem o poder, a posição que 

antes não nos havia sido revelada. As Tias ainda são as responsáveis pelo 

treinamento das Aias, no entanto, agora temos um novo olhar sobre elas e 

percebemos que elas não se resumem só a essa função de cuidadoras ou 

doutrinadoras. Responsáveis pelo Ardua Hall, local ondem vivem e treinam não 

apenas as Aias, mas também as outras mulheres postulantes a Tias e que se tornarão 

Pérolas – falaremos melhor sobre isso mais à frente no texto -, descobrimos que elas 

não apenas têm acesso à leitura e à escrita, como também a uma das poucas 

bibliotecas restantes, e é lá que são guardados os registros das linhagens de Gilead 

– fatos esses que serão de extrema importância na arquitetação do plano que 

possibilitou a queda do regime, e que nos permitiram ter acesso a outras vozes 

narrativas como a da Tia Lydia. No Ardua Hall descobrimos o mais valioso poder das 

Tias, o poder da informação, apesar de que apenas as Tias seniores tivessem acesso 

à grande parte dos conteúdos que estavam mantidos entre aquelas paredes. 

Os homens, portanto, tinham a força bélica e o poder relativo da “palavra 
final”. No entanto, estava nas mãos das mulheres os textos sagrados, a 
literatura, e as linhas genealógicas de todos em Gilead. Além disso, muitas 
outras decisões eram tomadas pelas mulheres ou passavam por elas. 
(BUCHWEITZ, 2020, p. 54) 
 
Escrevo essas palavras no meu gabinete particular dentro da biblioteca do 
Ardua Hall [...] Com o passar dos anos enterrei muitos ossos; agora minha 
vontade é de exumá-los – nem que seja só para te edificar, meu leitor 
desconhecido. Se você estiver lendo isso, pelo menos este manuscrito terá 
sobrevivido. [...] 
Apesar dessas precauções, estou ciente do risco que eu corro: escrever pode 
ser perigoso. (ATWOOD, 2019, p. 12 e 13) 
 

“Apenas os mortos têm permissão para ter estátuas, mas ganhei uma ainda 

em vida. Eu já estou petrificada.” (ATWOOD, 2019, p. 11). Com essa anotação feita 

por uma Tia – que mais adiante no romance descobriremos ser a Tia Lydia –, Atwood 

abre a narração sob um novo olhar sobre a República Gileadiana. Essa nova 



73 
 

perspectiva não apenas nos apresenta três diferentes narradoras – como já dito 

anteriormente – mas também denota novas nuances, antes desconhecidas,d sobre 

essas mulheres que fizeram parte do processo de criação de Gilead desde o princípio. 

Se durante a leitura de O Conto da Aia nunca nos passou pela cabeça a hipótese de 

uma mulher ganhar uma estátua, em Os Testamentos nos surpreenderemos ao 

finalmente compreender que isso não é apenas possível, como esperado. Ao contrário 

do que muito se pensa a respeito da posição da mulher na sociedade patriarcal, sob 

o ponto de vista da categoria de gênero, de que a mulher não é determinada por ela 

mesmo, mas pelo olhar do homem, não podendo ser considerada um ser autônomo 

(BEAUVOIR, 1970), as obras de Margaret Atwood nos levam a perceber que, com um 

olhar mais aprofundado sobre os movimentos feitos pelas mulheres gileadeanas – 

sejam esses movimentos contra ou à favor do fluxo imposto pelo sistema –, nem toda 

a parcela feminina dessa sociedade é destituída de poder ou dependente das figuras 

masculinas, e não se encontra fielmente disposta a obedecer a tudo que lhe é imposto 

ou se mantém passiva perante a posição de inessencial que lhes submetem. 

Tia Lydia, Tia Vidala, Tia Elizabeth, Tia Helena e Ardua Hall. Quatro 

importantes personagens responsáveis por compor um novo cenário – ou um cenário 

já antes existente, mas que esteve ocultado pela narração de Offred – capaz de abrir 

novos horizontes no que diz respeito ao papel dessas mulheres, e dessa instituição 

formada por elas, na construção, manutenção e queda da República:  

Em Os Testamentos, há uma outra luz acerca do papel das Tias em Gilead, 
principalmente o de Tia Lydia. Se em O Conto da Aia, ela era vista pelas 
outras aias como um carrasco, em Os Testamentos Tia Lydia não deixou de 
ser o carrasco, mas tornou-se também a personificação de uma esperança 
de salvação. Ela tornou-se a esperança de fuga para muitas aias que fugiam 
com ajuda do Mayday que, por sua vez, contava com as informações 
privilegiadas de Tia Lydia. (BUCHWEITZ, 2020, p. 55) 
 
 

O romance publicado por Atwood em 2019 de forma alguma isenta as Tias 

de todas as barbáries cometidas, transformando-as em santas injustiçadas; o que a 

autora fez na construção da obra foi trazer um background até então desconhecido 

ao público, e é através desse pano de fundo que podemos compreender melhor qual 

o verdadeiro papel delas na trama. Mesmo no que diz respeito ao papel das Tias 

Fundadoras (Lydia, Vidala, Elizabeth e Helena) há pontos diferentes a serem 

discutidos, há níveis diferentes de comprometimento, fé e poder: enquanto Tia Vidala 

esteve lá desde o início do planejamento e criação de Gilead, sempre se mantendo 



74 
 

fiel e crente – tendo escolhido fazer parte do regime –, foi Tia Lydia quem ganhou uma 

estátua em sua homenagem – mesmo mostrando certa vaidade, indisciplina e tendo 

sido arrancada de sua vida e jogada nessa nova realidade –; já Tia Elizabeth e Tia 

Helena transitavam entre as duas, servindo de peão no jogo de poder – de quem 

merece ou manda mais – promovido por elas. 

Apesar de nossa fingida harmonia, ou até fingida colegialidade, a hostilidade 
subjacente já estava se criando. Se aqui é um galinheiro, pensei, quero ser a 
galinha-alfa. Para isso preciso estabelecer minha hierarquia dentro do 
galinheiro. Eu já fizera uma inimiga em Vidala. Ela se via como a líder natural, 
mas essa ideia havia saído de cogitação. Ela haveria de se por a mim de todo 
o jeito. (ATWOOD, 2019, p. 195) 

Por muito tempo durante a leitura de O Conto da Aia, e até mesmo das 

Notas Históricas que aparecem ao final do romance, manteve-se a convenção de que 

a verdadeira Tia, a genuína e que esteve presente desde a concepção de Gilead, era 

a Tia Lydia, tendo em vista que durante toda a narração de Offred era ela quem estava 

em destaque no comando das Aias, no controle do Centro Vermelho, parecendo 

sempre a mais temida e respeitada. No entanto, por mais que, em Os Testamentos, 

descubramos que fora ela a única mulher a ter direito a uma estátua em Gilead, 

também tomamos a consciência de que a Tia Vidala fora a única das Tias que esteve 

lá desde o início, e, com a chegada da outra, viu-se deixada de lado, inevitavelmente 

sentindo-se, então, numa posição desvalorizada, já que Tia Lydia acabou por usurpar 

para si a posição de destaque e poder que de direito deveria ser concedida a outra. 

Na minha própria época sou uma lenda, viva porém mais do que viva, morta 
porém mais do que morta. [...] Sou o bicho-papão que as Marthas usam para 
assustar crianças pequenas: Se você não se comportar, a Tia Lydia vai vir te 
pegar! Também sou o modelo de perfeição moral a ser imitado – O que a Tia 
Lydia gostaria que você fizesse? – e uma juíza ou arbitra na inquisição 
nebulosa da imaginação – O que a Tia Lydia diria de uma coisa dessas?  
Estou inchada de poder. (ATWOOD, 2019, p. 40)  

Esses sentimentos de exclusão e injustiça que perpassam a relação da Tia 

Vidala com a Tia Lydia não permitem que a primeira veja a segunda com bons olhos, 

com olhos de credulidade e muito menos de admiração. Para Vidala a outra Tia 

representa um sinal de alerta, de perigo, alguém que precisa ser vigiada, que precisa 

ser desacreditada, que não representa os verdadeiros ideais gileadeanos, não da 

forma como ela própria representaria. Um dos principais fatores que corroboram para 

essa constante inimizade entre as duas é a estátua erguida em nome da Tia Lydia – 

a obra erguida para a outra no jardim do Ardua Hall não representa apenas a 



75 
 

iniquidade com que ela fora tirada de seu posto de direito, mas a adoração a uma 

falsa moral, uma falsa divindade que nem ao menos merece essa posição de destaque 

que lhe foi concedida, o poder que injustamente lhe foi dado. 

- Nesse momento eu gostaria de lhe comunicar que sua estátua tem sido 
citada como motivo de preocupação – disse ela. 
- É mesmo? – perguntei. – Como assim? 
- As oferendas. As laranjas. Os ovos. Tia Elizabeth crê que esse excesso de 
atenção é perigosamente próximo da adoração. E isso seria idolatria – 
ajuntou ela. – Que é um pecado grave. (ATWOOD, 2019, p. 198) 

No quarto dia, o que assoma no campo de visão da câmera bem no romper 
da alvorada senão o nariz grande e vermelho da Tia Vidala [...] A segunda 
câmera forneceu uma tomada mais ampla: ela usava luvas – astuto de sua 
parte – e do bolso ela retirou um ovo, seguido de uma laranja. Tendo olhada 
ao seu redor para garantir que ninguém a observava, depositou essas 
oferendas votivas aos meus pés, juntamente com um bebezinho de plástico. 
Então, no chão, ao lado da estátua, ela deixou cair um lencinho bordado com 
lilases: um conhecidíssimo acessório meu. [...] Era a própria Vidala que 
plantava a prova contra mim. [...] Qualquer passo em falso por parte da minha 
rival era uma dádiva do destino. (ATWOOD, 2019, p. 228 e 229) 
 

No jogo de poder criado entre as duas, observamos o quanto o acesso às 

informações as torna não apenas úteis para o regime, mas perigosas. Tia Lydia tem 

consciência do papel conspiratório contra si que a outra desempenha dentro do Ardua 

Hall, e também de Gilead, e quanto isso pode vir a atrapalhar seus planos; no entanto, 

livrar-se de Vidala seria um erro capaz de entregá-la aos lobos, como ela mesma 

conclui ao afirmar que deve manter os inimigos ainda mais perto, uma vez que sabe 

que não possui amigos (ATWOOD, 2019, p. 200). Por outro lado, mesmo não tendo 

provas concretas a respeito da infidelidade de Tia Lydia para com o regime, Tia Vidala 

está correta em duvidar e em tentar desmascará-la.  

Nessa relação entre as duas Tias, existem dois pesos e duas medidas que 

precisam ficar bem claros para nós, para que compreendamos os papéis que ambas 

desempenham em Gilead. Na posição de quem esteve desde o início de tudo, Tia 

Vidala é a mais crente e fiel das Tias, é a mulher que não apenas desempenha o papel 

de carrasca, que condiciona e até mesmo tortura outras mulheres de modo a moldá-

las aos princípios de Gilead, como ela é a mulher que escolheu estar lá, não teve que 

passar pelas mesmas provações que as demais, ela era uma Tia porque queria ser 

uma Tia, porque concordava com tudo que era infligido às outras e a si própria. Por 

outro lado, Tia Lydia não se tornou uma tia porque quis – como já mencionado 

anteriormente, ela também fora arrancada de sua realidade, destituída de si própria e 

jogada aos lobos nessa realidade distópica e opressora –, mas sim porque ou era isso 



76 
 

ou a morte, não havia um meio termo, uma solução menos extremista; com isso, todo 

o poder que ela tomou para si não foi no sentido de tornar-se um exemplo a ser 

seguido, mas sim como uma ferramenta de autodefesa, um caminho mais longo a ser 

seguido, que, no entanto, era o mais certo de levá-la ao local desejado, o que a levaria 

a destruir Gilead de dentro. 

Mesmo que, de perspectivas diferentes, elas ainda façam parte do mesmo 

quadro de poder, constituem, para as demais mulheres, a mesma figura a ser não 

apenas respeitada, mas temida, enquanto que, para os homens, elas representam a 

mesma ferramenta a ser usada para moldar a parcela feminina que tanto lhes é útil. 

Assim como era no Centro Vermelho, dentro do Ardua Hall as Tias representam a lei, 

elas tinham “carta branca” (ATWOOD, 2019, p. 195) para possuir o controle absoluto, 

não apenas sobre tudo que acontece entre suas paredes, mas também sobre 

aspectos que envolvem os arquivos genealógicos de Gilead. Assim conseguem 

manipular situações de modo a lhes darem ainda mais poder ou novas ferramentas a 

serem utilizadas em favor de suas metas. A exemplo disso, temos a criação das 

Pérolas e a acolhida de Agnes Jemina e Becka como postulantes à Tias que tentavam 

escapar de casamentos desastrosos – ambas realizações da Tia Lydia. 

Dentro dele, o comando deve ser das mulheres. Exceto em casos de extrema 
necessidade, os homens não devem penetrar nos limites de nossas 
instalações, nem questionar nossos métodos. Seremos julgadas unicamente 
pelos nossos resultados. (ATWOOD, 2019, p. 194) 

O principal erro dos homens, especialmente do Comandante Judd – que 

fora o responsável por designar os papéis às Tias Seniores –, foi conceder a essas 

mulheres, além do poder de controlar as Aias, o acesso à informação, a escrita e à 

leitura, inclusive a liberdade para usarem essas ferramentas de poder como melhor 

lhes servisse. Na tentativa de se livrarem da tarefa dispendiosa e exaustiva de 

ocuparem-se do resto da parcela feminina de Gilead, eles acabaram por abrir uma 

porta para um caminho sem volta, um caminho que os levaria à queda: abriram mão 

de um poder que nas mãos de uma mulher ambiciosa como a Tia Lydia, tornou-se 

ainda maior, ramificado, ao ponto de ser indetectável e letal.  

Tia Lydia soube dissolver esse poder e essa liberdade que lhe foram 

concedidos, mesmo que inconscientemente, em pequenas sutilezas que, aos olhos 

dos Comandantes, e também das outras Tias – à exceção de Tia Vidala, que, como 



77 
 

sabemos, via sempre com olhos duvidosos as decisões de Lydia -, nada mais eram 

que novos artifícios criados em prol de sua fé em Gilead, em prol do crescimento e 

perpetuação do regime dentro e fora de suas fronteiras. 

As Pérolas tinham sido ideia minha [...] Oficialmente, as Pérolas só se 
reportam a mim, pois seria malvisto um Comandante se envolver nos 
detalhes do que é essencialmente um trabalho de mulher; embora, é claro, 
eu precise informar a ele tudo que eu julgue ou necessário, ou inevitável. Se 
eu o informar de mais, eu perderia o controle; se eu o informar de menos, 
suspeitariam de mim. [...] Minha iniciativa das Pérolas chegou num momento 
crucial para ele. (ATWOOD, 2019, p. 74) 

Trajadas em seus vestidos cor de prata e na posse de seus característicos 

colares de pérolas, as jovens iniciantes – que almejavam a carreira de Tia ou apenas 

viam na função uma maneira de viver a fé sem os desgastes que as demais mulheres 

sofriam dentro do regime – acabaram por servir não apenas como enviadas de Gilead, 

divulgando suas palavras e recrutando outras jovens como acreditavam ser seu maior 

propósito, mas sim como enviadas da Tia Lydia, como peças importantes para a 

destruição daquilo que acreditavam defender. Se, para o regime e para si próprias, 

elas serviam como ferramentas de grande valor para o crescimento de Gilead dentro 

e fora de suas fronteiras, para a Tia Senior essas jovens representavam panos 

quentes na sua relação de fé com o regime e, acima de tudo, uma maneira de trocar 

informações com o exterior (especialmente com o Mayday), colocando seus planos 

de vingança em prática sem que os Comandantes ou alguém de dentro de Gilead 

(inclusive as próprias Pérolas e Tias) desconfiassem. 

Através das Pérolas, Tia Lydia conseguia enviar importantes documentos 

e informações sobre Gilead para o lado de fora, assim como também conseguia o 

movimento inverso, através de micropontos escondidos nos panfletos que as jovens 

postulantes entregavam ou traziam de volta, ao mesmo tempo que as utilizava como 

uma medida cautelar para trazer informações e novas pessoas para o regime, fazendo 

com que os Comandantes e demais gileadeanos ainda a vissem como alguém fiel e 

necessária para o crescimento e manutenção daquela realidade. Manter-se útil e 

dentro do papel era um mal necessário para manter-se viva. Foi graças a sua criação, 

às suas preciosas Pérolas, que a bebê Nicole – já uma adolescente – pôde voltar para 

Gilead, mesmo que com a mesma função que os Filhos de Jacó esperavam dar a ela.  

- Mas, mudando de assunto, venho informar que a Bebê Nicole acaba de ser 
importada com segurança para Gilead. 
- Ah, que bela jogada! Muito bem! – disse ele. 
- As minhas Pérolas foram da maior eficiência. – falei.  



78 
 

[...] 
Mais uma vez, excelente, Tia Lydia. Você de fato é uma joia. (ATWOOD, 
2019, p. 300 e 301) 
 

Trazer Nicole para dentro de Gilead foi, ao mesmo tempo, uma manobra 

em prol da visão que o regime possuía da Lydia enquanto Tia devota e servil, como 

também a peça-chave para que ela pudesse dar seguimento aos seus planos. 

Entretanto, ela tinha plena consciência dos riscos que estava correndo, uma vez que 

dependia de que as peças se movessem no tabuleiro da maneira como havia 

planejado, nas suas palavras: “estou sob o fio da espada” (ATWOOD, 2019, p. 337). 

Seu plano era perigoso demais, já que dependia de pessoas que não tinham 

conhecimento dos reais intuitos por trás das ações que iriam executar. Havia sim muito 

poder em suas mãos, mas não dependia só de si, precisava não apenas que algumas 

partes envolvidas se mantivessem no escuro, como também que as demais 

compreendessem e aceitassem seus verdadeiros papéis no jogo, aceitassem o real 

propósito por trás de tudo. 

Assim, além das Pérolas e de Nicole – que entrou em Gilead não apenas 

como uma dessas devotas jovens, mas graças a elas – outros dois elementos de 

extrema importância para o desenrolar da história foram Agnes e Becka. Vale ressaltar 

que ambas só puderam ser resgatadas de seus destinos e cumprir seus papéis – 

mesmo que, em princípio, desconhecessem completamente quais eram - graças à 

influência de Tia Lydia. Tanto Agnes quanto Becka eram garotas que cresceram 

dentro de Gilead, filhas de homens importantes dentro do regime (a primeira filha de 

um Comandante e a segunda de um dentista). Elas viveram suas vidas representando 

os papéis que lhes foram impostos, respeitando e sendo fiéis à realidade e às histórias 

que as cercavam. A essas meninas era reservado o futuro do que o regime, e suas 

famílias, consideravam um bom casamento (que provavelmente deveria ocorrer com 

um Comandante viúvo ou com filhos de homens que também fossem considerados 

importantes ou à altura do futuro das meninas e de Gilead), com filhos (fossem eles 

gerados por elas ou por suas futuras Aias). No entanto, não era o que elas próprias 

desejavam para si, já que casamento estava fora de cogitação (seja por traumas 

sofridos, como no caso de Becka, que era aliciada pelo pai, ou da Agnes, que era 

completamente avessa a ideia de se casar) e afirmavam-se capazes de fazer qualquer 

coisa para que conseguissem afastar-se desse destino. Tia Lydia soube aproveitar-se 

muito bem dessa situação. 



79 
 

Mesmo tendo seus futuros planejados pelo regime, na posição de status 

em que elas se encontravam (filhas do alto escalão de Gilead), essas jovens garotas 

ainda possuíam a vantagem de ter a chance de mudar seus destinos, ao contrário das 

Aias, por exemplo. Elas possuíam acesso a outros níveis de poder e também tinham 

a quem recorrer, coisas que outras mulheres fora do círculo mais alto do regime jamais 

teriam acesso. Por mais que inicialmente não soubessem das verdadeiras intensões 

por trás da ajuda que receberam – assim como também não sabiam que Agnes era 

na verdade irmã da Bebê Nicole –, elas ainda se encontravam na posição elevada de 

poder argumentar que receberam “o chamado para uma missão maior” (ATWOOD, 

2019, p. 233) e, ao aceitarem o destino de postulantes a Tias/Pérolas, puderam mudar 

seus papéis dentro do regime, coisas que, ao lermos O Conto da Aia, jamais 

acharíamos possíveis de acontecer. 

 

 

4.2 As Aias vestem silêncio 

 

Alma. Janine. Dolores. Moira. June. (ATWOOD, 2017, p. 12) 
 
 

Como já sabemos, a divisão política e social de Gilead procurava favorecer 

os homens e desumanizar as mulheres, submetendo-as às divisões e categorizações 

já conhecidas por nós, que acabavam por subverter a possibilidade de individualidade 

e as transformaram em instrumentos massificados de corpos, cujas suas funções 

serviam única e exclusivamente aos propósitos e aos homens que governavam tudo. 

Tias, Aias, Esposas, Marthas, entre outras, todas essas mulheres representam as 

classes mais desfavorecidas, as mais fracas, as menos preocupantes ou perigosas. 

Para Os Filhos de Jacó, essas mulheres – que eles acreditavam estar sob seu controle 

– não representavam nenhum perigo real; dessa forma, por mais problemas que elas 

pudessem vir a gerar para o regime, ainda sim elas seriam controladas e 

neutralizadas. No entanto, ao acreditarem que o caráter de submissão e inferioridade 

que foi imposto a essas mulheres os manteria em total posição de poder e controle, 

eles abriram espaço para que essas mesmas mulheres tomassem conhecimento de 

suas devidas importâncias para Gilead e assim assumissem para si novos papéis, 

sem deixar de lado os que lhes foram impostos. 



80 
 

Tento não pensar demais. Como outras coisas agora, os pensamentos 
devem ser racionados. Há muita coisa em que não é produtivo pensar. 
Pensar pode prejudicar suas chances, e eu pretendo durar. [...] Não é de 
fugas que eles têm medo. Não iríamos muito longe. São daquelas outras 
fugas, aquelas que você pode abrir em si mesma, se tiver um instrumento 
cortante. (ATWOOD, 2017, p. 16) 
 

Tanto a Gilead de O Conto da Aia quanto a de Os Testamentos possuem 

a mesma categorização imposta às mulheres, conforme já foi antes comentado, tendo 

cada uma dessas divisões sua função específica e lugar específico dentro da 

hierarquia do regime. As Aias, por sua vez, cobertas por seus vestidos vermelhos, 

estão estritamente ligadas à reprodução, e devem não apenas obediência às Tias, 

mas também aos seus futuros Comandantes e Esposas. Essas mulheres receberam 

essa designação como uma referência ao episódio bíblico em que Raquel, incapaz de 

engravidar e dar um herdeiro ao seu marido Jacó, se vê na obrigação de entregar sua 

aia (dama de companhia) para que ele a fecunde, conforme a citação: “e ela lhe disse: 

Eia aqui a minha serva, Bilha; Entra nela para que tenha filhos, sobre os meus joelhos, 

e eu, assim, receba filhos por ela” (GÊNESIS, 30:1-3 Apud ATWOOD, 2017, p. 5). 

Desta forma, as Aias dos romances de Margaret são mulheres férteis que, após o 

doutrinamento passado pelas Tias, são forçosamente designadas a um dos 

Comandantes, dos filhos de Jacó, que fazem parte do alto escalão de comando de 

Gilead, e têm como obrigação gerar filhos saudáveis para ele e sua Esposa – e 

consequentemente para toda a sociedade que permeia o regime, já que as crianças 

pertencem a ele. O processo de procriação acontece através de cerimônias – que 

podem muito bem ser consideradas uma forma de estupro, uma vez que essas 

mulheres não participam por vontade própria, já que foram obrigadas a assumirem 

esse papel - realizadas no dia fértil de cada Aia, nas quais elas se deitam sobre os 

colos das Esposas que seguram suas mãos enquanto são penetradas pelos 

Comandantes. 

Eu me levanto da cadeira, avanço meus pés para a luz do sol, até os sapatos 
vermelhos, sem saltos para poupar a coluna e não para dançar. As luvas 
vermelhas estão sobre a cama. Pego-as, enfio-as em minhas mãos, dedo por 
dedo. Tudo, exceto a touca de grandes abas ao redor de minha cabeça, é 
vermelho: da cor do sangue, que nos define. (ATWOOD, 2017, p. 16) 

 
Se mulheres como as Tias, especialmente a Tia Lydia, souberam como tirar 

algum tipo de vantagem das condições que lhes foram impostas, com as Aias não foi 

muito diferente: em O Conto da Aia, Offred nos mostrou que, mais do que aceitar o 

que lhe cabia, ela precisou compreender o que estava verdadeiramente por trás da 



81 
 

sua posição social e, a partir daí, calcular suas ações de modo a sobreviver. O que 

distancia Offred de Tia Lydia, além da submissão da primeira à segunda, é o fato de 

que, com as suas ações, a Aia não procurava destruir Gilead, mas sim manter-se viva 

tempo suficiente para conseguir fugir daquela realidade.  

Ser uma Aia não significava apenas ser oprimida pelas mãos dos homens, 

mas também pelas mãos de outras mulheres (Tias e Esposas), era não poder confiar 

em suas iguais, mas tê-las como inimigas tão fortes – senão até mais – quanto os 

homens. Sendo assim, não havia possibilidade de Offred enxergar Tia Lydia com 

outros olhos senão os de uma vilã, uma mulher que também teve sua vida tirada do 

eixo e, mesmo assim, viu-se capaz de escolher subjugar as demais, ser fiel ao regime 

que tanto desprezava as mulheres. Ao apagar as antigas identidades das mulheres, 

Gilead transformou-as em receptáculos vazios, que poderiam ser preenchidos 

conforme bem entendessem, sem que as mulheres conhecessem umas os passados 

das outras. O ali e o agora eram o que contavam para a construção de seus caráteres. 

Assim, para Offred, o que Tia Lydia representou em seu passado não apenas era 

desconhecido, como não importava, mas sim a figura que ela representava naquele 

momento: a figura de carrasca. 

Não apenas à Offred, mas a todas as Aias recai a maior obrigatoriedade 

social que vai muito além de ser mãe, de gerar filhos: a obrigação de garantir o futuro 

de Gilead, uma geração nascida e criada dentro do regime. Nesse processo, elas 

acabam por perder além de suas subjetividades, o direito sobre seus próprios corpos, 

sobre suas vidas e até sobre seus nomes – que agora mudam conforme a posse de 

cada Comandante sobre elas, passando para a combinação do prefixo Of (de) + nome 

do Comandante: 

As Aias não se juntam voluntariamente a essa classe de mulheres: elas são 
forçosamente destituídas de suas vidas e identidades prévias para se 
tornarem propriedade do Estado e distribuídas a seu critério. O seu bem-estar 
importa apenas na medida em que estejam fortes o suficiente para 
executarem sua função de geradora; sua subjetividade é anulada por 
uniformes, por interação intersubjetiva limitada e por uma total privação da 
liberdade. (ARBO; MARQUES, 2019, p. 165)  

 
Esse sentimento de perda, de morte social, pode ser claramente visto a 

ponto de, em sua própria narração, Offred afirmar sua compreensão ao declarar-se 

como sendo apenas um “receptáculo humano, um útero de duas pernas e nada mais” 

(ATWOOD, 2017, p. 465), ao mesmo tempo que possui a consciência de que, para se 

manter viva, em primeiro lugar, ela deve cumprir com o que é esperado dela.  



82 
 

Ao longo da narrativa, o campo semântico do desmembramento da mulher é 
ampliado à medida que outras referências são associadas a esse útero de 
duas pernas, como “All flesh”, o nome do açougue, o banimento da 
pornografia (um assunto sempre associado à mulher e sua culpa) e “Pen is 
Envy” (p. 107), trocadilho que Offred faz com clara intenção de satirizar a 
inveja do pênis” (Freud) e a proibição da escrita para as mulheres. 
(CAMPELLO, 2003, p. 201) 

Afundo dentro de meu corpo como se dentro de um pântano, um atoleiro, 
onde só eu conheço os pontos de apoio seguros para os pés. Terreno 
traiçoeiro, meu próprio território. [...] A cada mês fico vigilante à espera de 
sangue, temerosamente, pois quando ele vem significa fracasso. Falhei mais 
uma vez em satisfazer as expectativas de outros, que se tornaram as minhas 
próprias expectativas (ATWOOD, 2017, p. 90). 

 

A existência dessa casta de mulheres não era apenas legitimada por um 

governo totalitário, mas também menosprezada pelo mesmo. O governo que se 

intitulava como uma república e que se construía a partir da mutilação de corpos 

femininos enxergava as Aias como sinônimos de sexualidade, fertilidade, ignorando 

não apenas as relações sexuais forçadas, mas também a força escondida por trás de 

mulheres que não têm mais nada a perder, estando dispostas a sobreviver. O único 

perigo que Gilead via nessas mulheres era o que dizia respeito a não fertilidade, aos 

métodos aos quais elas poderiam recorrer para tornarem-se inúteis ao propósito 

imposto a elas – seja retirando suas próprias vidas ou interrompendo alguma gravidez 

–; quaisquer outros deslizes ou insubordinações por elas cometidas ou era feito vista 

grossa ou aplicadas leves punições. Não havia o que mais retirar de mulheres que 

haviam perdido tudo, exceto o fato de serem mulheres. 

Os governantes gileadeanos fizeram tudo que estava ao seu alcance para 

transformar as mulheres em instrumentos, receptáculos vazios e moldáveis. No 

entanto, ignoraram por completo a essência da existência humana, suas 

complexidades e suas necessidades, que vão muito além do humano e invadem 

questões fisiológicas. De uma mulher pode ser retirado tudo: nome, identidade, 

liberdade, conhecimento; porém, fisiologicamente, ela ainda é uma mulher, e esse fato 

não pode ser ignorado, ainda mais em uma sociedade onde existem privações em 

todos os âmbitos. Vale ressaltar que, em Gilead, o acesso às mulheres não era 

permitido a todos os homens. Isso poderia gerar problemas: assim como ao se exigir 

que mulheres férteis obrigatoriamente deem frutos, existe a concepção de que os 

homens responsáveis por fecundá-las são todos hábeis e capazes para cumprir essa 

tarefa, mesmo que não sejam. 



83 
 

Se pensam em um beijo, devem então pensar imediatamente nos holofotes 
se acendendo, nos tiros de carabina. Em vez disso pensam em cumprir seu 
dever e serem promovidos a Anjos, e em possivelmente ter permissão de se 
casar, e então, se forem capazes de ganhar poder suficiente e viver até 
ficarem velhos o suficiente, de serem aquinhoados com uma Aia só deles. 
(ATWOOD, 2017, p. 33) 
 
- Talvez ele não possa – diz ela. 
Não sei a quem está se referindo. Quer dizer o Comandante ou Deus? Se for 
Deus, deveria dizer queira. De todo modo é heresia. São só as mulheres que 
não podem, que permanecem teimosamente fechadas, danificadas, 
defeituosas. (ATWOOD, 2017, p. 243) 

 

Não apenas Offred, mas as Aias como um todo, apesar de terem uma 

noção da tamanha importância que o poder de gerar filhos para o regime, elas ainda 

apresentavam a consciência de que quem estava no poder não as enxergava como 

partes importantes da engrenagem que trabalhava em prol da manutenção do regime. 

Por mais que Tia Lydia afirmasse que o futuro de Gilead estivesse nas mãos das Aias 

(ATWOOD, 2017, p. 59), esse não era um consenso, não valia como justificativa para 

que essas mulheres considerassem mais importantes que as demais, muito pelo 

contrário: uma Aia que não cumpre sua função é uma peça a ser descartada. Com 

isso, se uma Aia quer sobreviver e garantir que conseguirá cumprir o que dela é 

esperado, ela necessita utilizar-se de sua posição dentro das casas dos Comandantes 

e a pouca liberdade que pode lhe ser concedida – uma vez que consegue conquistar 

algum espaço ou até mesmo a confiança daqueles aos quais ela agora pertence.  

Por mais que houvesse regras a serem seguidas, elas muitas vezes iam 

contra a natureza humana, especialmente a do ser masculino: privar os homens do 

acesso livre às mulheres pode muitas vezes não apenas representar um problema 

para a ordem dentro do regime, mas abrir espaço para que as mulheres – que eles 

tanto queriam controlar e oprimir – utilizassem dessas brechas como algum tipo de 

vantagem ou poder, conforme o trecho a seguir: 

Eles tocam com os olhos, e eu remexo um pouco os quadris, sentindo a saia 
vermelha rodada balançar ao meu redor. É como dar uma banana quando se 
está atrás de uma cerca ou atiçar um cachorro com um osso mantido fora do 
alcance. [...] Então descubro que afinal não estou envergonhada. Aprecio o 
poder; o poder de um osso de cachorro, passivo mas presente. (ATWOOD, 
2017, p. 33) 

Aqui Offred acaba por utilizar-se, mesmo que numa espécie de brincadeira 

ou provocação, do poder que ela, enquanto Aia, ainda possui sobre os homens, sobre 

a libido deles. Dentro de Gilead, as mulheres tornaram-se frutos proibidos, 

especialmente as Aias – com suas longas vestes vermelhas e os chapéus brancos 



84 
 

que lhes ocultam as faces. Como podemos ver mais especificamente em O Conto da 

Aia, o acesso às mulheres não era permitido a todos os homens de Gilead, pois 

somente aqueles com melhores colocações dentro da hierarquia existente é que 

poderiam se casar – isso depois de algum tempo sendo parte ativa da sociedade –, e 

a Aias só estavam disponíveis ao alto escalão. Fatos como esses abrem espaço para 

uma experimentação por parte delas, assim como narra Offred na citação acima; o 

poder de despertar desejo é tentador, uma vez que se tem a consciência de que em 

tempos com tamanha abundância de proibições e restrições, qualquer impulso pode 

desencadear um desastre ou levar alguém a cometer algum crime. 

Com isso, manipular um homem ainda se apresenta como uma tarefa fácil, 

mesmo para mulheres gileadeanas, quase natural e intrínseca às suas naturezas, 

enquanto máquinas movidas a sexo (ATWOOD, 2017, p. 174). Cabe às Aias 

aprenderem a forma mais fácil de moldá-los e torná-los, de alguma forma, benéficos 

para elas, permitindo com que fossem ainda mais usadas de modo a obter algo em 

troca, conforme narra Offred: “Na terceira noite, pedi a ele uma loção para as mãos. 

Eu não queria soar suplicante, mas queria o que pudesse obter” (ATWOOD, 2017 p. 

190). 

Segundo o que a Offred nos narra na obra de 1985, ela pôde vivenciar bem 

de perto essa experiência, essas pequenas ocorrências de poder sobre os homens,  

e delas pôde obter alguma vantagem, por menor que esta fosse, desde o creme para 

mãos (presente de seu Comandante após tornar-se amante dele), passando pelo 

encontro com suas velha amiga Moira (que, mesmo ao acaso, só foi possível devido 

a ida de Offred à Casa de Jezebel juntamente com o Comandante), e, finalmente, 

chegando ao cumprimento da sua principal tarefa dentro do regime, gerando um filho 

que foi concebido através dos encontros às escondidas que foram arranjados (pela 

Esposa do Comandante) com Nick, o Guardião da família. 

Senti o comandante me observar enquanto virava as páginas. Eu sabia que 
estava fazendo algo que não deveria estar fazendo, e que ele encontrava 
prazer em me ver fazer. Eu deveria ter me sentido má. [...] Mas não me senti 
má. [...] De modo que lá estava, dito em outras palavras: a esposa dele não 
o compreendia. Era para isso que eu estava ali, então. A mesma velha 
história. Era banal demais para ser verdade. (ATWOOD, 2017, p. 189) 

Esse sentimento de poder, de adaptação para se conseguir qualquer tipo 

de benefício, não estava restrito apenas às relações das Aias com os homens, nem 

presos à via da transgressão – de estar fazendo algo proibido, de infringir as regras e 



85 
 

leis. Muitas vezes era necessário estabelecer uma estratégia mais submissa, pondo-

se nas mãos de suas semelhantes, para, de alguma forma, ser vista como alguém a 

ser mantida. Um importante exemplo desse tipo de reação ao regime é a Janine, com 

sua estranha relação de subjugação ao Centro Vermelho, e consequentemente à Tia 

Lydia: 

Ela achava que toda a choradeira e o arrependimento de Janine significavam 
alguma coisa, acreditava que Janine tinha sido subjugada, acreditava que 
Janine fosse uma verdadeira crente. Mas, àquela altura, Janine havia se 
tornado como um cachorrinho que foi chutado e castigado com demasiada 
frequência, por gente demais, ao acaso: ela se deitaria de barriga para cima 
para qualquer pessoa, diria qualquer coisa, só por um momento de 
aprovação. (ATWOOD, 2017, p. 157) 

 

Toda a submissão que Janine demonstra possuir pode ser interpretada 

como uma forma de se manter viva, uma vez que ela procura a possibilidade de ser 

útil de alguma forma e, daí quem sabe, conquistar algum tipo de mérito capaz de lhe 

dar uma migalha qualquer de reconhecimento. Enquanto Offred aceita seu papel de 

amante – tanto do Comandante, quanto de Nick –, de modo a obter ganhos, Janine 

assume o papel de subjugada, de serva fiel, ou até mesmo uma puxa-saco (como se 

dizia no pré-Gilead), para continuar ocupando o lugar que ocupa, uma vez que ela 

sabe que, ao falhar, é dali para pior. 

Durante a leitura de O Conto da Aia, estando apenas sob a perspectiva de 

Offred, temos acesso a todo o sofrimento e opressão que as Aias sofrem dentro de 

Gilead. Nos deparamos com os castigos físicos, com as torturas psicológicas, com as 

despersonalizações, com a perda dos nomes e individualidades, e, sobretudo, com o 

estupro. Do ponto de vista pelo qual observamos tudo isso, nos sentimos empáticos 

com o sofrimento dessas mulheres, buscamos questionar o porquê de tudo acontecer 

a elas, os motivos por trás de uma minoria que diz deter todo o poder, infligir tantas 

angústias e penas a seus humanos iguais. Todavia, um dos pontos cruciais para as 

narrativas em torno de Gilead é que ,para essa mesma Gilead, nada disso importa, as 

dores ou as angústias de uma Aias são completamente irrelevantes, pois elas só 

precisam ser férteis. 

Não obstante todo o sofrimento enfrentado por essa parcela feminina de 

Gilead, as Aias ainda são submetidas às Particicuções (eventos promovidos pelo 

regime, nos quais as Aias devem punir homens condenados por estupro, consistindo 

em morte por linchamento), que nada mais são do que mais um artifício usado para 

conter os impulsos dessas mulheres, ao mesmo tempo que servem como um placebo 



86 
 

para elas, que passam a acreditar que estão fazendo justiça com as próprias mãos. 

Contudo, esses eventos só corroboram com o fato de que Gilead não se importa 

realmente com essas mulheres, não o bastante para impedir crimes cometidos contra 

elas, uma vez que o estupro cometido por outros homens que não os no topo do poder 

é considerado crime, mas o estupro cometido pelos Comandantes, durante as 

Cerimônias, não é. Elas devem tirar a vida de homens acusados de estupros, é dada 

a elas essa tarefa e não são castigadas por isso, não são consideradas traidoras, 

assassinas, não há punições para as executoras, porque, para Gilead, isso é um 

bálsamo na vida de uma Aia. Quanto às outras torturas sofridas, os estupros infligidos 

por seus Comandantes, esses não são considerados crimes perante o regime, são 

partes da rotina de trabalho dessas mulheres, tudo em prol de gerar filhos: 

- Este homem foi condenado por estupro. – A voz dela treme de raiva, e de 
uma espécie de triunfo. – Um dia foi um Guardião. [...] A pena para estupro, 
como sabem, é a morte. Eu poderia acrescentar que esse crime envolveu 
duas de vocês e foi cometido à mão armada. Também foi brutal. Não 
ofenderei seus ouvidos com quaisquer detalhes, exceto para dizer que uma 
mulher estava grávida e o bebê morreu. [...] É demais, essa violação. O bebê 
também, depois de tudo que passamos. É verdade, há uma sede de sangue; 
quero rasgar, arrancar os olhos, despedaçar. (ATWOOD, 2017, p. 328) 
 
O ar está radiante de adrenalina, nos é permitido fazer qualquer coisa e isso 
é liberdade, em meu corpo também, estou inebriada, cambaleante, o 
vermelho se espalha por toda parte, mas antes que aquela maré de pano e 
corpos o golpeie Ofglen está abrindo caminho em meio às mulheres na nossa 
frente, propelindo-se com os cotovelos, à esquerda, à direita, e correndo para 
ele. Ela o empurra no chão, de lado, depois chuta-lhe a cabeça furiosamente 
[...] Agora há sons, há gritos sufocados, um ruído semelhante a rosnado, 
bramidos, e os corpos vermelhos saltam para frente e não posso mais ver, 
ele é obscurecido por braços, punhos, pés. [...] Ele se tornou uma coisa. 
(ATWOOD, 2017, p. 329) 

 

Nas citações acima, Offred narra o momento por trás da Particicução a qual 

foi submetida. Assim como ela, no primeiro momento temos a legítima impressão de 

que lhes fora dado o poder da justiça, da vingança – e de certa forma algum poder 

lhes foi dado, o poder de tirar uma vida. Todos os sentimentos vividos pelas Aias 

naquele momento são reais, a informação de que aquele homem era inocente só é 

dada depois do ato (e mesmo assim, das Aias ali presentes, só Offred e Ofglen a 

possuem), o ódio de saber que um homem tinha se achado no direito de estuprar uma 

Aia grávida, quando essas mulheres sofrem e tem suas vidas oprimidas na tentativa 

de gerar um filho, estava sim presente e forte. Mesmo que esse evento não tenha 

passado de uma encenação, ainda assim faz parte de um processo em que é 

permitido algum tipo de poder das mulheres sobre os homens: aqui elas têm a 



87 
 

permissão de tirar a vida de um deles, podem extravasar suas raivas, frustrações e 

anseios. No entanto, para Gilead, tudo não passa de mais uma forma de controle, seja 

no sentido de impedir que o Mayday cumprisse seu papel, seja no sentido de descobrir 

se havia ali alguma Aia que fosse cúmplice do homem, ou seja, de tornar todas 

cúmplices de um crime. 

Assim como a escolha das Tias para controlar as Aias foi feita a partir do 

consenso masculino, especialmente a partir do que o Comandante Judd julgava 

adequado – uma vez que “era desde o início de opinião que a melhor maneira e a 

mais eficiente em termos de custos de controlar mulheres, para propósitos 

reprodutivos e outros, era por meio das próprias mulheres” (ATWOOD, 2017, p. 362) 

–, as Particicuções também foram uma criação dos Filhos de Jacó, e como todo o 

resto possuíam uma função paliativa dentro da sociedade gileadeana. Para os 

criadores do regime, essas cerimônias eram “não apenas uma maneira especialmente 

aterrorizante e eficiente de se livrar de elementos subversivos, mas que também agiria 

como uma válvula de escape para dar vazão à pressão para os elementos femininos 

de Gilead” (ATWOOD, 2017, p. 361). 

Todavia, mesmo diante dessas suposições e manipulações masculinas, 

essas mesmas mulheres – como já antes dito aqui – ainda conseguem encontrar 

algum tipo de brecha que as permita contornar as situações de modo a se 

beneficiarem, ou pelo menos não serem ainda mais prejudicadas. Não apenas a 

Offred pôde utilizar-se do seu envolvimento com o Comandante e com Nick, nem tão 

somente Janine pôde aceitar sua posição de mártir na tentativa de cair nas graças de 

Tia Lydia, na cerimônia de Particicução acima mencionada é possível interpretar, na 

atitude de Ofglen, uma forma de tomada de poder, de tomar para si o controle da 

situação – e evitar que suas iguais sofram algum tipo de consequência –, uma vez 

que, daquele grupo, ela era a única que possuía a informação de que aquele homem 

não era um homem que havia cometido um estupro, e, sim, que se tratava de um 

informante/agente infiltrado do Mayday, conforme a citação a seguir: 

- Trate de se controlar – ordena. Ela finge estar limpando minha roupa, meu 
braço e meu ombro, trazendo o rosto para perto de minha orelha. – Não seja 
burra. Ele não era um estuprador coisa nenhuma, era um preso político. Era 
um dos nossos. Eu o fiz perder os sentidos. Para poupá-lo de mais 
sofrimento. Você não sabe o que estão fazendo com ele? (ATWOOD, 2017, 
p. 330) 



88 
 

Com isso, ela não apenas toma a dianteira para evitar o maior sofrimento 

do acusado, mas também como uma forma de demonstrar para Gilead, não sua 

revolta com a situação, mas sua submissão e fé. A Aia poderia muito bem ter optado 

por fazer um escândalo, se recusar a agredir, a participar do que lhe era imposto, mas 

ela tinha a consciência de que aquele não era o melhor caminho, que, se o seguisse, 

não apenas ela, mas muitas outras pessoas envolvidas seriam punidas. 

Isto posto, é possível que compreendamos melhor as relações de poder 

existentes entre as classes do regime teocrático-totalitarista gileadeano, sejam essas 

radicadas através de demonstrações públicas ou sejam as veladas, permitidas ou 

proibidas. Em uma sociedade na qual as mulheres têm pouco ou nenhum direito (ou 

liberdade), é inevitável que movimentos sejam feitos no intuito de contrabalancear o 

peso que são obrigadas a carregar. Ser mulher em Gilead é sofrer, mesmo que menor 

ou em maior instância. Não há justiça ou valorização por ser mulher, até mesmo as 

Aias – que apesar de carregarem o futuro em seus ventres – não são vistas com bons 

olhos pela sociedade gileadeana, pelo contrário, elas são as que mais sofrem e mais 

perdem ao serem arrebatadas pelo regime, passando a serem vistas sob um véu de 

impureza e indignidade por estarem ligadas ao ato sexual e ao pecado. 

Consequentemente, compreendemos a escolha de Atwood em dar voz a uma Aia, 

permitindo que percebamos então o valor, a importância, que ela e as demais 

possuem, não apenas à história contada, mas à Gilead, coisa que não acontece ao 

lermos Os Testamentos (na obra de 2019, a autora deu voz a outras personagens, 

como já mencionado neste trabalho, o que pode ser por nós interpretado como uma 

confirmação que, por mais que os anos tenham se passado, nenhum dos percalços 

por trás da existência das Aias são relevantes, nem para Gilead, nem para a história. 

É a partir desse contraponto, da importância dada às Aias na obra de 1985 

e do silenciamento encontrado no livro publicado em 2019 (silenciamento esse que 

também se faz presente nos Simpósios ao final das duas obras), que poderemos 

traçar o caminho dessas personagens dentro dos dois romances, compreendendo os 

principais aspectos presentes na suas ações e também dos demais personagens que 

fazem parte da estrutura opressora da sociedade criada por Margaret Atwood. 

Quando falamos da presença das Aias em ambas as narrativas é preciso 

ter em mente, como já antes mencionado, que pouco encontramos sobre elas em Os 

Testamentos e só sabemos o que sabemos sobre elas devido ao foco narrativo de O 



89 
 

Conto da Aia ser uma Aia. Se a autora houvesse optado por outro narrador para o 

romance de 1985, que não a Offred, existiria grande possibilidade de que pouco ou 

nada saberíamos sobre essas mulheres, em razão de que Gilead, e a sociedade pós-

Gliead, não possuírem nem a visão de que essas personagens sejam realmente 

relevantes, nem a menor intenção de que isso aconteça, como elucidam o último 

romance e as narrações dos Simpósios. Ao tomar a palavra das Aias, a autora reforça 

a posição de mediocridade que essas mulheres possuem dentro do sistema, a posição 

de receptáculos, conforme as palavras de Arbo e Marques: “embora vital para sua 

manutenção, a Aia não tem um lugar na sociedade, vivendo às margens, em um limbo, 

um ‘não lugar’” (ARBO; MARKS DE MARQUES, 2019, p. 6). 

Em Os Testamentos, as Aias não perdem apenas a voz de sua narradora 

(que se fez presente e representante na primeira obra), elas perderam também a 

presença e o pouco grau de importância que Offred conseguira nos transmitir. Foi 

através da sua narração em O Conto da Aia que acompanhamos de perto todos os 

horrores vividos por ela e pelas demais, que fomos empáticos na revolta contra a 

posição de inferioridade imposta às mulheres e que pudemos questionar as 

verdadeiras relações de poder existentes por trás dos muros sociais erguidos por 

Gilead. Já na segunda obra, com a narração revezada entre Tia Lydia, Agnes e Nicole, 

pouco é dito a respeito das Aias. Sabemos que elas estão lá cumprindo as funções 

que lhes foram designadas, mas não há detalhes, não há revolta perante a opressão 

que sofrem – não há fator algum de importância, elas são o enredo do romance que 

sempre foram aos olhos de Gilead: silêncio, procriação e submissão. Qualquer passo 

além disso e elas passavam a ser consideradas “perversas e ardilosas, e de que 

nunca se podia confiar nelas” (ATWOOD, 2019, p. 42), além de descartáveis. 

Ofkyle ainda não fora levada da nossa casa. Estava no quarto dela, 
embrulhada em um lençol. [...] Descobri o seu rosto. Estava branco feito cera: 
não devia ter restado sequer uma gota de sangue dentro dela. [...] Ela, Ofkyle, 
a sem nome, sepultada sob uma pequena laje quadrada que podia muito bem 
estar em branco. (ATWOOD, 2019, p. 116 e 117) 
 
Ela (tia Lydia) falou que nossa irmã de serviço, a Aia Ofkyle, fizera o sacrifício 
supremo, e havia expirado com a honra de uma mulher nobre, e se redimira 
de sua antiga vida de pecado, dando assim um grande exemplo para as 
outras Aias. [...] A verdade era que tinham aberto a Chrytal (Ofkyle) ao meio 
para tirar o bebê, e assim a haviam matado. Não fora escolha dela. Ela não 
tinha se oferecido para morrer com a honra de uma mulher nobre nem para 
ser um grande exemplo, mas nisso ninguém falou. (ATWOOD, 2019, p. 117 
e 118), grifo meu) 



90 
 

Dois pontos cruciais, já aqui mencionados, que são de extrema importância 

para se compreender a verdadeira posição das mulheres gileadeanas, tanto sob a 

perspectiva delas, quanto do resto da sociedade – dentro e fora de Gilead, durante e 

pós a queda do regime –, são os Simpósios apontados ao final dos dois romances. É 

através dos capítulos intitulados “Notas Históricas” que temos acesso ao Décimo 

Segundo (em O Conto da Aia) e ao Décimo Terceiro (em Os Testamentos) Simpósios 

sobre Estudos Gileadeanos. Através desses relatos – em parte feitos por um homem, 

o Professor Pieixoto –, que, muito além do questionamento sobre a autenticidade do 

que fora lido nas páginas que os sucedem, abrem espaço para que percebamos o 

absoluto silenciamento das mulheres, sobretudo das Aias, no contexto social do 

universo criado pela autora – e que como toda obra distópica reflete a realidade na 

qual está inserida. Engana-se quem enxerga imparcialidade nas palavras de Pieixoto:  

Além das piadas, a aceitação e o encorajamento do público através do riso 
indicam que, embora Gilead, como um sistema, tenha falhado, suas 
sementes — a misoginia redutiva — ainda permanecem firmemente 
enraizadas, aceitáveis até mesmo nos níveis mais altos de pensamento e 
educação. (BLOOM apud BUCHWEITZ, 2020, p. 71)  

Nos enganamos ao chegar nas Notas Históricas com o pensamento de que 

será exposta alguma espécie de retratação, que será feito algum movimento retaliativo 

a tudo que as Aias ou as demais mulheres sofreram dentro de Gilead. O que 

encontramos é o silenciamento total dessas mulheres, acompanhado da descrença e 

da misoginia. Muito além do silenciamento das Aias encontrado em Os Testamentos, 

o que encontramos em ambos os Simpósios é a extensão do pensamento machista 

que levou ao golpe de estado e a criação de Gilead, a comprovação de que, mesmo 

diante dos relatos detalhados do sofrimento pelo qual as mulheres gileadeanas 

passaram, ainda há espaço para o questionamento a respeito da autenticidade de 

tudo que foi exposto para justificar as atitudes tomadas pelos responsáveis – os 

homens, os Filhos de Jacó – , por pior que elas tenham sido. 

Embora ambos os romances sejam narrados por mulheres, a palavra de 

fechamento das obras é dada aos homens: não é permitido elas que encerrem suas 

próprias histórias, que ponham um ponto final nas suas argumentações. Quando 

restringimos nosso foco analítico apenas às figuras das Aias, notamos que há o 

silenciamento delas nos simpósios, ao passo em que as pessoas que deles faziam 

parte – e também os assistiam – não se preocupavam em discutir a respeito dos 



91 
 

horrores que elas viveram, que as mulheres arrebatadas pelo governo gileadeano 

precisaram enfrentar, mas sim procuraram explicar os motivos que levaram o regime 

agir como agiu e fazer tudo que fez, submetendo as mulheres a sérios traumas. Assim, 

percebemos que, da mesma forma que ocorre, não apenas em Os Testamentos ou 

em Gilead – enquanto gatilho de opressão –o que aconteceu no pós-Gilead a essas 

mulheres também não era relevante o bastante para afastá-las do papel de 

reprodutoras e passar a enxergá-las como vítimas.  

A necessidade do que eu poderia chamar de serviços de reprodução humana 
já era reconhecida no período pré-Gilead, no qual estava sendo atendida 
inadequadamente por “inseminação artificial”, “clínicas de fertilidade”, e pelo 
uso de “mães de aluguel”, que eram contratadas com esse propósito. Gilead 
tornou ilegais as duas primeiras opções, considerando-as irreligiosas, mas 
legitimou e executou a terceira, que era considerada como tendo precedentes 
bíblicos; assim substituíram a poligamia serial, comum no período pré-Gilead, 
pela forma mais antiga de poligamia simultânea, praticada tanto nos tempos 
primitivos do Velho Testamento bem como no antigo estado de Utah, no 
século XIX. (ATWOOD, 2017, p. 358) 

Ao contrário do que se espera de uma sociedade que se encontra situada 

no tempo no futuro, que vivenciou gatilhos muito fortes de violência, machismo e 

opressão e que poderia ter aprendido com os seus erros, buscando corrigir injustiças 

e dar voz às vítimas – mesmo que estas já estivessem mortas –, o que encontramos 

nesses eventos promovidos por pesquisadores e estudiosos – cujo seu maior foco de 

pesquisa é a sociedade gileadeana – são as mesmas pessoas misóginas e 

preconceituosas que anos antes deram origem à Gilead ou que fingiram que não viram 

ou que não conheciam o que se passava naquela sociedade oriunda de um golpe de 

estado, cerceada de costumes e crenças (tanto religiosas quanto sociais) arcaicas e 

duvidosas. O enxerto acima deixa isso bastante claro, ao invés de questionarem os 

métodos de reprodução tomados pelo regime, e apontarem as cerimônias de 

reprodução pelas quais as Aias eram obrigadas a passar como sendo um estupro, 

eles preferiram buscar justificativas em pontos específicos da história geral e nas 

religiões cristãs, dando a entender que aquela sociedade não havia feito nada de 

errado, ou ao menos nada que outros já não tivessem feito antes. 

Mais do que apenas deixar de lado os horrores vividos por essas mulheres, 

eles questionam a validade desses discursos, nas duas obras, sugerindo que possam 

ter sido falsificados, conforme aponta Wendel Buchweitz:  



92 
 

A análise dos professores de Cambridge é fria, pragmática, e não leva em 
consideração a dimensão humana das personagens narradores. Como 
lembra a professora Crescent Moon, na abertura do simpósio: “[c]omo dizem 
por aí, a história não se repete, mas rima” (ATWOOD, 2019, p. 435). É essa 
a ideia que o leitor pode ter ao ler o último capítulo do livro e a objetividade 
acadêmica com que as narrativas são tratadas: a história não se repete, mas 
rima, pois estão mais uma vez contestando e objetificando o discurso das 
personagens que vivenciaram a opressão do sistema gileadeano. 
(BUCHWEITZ, 2020, p. 87)  

Para essa sociedade pós-Gilead, silenciar a voz dessas mulheres também 

não basta. Sem a possibilidade de mais uma vez oprimi-las e subjugá-las, eles fazem 

necessária uma validação masculina acerca da veracidade do que lhes foi contado. 

Até mesmo o título da palestra conferida por Pieixoto durante o Décimo Segundo 

Simpósio, “‘Problemas de Autenticação com Relação à O Conto da Aia’ (ATWOOD, 

2017, p. 352)”, deixa clara a posição de indiferença e descrença por parte da 

sociedade na qual está inserido. 

Ainda nas palavras de Buchweitz:  

Embora tenha problematizado abertamente a narrativa de Offred no simpósio 
anterior, Pieixoto admite que as suas hipóteses (junto ao professor Wade) a 
respeito das fitas encontradas se mostraram verdadeiras: “Àqueles que  
questionaram este material e suas datas, hoje posso dizer com segurança 
que  meia dúzia de estudos independentes verificaram nossas hipóteses 
iniciais, embora alguma explicação se faça necessária” (ATWOOD, 2019, p. 
437). Somente após “meia dúzia de estudos independentes” o professor pôde 
validar a narrativa de Offred. A história da aia, por si só, não era suficiente. E 
a passagem “àqueles que questionaram este material e suas datas” revela 
que não eram apenas os professores Wade e Pieixoto que problematizavam 
a narrativa de Offred, mas possivelmente a comunidade acadêmica de modo 
geral a contestava também. (BUCHWEITZ, 2020, p. 88)  

Nos equivocamos ao acreditar que, após terem conhecimento a respeito 

do que as Aias sofreram dentro do regime, a sociedade resultante procuraria de 

alguma forma, remediar o que fora feito no passado, procurando, de certa maneira, 

procurar evitar que acontecimentos do mesmo tipo sejam revividos ou celebrados.  

Mesmo distantes de Gilead na linha temporal, o pensamento dessa sociedade ainda 

se mantém bem próximo ao pensamento coletivo que, antes mesmo da tomada do 

poder pelos Filhos de Jacó, já era predominante e opressor.  

Com isso, pode-se destacar a situação de silêncio e silenciamento dessas 

personagens, uma vez que, muito além de possuírem as palavras que fecham as 

obras, esses homens domesticam todo o discurso, filtram cada uma das palavras 

pronunciadas por essas mulheres em ambas as obras. Em momento algum nós temos 

acesso direto a essas vozes: tanto Pieixoto quanto os demais estudiosos de Gilead 



93 
 

envolvidos nos Simpósios apenas divulgam (transcrevem, redigem, manipulam, 

organizam na ordem que eles acreditam ser a mais adequada) o discurso, sem nunca 

darem o acesso direto às fontes, às vozes, à realidade dessas mulheres. As fitas 

existem, mas suas autenticidades são questionadas a todo momento. Mais do que 

manipular o discurso, a sociedade pós-Gilead (especialmente de homens), tiram o 

direto que as Aias (que Offred) – e, consequentemente, que as narradoras de Os 

Testamentos – têm sobre suas próprias vozes. Além de ser silenciada pelo regime, 

Offred também perdera o poder de se fazer ouvida fora dele, por aqueles de que se 

esperava um pouco mais de consideração diante dos relatos que tiveram acesso, 

comprovando assim que, mesmo que os anos se passem, a suposta superioridade 

masculina ainda detém o direito de sobrepujar-se ao discurso feminino, tomando para 

si a palavra, enquanto que a nós cabe apenas acreditar que a fala a qual temos acesso 

é a fala original. 

 

 

4.3 As Esposas e as Marthas vestem domesticação 

 
Existem apenas mulheres que são fecundas e mulheres 
que são estéreis, essa é a lei. (ATWOOD, 2017, p. 75) 

 

Dentro do que já sabemos sobre a divisão social de Gilead, especialmente 

sobre a categorização das mulheres que dela fazerem parte ou são obrigadas a 

fazerem parte, passamos agora à análise de duas outras categorias já anteriormente 

citadas e que merecem nossas atenções, mesmo que pouco acesso tenhamos a elas 

em ambos os romances: as Esposas e as Marthas. A pouca presença dessas 

mulheres, tanto em O Conto da Aia quanto em Os Testamentos, se dá especialmente 

pelo fato de elas não terem tido voz em ambos. Margaret Atwood não concedeu a elas 

a voz de narrarem suas próprias histórias; dessa maneira, o que nos é passado sobre 

elas recebe o filtro das demais narradoras, tornando-se, assim, as versões que outras 

mulheres possuíam delas. 

De certa forma, Esposas e Marthas acabaram passando também por uma 

espécie de silenciamento e, até mesmo, de esquecimento, não apenas dentro da 

sociedade gileadeana, mas também dentro do enredo das obras, perdendo qualquer 

grau de relevância que pudessem representar no contexto de convivência no qual 



94 
 

estavam inseridas. Não terem tido a chance de narrarem suas histórias fez delas 

personagens ainda mais secundárias, não nos permitindo conhecer profundamente 

suas funções dentro do regime, suas relações interpessoais, limitando-as apenas à 

vida cotidiana dos lares do alto escalão de Gilead. No entanto, mesmo com o pouco 

que nos é apresentado sobre elas, através das narradoras é possível perceber que, 

apesar do descaso pré-existente, essas mulheres ainda assim transmitem algum grau 

de importância, por menor que seja, que lhes proporciona certas situações nas quais 

elas apresentam e exercem algum tipo de poder e significância dentro do pequeno 

nicho que lhes é imposto.  

Presas inicialmente às realidades dos lares gileadeanos, Esposas e 

Marthas são as responsáveis por manter a estrutura domiciliar em ordem. As 

segundas são para as primeiras como empregadas domésticas são para patroas; o 

que principalmente as difere é o grau de importância – que não coincide com a 

realidade - que as Esposas costumam dar a si mesmas e que tentam, de alguma 

forma, transmitir para o círculo social no qual circulam, o que nos leva à questão de 

que muitas das Esposas – as da primeira geração e especialmente as mencionadas 

em O Conto da Aia – estavam em Gilead por escolha própria, abdicando de seus 

passados em prol do regime. Enquanto que as Marthas (como a maioria das mulheres 

dentro dessa sociedade), estas foram arrancadas de suas vidas e forçadas a fazerem 

parte de algo que desconheciam ou não concordavam. No entanto, independente da 

maneira como foram agregadas à distópica realidade, a essas duas categorias 

permanece em comum o conceito de domesticação. O fato de estarem atreladas às 

casas faz delas figuras até certo ponto invisíveis, reclusas à manutenção não só das 

construções, mas também dos laços de poder que ultrapassam as barreiras físicas 

dos ambientes sob seus domínios. Por mais difícil que seja descrever ou afirmar o 

quão relevantes para a história essas personagens tenham sido (pela falta de maiores 

informações sobre essas mulheres), com o pouco que temos conseguimos perceber 

que por mais reduzidas ao ambiente familiar que elas estivessem, elas não se 

resumiam a isso. 

Dentro do contexto gileadeano, as Esposas representam a única parcela 

feminina que se constitui a partir da ligação com os homens, a partir de seus 

casamentos com homens importantes para o regime, antes ou depois do golpe. Com 

seus vestidos azuis, elas configuram as únicas mulheres que não vivem no pecado, 



95 
 

que são dignas de se casarem e terem filhos – mesmo que esses não sejam 

concebidos por elas e sim por suas Aias –, além de possuírem acesso a regalias 

(como cigarros entre outros artefatos contrabandeados) que nem mesmo as Tias 

possuíam. Da posição de suposta superioridade em relação às demais mulheres – 

posição essa que existe muito mais de maneira ilusória e sustentada por elas próprias, 

uma vez que costumam, dentro do círculo social de Esposas que frequentam, 

sustentar esse status uma das outras, afastando as demais e dando a si próprias um 

grau de valor que não possuem para Gilead ou para os homens –, as Esposas acabam 

por viver uma vida de aparências, que gira em torno do poder que possuem sobre as 

Marthas, aproveitando pequenas chances que surgem de manipular, ainda que dentro 

do âmbito domiciliar e do círculo social fechado que estão inseridas, em prol de 

conquistarem algo que lhes dê significância. Na maioria das vezes, isso gira em torno 

de conseguir um filho ou um bom casamento para suas filhas, ou, em alguns casos, 

até para si próprias (caso venham a ficar viúvas). 

Fora do contexto de poder criado por elas mesmas, as Esposas não 

representam para o resto da sociedade gileadeana muito mais que o frígido papel de 

mulheres casadas, dependentes diretamente da relação matrimonial que possuem 

com os homens considerados importantes para o regime. Sob seus domínios restam 

apenas as Marthas (que fazem o papel de empregadas), ligadas pelo movimento de 

opressão existente, no qual mulheres passam a oprimir outras mulheres – assim como 

a relação das Tias com as Aias –, como forma de tomar para si algum fragmento que 

seja de poder, e assim conseguir se manter o mais estável possível dentro dessa 

realidade. Por mais que, para as demais mulheres de Gilead – exceto as Tias que 

possuem um poder maior e mais verdadeiro –, essa parcela feminina represente 

algum tipo de perigo e demonstre ter maior liberdade e vantagens, elas ainda são 

apenas mulheres, pessoas consideradas frágeis e oprimidas pelos homens que estão 

no comando, confinadas à realidade de seus lares (que oficialmente são seus apenas 

figurativamente, já que a propriedade pertence a Gilead), enfim dependentes do pouco 

de influência que isso lhes concede, conforme os trechos a seguir narrados pela 

Offred: 

O Comandante bate à porta. O bater é prescrito: presume-se que a sala de 
estar seja território de Serena Joy, presume-se que ele deva pedir permissão 
para entrar. Ela gosta de fazê-lo esperar. É uma ninharia, mas nesta casa as 
ninharias são muito importantes. (ATWOOD, 2017, p. 106)  



96 
 

Ou tricotando echarpes para os Anjos nas frentes de batalha. Tenho 
dificuldade em acreditar que os Anjos tenham necessidade dessas echarpes. 
[...] Talvez seja apenas alguma coisa para manter as Esposas ocupadas, dar-
lhes uma noção de objetivo a cumprir. Mas invejo a Esposa do Comandante 
por seu tricô. É bom ter pequenas metas que podem ser facilmente 
alcançadas. O que ela inveja em mim? Ela não fala comigo, a menos que 
possa evitar. Sou uma vergonha para ela; e uma necessidade. (ATWOOD, 
2017, p. 21 e 22)  

 

Assim, é possível racionalizar a respeito da realidade das Esposas e então 

compreender que elas não se diferem tanto das outras mulheres: elas também são 

reféns de pequenas situações que lhes concedem qualquer tipo de influência ou 

poder, e são obrigadas a usufruir delas como artifícios para sobreviver diante das 

situações às quais são submetidas. Por escolha própria ou não, essas mulheres 

também são vistas com pouco significância pelo olhos opressores da sociedade 

gileadeana. É preciso dar-lhes ocupações para que possam manter as mentes 

ocupadas a ponto de que não procurem a gerar problemas, gerar revoltas, dar-lhes 

pequenos luxos ou lhes permitir algum tipo de superioridade – mesmo que falsa – para 

que elas possam se sentir melhores consigo mesmas e aceitar as posições que lhes 

foram concedidas. Se as Esposas possuem maior influência que as Marthas, ou até 

mesmo que as Aias, não é porque os Filhos de Jacó as consideram melhores, mas 

sim porque eles sabem que elas precisam se sentir acima das demais para que se 

mantenham passivas.  

Um dos principais exemplos dessa passividade diz respeito à presença das 

Aias nas casas dos Comandantes. Ter uma Aia em casa é um ponto de status para 

os homens, enquanto que, para as Esposas, esta circunstância acaba sendo 

completamente degradante. Muito além da questão que envolve presenciar seus 

maridos terem relações sexuais com outras mulheres, ter uma Aia para as Esposas 

representa a incapacidade de ter filhos e, acima de tudo, não poder dar um filho aos 

seus maridos, que garantiria não apenas o legado deles, mas também parte das 

gerações futuras do regime. Ter um filho é um processo que gera um status bastante 

elevado: os casais que são abençoados com esse milagre passam a ser vistos com 

outros olhos perante os demais, além de estarem contribuindo para uma posteridade 

nascida e criada dentro dos preceitos gileadeanos. Por este motivo, as Esposas são 

obrigadas a aceitarem as Aias, mesmo sendo humilhante para elas, acabando por 

também se submeter ao processo imposto, sem se revoltar, fazendo vista grossa aos 

horrores aos quais as Aias são submetidas.  



97 
 

Para uma Esposa sobreviver em Gilead e manter as aparências de 

superioridade, ela necessita ter um filho, ela precisa ser mãe, mesmo que este filho 

não tenha sido gerado por ela. Assim como o regime necessita que ela tenha um filho, 

seja como for, para ter uma ocupação e novamente manter-se submissa e dócil. É 

partindo desse princípio que elas irão, então, assim como as demais mulheres 

gileadeanas, utilizar das pequenas brechas que lhes são dadas para efetivar qualquer 

possibilidade de exercer poder ou influência sobre as demais mulheres, manipulando 

as situações a seu favor e, consequentemente, tirando das mãos dos homens – 

mesmo que esses nunca venham a descobrir – o controle que eles acreditam possuir 

e julgam as mulheres incapazes de obter.  

- Talvez ele não possa. – diz ela. 
Não sei a quem está se referindo. Quer dizer o Comandante ou Deus? 
[...] 
- Talvez – diz ela, segurando cigarro, que não conseguiu acender. – Talvez 
você devesse tentar de outra maneira. 
- Que outra maneira? – Pergunto. Tenho que me manter séria. 
- Um outro homem. – diz ela. 
- Sabe que não posso – digo, com cuidado para não revelar minha irritação. 
– É contra a lei. Sabe qual a penalidade. 
[...] 
- Foi assim que Ofwarren fez. A esposa sabia, é claro. – Ela faz uma pausa 
para deixar que isso seja bem compreendido. – Eu a ajudaria. Garantiria que 
nada desse errado. (ATWOOD, 2017, p. 243 e 244) 

 

No trecho acima, é possível perceber quanto a carência te ter um filho 

influencia na relação das Esposas com suas Aias e, consequentemente, no modo 

como ‘ela’ passa a manipular a situação de modo a ser favorável a elas, de modo que 

consigam o que querem, independentemente de precisar ou não quebrar algumas 

regras impostas pelos homens a elas e também às demais mulheres. Serena Joy 

deixa bem claro à Offred a sua vontade e o que está disposta a fazer para tornar-se 

mãe, estando assim ciente da sua própria condição infértil e da possibilidade da Aia 

ainda não tenha engravidado devido um problema de fertilidade do Comandante – 

uma vez que ela sabe que Offred teve uma filha antes do regime e, com isso, 

provavelmente ainda seja fértil. Por mais devota à Gilead que Serena seja, por mais 

presente que tenha estado durante o planejamento do golpe, ela ainda é uma mulher 

e tem a consciência da pouca relevância que possui dentro daquela sociedade, assim 

como também não está cega pela submissão e compreende que, para alcançar aquilo 



98 
 

que deseja, deverá desviar do caminho tido correto pelo regime e usar de seus 

próprios meios para manipular a sorte a seu favor. 

- Talvez eu pudesse lhe dar alguma coisa – diz ela. Porque me comportei 
bem. – Algo que você quer – acrescenta, de maneira quase aduladora. 
[...] 
- Um retrato – diz ela, como se me oferecendo alguma prenda juvenil, um 
sorvete, uma ida ao zoológico. Levanto o olhar e a encaro, confusa. 
- Dela – diz. – De sua filhinha. Mas só talvez. 
Então ela saber onde a puseram, onde a estão mantendo. (ATWOOD, 2017, 
p. 245) 
 

Mesmo que não signifique muita coisa, nessa situação a Serena tem total 

poder e controle sobre a Offred. Ela usa das poucas vantagens que uma Esposa de 

um Comandante pode conseguir – como nesse caso a de possuir informações 

privilegiadas sobre a localização de certas pessoas, que devem ser mantidas 

afastadas para que a ordem seja conservada dentro do regime – para tentar manipular 

outra mulher, a sua Aia, de modo a conseguir algo que precisa, de modo a moldá-la 

dentro daquilo que ela necessita e Gilead ordena. Offred precisa gerar um filho para 

Serena, nem que para isso ela tenha que fazer algo proibido até mesmo para o alto 

escalão gileadeano – no caso, mostrar a foto da filha que fora arrancada dos braços 

da outra e entregue a uma família influente naquela sociedade.  

Em alguns casos, para sobreviver e não se perder na realidade usurpadora 

que as cerca, ser Esposa de alguém influente não é o suficiente – ainda mais no caso 

de Serena, que teve um papel importante no pré-Gilead, na idealização da mesma, e 

que, quando o plano se concretizou, acabou sendo deixada de lado e anexada à 

categoria considerada pelos homens como inferior. É necessário ser algo mais: em 

um ambiente tão conservador em suas regras, ser algo mais significa ser Esposa de 

alguém ainda mais influente ou mãe de um filho dele, como no caso de Paula em Os 

Testamentos, que matou seu antigo marido, manipulou a situação de modo a culpar 

sua Aia e, uma vez viúva, conseguiu casar com outro Comandante, que se encontrava 

em um patamar mais alto dentro dos Filhos de Jacó, conforme vemos no relato a 

seguir, dado por Agnes após se tornar uma aspirante à Tia e ter acesso às pastas dos 

arquivos do Ardua Hall:  

Conforme já contei, o marido dela, o Comandante Saunders, fora 
assassinado em seu escritório pela Aia do Casal. Ou pelo menos essa foi a 
história que circulou.  
Paula dissera que a menina era desequilibrada e perigosa, e furtara um 
espeto de churrasco da cozinha, atacando e matando o Comandante 
Saunders sem qualquer motivação. A Aia fugira, mas depois fora apanhada 



99 
 

e enforcada. [...] Mas a história da pasta azul era bem diferente. (ATWOOD, 
2019, p. 325) 
 
Paula tinha feito amizade com a Aia e se ofereceu para ajudá-la a escapar de 
Gilead [...] Depois da partida da Aia, fora Paula quem enfiara o espeto no 
Comandante Saunders. Ela tinha subornado sua Martha para confirma sua 
história sobre a Aia assassina, conjugando o suborno com ameaças. 
[...]  
Ainda assim, nada tinha acontecido com Paula. E uma Aia havia sido 
enforcada pelo crime em seu lugar. (ATWOOD, 2019, p. 326) 

 

Em via contrária à das Esposas, as Marthas fazem parte da parcela 

feminina que foi arrancada de suas vidas anteriores e forçadas a aceitarem, a viverem, 

a realidade de Gilead. Por não serem férteis, ou jovens o bastante, não puderam ser 

designadas à função de Aias; por não terem homens influentes em suas famílias, além 

de não poderem ocupar a categoria de esposas – assim elas eram designadas à 

função de empregadas domésticas de lares influentes – pertencentes a homens com 

algum grau de importância para o regime. Muitas dessas mulheres foram professoras, 

médicas, enfermeiras, entre outras profissões, nas suas versões pré-Gilead, e tiveram 

de abandoná-las, uma vez que, nessa nova realidade, não cabiam às mulheres papéis 

importantes ou que demandassem conhecimentos técnicos/profissionalizantes – 

essas funções cabiam apenas aos homens, uma vez que mulheres eram por eles 

consideradas inferiores e indignas de considerações maiores. 

Ela está com o seu vestido habitual de Martha, que é verde desbotado como 
um traje cirúrgico dos tempos anteriores. [...] Ela põe o véu para sair, mas 
ninguém se importa muito com quem vê o rosto de uma Martha. [...] Ela está 
fazendo pão, atirando os cones de massa para a rápida sovada final e depois 
dar a forma. (ATWOOD, 2017, p. 18)  

Com isso, as Marthas possuem pouco grau de importância, tanto para 

Gilead quanto para os romances propriamente ditos, figurando como personagens 

que fazem parte do plano de fundo da história, reduzidas apenas ao domínio das 

tarefas domésticas, ao ambiente doméstico. Mas, ao mesmo tempo, devido a essa 

invisibilidade, essas mulheres acabam tento acesso clandestino a informações 

privilegiadas que percorrem pelas casas nas quais trabalham; dessa forma, elas 

acabam por gerar uma transmissão de informações, o que dá a elas uma certa 

visibilidade aos olhos de mulheres como as Aias, uma vez que, para Gilead, elas ainda 

são irrelevantes ao ponto de não representarem perigo. 

As Marthas sabem de coisas, conversam entre si, transmitindo as notícias 
não oficiais de casa em casa. Assim como eu, elas ficam a escutar por trás 



100 
 

das portas, sem dúvida, e veem coisas mesmo com os olhos desviados. Eu 
já as ouvi fazer isso em algumas ocasiões, escutei fragmentos de suas 
conversas particulares. [...] As Marthas não devem confraternizar conosco. 
(ATWOOD, 2017, p. 19 e 20]  

É através dessa invisibilidade que as Marthas tecem uma realidade menos 

insignificante àquela que lhes fora imposta. Aos olhos de Gilead, elas ainda são 

apenas as responsáveis por cuidar das casas, mas, para elas e para outras mulheres, 

elas figuram como quem conhece os segredos dos lares gileadeanos. 

Consequentemente, surgiram boatos de que, com esse acesso privilegiado a 

informações, algumas dessas mulheres passaram a auxiliar suas iguais a fugirem dos 

domínios de Gilead, trabalhando, então, como informantes, agentes duplas e 

membros de forças rebeldes e de resistência como o MayDay. 

Ainda dentro da divisão social feminina de Gilead, Esposas e Marthas 

convergem numa outra classificação: a das Econoesposas. As mulheres subjugadas 

a essa categoria representam o produto ideal do patriarcado – a mulher que é mãe, 

cuida da casa e do marido – enquanto para o regime, ironicamente, ela faz parte de 

uma das classes mais baixas, estando acima apenas daquelas que são consideradas 

não-mulheres – e que costumam ser enviadas para as Colônias. Vivendo à margem 

da sociedade gileadeana, com seus vestidos listrados, elas ainda são tão 

menosprezadas quantos as demais mulheres, mas tornam-se tão irrelevantes para o 

poderoso contexto criado para os Filhos de Jacó, e consequentemente para Gilead, 

que quase não há informações sobre elas no romance. O que seria ideal para as 

sociedades patriarcais fora do contexto gileadeano e das obras aqui analisadas não é 

relevante ou interessante para Gilead, os homens dessa sociedade não precisam de 

mulheres capazes de exercer diversos papéis, eles precisam de mulheres que sejam 

felizes – ou finjam felicidade - em qualquer contexto, por menor que este seja e que 

não questionem a falta de relevância que lhes é dada. 

 

 

 

 

 

 

 

 



101 
 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao lermos O Conto da Aia passamos a questionar a posição das mulheres 

dentro de Gilead: enxergamos aspectos dessa sociedade com olhos não apenas de 

julgadores, mas também de questionadores. Nos deparamos com uma sociedade tão 

antifeminina, que oprime, julga, estupra, silencia e pune suas mulheres, mas que, ao 

mesmo tempo, demonstra ser estritamente dependente dessas mesmas figuras, ao 

passo que permite que vários pontos de significativa importância para a manutenção 

do regime fiquem nas mãos de suas mulheres. Notamos, então, que, mesmo de forma 

indireta ou disfarçada de obediência, as mulheres de Gilead possuem sim uma 

participação crucial na formação do regime, ao passo que, com a leitura de Os 

Testamentos, observamos que essa abertura feita por essa parcela feminina resulta 

em uma parte crucial da equação que levou à sua queda: desde as Tias que 

comandavam as demais mulheres (diretamente apenas as Aias, mas que, de forma 

velada, agiam sob as demais categorias, como fez Tia Lydia a respeito das questões 

que envolviam a Agnes e Paula), passando pelas Esposas e Marthas que estavam 

ligadas a manutenção dos lares, até pelas Aias, que eram as principais responsáveis 

pelas gerações futuras.  

Toda essa perspectiva de demasiada importância aos papéis femininos 

dentro de Gilead reflete a ilusão de estarmos diante de uma vertente matriarcal, não 

de uma sociedade matriarcal do ponto de vista que desencadeia uma estrutura social 

oposta ao patriarcado – ou nem mesmo de uma visão distorcida do que o feminismo 

representa, uma visão de superioridade feminina sobre a masculina  –, não obstante 

um viés socioideológico capaz de produzir a noção, e até mesmo a sensação, de 

liberdade, na qual essas pequenas transgressões femininas e suas experiências de 

poder geram pela impressão de que ocorreram sim mudanças dentro da estrutura 

político-social do regime, e que essas liberdades possibilitaram às mulheres 

gileadeanas construir um arranjo de controle e de dominância, que as levou a se 

tornarem fatores importantes e decisivos para a queda do governo (Gilead) – não 

somente como uma estrutural patriarcal, mas também como uma sociedade 

totalitarista e opressora como um todo.  

Com isso, a partir dessa visão de Gilead como um matriarcado, passamos 

a esperar um sinal de melhora (uma deterioração da perspectiva de opressão 



102 
 

masculina sobre a feminina), que iria não apenas refletir no presente momento das 

narrações das obras, como também no pós-Gilead e no contexto real fora das obras 

– uma vez que, como já aqui mencionado, as histórias distópicas funcionam como um 

sinal de alerta para a sociedade que as lê. Criamos a expectativa de que, ao final dos 

romances, especialmente de Os Testamentos, todas as atitudes tomadas pelo regime 

gileadeano (enquanto sociedade dominada por homens) seriam repudiadas, e, a partir 

disso, seria permitido às mulheres o espaço de vítimas, que elas seriam percebidas 

então como as grandes afetadas, como mártires de uma história que a todo o 

momento demonstrou o caráter impiedoso que as mãos dos homens procuravam 

infligir sobre elas. No entanto, ao que nos deparamos com as narrações do Décimo 

Segundo e Décimo Terceiro Simpósios sobre Estudos Gileadeanos percebemos que, 

mais uma vez, essas mulheres foram silenciadas e as versões de suas histórias, por 

elas próprias narradas, foram questionadas e até mesmo transformadas em piadas.   

Ao passo que opta por primeiro encerrar a narração dos romances e só 

depois nos apresentar a narrativa dos Simpósios, Margaret Atwood dá espaço à 

ilusão, nos permite respirar por alguns instantes e vislumbrar uma sociedade pós-

Gilead mais evoluída, capaz de problematizar a estrutura social criada pelos Filhos de 

Jacó e banir qualquer tipo de ideologia que consinta a opressão de outras partes. No 

entanto, conforme vamos lendo e absorvendo o que nos é apresentado na narração 

dos Simpósios, somos obrigados a abandonar a visão otimista e somos novamente 

jogados ao abismo da descrença e da indignação. Não há esperanças para a 

sociedade dentro dos romances, já que a figura feminina ainda é subjugada e  motivo 

de piada (citação), assim como continua tendo sua visão de mundo, sua opinião e 

seus pontos de vista, questionados mesmo diante da barbárie apresentada – seja nas 

fitas de Offred ou nos depoimentos e relatos de Tia Lydia, Agnes e Nicole.  

Ao finalizar as obras com as narrações de um homem, de Pieixoto, a autora 

nos abre espaço para questionarmos o quanto da sociedade atual e das anteriores, 

está refletida em seu discurso. Os Testamentos, assim como a 4° onda do feminismo 

trazem consigo a esperança de uma melhora, de um olhar mais altruísta sobre a 

sociedade, sobre o papel das mulheres na sociedade; entretanto, chegar ao final do 

13° Simpósio levanta a dúvida se a voz que está sendo dada às mulheres, nos dias 

atuais, está mesmo sendo ouvida ou apenas está se perdendo no turbilhão de 

informações que a internet libera diariamente, se tudo que as mulheres da segunda 



103 
 

(e demais ondas) enfrentaram convergem num caminho mais otimista na atualidade 

e mais esperançoso para o futuro, ou as mulheres continuarão sendo questionadas, 

invalidadas e excluídas por serem ainda consideradas inferiores.  

Conscientes a respeito da importância das narrações distópicas para a 

nossa realidade, somos capazes, então, de assimilar o contexto social da 2° Onda 

Feminista que permeia a escrita de O Conto da Aia. A partir daí estamos sensíveis e 

abertos o bastante para compreender a premissa de que as mulheres não apenas 

podem, como querem assumir maiores responsabilidades, absorvendo maiores 

coeficientes de poder, ao passo em que permanecem em luta constante pelos seus 

direitos, suas representatividades, seus lugares dentro da sociedade, em conflito 

direto com o patriarcado – que a todo o momento busca apagar a figura feminina, o 

poder que as mulheres podem representar dentro do âmbito social. Em sua ficção 

especulativa, Atwood nos deixa clara a ironia por trás de suas palavras: se, para o 

contexto social da sociedade patriarcal na qual ainda vivemos, a mulher ideal é 

representada pela mulher abnegada, multitarefas, que carrega o peso opressivo do 

preconceito nas costas, para a Gilead, a mulher ideal é figurada em uma mulher que 

se contenta em não ser nada além do que lhe é imposto pelos homens – quanto mais 

rasa de inquietudes melhor. 

Em resumo, a mulher gileadeana representa um papel econômico, uma 

peça da engrenagem que faz o regime andar, mas que pode ser facilmente 

substituída, já que, por mais essenciais que elas sejam, nunca serão realmente 

ouvidas ou lhes darão o devido valor – nem mesmo depois da queda dessa sociedade. 

O que Gilead faz com elas é inseri-las numa espécie de linha de produção, na qual 

cada mulher (exceto as Econoesposas) desempenha uma única e específica função 

– esposa, empregadas etc. –, mostrando-se felizes por isso ou apenas fingindo o 

contentamento. Essa constatação acaba por ir em oposição à visão existente fora dos 

romances, fora do universo irônico criado por Atwood: no mundo real, a sociedade 

tem o prazer de cobrar das mulheres que elas assumam o maior número de papéis 

possíveis, mesmo ela dando conta ou não, querendo ou não, sendo felizes ou não por 

assumirem mais e maiores responsabilidades – que na grande maioria das vezes nem 

eram cabíveis a elas. Nossas mulheres têm de ser mães, esposas, empregadas, 

amigas, amantes, estudantes, professoras, babás e muito mais, ganhando pouco ou 

nada por tudo isso, sendo ainda julgadas por tudo que fazem, enquanto que os 



104 
 

homens são apenas homens, ganham muito mais por isso e, quando são obrigados a 

assumir qualquer outro papel, alcançam o status de super-homens.  

Os Testamentos carregam consigo muito da identidade e das prerrogativas 

pertencentes à geração que está construindo a 4ª onda feminista – uma vez que a 

obra foi escrita mais de 30 anos depois do romance lançado por Atwood em 1985, 

contemporaneamente a essa nova realidade feminista que permeia a sociedade do 

século XXI. Essa nova geração feminista, permeada pela facilidade do acesso às 

informações, permite às mulheres uma abertura maior de espaço, lhes fornecendo 

maiores, e em maior quantidade, canais para debater e denunciar suas realidades, e 

esse movimento de maior liberdade comunicativa e de maior expressão se dá, 

principalmente, ao acesso livre à internet, sem que seja necessária qualquer tipo de 

mediação ou controle (as mulheres são cada vez mais livres para se expressarem) 

para fazer com que suas vozes sejam ouvidas. 

Apesar dos anos que afastam ambas as obras e do contexto social nos 

quais elas estão inseridas, os romances convergem no mesmo tom de ironia. Na obra 

lançada em 2019, Atwood novamente lança um olhar irônico sobre a realidade, ao 

passo que, durante toda a obra, nos leva a acreditar que as vozes femininas se fizeram 

fortes o suficiente para derrotar seus inimigos. Quando chegamos ao final da leitura 

dos Simpósios, percebemos que elas não apenas foram silenciadas, mas que a 

sociedade pró-Gilead não é tão diferente das que a antecederam, que todos os 

esforços e sacrifícios feitos pelas mulheres gileadeanas não foram o suficiente para 

alertar as gerações futuras ou orientá-las a enxergar o machismo e a misoginia como 

algo impraticável. Isso nos faz questionar até que ponto essa maior abertura que a 

quarta onda feminista concede às mulheres pode mesmo gerar resultados positivos, 

uma vez que a sociedade na qual está inserida ainda se mostra tão preconceituosa e 

opressora quanto a de anos atrás, tornando impossível não criarmos uma visão 

pessimista a respeito de até onde essas vozes estão mesmo sendo ouvidas e 

discutidas, ou se estão apenas perdendo-se no limbo de informações processadas, 

das mensagens instantâneas, mas ignoradas, que a internet produz e muitas vezes 

incentiva.  

[...] pois para um homem ainda é muito mais fácil do que para uma mulher 
dar a conhecer suas opiniões e vê-las respeitadas. Não tenho dúvidas de 
que, caso tais opiniões prevaleçam no futuro, continuaremos num estado de 
barbárie semicivilizada. Pelo menos é assim que defino a perpetuação do 



105 
 

domínio de um lado e, de outro, da servilidade. Pois a degradação de ser 
escravo só se equipara à degradação de ser senhor. (WOLF, 2012, p. 51) 

O amplo acesso à informação que a atualidade concede dá espaço, não 

apenas para que o oprimido ganhe voz e denuncie a realidade que o cerca, mas 

também dá liberdade excessiva para que o opressor também seja ouvido e dessa 

maneira, acabe por oprimir ainda mais suas vítimas. Observamos isso claramente na 

realidade do Brasil após as eleições de 2018, nas quais um presidente machista, 

homofóbico, misógino e ignorante foi eleito, e, com ele, seus grupos de seguidores 

encontraram o incentivo que lhes faltava para assumirem a mesma postura 

preconceituosa. Isso nos faz questionar até que ponto a liberdade que é concedida às 

mulheres (dentro e fora dos romances de Margaret Atwood) pode ser mesmo 

considerada como um benefício ou um fato concreto. A idealização de uma sociedade 

capaz de dar a devida importância às mulheres pode ser tão utópica ao ponto de 

tornar-se distópica, uma vez que, por mais perto que cheguemos da igualdade de 

gênero, de uma sociedade menos patriarcal e preconceituosa, por mais passos sendo 

dados em direção oposta, a abertura dada não é exclusivamente feminista ou neutra. 

Os Simpósios de O Conto da Aia e Os Testamentos refletem diretamente 

a realidade que os cerca, a nossa realidade enquanto leitores e indivíduos que vivem 

em sociedade. Essa realidade é aquela que prefere silenciar as mulheres; mesmo 

com todos os fatos expostos, com a ciência da opressão que é imposta ao gênero 

feminino, ainda assim a sociedade prefere, muitas vezes, questionar, desvalidar, 

ignorar e dar a palavra ao opressor em vez de validar as palavras de uma mulher. 

Matriarcados, sociedades feministas, ou até mesmo igualdade de gênero não se 

constroem através de opressão ou de falsas liberdades, muito pelo contrário: 

constroem-se a partir do momento que compreendemos a cerne do problema, não 

procurando questionar a sua veracidade, mas sim buscando maneiras de evitar que 

continuem acontecendo, ao mesmo tempo em que se tenta amenizar os traumas 

deixados. Em uma sociedade repleta de Offreds e outras tantas mulheres oprimidas, 

o ato de silenciar suas vozes, quando lhes é concedido espaço para que sejam 

ouvidas, pode ser tão opressor quanto a mão que oprime. 

 

 

 

 



106 
 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, Theodor. Palestra sobre lírica e sociedade. In: Notas de Literatura. São 

Paulo: Ed. 34, 2003. 

AGOSTINHO. A Cidade de Deus. Trad. J. Dias Pereira. 2º ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2000. 
 
ARBO, Jade Bueno; MARQUES, Eduardo Marks de. Confinadas em si mesmas: a 
morte social e o isolamento do sujeito em O conto da Aia, de Margaret Atwood. 
Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 24, n. 2, p. 164-176, 2019. 
 
ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Cia. das Letras, 2000. 
 
ATWOOD, Margaret. O Conto da Aia. Rio de Janeiro: Rocco, 2017. 

___________. Os Testamentos. Rio de Janeiro: Rocco, 2019. 

___________. The Prophet of Dystopia. [Entrevista concedida a] Rebecca Mead. New 
Yorker. Nova Iorque: abril de 2017. Disponível em: < 

https://www.newyorker.com/magazine/2017/04/17/margaret-atwood-the-prophet-of-
dystopia>. Acesso em: 18 de setembro de 2020.  
 
BACHOFEN, Johann Jakob. Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die 
Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur. 
Stuttgart: Verlag von Krais & Hoffmann, 1861. 
 
BASTIËN, Angelica Jade. Why the Female Villains on The Handmaid’s Tale Are 
So Terrifying. 2017. Disponível em: <http://www.vulture.com/2017/05/the-
handmaids-tale-aunt-lydia-serena-joy-female-villains.html>. Acesso em: 05 de 
novembro de 2020. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: fatos e mitos. São Paulo: Difusão Europeia 
do Livro, 1970. 
 
BOBBIO, N., MATTEUCCI, N., PASQUINO, G. Dicionário de política. 11. ed., v. 1, 
Brasília - DF: UNB, 1998. 
 
BUCHWEITZ, Wendel W. Sob o olho d’Ele(s): o legado das vozes femininas em O 
Conto da Aia e Os Testamentos, de Margaret Atwood. Orientador: Eduardo Marks de 
Marques. 2020. 96 f. Dissertação (Mestrado em Letras) – Programa de Pós-
Graduação em Letras, Centro de Letras e Comunicação, Universidade Federal de 
Pelotas, Pelotas, 2020. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 16 
ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 

CAMPELLO, Eliane. A visão distópica de Atwood na literatura e no cinema. 
Interfaces Brasil / Canadá, Belo Horizonte, V. 1, N. 3, 2003. 



107 
 

 
CASIMIRO, I. (2012). Mulher, Pesquisa, Acção e Mudança. In Silva, C. T., Coelho, B. 
P. J., & Souto, N. A. (Org.), Como Fazer Ciências Sociais e Humanas em África - 
Questões Epistemológicas, Metodológicas, Teóricas e Políticas (Textos do 
Colóquio em Homenagem a Aquino de Bragança) (pp.211-226). Disponível em: 
<http://www.codesria.org/spip.php?article1611&lang=en>. Acesso em: 25 de julho de 
2020. 

CASTRO, Mary G.; LAVINAS, Lena. Do feminino ao gênero: a construção de um 
objeto. In: COSTA, Albertina de Oliveira; BRUSCHINI, Cristina. Uma questão de 
gênero. Rio de Janeiro: Rosa dos tempos, 1992. 

CHALHOUB, S. e PEREIRA, L. A. de M. Apresentação In: A História contada. Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 1998. 
 
CLAYES, Gregory. Dystopia: A Natural History. UK: OUP Oxford, 2017. 

COSTA, Ana Alice Alcantara; SARDENBERG, Cecilia Maria. O feminismo no Brasil: 
uma (breve) retrospectiva. In: COSTA, Ana Alice Alcantara; SARDENBERG, Cecilia 
Maria (orgs.). O feminismo no Brasil: reflexões teóricas e perspectivas. Salvador: 
UFBA / Núcleo de Estudos Interdisciplinares sobre a Mulher, 2008. 
 
COSTA, Ana Alice Alcantara. O Movimento Feminista no Brasil: dinâmicas de uma 
intervenção política. Gênero, Niterói, v.5, n.2, p.9-35, 2005. Disponível em: 
<http://www.ieg.ufsc.br/admin/downloads/artigos/01112009-115122costa.pdf>. 
Acesso em: 11 de julho de 2020. 
 
COSTA, Claudia de Lima. O sujeito no feminismo: revisitando os debates. 
Cadernos Pagu (19), 2002, p. 59 -90. 
 
DELPHY, Christine. Patriarcado (teorias do). In: HIRATA, H. et al (org.). Dicionário 
Crítico do Feminismo. Editora UNESP: São Paulo, 2009, p. 173–178. 
 
___________. Le patriarcat, le féminisme et leurs intellectuelles. Nouvelles 
Questions Féministes, n 2, Féminisme: quelles politiques? p. 58-74, out. 1981. 
 
DICKER, Rory. A History of U.S. Feminisms. Seal Press: Berkeley, 2016. 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: nascimento da prisão. 42. Ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2016. 

FOUGEYROLLAS-SCHWEBEL, Dominique. Movimentos Feministas. In: HIRATA, H. 
et al (org.). Dicionário Crítico do Feminismo. Editora UNESP: São Paulo, 2009, p. 
144–149. 
 
FREEMAN, Jo. The Women’s Liberation Movement: its origin, structures and ideals. 
1971. Disponível em: <https://www.jofreeman.com/feminism/liberationmov.htm>. 
Acesso em: 18 de agosto de 2020. 
 



108 
 

HILÁRIO, Leomir Cardoso. Teoria Crítica e Literatura: a distopia como ferramenta de 
análise radical da modernidade. Anuário de Literatura, Santa Catarina, v. 18, n. 2, 
p.201-215, 2013. 
 
HOWELLS, Coral Ann. Margaret Atwood’s dystopian visions: The Handmaid’s Tale 
and Oryx and Crake. In: HOWELLS, Coral Ann (Org.). The Cambridge Companion 
to Margaret Atwood. New York: Cambridge University Press, 2006. p. 161-175. 
 
 
JACOBY, Russell. Imagem imperfeita: pensamento utópico para uma época 
antiutópica. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007. 
 
___________. O fim da utopia. Rio de Janeiro: Record, 2001. 
 
KLAGES, Ludwig. Der Geist als Wiedersacher der Seele. Bonn: Bouvier Verlag 
Herbert Grundmann, 1981. 

LEFAUCHEUR, N. Maternité, famille, État. In: DUBY, G.; PERROT, M. (dirs.). Histoire 
des femmes en Occident. De l’Antiquité à nos jours. Paris: Plon, 1992, t.5, p.411-
30. 
 
LÖWY, Michael. Aviso de incêndio: uma leitura das teses “Sobre o conceito de 
História”. São Paulo: Boitempo, 2005a. 
 
MALAK, Amin. Margaret Atwood’s The Handmaid’s Tale and the Dystopian 
Tradition. In: BLOOM, H. (Ed.) Margaret Atwood’s The Handmaid’s Tale. Chelsea 
House Publishers, 2001. Cap. 1, p. 03-10. 
 
MARKS DE MARQUES, E.; KRUGER, L. C. . O corpo-objeto em O Conto da Aia – a 
desperformatização do corpo da mulher no universo distópico do romance. In: Andrei 
dos Santos Cunha; Cinara Ferreira; Gerson Roberto Neumann; Rita Lenira 
Bittencourt. (Org.). Ilhas Literárias - Estudos de Transárea. 1ed.Porto Alegre: 
Editora do Instituto de Letras UFRGS, 2018, v. , p. 512-523.  
 
MILLETT, Kate. Política Sexual. Tradução de Alice Sampaio et.al. Lisboa: Dom 
Quixote, 1970. 

MILLS, C. Wright. Poder e política. Rio de Janeiro: Zahar, 1963. 

ORWELL, G. 1984. 29. ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 2005. 

PEREZ, Olívia; RICOLDI, Arlene. A quarta onda do feminismo? Reflexões sobre 
movimentos feministas contemporâneos. In: ENCONTRO ANUAL DA ANPOCS, 42. 
2018, Minas Gerais. Anais Eletrônicos. Disponível em: < 
https://www.researchgate.net/publication/332639884_A_quarta_onda_do_feminismo 
> Acesso em: 27 de julho de 2020. 

PINTO, C. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: Fundação Perseu 
Abramo, 2003. 

 



109 
 

PONE, Pedro Felipe Martins. O Momento Histórico Das Distopias: (Uma Leitura De 
The Handmaid’s Tale, De Margaret Atwood, E Never Let Me Go, De Kazuo Ishiguro, 
Através Do Conceito De Forças Produtivas). RevLet – Revista Virtual de Letras, v. 06, 
nº 02, ago./dez, 2014.. 

RICOEUR, P. Etapa Atual do Pensamento Sobre a Tolerância. In ACADEMIA 
UNIVERSAL DAS CULTURAS (Org.ª). A Intolerância. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2000. 

RODRIGUES, Alexandra Gato; GADENZ, Danielli; LA RUE, Letícia Almeida de. 
Feminismo.com: O movimento feminista na sociedade em rede. Derecho y Cambio 
Social. Peru, ISSN: 2224-4131, 2014. 
 

RÜSCHE, Ana. Utopia, feminismo e resignação em The Left Hand of Darkness e 
The Handmaid’s Tale. 131 f. Tese (doutorado) - Departamento de Letras Modernas 
34 da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São 
Paulo. São Paulo, 2015. 

TELES, Maria Amélia. Breve história do feminismo no Brasil. São Paulo: 
Brasiliense, 1993. 

VIEIRA, Fátima. The Concept of Utopia. In: CLAYES, Gregory (Org.). The Cambridge 
Companion to Utopian Literature. New York: Cambridge University Press, 2010. p. 
28-51. 

WOLF, Virginia. Profissão para Mulheres e Outros Artigos Feministas. Porto 
Alegre: L&PM, 2012. 
 

 

 


